


1 

Güzel Sanatlar Alanında Araştırma 

Yöntemleri ve Yenilikçi Uygulamalar 

Editör 

Doç. Dr. Eren Görgülü 



İmtiyaz Sahibi 
Platanus Publishing®

Editör
Doç. Dr. Eren Görgülü

Kapak & Mizanpaj & Sosyal Medya
Platanus Yayın Grubu

Birinci Basım
Aralık, 2025

Yayımcı Sertifika No
45813

ISBN
978-625-8513-45-5 

©copyright
Bu kitabın yayım hakkı Platanus Publishing’e aittir. Kaynak 
gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin  alınmadan hiçbir yolla 

çoğaltılamaz. 

Adres: Natoyolu Cad. Fahri Korutürk Mah. 157/B, 06480, Mamak, 
Ankara, Türkiye.

Telefon: +90 312 390 1 118
web: www.platanuspublishing.com
e-mail: platanuskitap@gmail.com

Platanus Publishing®



3 

İÇİNDEKİLER 

BÖLÜM 1 ......................................................................................................... 5 

Eleştirel Müzikoloji Perspektifinden Oryantalist Resimlerde Çalgı Temsilleri 

Gamze Köprülü Yazıcı 

BÖLÜM 2 ....................................................................................................... 19 

Erzincan’da Bir Köy Camisi, Bayırbağ Köyü Camii 

Bayram Çelik & Yunus Berkli & Gülten Gültepe 

BÖLÜM 3 ....................................................................................................... 33 

Sinestetik Deneyimlerin Resimsel İfadesi “Duyusal Geçişkenliğin Tuval 

Üzerindeki Yansımaları” 

Asuman Aypek Arslan 

BÖLÜM 4 ....................................................................................................... 55 

Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Kuramsal Temeller ve Tasarım İlkeleri 

Nur Meriç Afacan 

BÖLÜM 5 ....................................................................................................... 75 

Paul Scott Seramiğinde Kintsugi: Güncellenmiş Tabaklar Üzerinden Küresel 

Eleştiri 

Elif Ağatekin 

BÖLÜM 6 ....................................................................................................... 95 

Postmodern İktidarın Dijital Gözetiminde Panoptik Bir Görüntü Olarak 

Sanatta Cinnet Halleri 

Mehmet Sıddık Turan & Abdül Tekin 

BÖLÜM 7 ..................................................................................................... 117 

Yaşayan Müzecilik Uygulamaları; Gaziantep Hamam Müzesi Örneği 

Atiye Güner 

BÖLÜM 8 ..................................................................................................... 139 

Doğadan Ambalaja: Art Nouveau’nun Görsel Dilini Yeniden Okumak 

Çağhan Ağca 

BÖLÜM 9 ..................................................................................................... 153 

Willem de Kooning’in Çalışmalarında Erken Ve Olgun Stil Üzerine Biçimsel ve 

Kavramsal Bir İnceleme 

Yusuf Emre Işık 



4 

BÖLÜM 10 ................................................................................................... 175 

Ahmed Adnan Saygun’un Opera Sanatı ve Vokal Müziğe Katkıları: 

Cumhuriyet Döneminde Ulusal Sesin İnşası 

Funda Yazıksız 

BÖLÜM 11 ................................................................................................... 183 

Kültürler Arası İletişimde Bir Araç Olarak Plastik Sanatlar 

Mehmet Ali Gökdemir 

BÖLÜM 12 ................................................................................................... 195 

Küreselleşme Sürecinde Müzik, Kültür ve Kimlik 

Süheyla Çiçek 

BÖLÜM 13 ................................................................................................... 207 

CGI Teknolojisi Destekli Reklamların Etkisi ile Değişen Dijital Kent Görünümü 

Dide Akdağ Satır 

BÖLÜM 14 ................................................................................................... 229 

Türk Müziği Formlarından Medhal Formunun Bestecilere Göre Üsluplarının 

Tespiti 

Ali Kerim Öner 

BÖLÜM 15 ................................................................................................... 245 

Giyilebilir Teknoloji Tasarımında Bütünsel Yaklaşım: Estetik, İşlevsel ve Etik 

Perspektifler 

Öznur Enes 

BÖLÜM 16 ................................................................................................... 267 

Doğu ile Batı Arasında Bir Sanatçı: Fahrelnissa Zeid’in Sanatında Çok 

Kültürlülüğünün İzleri 

Pınar Soytürk & Yurdagül Kılıç Gündüz 

 

  



5 

 

 

 

BÖLÜM 1 

 

 

 

Eleştirel Müzikoloji Perspektifinden 

Oryantalist Resimlerde Çalgı Temsilleri 

 

 

 

Gamze Köprülü Yazıcı1 

  

 
1 Doç. Dr., Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, 

ORCID: 0000-0002-6354-3999 



6 

Giriş 

Oryantalizm kavramı, Avrupa ile Asya arasındaki tarihsel ve kültürel 

etkileşimlerin değişken yapısını ifade etmenin yanı sıra, XIX. yüzyılın ilk 

yarısından itibaren Batı’da Doğu toplumları, kültürleri ve geleneklerinin 

sistematik biçimde incelenmesine yönelen, coğrafyaya yönelik ideolojik 

varsayımları, temsilleri ve hayali imgeleri içeren bir düşünce biçimi ile birlikte 

akademik bir disiplin olarak tanımlanmaktadır (Bulut, 2007).  

Oryantalizm ya da şarkiyatçılık,  pek çok farklı düşüncenin, bakış açısının, 

tartışmanın ve entelektüel karşılaşmanın odağında yer alan bir kavramdır. Temel 

bir perspektif olarak ele alındığında, oryantalizm Batı merkezli bir bakış 

üzerinden yoğun bir biçimde “öteki”nin kurgulanmasını ve bu ötekileştirmenin 

terminolojik bir biçim altında meşrulaştırılmasını ifade eder. Batı’nın Doğu’ya 

yönelik küçümseyici, alaycı ve hiyerarşik tutumunu yansıtan bu yaklaşım, 

günümüzde de çeşitli biçimlerde varlığını sürdürmekte olup, bu süreklilik 

özellikle kültürel temsiller açısından yanıltıcı bir nitelik taşımaktadır.  

Oryantalizm için pek çok tanım ile ifade edilmiş olsa da varılan sonuç aynı 

pencerede sonlanmıştır. Klasik sosyolojinin temsilcileri Karl Marx (1818-1883) 

ve Max Weber’in (1864-1920) oryantalist disiplinine olan bakış açılarını temel 

aldıkları kaynaklar eşliğinde sosyolojik açıdan zenginleştirmelerine karşın, 

Batı’nın ortaya konmasında Doğu’nun ötekileştirilmesi ilkesini temel alarak 

ortak noktada buluştukları görülür (Sunar, 2011, 30). Şarkiyatçılığın ne olduğuna 

dair farklı yaklaşımların ardından şarkiyatçılığın nasıl olacağı ya da nasıl olması 

gerektiği konusu Edward W. Said’in (1935-2003) yapmış olduğu çalışmalar 

sonrasında şekillenmeye başlamıştır (Gök ve Kılıçarslan, 2017, 649). İdeolojiye 

ve siyasete dayanan çalışmaları ile Edward W. Said şarkiyatçı tartışmalara önemli 

ölçüde yön vermiştir. Edward W. Said’e göre oryantalizm; Şark, Batı’nın 

kendisini tamamlamasına yardımcı olan öteki anlayışıdır (Said, 2017, 1)  ve 

Edward W. Said bu anlayışı sert bir dil ile eleştirmektedir.  Tüm bu tanımlar 

üzerinden bir bakış açısı ortaya koymak gerekirse şarkiyatçılık; Batı’nın akılcı, 

üstün kimliğinin vurgulanması adına Doğu’nun geri kalmış, egzotik, barbar, 

yasaklı gibi temsiller ile sömürgeci politikalarının meşrulaştırılması olarak ifade 

edilebilir. 

“Şark araştırmalarında uzmanlaşmış kişi” anlamına da gelen oryantalist 

kelimesi Edward Pococke (1604-1691) üzerinden kaleme alınmış bir çalışmada 

ilk kez 1779 yılında kullanılmış olup 1824’de “Doğu incelemesi” tanımıyla  

Dictionnaire de l’Académie Française’de yer almıştır (Bulut, 2007). Oryantalizm 

batı için yeni bir disiplin imkânı sağlamış, helenistik akımın ardından bilimsel bir 

çalışma alanı oluşturmuştur. Antik Yunan kültürü yerini bir anlamda 



7 

oryantalizme bırakmış ve batılı ilim adamları eserlerini artık doğuya özgü bir 

hayal dünyasını gizli bir hayranlık içerisinde ortaya koymuşlardır. Modernizmin 

ön plana çıkması ile oryantalizm artık popülaritesini yavaş yavaş kaybetmeye 

başlasa da ürünler verilmeye devam etmiştir (Germener, Youtube, 2013) 

Oryantalizmde Batı’nın Doğu’yu kurgulama şekli yalnızca akademik ya da 

yazılı metinler ile değil resim, mimari, fotoğraf, sahne sanatları gibi dinamikler 

üzerinde de kendisini gösterir. 18. ve 19. yüzyıl Avrupa’sında sömürgeci bakışın 

bir yansıması olarak ortaya çıkmıştır. Oryantalist tanımı Doğu hakkında bilgi 

sahibi olan kişileri tanımlarken aynı zamanda Doğu dünyasını resmeden Batılı 

ressamları da tanımlamaktaydı (Bulut, 2007). 

Özellikle coğrafi keşifler ile başlayan Doğu’nun gizemi arkeolojik geziler 

sonucunda Batı’nın İslam kültürünü tanıması ile merak konusu halini almıştır 

(Diğler ve Soylu, 2022, 373). 19. yüzyıl Fransa ve İngiltere’sinde ressamlar Orta 

Doğu konulu resimler üretmişlerdir. Amedeo Preziosi (1816-1882), Jean-Léon 

Gérôme (1824-1904), Phillip Bello (1831-1911), Rudolf Otto von Ottenfeld 

(1856-1913) gibi pek çok ressam oryantalizm kavramı üzerinden eserler 

vermişlerdir.  

Sessiz bir medeniyetin resmedildiği Doğu imgesinde kullanılan görseller bir 

ses olarak yankılanmışlardır. Resimler; harem, hamam, kahvehane, cami, çarşı, 

çalgıcı, çalgı, halı vb. gibi unsurlar erotik, duygusal ve egzotik figürler ile 

genellikle kadın figürüne eşlik etmek üzere betimlenmişlerdir. Bir anlamda 

yasaklı olanın ortaya konması fikri oryantalist resimlerde neredeyse bir ana fikir 

olmuştur. Bu betimlenen resimlerin çoğu gerçekten uzak, Batı’ya ait bir hayal 

gücüne dayanmakla birlikte bazı resimler eril bir fantezi olarak kurgulanmıştır.  

Oryantalist resimler ilk olarak bir hayal ürünü olarak üretilen, gerçek Doğu ile 

çok bağdaşmayan, Batılı bir kurgunun ortaya konduğu eserler olmuşlardır 

(Germaner ve İnarkur, 1989, 8). 

Oryantalist sanat eserlerinde müzik unsuru, hem işitsel hem de görsel 

düzlemde temsil edilerek önemli bir göstergeye dönüşmüştür. Her ne kadar 

resimlerde ses doğrudan duyumsanmasa da, çalgıların varlığı, beden hareketleri 

ve raks betimlemeleri aracılığıyla müzikalite dolaylı biçimde hissettirilmektedir. 

Mekânların ve çalgıların tespit edilebilmesinde karşılaştırmalı analiz yöntemi ile 

durum tespitine dayanan nitel çalışmada; oryantalist resimlerde yer alan çalgı 

figüründe Batı’nın Doğu’yu nasıl algıladığı ve konumlandırdığının kültürel ve 

sosyolojik açıdan değerlendirilmesi amaçlanmıştır. Resim açıklamalarında 

gerekli görülen kısımlarda eleştirel müzikolojiden yararlanılmıştır.  

 

 



8 

1. Oryantalist Resim Sanatında Çalgı Unsurları Üzerine  

Oryantalist ressamlara ait ürünler 18. ve 19. yüzyıl Batı’sının Doğu 

toplumlarına kültürel, estetik ve politik bakış olarak temsil alanını oluşturur. 

Oryantalist resimler, Batı’nın Doğu’yu görme biçimleri yanında duyma 

biçimlerini de temsil eder. Bu temsiller Orta Doğu müzik kültürünün nasıl 

algılandığı hakkında önemli ipuçları sunar. Pek çok farklı resim, Doğu’ya ait 

farklı mekânları ve çalgıları bulmaya imkân sağlamaktadır. Çalgı 

ikonografilerinin bu resimlerde vücut bulma sebeplerinin farklı açılardan 

değerlendirilmesi mümkündür. 19. yüzyıl Batı dünyasında resmedilen oryantalist 

resimler Orta Doğu dünyasını genellikle müzik üzerinden ifade eder. Bu 

resimlerde görülen, tanbur, ud, ney, bendir gibi ya da hangi kültüre ait olduğu 

tam olarak tespit edilemeyen hayal ürünü resmedilen çalgılar Orta Doğu müzik 

kültüründen ziyade Batı’nın Doğu üzerinde gördüğü egzotik manaları ifade eder. 

Bu çalgı temsillerinin Doğu müziği denildiğinde akla gelen ilk kalıplar olarak 

şekillenen kimlik göstergeleri olduğu düşünülmektedir. İç mekânlar çalgı 

figürünün en fazla yer aldığı mekânlardır. Dış mekânların da fazlaca işlendiği 

oryantalist resimler olsa da, bu resimler içerisinde çalgı figürüne rastlamak 

oldukça güçtür. Dış mekânlarda çalgıların çok resmedilmemesine karşın iç 

mekân ve çalgı ortaklığının en fazla resmedildiği yerler olmuşlardır. Genellikle 

resmedilen iç mekânlar şöyledir; 

1- Harem- odalık 

2- Hamam 

3- Han- saray 

4- Köşkler 

Oryantalist resimlerde çalgılar genel olarak organolojik özelliklerinden uzak, 

kurgusal bir algıyı yansıtır. Şarklılığın ön plana çıkarılmasında kullanılan başlıca 

dekoratif unsurlar olarak resmedilirler. Oryantalist resimlerin temel 

sorunlarından biri de, ressamların Doğu çalgılarına ilişkin organolojik bilgi 

eksiklikleri nedeniyle çalgıları hatalı biçimde temsil etmeleridir. Gerçek bilgiye 

sahip olmadan ortaya koydukları çalışmalar; çalgıların oranları, tutuş biçimleri, 

yapı detayları, ait olmadığı farklı bir coğrafyada konumlandırılması abartılı 

tasvirlerin oluşmasına zemin hazırlamışlardır. Tüm bu uygulamalar, hem 

organolojik hem de müzikoloji açısından sorunlu bir kültürel söylem ve yanlış 

bilgi aktarımı ortaya koymakla birlikte, Doğu müzik kültürünün gerçekliğini 

yansıtmaktan çok Batılı bakışın hayal imgelerini üretmektedir.  

2. İç ve Dış Mekânlarda Çalgı 

Dönemin iç mekân anlayışına bakıldığında harem, hamam, odalık, köşkler, 

hanlar ve saray odaları karşımıza çıkar. Bahsi geçen mekânlar mahremiyetin en 



9 

yüksek noktası olarak kabul edilebilir. Doğu’nun gizemli dünyası oryantalist 

bakışın hayranlığını ya da iç dünyasını yansıtmaktadır. Bu mekânlarda ve 

özellikle harem ve hamam gibi sahnelerde Doğu’nun gizemli atmosferi içerisinde 

işlenen çalgı figürleri içerisinde yer alan kadın- çalgı- erotize üçgeni oryantalist 

resimlerin en çok işlenen temasıdır ve çalgı; erotizm, haz ve eğlence dünyasında 

kadın figürünü destekleyen bir unsur olarak ön plandadır.  

 

Görsel 1. Giulio Rosati- Haremde Dans 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosati_harem-dance.jpg. )   

Haremde eğlence temasının işlendiği sahnede, üç kadın cariyenin ellerinde 

bulunan defler ile halı üzerine yerleştirilmiş muhtemelen bir rebap çalgısı dikkat 

çekmektedir. Mekânın mimari ve dekoratif ayrıntıları incelendiğinde, burada 

tasvir edilen harem sahnesinin Osmanlı saraylarından ziyade Orta Doğu’nun 

farklı bölgelerinde yer alan saray iç mekânlarına özgü bir kurgu olduğu 

anlaşılmaktadır. Ressam tarafından betimlenen defler, kasnak çevresine 

yerleştirilmiş beş çift zilden oluşan tipik bir def formu ile resmedilmiştir. Halı 

üzerinde konumlandırılan ve rebap olma ihtimali yüksek olan çalgının 

organolojik özellikleri değerlendirildiğinde Türk rebabı olabileceği tahmin 

edilmektedir. Mısır rebabının yapısal olarak daha ilkel formlar göstermesi 

nedeniyle, tasvirdeki çalgının Mısır rebabı olma ihtimali azdır. Söz konusu rebap 

çalgısı, sahnede icra eden bir müzisyenle ilişkilendirilmemiş olup, daha çok 

mekâna egzotik ve otantik bir atmosfer kazandırmaya yönelik dekoratif bir 

unsur olarak kullanılmıştır. Kullanılan çalgının Türk rebabı olma ihtimalinin 

yüksek olmasına karşın Orta Doğu’nun farklı coğrafyalarında da resmedilebildiği 

görülmektedir.  

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosati_harem-dance.jpg


10 

 

Görsel 2. Jean Paul Falndrin- Köle ile Odalık 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean-Paul_Flandrin_-_Odalisque_with_Slave_-

_Walters_37887.jpg.) 

Mimari öğeleri, çalgı betimlemesi, kostüm unsurları, mekân düzeni ve figür 

tipolojisi bakımından Osmanlı haremini çağrıştıran eserde, köle figürünün 

özellikle sap kısmı dikkate alındığında bağlama olma ihtimali yüksek bir çalgı 

icra ettiği görülmektedir. Kopuz ya da bağlama çalgılarının organolojik 

özellikleri dikkate alındığında, resimdeki çalgının göğüs kısmında yer alan 

abartılı süslemeler dikkati çekmektedir. Bu durum, eserin müzikal unsurlarının 

gerçeklikten ziyade oryantalist bir hayal doğrultusunda kurgulandığını 

göstermekle birlikte çalgı tasvirinin tarihsel ve kültürel doğruluktan uzak, 

egzotikleştirici bir perspektifle ele alındığını ortaya koymaktadır. 

 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean-Paul_Flandrin_-_Odalisque_with_Slave_-_Walters_37887.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean-Paul_Flandrin_-_Odalisque_with_Slave_-_Walters_37887.jpg


11 

 

Görsel 3. Franz Herman- Türk Haremi (Okay, 2025, 35). 

Türk hareminin resmedildiği eserde iki cariyenin ellerinde yemenileri ile raks 

ettikleri görülmektedir. Onlara eşlik eden çalgılar ise iki adet rebap, üç adet def 

ve bir adet santurdur. Rebaplar normal ölçülerden biraz daha büyük 

resmedilmiştir. Santur ve def çalgılarında herhangi bir farklılık 

görünmemektedir. Resmin sol üst köşesinde “Seçkin Türk hanımlarının 

evlerinden çıkmaları ya da yabancılarla tanışmaları adet olmadığından, onlar 

birbirlerini evlerine davet eder, dans eder, komedya ve benzer eğlencelerle 

oyalanırlar” ifadeleri yer almakta ve ayrıca bu resimde gündelik hayattan bir kesit 

şeklinde sunulan sahnenin egzotik olmakla birlikte erotize edilmemiş oluşu, 

Şarklı kadına ilişkin belirli bir kültürel bilgi ve temsil biçimini aktarma amacının 

ön planda tutulduğunu göstermektedir (Okay, 2025, 35).  

 

 

Görsel 4. Jean Leon Gerome- “The Dance of the Almeh, Dayton Art Institute  

(https://www.daytonartinstitute.org/exhibits/jean-leon-gerome-dance-of-the-almeh). 



12 

Kamu alanlarında ve sokaklarda para karşılığı dans eden kadınlara verilen ve 

yukarı Mısır bölgesinde kullanılan bir ifade olan ghawazee kelimesi yasal bir 

kısıtlama sonucunda çoğulu awâlim olan almeh kelimesi, eski bir sözlü geleneği 

sürdüren, saygı duyulan, bilgili kadın şarkıcılar için kullanılırken aynı zamanda 

ve daha çok dansçı olarak da kullanılmaya başlanmıştır (Karayanni, 2004, 28). 

Resimde erkeklerin giydiği kıyafetler, icra edilen çalgı ve dansçının ayakları 

altındaki kilim gibi unsurlar göz önüne alındığında mekânın bir Osmanlı hanı 

olma olasılığı çok yüksektir. İcra edilen çalgı ise büyük ihtimalle yaylı kopuzdur. 

Ayrıca dans eden kadının parmaklarında ritim amaçlı küçük ziller takılıdır. 

Özellikle Mısır bölgesi dansçıları olan almehlerin Osmanlı’da resmedilmesi 

oryantalist ressamların çalgıların konumu ve resmedilmesi adına yaşadıkları bilgi 

eksikliğini, terminoloji alanında da hissettirdikleri görülmektedir. Hatta bazı 

ressamlar hiç Doğu’ya gitmeden Doğu’ya gitmiş seyyahların anlattıkları 

anektotlar üzerinden resimler tasvir etmişlerdir (Azman, 2012, 189). 

 

Görsel 5. François Gabriel Lepaulle- Paşa ve Haremi 

(https://www.fineartlib.info/gallery/p17_sectionid/33) 

Giyim tarzları ve arka mekândaki yapıların teknik özellikleri gereğince 

Hindistan saray kültürünün resmedildiği eserde mızraplı bir çalgı kullanılmıştır. 

Tanbura ve lavta esintileri taşıyan çalgının tam olarak tespitinin yapılması zor 

gibi görünse de burguluk kısmının geriye dönük olması tanbura ihtimalini ortadan 

kaldırmakla beraber göğüs kısmı da göz önüne alındığında lavta çalgısının tasvir 

edilmiş olması yüksek ihtimaldir. Pek çok çalgıya ilham kaynağı olan kısa lavta 

Hindistan’da “vina” ismi ile yaygınlık kazanmıştır. 



13 

 
Görsel 6. Osman Hamdi Bey- İki Müzisyen Kız  

(https://artsandculture.google.com/asset/two-musician-girls-osman-hamdi-

bey/SwEhRGp3ripP_w?hl=tr&ms=%7B%22x%22%3A0.5%2C%22y%22%3A0.5%2C

%22z%22%3A8.103373987956616%2C%22size%22%3A%7B%22width%22%3A3.9

021672392950317%2C%22height%22%3A1.2375000000000003%7D%7D) 

Oryantalizmin Osmanlı’daki temsilcisi olarak kabul edilse de klasik 

oryantalist estetikten belirgin ölçüde ayrılan ve eserlerine özgün bir ruhsal 

derinlik kazandırdığı ifade edilen Osman Hamdi Bey (Yerli, 2020, 253) aynı 

zamanda resimlerinde kendi coğrafyasına ait müzik kültürünü de titizlikle 

yansıtmaktadır. Sanatçının İki Müzisyen Kız adlı eserinde, “Bursa Yeşil 

Camii'deki namazgâh bölümünde” (Tüybek ve diğerleri, 2021, 57) biri ayakta 

tanbur icra eden, diğeri ise yerde oturarak daire çalan iki kadın figürü yer 

almaktadır. Türk müziği ses sistemi açısından merkezi bir konuma sahip olan 

tanbur, tabloda organolojik özelliklerine büyük ölçüde sadık kalınarak 

betimlenmiştir. Çoğu zaman def olarak da adlandırılan vurmalı çalgı ise bu 



14 

eserde, çapı daha büyük olan ve yapı bakımından farklılık gösteren daire 

formundadır. Osman Hamdi Bey, dairenin de tıpkı tanburda olduğu gibi 

organolojik ayrıntılarına dikkat etmiş ve çalgıların kültürel gerçekliğe uygun 

biçimde resmedilmesini sağlamıştır. 

 

Görsel 7. Osman Hamdi Bey- Kaplumbağa Terbiyecisi (Pera Müzesi, Beyoğlu, İstanbul) 

Osman Hamdi Bey yaşamış olduğu dönem içerisindeki koşulları veya 

eğitilemeyen insanları entelektüel ve sanatsal olarak kaplumbağa metaforu 

üzerinden anlatarak aydın bir duruş sergilemektedir (Uzun ve Akengin, 2024, 31) 

Terbiyecinin elinde tuttuğu ney çalgısı, Osman Hamdi Bey’in diğer eserlerinde 

görülen çalgılarda olduğu gibi çalgının organolojik özelliklerine büyük bir 

titizlikle bağlı kalınarak resmedilmiştir. Osman Hamdi Bey’in bir neyzen olup 

olmadığına ilişkin kesin bir bilgi bulunmasa da, bir eğitim sahnesi içinde çalgıya 

yer vermiş olması, sanatçının müziği ve özellikle çalgıları insani gelişim, terbiye 

ve kültürel aktarım süreçleri açısından önemli bir unsur olarak konumlandırmak 

istediğini düşündürmektedir. İnsanı da temsil eden ney çalgısının, yalnızca bir 

müzik aleti ya da dekor olarak değil, aynı zamanda Osman Hamdi Bey’in 

eserinde bilgi, disiplin ve ruhsal olgunlaşmayı temsil eden sembolik bir araç 

niteliği kazandığı düşünülmektedir. 

 



15 

 

Görsel 8. Salvatore Valeri- Çengi (Kalaycı, 2012, 16) 

Açık bir mekânda kurgulanan eserde nefesli ve vurmalı olmak üzere iki 

çalgıya yer verilmiştir. Kadın figürünün elinde daire, erkek figürünün elinde ise 

kaval bulunmaktadır. Sahne düzenlemesi, İslâm coğrafyalarındaki toplumsal 

normlar açısından değerlendirildiğinde dikkat çekicidir. Çünkü kadınların 

kamusal alanda müzik icra etmesi dini anlamda kabul gören bir pratik değildir. 

Çalgıların betimlenişi organolojik açıdan incelendiğinde, her iki çalgının da form, 

boyut ve yapısal unsurlar bakımından tipik daire ve kaval örnekleriyle uyumlu 

biçimde resmedildiği görülmektedir. Bu durum, sahnenin kültürel kodları 

bakımından aykırı olsa da araçsal betimlemede gerçekçi bir yaklaşım 

benimsendiğini düşündürmektedir. 

  



16 

Sonuç 

Çalışmada yer alan oryantalist resimlere bakıldığında, Batılı oryantalist 

ressamlar Doğu’yu kendilerine ilham veren bir Doğu masalı içerisinde ifade 

etmişlerdir. Resmedilen mekânlar, çalgılar, dekor gibi unsurlar gerçek bilgiden 

ziyade egzotik, romantik bir bakışı ortaya koymuştur. Genellikle resmedilen 

çalgıların kullanımında sembolik ve dekoratif bir işlev ön plana çıkmıştır. 

Oryantalist resimlerde yer alan ve sanatçının bakışını ortaya koyan temsiller, 

dönemin politik ve kültürel dinamiklerinden bağımsız olarak değerlendirilmesini 

mümkün kılmamaktadır. Söz konusu resimler müzikoloji araştırmaları için, 

Doğu- Batı ilişkisinin sanatsal ifadelerde nasıl biçimleneceği konusunda önemli 

bir değerlendirme alanı sunmaktadır.  

 

 

 

  



17 

KAYNAKÇA 

Azman, A. (2012). Oryantalistlerin İstanbul’undan bienalin İstanbul’una, Sosyoloji 

Dergisi, 3 (24), 183-207. 

Bulut, Y. (2007).  Oryantalizm. TDV İslâm Ansiklopedisi, (2007 Basımı). Türk 

Diyanet Vakfı. https://islamansiklopedisi.org.tr/oryantalizm  

Diğler, M. & Soylu, R. (2022). Batı resim sanatında oryantalizm akımı üzerine bir 

araştırma. Journal of Social and Humanities Sciences Research,9 (81), 372-

388.  

Germaner, S., İnankur, Z. (1989), Oryantalizm ve Türkiye, İstanbul: Türk Kültürüne 

Hizmet Vakfı Sanat Yayınları 4. 

Sakıp Sabancı Vakfı. (2013, 05. 23). Oryantalist ressamın bakışı.(Video). YouTube. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Almah_(dancer)#cite_note-1 

Gök, Ö., Kılıçarslan, K. (2017). Şarkiyatçı söylemde ötekilik mekanlarının yeniden 

üretimi, Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 7(3), 649-

663. 

Kalaycı, S. (2012). İtalyan gezginlerin resimlerindeki Osmanlı, Türk dünyası 

Kırgız – Türk Sosyal Bilimler Enstitüsü, 30, 1-17. 

Karayanni, S. S. (2004). Dancing Fear and Desire: Race, Sexuality, and Imperial 

Politics in Middle Eastern Dance, Canada. Wilfrid Laurier University Press. 

Okay, Y. (2025). Oryantalist bakışın inşasında resimlerden yansıyan karşılaşmalar 

kesişen dünyalar: elçiler ve ressamlar sergisi’ni edward said perspektifinden 

gezmek, Uluslararası Sosyal ve Ekonomik Çalışmalar Dergisi, 6 (1), 22- 39.  

Said, E. W. (2017). Şarkiyatçılık, İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Sunar, L. (2011). Klasik sosyolojinin şarkiyatçı kaynakları: Marx ve Weber’in 

karşılaştırmalı bir incelemesi, İnsan ve Toplum, 1 (2), 29-56. 

Tüybek, A., Baysal, A. F., Sayın, A. Z. (2021). Osman Hamdi bey’in resimlerinde 

geleneksel izler, Konya Art Konya Sanat Dergisi, 4, 52-65. 

Uzun, B., Akengin, G. (2024). Kaplumbağa terbiyecisi tablosunda kaplumbağa 

alegorisi, Akademik Sanat, 22, 31-41. 

Yerli, S. (2020). Osman hamdi bey’in resimlerinde tinsellik, Internaional Journal of 

Interdisciplinary and Intercultural Art, 5 (11), 245- 254. 

Görsel 1: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosati_harem-

dance.jpg.(06.12.2025)  

Görsel 2: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean-Paul_Flandrin_-

_Odalisque_with_Slave_-_Walters_37887.jpg. (07.12.2025) 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosati_harem-dance.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosati_harem-dance.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean-Paul_Flandrin_-_Odalisque_with_Slave_-_Walters_37887.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean-Paul_Flandrin_-_Odalisque_with_Slave_-_Walters_37887.jpg


18 

Görsel 3: https://www.daytonartinstitute.org/exhibits/jean-leon-gerome-dance-of-

the-almeh. (07.12.2025)   

Görsel 4: https://www.fineartlib.info/gallery/p17_sectionid/33.(07.12.2025) 

Görsel 6: https://blog.per  amuzesi.org.tr/wp-content/uploads/2013/04/SVIKV.RK_. 

0009.jpg (10.12.2025). 

Görsel 7: https:/ /www.per amuzesi.org.tr/serg i/osman-hamdi-bey/194?gad_s 

ource=1 &gad_campaignid  =1132  421462 5&gbraid=0AAAAACPSq-

DZNAX 8mJcBCH5YI2elSXWAg&gclid =CjwKCAiA0eTJBh BaEiwA-

Pa-hZ5QsQm y3ZizOHUn mLPllN U F95zq hVZhDh nypa6pg6jchv 

EBVZbtmxoCx noQAvD_BwE (10. 12.2025)  

 

 

 

https://www.fineartlib.info/gallery/p17_sectionid/33


19 

 

 

 

 

BÖLÜM 2 

 

 

 

Erzincan’da Bir Köy Camisi, Bayırbağ Köyü 

Camii* 

 

 

Bayram Çelik1 & Yunus Berkli2 &  

Gülten Gültepe3 
  

 
* Kitap Bölümü, 11. Uluslararası Palandöken Bilimsel Çalışmalar Kongresinde (20-21 

Haziran 2025) sunulan bildirinin genişletilmiş halidir. 
1 Dr., Bayburt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, ORCID: 0009-0003-1778-0584 
2 Prof. Dr., Atatürk Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Erzurum,  

ORCID: 0000-0003-3650-3681 
3 Doç.,  Atatürk Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ORCID: 0000-0002-1006-2905 



20 

GİRİŞ 

Kurulduğu konum itibari ülkenin doğusu ve batısı arasında geçiş bölgesi 

olması ile önemli avantajlara sahip Erzincan şehri, Doğu Anadolu’nun 

kuzeybatısında yer alır (Şahin, 2017). Coğrafi olarak Yukarı Fırat Havzası olarak 

da anılmakta olan bu bölüm, 380 – 410 doğu-batı ve 390 – 40050 kuzey-güney 

enlemleri arasında bulunmaktadır. Kuzeyde Gümüşhane, Giresun, Bayburt 

güneyde Bingöl, Tunceli doğuda Erzurum batıda Sivas güneybatıda ise Elâzığ ve 

Malatya illeri ile komşu olan Erzincan şehrinin merkez ilçeden başka Otlukbeli, 

Üzümlü, Refahiye, Çayırlı İliç, Tercan, Kemah ve Kemaliye ilçeleri 

bulunmaktadır (Karadeniz ve Altınbilek, 2018). 

 
Şekil 1: Bayırbağ Köyü Camii vaziyet planı, (VGM arşivi, 2025) 

Şehrin sahip olduğu arazinin büyük bir kesimini kaplamış olan dağlar 

çoğunlukla rakım itibariyle iki binin üzerindedirler. Doğu-batı yönünde uzanan 

dağlar, ova ve düzlüklerle birbirine bağlı durumdadır (Dakort, 1995). Oldukça 

verimli arazilere sahip şehirde, yüksek kesimlerin soğuk olması itibariyle 

verimsiz, kayalık arazilerden oluşmakta iken ormanlık alanlar daha ziyade ilin 

kuzey-batı bölümünde ve Karadeniz’e yakın kesimlerinde bulunmaktadır 

(Miroğlu, 1995). Fırat nehrinin şekillendirdiği coğrafya içerisinde yer alması, 



21 

şehrin sahip olduğu ova ve düzlüklerde toprağın bereketli olmasını sağlamış ve 

bu durum önemli tarım sahalarının işlenmesine ve şehre ekonomik katkı 

sağlamasına sebebiyet vermiştir. Tarım ve hayvancılık şehrin en önemli 

ekonomik faaliyetlerinde başı çekmiş olsa da verimli tarım arazilerinde 

yapılmakta olan sebze ve meyve üretimi şehrin ekonomisi açısından oldukça 

önemlidir (Ağan, 1937).  

Sahip olduğu arazilerin verimliliği çok önemli avantajlar sağlıyor olsa da 

şehrin deprem kuşağında yer alıyor olması hem insan yaşamı hem de kültür sanat 

faaliyetleri açısında çok büyük olumsuzluklar doğurmaktadır. Nitekim şehrin 

tarihine bakıldığında, deprem kaynaklı çok önemli yıkımların olduğu 

görülmektedir. Şehirde ilki 964 yılına tarihlenen ve devam eden süreçte 31 adet 

büyük çapta deprem meydana gelmiştir. Bu depremlerden en son gerçekleşmiş 

olan 13 Mart 1992 tarihindeki deprem, Erzincan ilinin genelinde çok büyük 

yıkımlara neden olmuştur (Aktaş, 2020). Şehirde yaşanmış olan bu depremler, 

pek çok insanın ölümüne sebebiyet vermesinin yanı sıra sayısız kültür sanat 

mirası yapının da yıkılıp yok olmasına sebebiyet vermiştir (Karpuz 1979, s. 6). 

 

Şekil 2: Bayırbağ Köyü Camii AA kesiti, (VGM arşivi, 2025) 

Tarihi açıdan da oldukça hareketli süreçler geçirmiş olan şehir ismini, 

İlkçağ’da aynı bölgede kurulmuş olan ve Strabon’un Geographika adlı kitabında 

Eriza adı ile anmış olduğu şehrinden almıştır. Türk fetihlerinden sonra değişik 

şekillerde anılmış olsa da en göze çarpanları Erzingan, Ezirgan isimleridir. Şehir 

bu isimlerin ardından bugünkü ismini almıştır (Miroğlu, 1995). Tarihte pek çok 

farklı medeniyete ev sahipliği yapmış olan şehrin, 1071 yılında gerçekleşmiş olan 

Malazgirt Zafer’inden kısa bir süre sonra Türklerin hakimiyeti altına giriştir. 

(Yınanç, 1944). Sultan Alpaslan’ın emri ile Emir Mengücek Gazi, Erzincan, 



22 

Kemah, Şark-i Karahisar’ı fethetmiş ve bu bölgede Mengücek Beyliği’ni 

kurmuştur (Turan, 1993).   

Şehrin Osmanlı hakimiyetine girişi ise Fatih Sultan Mehmet döneminde 

gerçekleşmiştir. Siyasi tarihi itibari ile pek çok defa el değiştirmiş olan şehir, 

Türklerin Anadolu’ya ilk giriş güzergahı üzerinde yer alması nedeni ile Türk 

kültür/sanat mirasının en eski örneklerinin yer aldığı şehir olma özelliğindedir 

(Karpuz, 1979). Fakat şehrin deprem kuşağında yer alması mevcut kültür sanat 

mirasının sağlıklı bir şekilde günümüze kadar gelememesinde önemli etken 

olmuştur. Pek çok tarihi eserinin yıkılarak yok olduğu şehirde depremler etkisi 

ile yıkılmak üzere olan ve varoluş mücadelesi veren yapılardan biri de 

çalışmamıza konu olan Bayırbağ Köyü Camii’dir.  

1. BAYIRBAĞ KÖYÜ CAMİİ 

Kültürel ve sanatsal değerlerine bakıldığında daha çok taşrada bulunan 

yapıları ile dikkat çeken Erzincan şehrinde, başkent üslubunda yapılmış olan yapı 

sayısı oldukça azdır. En önemli yapıları arasında bulunan Tercan Mama Hatun 

Külliyesi şehrin en yüksek profilli yapısı konumundadır. Ağırlıklı olarak 

ilçelerinde bulunan tarihi yapıların genel karakteri yerel zevk ve beğenileri 

yansıtan küçük boyutlu yapılardır. Şehrin sahip olduğu bu yapılardan biri de 

Bayırbağ Köyü Camii’dir.  

1.1. Caminin Genel Özellikleri 

Hasan Bey Vakfı tüzel kişiliğine ait olmasına rağmen adını ait olduğu vakıftan 

değil de bulunduğu yerleşim yerinden almış olan cami gerek resmi kaynaklara 

gerekse bilimsel kaynaklara “Bayırbağ Köyü Camii” adı ile geçmiştir. 

Erzincan-Cibice Boğazı yolunun kuzeyinde bulunan Bayırbağ Köyü, Üzümlü 

ilçesinin güney-doğusunda yer almaktadır. Üzümlü ilçe merkezine 7 kilometre 

mesafedeki köy, Erzincan il merkezinin 25 km uzağındadır. Erzincan Üzümlü 

Bayırbağ Camii ise köyün nispeten yukarı kısmında, tahmini 30 derece eğimli bir 

arazide, kara yolunun solunda kurulmuştur. Hasan Bey vakfına kayıtlı arazi 

tapunun 2 pafta, 13 parseline kayıtlıdır ve toplamda 367 m2 alana sahiptir.  



23 

 

Şekil 3: Bayırbağ Köyü Camii kuzey cephe, (VGM arşivi, 2025) 

Caminin inşasına yönelik en net bilgiyi harim giriş kapısının üzerinde bulunan 

kitabe vermektedir. Celi sülüs hatla dört satır halinde yazılmış olan kitabenin en 

alt satırında tarih kısmı bulunmaktadır. Yapının inşa yılını göstermiş olduğunu 

düşündüğümüz bu tarih, Hicri 1167 – Miladi 1754 yılını göstermektedir. 270 

yıllık bir geçmişi olan cami Erzincan’ın deprem bölgesi olması sebebi ile çok 

fazla tahribata uğramış olsa da ait olduğu Hasan Bey Vakfının gelirleri ile çeşitli 

dönemlerde tadilattan geçirilmiştir. Fakat son olarak 13 Mart 1992 yılında 

yaşanmış olan büyük Erzincan depreminden sonra bir daha kullanılamayacak 

derecede hasar görmüş ve yıkılıp yok olma durumuna gelmiştir. 1994 tarihinde 

Bayırbağ Köyü’ne yeni bir cami yapılması ile de cami terkedilmiş ve bir daha 

kullanılmamıştır. Vakfiyesinden kaynaklı gelirlerinin olmasından dolayı yıkılıp 

yok olmamış olan yapı, Erzurum Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulunun 

17.07.2020 tarih ve 4200 sayılı kararı ile 2863 Sayılı Yasa kapsamına alınarak 1. 

Derece anıtsal kültür mirası olarak tescil edilmiştir. Vakıflar Genel Müdürlüğü 

tarafından aynı yıl içerisinde yapılan ihale sonucunda hazırlatılarak koruma 

kuruluna sunulmuş olan rölöve, restorasyon ve rekonstrüksiyon projeleri ve ekleri 

kabul edilerek yapının onaylı projeler doğrultusunda restore edilmesine karar 

verilmiştir.   

Vakfın kurucusu Hasan Bey tarafından inşa ettirildiği düşünülen caminin 

mimarı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. Fakat ciminin yapım 

teknikleri ve sanatsal özellikleri dikkate alındığında yerel ustalar tarafından 



24 

dönemin estetik kaygılarının, zevk ve beğenilerinin yansıtılmaya çalışıldığı taşra 

üslubunda inşa edilmiş bir cami olduğu söylenebilir. 

1.2. Caminin Mimari Özellikleri 

Cami, tek mekânlı, kare planlı camiler grubunda olup, 1 m genişliğinde beden 

duvarlarına sahiptir. Ahşap kırma çatılı ve ahşap kirişlemesi alttan kaplamalı düz 

tavanlı caminin harim kısmı 9,03 m x 9,76 m ölçülerindedir (Çizim 1). Tavan 

kısmının orta kısmında ahşap bindirme tekniği ile yapılmış tek kademeli sekizgen 

bir düzenleme düz forma sahip tavanı hareketlendirmiştir (Şekil 13). 

 

Şekil 4: Bayırbağ Köyü Camii BB kesiti, (VGM arşivi, 2025) 

Tavan kısmı harimin orta bölümüne karşılıklı ikişerli olmak üzere simetrik 

yerleştirilmiş olan dört adet ahşap sütun ile taşınmaktadır (Şekil 14-15). Kadınlar 

Mahfili bulunmayan camiye sonradan eklenmiş olan soncemaat yeri yapının 

kuzey cephe aksında olup yapının beden duvarlarından alçak ve yapının 

genişliğinden daha küçüktür (Şekil 9-11). Soncemaat yerinin beden duvarları 20 

cm’lik briket tuğla ile örülmüş olup ara ara ahşap yapı elemanları kullanılmıştır. 

Duvar yüzeyleri çimento harçlı sıva ile sıvanmıştır. Çatı elemanları ön duvar 

üstüne uzatılmış tek yönlü çatı olup oluklu sac ile kaplanmıştır. Soncemaat 

yerinin giriş kapısı iki kanatlı olup demir malzemeden yapılmıştır ve orijinal 

değildir. Kuzey cephe aksında bulunan orijinal olmayan harim giriş kapısı ise 

karşılıklı simetrik olarak yerleştirilmiş iki ahşap kanattan ibarettir. Harim 

kısmının kuzey duvarında soncemaat yerine açılan iki adet dikdörtgen formlu 

penceresi bulunmaktadır.  



25 

 

Şekil 5: Bayırbağ Köyü Camii CC kesiti, (VGM arşivi, 2025) 

Bu pencere düzenlemesi caminin güney cephesinde de uygulanmıştır. Doğu 

ve batı cephelerinde bulunan pencere düzenlemesi diğer cephelerdeki ile form 

olarak aynı olmakla birlikte sayı olarak fazladır. Karşılıklı simetrik olarak 

yerleştirilmiş olan pencere düzenlemesi doğu ve batı cepheler üçer, kuzey ve 

güney cephelerde ise ikişer olmak üzere toplamda on adet pencere caminin 

harimini aydınlatmaktadır. Minber ve kürsüsünün yerinde olmadığı caminin 

mihrabı güney cephe aksındadır. Camiye ait minberin Bayırbağ Köyü’nde 1994 

yılında yapılmış olan yeni camiye taşındığı bilinmektedir. Bahsi geçen minberin 

cami ile aynı tarihte yapılmadığı, tahmini olarak 100 yıl önce yerel ustalar 

tarafından yapıldığı ve camiye konulduğu bilinmektedir. Minber testere yardımı 

ile yapılmış ve üzerindeki bezemeler ajur tekniği ile uygulanmıştır.  

Dış cephesi oldukça sade olan caminin içerisinde görülen pencere sistemi 

dışarıya da aynı şekilde yansımıştır. Dört omuz kırma çatı ahşap malzemeli olup 

üzeri alafranga kiremit ile kaplanmıştır.  

Caminin beden duvarları 1 m genişliğinde kaba yonu kesme taştan inşa 

edilmiştir. Kesme taş örgüsünde ise ahşap hatıllar kullanılarak örgü sistemi 

terazilenmiş ve caminin statik yapısı dengelenmiştir. Tüm cepheleri çimento bazlı 

sıva ile kaplanmış olan caminin taş örgüsünde sanatsal açıdan dikkati çeken 

herhangi bir unsur göze çarpmamıştır. Yapıda kullanılan bir diğer yapı elemanı 

ise ahşaptır. Ahşap unsurlar yapının tavan kısmında ve zemin döşemesinde 

yoğunlaşmıştır. Tavan kısmında kullanılan ahşap malzemenin uygulanmasında 

ahşap bindirme tekniği kullanılmış ve yapı hareketlendirilmiştir. Ayrıca yapıya 

ait minber ahşap olup üzeri ajur tekniği ile hareketlendirilmiştir (Şekil 16).  



26 

 

Şekil 6: Bayırbağ Köyü Camii DD kesiti, (VGM arşivi, 2025) 

2. DEĞERLENDİRME ve SONUÇ 

Binlerce yıllık uygarlık tarihi boyunca en önemli ve en sık kullanılan yapı 

malzemelerinin başında gelen ahşap ve taş, uygulama alanı buldukları bölgenin 

coğrafi özelliklerine göre farklı biçimlerde kullanılmış ve ustalıkla 

şekillendirilmiştir (Aydın, Perker, 2017). Özellikle orman bakımından zengin 

bölgelerde en öncelikli kullanılan yapı malzemesi ahşap olurken, orman 

bakımından fakir olan bölgelerde ise taş malzeme ağırlıklı olarak kullanılmıştır 

(Bayraktar, 2016), (Nefes, Can, Gün, 2017).  Yapı malzemeleri arasında kaynağı 

yenilenebilen tek malzeme olması nedeni ile tarih boyunca hemen her dönemde 

yoğun bir şekilde kullanılmıştır. 

Ahşabın en sık kullanıldığı cami tiplerinden biri olan ahşap direkli, ahşap 

tavanlı cami geleneğinin ortaya çıkışı, İslam mabetlerinin inşa edilmekte olduğu 

ilk dönemlere kadar gitmektedir. İslam Peygamberine ait evin avlusu içerisinde 

hurma dalları ve hurma yapraklarıyla yapılan Mescid-i Nebevi bu malzeme ve 

plan geleneğinin ilk örneği olarak kabul edilmektedir (Kuran, 1972). 



27 

 

Şekil 7: Bayırbağ Köyü Camii doğu cephe, (VGM arşivi, 2025) 

Ahşabın camilerde yapı unsuru olarak kullanılmaya başlanması 12. yy. 

sonlarına denk gelmektedir (Öney, 1989:34). Evliya Çelebi’nin 

seyahatnamesinde de bahsettiği üzere bu özelliklerdeki camileri ilk örnek olarak 

Erzurum Ulu Camii gösterilebilir. Bu caminin inşasından sonra Erzurum ve 

çevresinde bulunan diğer illerde ahşap destekli ve ahşap hatıllı pek çok cami inşa 

edilmiştir (Kurt, Berkli, 2019).  Bu camilerden biri olan Bayırbağ Köyü 

Camii’nin planı ve yapım tekniği ile Orta Asya çadır sanatını andırmakta ve bu 

özellikleri ile Türkistan’da inşa edilmiş olan ahşap direkli camilerle benzerlik 

göstermektedirler. (Öney, 1992).  

Hicri 1167 – Miladi 1754 yılında inşa edilmiş olan Bayırbağ Köyü Camisi de 

tek mekânlı, ahşap hatıllı ve ahşap direkli cami plan tipinin sade bir uygulaması 

konumundadır. Bölgede gerçekleşen depremlere karşı direnmiş olan yapı, çok 

defa hasar almış olsa da vakfiyesinden kaynaklı gelirlerinin olmasından dolayı 

yıkılıp yok olmamıştır. Erzurum Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulunun 

17.07. 2020 tarih ve 4200 sayılı kararı ile 2863 Sayılı Yasa kapsamına alınarak 

1. Derece Anıtsal Kültür Mirası olarak tescil edilmiş olan yapı, aynı tarihte 

Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından hazırlatılarak koruma kuruluna sunulan 

restorasyon projesi ve eklerinin kabul edilmesi ile yeniden aslına uygun şekilde 

ayağa kaldırılma fırsatı yakalamıştır. Fakat ahşap hatıllı ve ahşap direkli plan 

tipindeki camilerin restorasyonlarında oldukça iyi uygulamaları olan Vakıflar 

Genel Müdürlüğünün Bayırbağ Köyü Camisinin restorasyonu ile ilgili herhangi 

bir girişimi bulunmamaktadır.  



28 

Taşra üslubunda inşa edilmiş olan, yerel zevk ve beğenileri yansıtmanın yanı 

sıra döneminin genel özelliklerini bünyesinde barındıran Üzümlü Bayırbağ Köyü 

Camii, Erzincan ilinin depremlerle dolu tarihine de ışık tutmaktadır. Beden 

duvarlarında ve taşıyıcılarında bulunan duvar çatlakları ve şakulünden kaymış 

duvarlar, geçmişin maddi ve manevi travmalarının açık bir şekilde mimariye 

yansıması olarak görülebilir. Tüm bu çerçeveden bakıldığında Bayırbağ Köyü 

Camii’nin sahip olduğu teknik ve sanatsal özelliklerin bilimsel bir yöntemle 

ortaya konularak literatüre kazandırılması Türk İslam sanatının tüm unsurları ile 

tespit edilmesi ve bilinirliğinin artırılması açısından oldukça önemlidir.  

ŞEKİLLER 

  

Şekil 8-9: Bayırbağ Köyü Camii batı ve güney cephe (VGM arşivi, 2025) 

  

Şekil 10-11: EE kesiti ve Kuzey cephe (VGM arşivi, 2025) 



29 

  

Şekil 12-13: İnşa kitabesi ve tavan detayı 

 

Şekil 14: Bayırbağ Köyü Camii harimden görünüm 

 

Şekil 15: Bayırbağ Köyü Camii harimden görünüm 



30 

 

Şekil 16: Bayırbağ Köyü Camii minber, (VGM arşivi) 

  



31 

KAYNAKÇA 

Ağan, H. (1937). Trabzon’dan Erzincan’a. Türkiye Basımevi, İstanbul 

Aktaş, Y. (2020). “Erzincan’da Meydana Gelen Depremler (XI-XV. Yüzyıllar)”. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi - Journal of Turkish Researches 

Institute. 68 

Bayraktar, S. (2016). Samsun ve İlçelerinde Türk Mimari Eserleri. Canik Belediyesi 

Kültür Yayınları, Samsun 

Darkot, B. “Erzincan”, İA, IV, 338-340. 

Evliya Çelebi Seyahatnamesi C. 1-2, Üçdal Neşriyat, 1993, 547. 

Nefes, E., Can, Y., Gün, R. (2017). Samsun / Vezirköprü’de Çantı Tekniğinde İnşa 

Edilmiş Bir Grup Ahşap Cami. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Samsun 

Karadeniz, V., Altınbilek, M. S. (2018). “Erzincan İlinin Topografik Analizi ve İdari 

Sınırlar İlişkisi, Bazı Sorunlar”. Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi (ERZSOSDE) XI-I: 283-304 

Karpuz, H. (1989). “Doğu Karadeniz Bölgesinde Bazı Ahşap Camiler”. Sanat Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, C.2, S.4 

Karpuz, H. (1989). “Eski Erzincan’daki Anıtlar”. Mengüceli, S.5 

Kuran, A. (1993). “Anadolu’da Ahşap Sütunlu Selçuklu Mimarisi”. Malazgirt 

Armağanı, T.T.K. Ankara 

Kurt, Ş., Berkli Y. (2019). Erzurum’da Bir Kısım Ahşap Direkli Caminin Restorasyon 

Öncesi ve Sonrası Durumunun Karşılaştırılması. Current perspectives in 

social sciences (Online) , cilt.23, sa.23, ss.1941-1962 

Miroğlu, İ. (1995). “Erzincan” Mad. TDVİA, C. 11, İstanbul 

Naldan, F. (2016). Erzincan İli Cami Mimarisi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara  

Öney, Gönül (1992). Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi ve El Sanatları. İş Bankası 

Yayınları, Ankara. 

Öney, Gönül (1989). Beylikler Devri Sanatı. TTK Yayınları, Ankara. 

Yücel, E. (1989). “Ahşap Maddesi” . TDV. İslam Ansiklopedisi, C. 2, Ankara 

Sümer, F. (1980). Mengücekler. İslam Ansiklopedisi, VII, 714-715, İstanbul  

Şahin, T. E. (2017). Erzincan Yukarı Ülke’nin Kadim Cenneti.  1. 

Öney, G. ( 1992).  Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi ve El Sanatları. İş Bankası 

Yayınları, Ankara  

Yınanç, M. H. (1944). Türkiye Tarihi (Selçuklular Devri: Anadolu’nun Fethi), 

İstanbul, 52-53., Sümer F. 

 

 

 



32 

 

 



33 

 

 

 

BÖLÜM 3 

 

 

 

Sinestetik Deneyimlerin Resimsel İfadesi 

“Duyusal Geçişkenliğin Tuval Üzerindeki 

Yansımaları” 

 

 

 

 

 

Asuman Aypek Arslan1 
  

 
1 Prof. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, Görsel 

Sanatlar Bölümü, ORCID ID: 0000-0002-9400-2642 



34 

GİRİŞ 

Sinestezi, bir duyusal uyarımın diğer bir duyusal deneyimi tetiklediği bir 

fenomen olarak tanımlanabilir. Örnek olarak, bir rakamın belirli bir renge neden 

olması gibi durumlar içerir. Sinestezi, bireylerin çevresindeki dünyayı algılayış 

biçimlerinde önemli farklılıklar yaratabilir. Bu olgunun kökenleri, psikolojik ve 

nörolojik mekanizmaları derinlemesine inceleyen geniş bir literatüre 

dayanmaktadır. Sinestezi çeşitleri arasında en yaygın olanları, kromestetik 

sinestezi (ses-renk) ve grafem-renk sinestezisidir. Grafem-renk sinestezisinde, 

rakamlar ve harfler belirli renklerle ilişkilendirilirken, kromestetik sinestezi 

seslerin renk deneyimlerine yol açar (Erden ve Özer, 2019). Yakın zamanda 

yapılan çalışmalar, bu alt türlerin genetik ve nörolojik olarak farklı kökenleri 

olabileceğini öne sürmektedir. Nörolojik açıdan sinestezi, genellikle beyindeki 

belirli bölgelerin anormal bir şekilde çapraz aktivasyonu ile 

ilişkilendirilmektedir. Bu bağlamda, grafem alanı ile renk alanı arasındaki ilişki, 

fusiform girus gibi beyin yapılarında meydana gelen anormal bağlantılar 

aracılığıyla ortaya çıkabilir. Bunun ötesinde, beynin V4 bölgesi, renk algısı ile 

güçlü bir şekilde ilişkili olduğu bilinmektedir ve sinestetik deneyimlerin 

"epikentri" olarak özellikle önemli bir rol oynamaktadır. Yapılan 

magnetoensefalografi (MEG) çalışmaları, V4 bölgesinin sinestetik renk algısıyla 

hızlı bir şekilde aktive olduğunu ortaya koymuştur (Brang ve ark., 2010). 

Sinestezinin deneyimlenmesi, kişinin dikkati ile de bağlantılıdır. Örneğin, 

dikkatsel süreçlerin, sinestetik renklerin algılanmasını nasıl etkilediği, çeşitli 

gözlem ve testlerle incelenmiştir. Sinestezi deneyimi, genellikle otomatik bir 

süreç olarak kabul edilse de, bu renklerin algılanmasının dikkatin etkisiyle 

şekillendiği gözlemlenmiştir (Mattingley, 2009). Genetik çalışmalar da sinestezi 

olgusunun moleküler temellerine dair içgörüler sunmaktadır. Bazı genetik 

varyantların belirli sinestezi türleriyle ilişkili olabileceği gösterilmiştir, bu da 

sinesteziyi nörolojik bir bozukluk değil, farklı bir olgu olarak 

konumlandırmaktadır. Sinestezi, bireylerin algısal deneyimleri üzerinde önemli 

bir etkiye sahip olan karmaşık bir fenomen olmakla beraber, psikolojik ve 

nörolojik mekanizmaları ayrıntılı bir şekilde inceleyen önemli bir akademik 

araştırma alanını temsil etmektedir. Çeşitli sinestezi türlerinin farklı biyolojik ve 

nöroanatomik temellere dayandığını, deneyimlerin otomatik ve dikkatle modüle 

olabildiğini ve genetik tanıların bireyler arasında belirgin farklılıklar 

gösterebileceğini söylemek mümkündür. 

SİNESTEZİ VE SANAT  

Sinestezi ve sanat arasındaki ilişki hem estetik deneyimlerin niteliği hem de 

sanatçıların yaratım süreçleri açısından oldukça derin ve karmaşık bir konu olarak 

öne çıkmaktadır. Son yıllarda yapılan araştırmalar, bu iki alan arasındaki 

etkileşimin sinestetik algılarla nasıl şekillendiğini göstermektedir. Sinestezi, bir 

duyusal uyarımın başka bir duyusal algıyı tetiklemesi olarak tanımlanmakta ve 



35 

bu durum sanat alanında sanatçıların ve izleyicilerin deneyimlerini nasıl 

etkilediğini ortaya koymaktadır (Lysenko, 2023). Sanatçılar için sinestetik 

deneyimler yaratım süreçlerinde önemli bir rol oynamaktadır. Örneğin, müzikten 

renklere veya renklerden şekillere geçiş yapabilen sanatçılar, bu algılarla 

zenginleştirilmiş bir estetik deneyim yaratma yolunda ilerlemektedirler. 

Sinestetik algılar, sanatçıların duygu ve düşüncelerini ifade etme biçimlerini 

değiştirirken, izleyicilerde de farklı bir estetik tepki oluşturabilmektedir 

(Kantarcıoğlu ve Güner, 2024). Sinestetik sanat deneyimleri, genellikle sanat 

eserinin algılanmasını derinleştirerek, izleyicilerin eserle kurduğu duyusal 

bağların güçlenmesine yol açmaktadır. 

Sinestetik algılar üzerine yapılan çalışmalar, sanat eserlerinin izleyici 

üzerindeki etkilerini anlamada yardımcı olmaktadır. Sinestezi, izleyicide 

karmaşık duygusal ve estetik tepkilerin oluşmasına sebep olabilir. Bu durum, 

izleyicilerin sanatsal metinleri veya görsel öğeleri algılamasına ve değer 

vermesine olumlu katkılar sağlayabilir (Gomes, 2024). Örneğin, bir izleyici bir 

müzik parçasını dinlerken, bu müziğin notalarının belirli renkler veya formlar 

gibi başka duygusal deneyimlerle ilişkilendirilmesi olasıdır. Bu tür bir algı, 

izleyicilerin estetik deneyimlerini zenginleştirirken, sanatın yorumlanmasında 

çeşitli boyutlar katmaktadır. Sinestezi ile sanat arasındaki ilişkiyi anlamak, 

nöroestetik bağlamında da önemlidir. Nöroestetik, sanatın estetik deneyimini ve 

algısını araştıran yeni bir bilim dalıdır ve sinestezi, bu alanda önemli bir örnek 

teşkil etmektedir. Araştırmalar, belli beyin bölgelerinin sanatsal estetik algı ile 

nasıl etkileşimde bulunduğunu göstermektedir (Gomes, 2024). Beynin, sanatsal 

imgeleri işlerken kullandığı yollar ve bağlantılar, izleyicilerin bu imgeleri nasıl 

deneyimlediğini de etkileyebilmektedir. 

Sinestezi ve sanat arasındaki ilişki, birçok disiplini kapsayan geniş bir 

araştırma alanıdır. Sinestetik deneyimler, sanatçıların yaratım süreçlerinde 

yenilikçi yaklaşımlar sunarken, izleyicilerin sanatsal eserlerle kurduğu duygusal 

bağları derinleştirir. Estetik deneyimlerin nörolojik temellerini inceleyen 

nöroestetik çalışmaları, bu etkileşimlerin nasıl gerçekleştiğini ve sanatın algı 

sürecini nasıl zenginleştirdiğini anlamamıza yardımcı olmaktadır. Sanat, 

sinestetik algıları besleyen ve bu algılar aracılığıyla izleyicilere farklı deneyimler 

sunan bir platform görevini görmektedir. 

Ses-Renk (Kromestezi) İlişkisinin Estetiği 

Ses-renk ilişkisi, müzikteki önemli öğelerin, özellikle ritim, melodi ve ahenk 

gibi dinamiklerin renk, ton ve doygunluk ile nasıl ilişkilendirildiğini inceleyen 

bir konudur. Kromestezi olarak adlandırılan bu olgu, bireylerin belirli seslerin, 

müzikal notaların veya ritimlerin zihinsel olarak renk deneyimlerini tetiklediği 

bir durumdur. Sanatçılar ve bilim insanları bu ilişkileri, müzikal unsurların estetik 

deneyimleri nasıl şekillendirdiğini anlamak için kullanmışlardır. Müzik, temel 

olarak notaların belirli bir düzenle aranje edilmesinden oluşur ve her nota belirli 



36 

bir ton, tenör ve yüksekliği ifade eder. Kulak tarafından algılanan bu müzikal 

öğeler, sinestetik bireylerde renk ve ışık imgeleriyle eşleşebilir. Örneğin, belirli 

frekanslardaki sesler, sarı, mavi veya yeşil gibi renk algılarını tetikleyebilir. 

Ritim, melodi ve armoni gibi öğelerin renk ile ilişkisi, müzikal etkileşimin nasıl 

sanatsal bir deneyime dönüşebileceği üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Ritim, 

müzikte temel bir yapı taşıdır ve genellikle bir eserin enerjisi ve akışını belirler. 

Ritim algılandığında, bu dengeli ve düzenli hareket, bazı bireylerde belirli 

renklerin ve tonların zihinsel olarak çağrışmasına yol açabilir. Örneğin, hızlı bir 

ritim genellikle parlak ve canlı renklerle ilişkilendirilirken, daha yavaş bir ritim 

genellikle pastel veya daha koyu tonlarla ilişkilendirilebilir. Bu tür algılar, görsel 

sanatta dinamik ve canlı kompozisyonların yaratımında önemli bir etki 

yaratabilir. Melodi, müziğin duygusal ve soyut yönünü temsil eder. Melodik 

hatlarla birlikte, belirli tonların ve duygusal ifadelerin, izleyicide renk 

deneyimlerini harekete geçirmesi mümkündür. Örneğin, bir melodi, duygusal bir 

derinlik taşıdığında, bu derinlik bazı bireylerde daha yoğun ve canlı renklerin 

görsel algılarını tetikleyebilir (Reymore ve Lindsey, 2025). 

 "Do" notası genellikle kırmızı ile, "Re" notası ise yeşil ile ilişkilendirilmiştir. 

Bu tür eşleştirmeler, bireylerin müzikle birlikte tüm duyularını kullanma 

deneyimlerini artırarak, daha zengin bir estetik deneyim sağlar. Ahenk, müzikteki 

farklı enstrümanların etkileşimi ve bunların bir arada uyum içinde çalışması 

anlamına gelir ((Developing synaesthesia, 2025). Bu ahenk, izleyicilerde bir 

bütünlük hissi yaratır ve bu his, izleyicinin renk algıları üzerinde yoğun bir etki 

bırakabilir. Örneğin, uyumlu bir ahenk, sıcak ve enerji dolu renkler ile 

ilişkilendirilirken, uyumsuz bir melodi soğuk ve hareketsiz renklerle 

ilişkilendirilebilir. Doygunluk, bir rengin yoğunluğunu ifade eder ve müzikteki 

yoğun ritimler ve melodik yapı ile ilişkilendirilerek renk algılarını 

zenginleştirebilir. Daha yoğun ve enerjik bir müzik, daha canlı ve zengin renk 

deneyimlerini tetikleyebilir. Ses-renk ilişkisinin estetik yapısı, müziğin 

dinamiklerinin ve duygusal katmanlarının, bireylerin renk algılarıyla nasıl iç içe 

geçtiğini göstermektedir. Ritim, melodi ve ahenk, izleyicilerin duyusal 

deneyimlerini zenginleştirirken, sanatın ve estetiğin çok boyutlu doğasını 

yansıtmaktadır. Sinestetik deneyimler, bireylerin duygu, algı ve estetik 

kavramlarını nasıl şekillendirdiğine dair derin bir anlayış sunarak hem müzikte 

hem de görsel sanatlarda yeni ve yaratıcı olanaklar yaratmaktadır. 

Sinestezide Mekân Algısı ve Kompozisyon 

Resimde kullanılan kompozisyon ve mekan algısının, sinestezi deneyimin 

zaman/mekan yapısını yansıtma yöntemleri, sanatın çok katmanlı doğasını ve 

izleyici üzerindeki etkisini anlamak için oldukça önemlidir. Sinestezi, bir 

duyunun diğer bir duyuyu tetiklemesi ile karakterize edilen bir durumdur ve 

genellikle seslerin renk, şekil veya doku gibi algılara yol açmasıyla görülür. Bu 

olgu, sanat eserlerinde kompozisyon ve mekansal düzenleme ile birleştiğinde, 



37 

izleyicinin deneyimlerini derinleştiren ve zenginleştiren bir boyut kazandırır. 

Resimlerde kullanılan kompozisyon, ana iki veya daha fazla elemanın görsel 

hiyerarşisini ve düzenini belirler. Cuskley ve arkadaşları (2019) tarafından 

yapılan bir çalışmada, farklı duyular arasındaki geçişlerin nasıl yapılandığına dair 

önemli bulgular elde edilmiştir. Araştırma, belirli seslerin belirli renklerle ilişkili 

olduğunu ve bu ilişkilerin sistematik bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir 

(Cuskley ve ark, 2019). Bu durum, sanatçıların kompozisyonu oluştururken, 

izleyicinin zihinlerinde güçlü duygusal ve mekân algıları yaratma potansiyeli 

olduğunu ortaya koyar. Sanat eserlerinde mekan algısı, derinlik ve uzamsal düzen 

içinde nasıl organize edildiğine bağlıdır. Mekânsal duyular, resmin iki boyutlu 

yüzeyinde derinlik hissi oluşturarak, izleyiciye dokusal ve hacimsel deneyimler 

sunar. Bu nedenle, dokuların ve formların yerleşimi, izleyicinin algısal 

deneyimini etkiler.  

Zaman algısı, sinestezi deneyimlerinin bir başka yansımasıdır ve görsel 

sanatlarda önemli bir unsurdur. Görsel sanat eserlerinde zaman, görüntülerin ve 

formların nasıl düzenlendiğiyle doğrudan ilişkilidir. Zhao ve arkadaşları, zaman 

algısının, görsel unsurlar arasında nasıl aktarıldığını incelemiştir; bu bağlamda, 

zamansal bilgilerin görsel algılarda önemli bir rol oynamadığı sonucuna 

varmışlardır (Zhao ve ark., 2024). Bu, sanat eserlerinin zamansal boyutunun 

izleyici üzerinde nasıl bir etki yarattığını anlamak açısından önemlidir. Sanat 

eserlerinde çoklu duyu etkileşimi, son derece zengin ve katmanlı bir deneyim 

sunabilir. Görsel sanat eserleri, izleyicinin dokusal deneyimleri ve algılarını 

derinleştirme potansiyeline sahiptir. Duyusal bütünlük ve koordinasyon, sanatsal 

ifadenin çok boyutlu doğasını ortaya çıkarırken, izleyicinin zamansal ve 

mekânsal deneyimlerini zenginleştirmektedir. Duyusal etkileşimlerin ve 

deneyimlerin bir araya gelmesi, sanatın ve algının doğasında önemli bir derinlik 

yaratmaktadır. 

Sinestetik Eserler ile İzleyicinin Algısı ve Etkileşimi  

Sinestetik eserler, izleyicilerin algılarını zenginleştiren ve deneyimlerini 

derinleştiren sanatsal formlardır. Bu eserler aracılığıyla bireyler, birçok duyusal 

uyarımın birleşimiyle yeni algı düzeylerine ulaşabiliyorlar. Sinestezi, farklı 

duygusal ve duyusal deneyimlerin bir araya gelerek izleyicinin sanatla 

etkileşimini etkileyen bir durumdur. Bu bağlamda, sinestetik eserlerin izleyicinin 

algısı ve etkileşimi üzerindeki etkilerini ele alacak olursak, dikkate alınması 

gereken birkaç temel nokta bulunmaktadır. Sinestetik eserler, izleyiciyi sadece 

görsel olarak değil, aynı zamanda duygusal ve fiziksel olarak da etkiler. İzleyici, 

eserle etkileşimde bulunarak çok duyulu bir deneyim yaşayabilir. Örneğin, 

seslerin ve renklerin eşleştirildiği bir eserde, izleyicinin müzikle hissettiği 

duygular renklerle somutlaşabilir. Bu deneyim, izleyicinin esere olan bağlılığını 

artırır ve empatik bir anlayış geliştirmelerine olanak tanır (Cho ve Lee, 2021). 

Sinestetik sanat, izleyiciye iki veya daha fazla duyunun birleştiği bir dil sunarak, 



38 

daha derin bir kavrayış sağlar. Bu tür yaratımlar, izleyici ile eser arasında güçlü 

bir ilişki oluşturarak, sanatın algısal dilinde daha geniş bir anlam yelpazesi sunar.  

Dijital sanat, kavramların, teknolojinin, algı dünyasının sınırlarını zorlayarak 

sanat oluşumunun insanın deneyimi ile şekillenmesi, var olması olarak çağdaş 

sanat sürecinde yer almaktadır (Akengin ve Aypek Arslan, 2021). Sanatçılar 

geleneksel formların dışına çıkarak sanata yeni bir boyut kazandırmakta ve 

izleyicilere daha fazla katılım fırsatı sunmaktadır. Örneğin, sanal gerçeklik (VR) 

ve artırılmış gerçeklik (AR) uygulamaları, izleyicilerin sanat eserlerine 

aktarımlarını ve duygusal tepkilerini zenginleştirerek, deneyimi daha etkileşimli 

hale getirmektedir (Lopez-Rodriguez ve ark., 2024). Sinestetik eserler, 

izleyicinin empati kurmasına olanak tanıyan önemli unsurlar içermektedir. Seko 

ve Katwyk'ın çalışmasında, performanslarla kurulan duygusal bağların izleyici 

üzerindeki etkileri araştırılmıştır. İzleyicinin yaşadığı duygusal deneyimler, 

sanatla olan etkileşimlerini derinleştirirken, izleyiciye daha duyarlı bir bakış açısı 

kazandırabilir. Bu durum, sanatsal deneyimlerin sosyal ve kültürel bağlamlarda 

nasıl anlamlar taşıdığını ortaya koymaktadır (Seko ve Katwyk, 2016). 

Sanatsal deneyimlerin disiplinler arası bir yaklaşımla ele alınması, alanlararası 

iş birliğini teşvik etmektedir. Örneğin, görsel sanatların müzikle etkileşimi 

üzerine yapılan araştırmalar, insanların renk doygunluğu ile ses frekansı 

arasındaki etkileşimleri algılama biçimlerini ortaya koymuştur. Bu tür bir veri, 

sanatçıların eserlerinde farklı duyusal unsurları nasıl bir araya getirebileceğine 

dair yenilikçi yollar sunmaktadır. Yine, beden sanatı (body painting) gibi 

uygulamalar, öğrencilerin anatomik bilgiyi pekiştirmeleri için görsel ve fiziksel 

katılımı teşvik ederken, sanatsal bir deneyim sunmaktadır (McMenamin, 2008). 

Duyusal deneyimlerin sanatta sağladığı yeni perspektifler ayrıca bireylerin 

ruh sağlığını ve duygusal iyilik hallerini de etkilemektedir. Son yıllarda yapılan 

bir sistematik inceleme, sanat etkinliklerinin birey üzerindeki olumlu etkilerini 

ortaya koymuş ve belirli sanatsal etkinliklerin ruh sağlığına katkısı olduğunu 

göstermiştir. Bu tür çalışmalar, sanatın yalnızca estetik bir faaliyet değil, aynı 

zamanda terapötik bir araç olarak da kullanılabileceğini vurgulamaktadır. 

Sinestetik deneyimlerin resim sanatı ve disiplinlerarası çalışmalara sağladığı 

yeni bakış açıları, günümüz teknolojik gelişmeleri ve sanat anlayışının evrimiyle 

birleştiğinde oldukça çeşitli ve zenginleşen bir sözleşme sunmaktadır. Bu 

bağlamda, sanatsal deneyimlerin sunumunda sanal gerçeklik (VR) ve artırılmış 

gerçeklik (AR) teknolojilerinin kullanımı önemli bir rol oynamaktadır. Bu 

teknolojilerin sunduğu olanaklar, izleyici ve eser arasındaki etkileşimi, 

deneyimleme biçimlerini köklü bir şekilde değiştirme potansiyeline sahiptir. 

Öncelikle, VR ve AR, sanat eserlerini çok duyulu bir deneyim olarak yeniden 

şekillendirmekte ve bunu izleyicilerin algılarını derinleştiren bir araç olarak 

kullanmaktadır. Örneğin, artırılmış gerçeklik uygulamaları, kullanıcıların sanat 

eserlerine fiziksel olarak dokunmadan daha etkileşimli bir şekilde yaklaşmalarına 



39 

olanak tanır. Bu tür uygulamalar, etkileyici görsel sunumlar ile duyusal algıları 

bir araya getirerek izleyicilerin deneyimini zenginleştirmektedir (Silva ve 

Teixeira, 2022). Bu durum, izleyicilerin yalnızca görsel algılama değil, aynı 

zamanda duygusal tepkilerle zenginleştirilmiş bir deneyim elde etmelerine de 

olanak tanımaktadır. Ayrıca, duygusal bilişim uygulamalarının (affective 

computing) VR ve AR’de kullanılması, öğrenme ortamlarını daha etkileşimli ve 

kişiselleştirilmiş hale getirebilir. Örneğin, öğrencilerin duygusal durumlarını fark 

edebilen ve buna göre tepkiler verebilen sistemler, eğitimde daha anlamlı 

öğrenme fırsatları sunabilmektedir. Bu tür uygulamalar sanatı, eğitimi ve bireysel 

gelişimi bir araya getirerek disiplinler arası bir diyalog ortamı oluşturmaktadır. 

Sanat Tarihinde Sanatçıların Duyusal Geçişkenlik Arayışları 

Sanat tarihinde sinesteziye yaklaşım, sembolist sanat akımından başlayarak 

soyut sanata uzanan bir izlek izlemiştir. Bu süreçte sanatçılar, duyusal geçişkenlik 

arayışlarıyla farklı estetik deneyimlere ulaşmayı hedeflemişlerdir. Sembolizm, 

duyguların ve imgelerin bireysel deneyimlerle iç içe geçtiği bir akım olarak 

ortaya çıkarken, sanatçılar soyutlama yoluyla bu deneyimleri daha karmaşık ve 

çok katmanlı bir biçimde ifade etmeye çalışmışlardır (Kostetskaya, 2019). 

Sembolizm, 19. yüzyılın sonunda, özellikle Fransız edebiyatında kendini 

gösteren, duygu ve düşüncelerin doğrudan anlatımını yerine imgeler ve 

sembollerle iletmeyi amaçlayan bir akımdır. Duyusal geçişkenlik, sembolist 

sanatçılar için özellikle önemliydi; zira sanat eserleri, izleyicinin algılarında çok 

yönlü ve katmanlı bir deneyim yaratmaya yönelik bir araç olarak kullanılıyordu. 

Sanatçılar, müzik, şiir ve görsel sanatlar arasındaki etkileşimleri keşfederek, 

duygusal tonu ve estetik deneyimi zenginleştirecek yollar aramışlardır (Bychkov, 

2021). Bu bağlamda, müzik ve görsel sanatlar arasındaki ilişkilerin incelenmesi, 

sembolist sanatçıların duyusal geçişkenliği nasıl kullandığını anlamak açısından 

önemlidir. Örneğin, Actis-Grosso ve arkadaşları 2017, klasik müziğin figüratif 

sanata, caz müziğinin ise soyut sanata daha uygun olduğunu öne sürmüştür 

(Actis-Grosso ve ark., 2017). Bu tür çağrışımlar, izleyicinin sanat eserleriyle 

etkileşimini derinleştirirken, oluşan deneyimlerin zihinsel ve duygusal 

boyutlarını da gözler önüne sermektedir. 

Soyut sanata geçişle birlikte, sanatçılar doğadan ziyade, ruhsal ve soyut 

kavramları ifade etmeye yönelmişlerdir. Sembolist sanatçılar, soyut sanatın 

temellerini oluşturan imgeler ve kavramlar üzerinden geçişkenlik arayışlarına 

devam ettiler. Bu dönemde sanatçılar, soyutlamaların ve imgelerin yanında 

duygusal tonların ve deneyimlerin aktarımında yeni yollar aradılar (Rensburg, 

1990). Örneğin, Sembolizmin ve Soyut Dışavurumculuğun iç içe geçtiği 

eserlerde, sanatçılar sürekli olarak duyusal algıları birbirine bağlamaya 

çalışmışlardır. Sanat tarihinde sinesteziye yönelik çeşitli yaklaşımlar, 

sembolizmden soyut sanata uzanan süreçte sanatçıların duyusal geçişkenlik 

arayışlarının zengin bir yelpazesini sunmaktadır. Sembolizm, algılar arasında 



40 

köprüler kurarken, soyut sanat bu köprülerin üzerinden geçerek yeni estetik ve 

duygusal deneyimler yaratma yolunda ilerlemiştir. Bu arayış, yalnızca bir estetik 

deneyim değil, aynı zamanda bireylerin içsel dünyalarına yapılan bir yolculuk 

olarak da değerlendirilebilir. 

DUYUSAL GEÇİŞKENLİĞİN TUVAL ÜZERİNDEKİ 

YANSIMALARI  

Sinestetik deneyimlerin resimsel ifadesi, özellikle Wassily Kandinsky’nin 

eserleri üzerinden ele alındığında, duyusal geçişkenlik ve çok duyulu algılar 

açısından önemli bir alan sunmaktadır. Kandinsky, sanatta renk, form ve müzik 

arasındaki ilişkileri keşfeden ilk sanatçılardan biri olarak kabul edilir ve bu 

bağlamda sinestezi olgusu ile derin bir bağ kurmuştur. Wassily Kandinsky, 

sanatta renk, form ve müzik arasındaki ilişkileri sistematik olarak keşfeden ve 

sinestezi olgusunu teorileştiren ilk sanatçılardan biridir. Onun sanatsal felsefesi, 

"Ruhsallık Üzerine" adlı eserinde detaylandırılan "İçsel Zorunluluk" prensibine 

dayanır; bu, eserin yaratıcının ruhsal titreşimini yansıtması gerektiğini savunur. 

Kandinsky'nin sinestetik yaklaşımı, esas olarak "Ruhsallık Üzerine" (Concerning 

the Spiritual in Art, 1911) ve "Nokta ve Çizgi, Yüzeye İlişkisi" (Point and Line 

to Plane, 1926) adlı teorik eserlerine dayanır. Bu eserler, renk ve formun sadece 

estetik değil, aynı zamanda psikolojik ve işitsel etkileşimlerini sistematize eder. 

Kandinsky, bu ruhsal titreşimi geometrik formlarla eşleştirerek görsel bir 

sinestezi sistemi kurmuştur. Örneğin, sarı rengi dinamik ve keskin olduğu için 

üçgen formla eşleştirmiş; bu birleşimi yüksek perdeli, trompet benzeri bir sese 

denk görmüştür. Buna karşın, mavi rengin dinginliği ve derinliği, daire formuyla 

birleşerek alçak perdeli, org sesine benzer bir etki yaratır. Sanatçı, eserlerini 

adlandırırken dahi müzik terminolojisi kullanmış; "Kompozisyon" serileri, tıpkı 

bir senfoni gibi, form ve renklerin bilinçli olarak tasarlanmış, çok katmanlı ve 

uyumlu (armonik) düzenlemelerini temsil etmektedir. İzleyici, Kandinsky'nin bu 

sinestetik dili aracılığıyla, görsel bir eserde karmaşık bir işitsel-duygusal deneyim 

yaşamaya davet edilmektedir. 

 

Görsel 1-Wassily Kandinsky, Kompozisyon IV, 1911, Tuval üzerine yağlıboya, 159,5 x 250,5 

cm, Almanya, https://www.artchive.com/artwork/composition-iv-wassily-kandinsky-1911/ 

https://www.artchive.com/artwork/composition-iv-wassily-kandinsky-1911/


41 

 

Görsel 2-Wassily Kandinsky, Kompozisyon VI, 1913, Tuval üzerine yağlıboya, 195 x 300 cm, 

Rusya, https://www.artchive.com/artwork/composition-vi-wassily-kandinsky-1913/ 

Mikalojus Konstantinas Ciurlionis, sanat, müzik ve edebiyat alanındaki 

yetkinliği ile bilinen Litvanyalı bir sanatçıdır. Sinestetik deneyimlerin resimsel 

ifadesi ve duyusal geçişkenliğin tuval üzerindeki yansımaları bağlamında 

Ciurlionis'in sanatı, özellikle müzik ile görselliği bir araya getiren eşsiz anlayışı 

ile dikkat çekmektedir. Ciurlionis'in sanatsal vizyonu, soyut formlar, renk 

geçişleri ve doğal temaların birleşimi ile güçlü bir duyusal etki yaratmayı 

hedefler. Ciurlionis, müzik eğitimi almış ve bu deneyimini resimlerinde 

uygulamıştır. Eserlerinde, müzik notalarının görselleştirildiği, renk ve form ile 

ifade edilen bir sinestetik deneyim oluşturmuş, bu da izleyicilere yalnızca görsel 

değil, aynı zamanda işitsel bir etki hissettirmiştir (Holm‐Hudson ve Kucinskas, 

2006). Bu bağlamda, müzik ve sanat arasındaki sınırların belirsizliği üzerine 

düşünceleri, onun eserlerinde duyusal geçişkenliğin terimlerini 

şekillendirmektedir. Renk ve form arasındaki ilişkileri vurgulayan çalışmaları, 

izleyicilerin farklı duyusal deneyimler yaşamalarını sağlayan bir çerçeve sunar. 

Ayrıca, Ciurlionis'in eserleri, derin doğa betimlemeleri ve mistik imgelerle 

doludur. Bu bağlamda, onun “Yaz” adlı eseri, renklerin ve formların sinestetik 

bir deneyim olarak izleyiciye sunulması açısından önemli bir örnektir. Renklerin 

tuval üzerindeki hareketi, izleyicinin doğa ile kurduğu duyusal bağlantıyı 

güçlendirirken, içsel duygulara ve ruhsal bir duruma da işaret etmektedir. Bu 

özellik, izleyicilerin doğal dünyayı deneyimleme biçimlerini etkileyerek sanatın 

çok yönlü algısını yansıtmaktadır. 



42 

 

Görsel 3- Mikalojus Konstantinas Čiurlionis, Sonata No. 4 (Vasara / Yaz), 1908, Kâğıt Üzerine 
Tempera, 62x73 cm, Litvanya  https://www.wikiart.org/en/mikalojus-ciurlionis/andante-sonata-

1908 

Frantisek Kupka, modern sanatın öncülerinden biri olarak kabul edilen Çek 

bir sanatçıdır. Özellikle soyut resim alanındaki katkıları ve sinestetik ile renk 

arasındaki ilişkileri keşfetme tutkusu ile tanınır. Kupka'nın sanatı, duyusal 

geçişkenliğin tuval üzerindeki yansımalarının örneklerini sunarak, resimsel ifade 

ve çok duyulu deneyimler konularında zengin bir bağlam sağlar. Örneğin, "La 

Gamme Jaune" (Sarı Spektrum) adlı eseri, sarı ve turuncu tonlarını kullanarak, 

izleyicide duygusal bir etki yaratırken, aynı zamanda bu renklerin psiko-

fizyolojik etkilerini araştırmaktadır (Theinhardt, 2002). Bu çalışma, izleyicilerin 

hem görsel hem de duysal algılarında yeni bir boyut açmaktadır; böylece 

izleyicinin sinestetik deneyim oluşturmasına olanak tanımaktadır. Kupka'nın 

sanatında, duyusal geçişkenlik yalnızca görsel unsurlarla değil, aynı zamanda 

sembolik unsurlarla da zenginleştirilmiştir. Onun eserlerinde kullandığı renklerin 

yanı sıra, soyut formlar ve dinamik kompozisyonlar, izleyiciye melankolik ve 

coşkulu duygular arasında geçiş yapma imkânı tanır (Lunke ve Meier, 2018). Bu 

yönüyle, Kupka'nın sanatı, bireylerin içeriklerle olan etkileşimlerini 

derinleştirirken, sanatsal deneyimlerini de dönüştürme potansiyelini taşır. 

  



43 

 

Görsel 4- Frantisek Kupka, La Gamme Jaune, 1907, Musée National d'Art Moderne, Centre 
Georges Pompidou, France.  https://www.researchgate.net/figure/Frantisek-Kupka-La-Gamme-

Jaune-1907-Musee-National-dArt-Moderne-Centre 

Giacomo Balla, İtalyan Futurist hareketinin en önde gelen temsilcilerinden 

biridir ve sanatı ile duyusal geçişkenlik ile sinestetik deneyimlerin resimsel 

ifadesinde önemli bir rol oynamıştır. Balla’nın eserleri, hareket, dinamizm ve ışık 

kavramlarını işleyerek izleyicilere daha geniş bir duyusal deneyim sunmaktadır. 

Balla’nın yaklaşımı, özellikle görsel sanatlarda hareket algısını ifade etmek için 

geliştirdiği teknikler üzerinden şekillenmektedir. Balla'nın "Dynamism of a Dog 

on a Leash" (Bir Bekçinin Dinamizmi) adlı eseri, hareketin görselleştirilmesinde 

öncü bir başarı olarak öne çıkmaktadır. Bu eser, bir köpeğin hareketini 

stroboskopik görüntülerle tasvir ederek, izleyicinin görsel algısını harekete 

geçirmekte ve böylece izleyicinin duyusal deneyimini yoğunlaştırmaktadır. Bu 

çalışma, farklı zaman dilimlerinin ve hareket yoğunluklarının izleyicilere nasıl 

hissettirdiğini araştırarak Balla’nın eserlerinin psikolojik etkilerini anlamak 

açısından önemlidir. Balla, hareketi yalnızca görsel olarak değil, aynı zamanda 

izleyicinin algısında dinamik bir değişim yaratacak şekilde sunarak sinestetik bir 

deneyim yaratmaktadır. Balla’nın sanatsal yeteneği, bilimsel gözlem ve 

deneylerin bir kombinasyonu olarak değerlendirilmiştir. Özellikle, Fransız 

fizyolog Etienne-Jules Marey’in locomotor sistem üzerine yaptığı çalışmalardan 

etkilenmiştir. Balla, bu tür bilimsel verileri resimlerine dahil ederek hareketin ve 

zamanın görsel ifadesini derinleştirirken, renklerin ve formların içsel 

dinamiklerini keşfetmiştir (Cupini ve Calabresi, 2020). Bu, onun eserlerinde 

renklerin algı üzerindeki etkilerini güçlendiren bir bağ kurmuş, izleyiciye çoklu 

duyusal deneyimlerin kapılarını açmıştır. 



44 

 

Görsel 5- Giacomo Balla, Dynamism of a Dog on a Leash, 1912 TÜYB, 89.8 x 109.8 cm (35 3/8 x 

43 1/4 in.), Albright–Knox Art Gallery, New York, https://www.britannica.com/topic/Dynamism-

of-a-Dog-on-a-Leash 

James McNeill Whistler, 19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarındaki 

sanat dünyasında önemli bir figür olarak karşımıza çıkmaktadır. Sanatçı, özellikle 

renk ve form arasındaki ilişkiyi keşfetme konusundaki tutkusu ile tanınır ve bu 

bağlamda sinestetik deneyimlerin resimsel ifadesine önemli katkılarda 

bulunmuştur. Whistler, sanatını müzikle ilişkilendirerek, duyusal geçişkenliğe 

dair derin kavrayış ve uygulamalar geliştirmiştir, bu da onun eserlerinde 

izleyicinin daha yoğun bir deneyim yaşamasına olanak tanımaktadır. Whistler’in 

en bilinen eseri "Arrangement in Grey and Black No. 1" (Gri ve Siyah Düzenleme 

No.1) adlı portresidir. Bu eser yalnızca görsel bir anlatım değil, aynı zamanda 

rengin ve biçimin belli bir doku ve his oluşturacak şekilde entegre edildiği bir 

çalışma olarak öne çıkmaktadır (Lunke, ve Meier, 2018).  Whistler, bu portrede 

görsel unsurları bir müzikal kompozisyon gibi düzenlemiş, böylece izleyicilere 

estetik bir deneyim sunmayı hedeflemiştir. Renklerin, tonların ve formların bir 

araya gelişi, izleyicide müzikal bir ritim hissi uyandırarak, sanatsal deneyimin 

çok duyulu bir boyut kazanmasını sağlamaktadır. 

  

https://en.wikipedia.org/wiki/Giacomo_Balla
https://en.wikipedia.org/wiki/Dynamism_of_a_Dog_on_a_Leash
https://en.wikipedia.org/wiki/Albright%E2%80%93Knox_Art_Gallery


45 

 

Görsel 6- James McNeill Whistler, “Arrangement in Grey and Black No. 1”, 1871, Yağlıboya, 

144x162cm, Paris, https://ladykflo.com/arrangement-in-grey-and-black no-1-james-whistler/ 

 

Alexander Scriabin, 20. yüzyılın başlarında yarattığı müzikal eserlerle birlikte 

sanatın ve müziğin sınırlarını zorlayan önemli bir figürdür. Scriabin, müziğini 

sadece bir ses sanatı olarak görmekle kalmayıp, aynı zamanda onun duygusal 

etkilerini ve anlamını araştırmış, sinestetik deneyimler yaratma çabası içinde 

olmuştur. Bu bağlamda, Scriabin'in sanatı, resimsel ifadenin ötesine geçerek, 

duyusal geçişkenliğin tuval üzerindeki yansımalarına örnek teşkil etmektedir. 

Scriabin, müziğinin renklerle ve görsellikle olan ilişkisini derinlemesine 

incelemiş, ilk senfonik eserlerinde müziğin duyusal deneyimini değiştirmeyi 

hedeflemiştir. Müzik ile renk arasındaki bağ üzerine düşünceleri, müziğin 

duyusal deneyimi nasıl dönüştürebileceğini ortaya koymaktadır. Örneğin, 

“Prometheus: The Poem of Fire” adlı eserinde, müzikle birlikte icra edilecek renk 

ışıkları ile izleyicilere çoklu duyusal deneyimler sunmayı amaçlamıştır. Bu tür 

bir entegrasyon, Scriabin'in eserlerini yalnızca işitsel değil, aynı zamanda görsel 

bir deneyime dönüştürür (Abed, 2024). Scriabin’in senfonik yaklaşımı, onun 

eserlerinde sanatı ve bilimi iç içe geçiren bir yapı sunmaktadır. Renk ve müzik 

arasındaki ilişkiyi derinleştirirken, izleyicinin ve dinleyicinin deneyimini 

zenginleştirecek bir sinestezi ortamı yaratmayı hedeflemiştir. Scriabin, renklerin 

ve seslerin belirli bir ruh hali veya duyguyu ifade edebileceğine inanmış ve bu 

bağlamda kendi müzik teorisinde “renk tonları” ve “ses tonları” arasında 

paralellikler kurarak çoklu duyusal deneyimlerin kapısını aralamıştır. Bu 

yaklaşım, izleyicinin öznel deneyimlerini ve duygularını yoğunlaştırarak, sanatın 

psikolojik ve estetik etkilerini artırmaktadır. Eserlerinde melankoli ve coşku 

arasında geçen duygu geçişleri, dinleyiciye derin bir duygusal etki bırakırken, bu 

deneyim çoğunlukla izleyicinin içsel dünyası ile etkileşime girer. Ayrıca, 

Scriabin'in müziği üzerine yapılan araştırmalar, müzik terapisi alanında da ilham 

vermiştir. 

https://en.wikipedia.org/wiki/James_McNeill_Whistler
https://ladykflo.com/arrangement-in-grey-and-black


46 

 

Görsel 7-Besteci: Alexander Scriabin, Prometheus: The Poem of Fire (Prometheus: Ateş Şiiri), 

(Renk-ton korelasyonu), Işık klavyesi (Tastiera per luce) için tasarlanmıştır, 

https://www.researchgate.net/figure/The-scheme-of-colour-hearing- 

Carol Steen, sinestetiğe sahip bir sanatçı olarak, duyusal deneyimlerini 

doğrudan sanatına aktararak hem görsel estetiği hem de bireysel algıları keşfeden 

önemli bir figürdür. Özellikle sesi, rengi ve diğer duyuları bir araya getirerek 

yarattığı eserlerinde, izleyicilere çok katmanlı bir deneyim sunmaktadır (Lunke 

ve Meier, 2018) Steen’in sanatında, sinestezi deneyimlerinin etkisi, renklerin 

seslerle ve diğer duyu algılarıyla etkileşiminde belirgin bir şekilde 

gözlemlenmektedir. Bu durum, onun eserlerini yalnızca estetik değil, aynı 

zamanda psikolojik ve duygusal bir derinlikle de doldurmaktadır. Steen’in önemli 

eserlerinden biri "Vision" başlıklı çalışmasıdır. Bu eser, renklerin seslerle olan 

yoğun ilişkisini ele almakta ve izleyicilerin renkleri bir müzik parçası gibi 

deneyimlemelerini sağlamaktadır. Bu eser, sesin ve rengin temsil yeteneklerini 

keşfederken, aynı zamanda izleyicide sinestetik bir tecrübe yaratmaktadır. Steen, 

kullandığı renk paletleri ve formlar aracılığıyla, müzikal notaları ve sesleri 

renklerle bütünleştirerek, her bir renk dalgasının ardında yatan duygusal 

deneyimleri sanatsal bir anlatıma dönüştürmektedir. 

  



47 

 

Görsel 8-Carol Steen, Vision, 1996, 996, Kağıt Üzerine Yağlı Boya, 39 x 31cm, 

https://sensationoceanique.com/synesthesie/ 

Melissa McCracken, ses ve rengin duyularını deneyimleme konusunda 

sinestetik bir algıya sahip olup, müzikten ilham alarak eserlerini yaratmaktadır. 

Özellikle müzikle ilgili deneyimlerini resimlerine yansıtarak, ses üstüne düşünsel 

bir ifade geliştirmiştir. "The Sound of Color" (Rengin Sesi) adlı eserinde, müziğin 

her bir notasını belirli renklerle ilişkilendirerek izleyicilere hem görsel hem de 

işitsel bir deneyim sunmaktadır. Bu eser, müziğin duygusal etkilerini estetik bir 

sunumla birleştirmekte, böylece izleyicinin kendi algılarıyla etkileşime 

geçmesine olanak tanımaktadır (Steen, 2001). Bir diğer önemli eseri "Colorful 

Melody" (Renkli Melodi) ise, renklerin ve şekillerin müzikal elementlerle 

harmanlandığı bir kompozisyondur. Bu çalışma, sanatçının çaldığı müzik 

parçalarını yansıtırken renklerin ritimleri ve tonlarıyla yorumlandığı bir görsel 

müzik deneyimi yaratmaktadır. McCracken, bu eserinde deneysel bir renk paleti 

kullanarak, müziğin herkes için hissedilebilir bir formunu yaratmış ve 

izleyicilerine melodik formları görselleştirme fırsatı vermiştir (Taylor ve ark., 

2023). McCracken ayrıca, eserlerinin yaratımında dijital sanat ve teknoloji 

kullanımını benimsemektedir. Sanatçı, dijital medya aracılığıyla müzik ve görsel 

sanatlar arasındaki ilişkiyi daha derinlemesine keşfedip, böylece izleyicilere çok 

katmanlı bir etkileşim sunmaktadır. Örneğin, artırılmış gerçeklik (AR) 

uygulamaları ile eserlerini yeniden yorumlayarak, izleyicilerin sanat eserlerini 

daha etkileşimli bir biçimde deneyimlemelerini sağlamaktadır. Bu tür teknolojik 

yenilikler, sanatın çok duyulu yönlerini daha erişilebilir hale getirmekte ve 

katılımcı sanat anlayışını güçlendirmektedir. 



48 

 

Görsel 9- Melissa McCracken'in Sinestetik Bir Eser Örneği, (Melissa McCracken'ın "The Sound of 

Color" (Rengin Sesi) isimli tek bir eseri yoktur, bu isim sanatçının sinestetik deneyimini ve genel 

sanat pratiğini tanımlayan bir başlık olarak kullanılır), https://www.psaudio.com/blogs/copper/the-

colors-of-music-synesthetic-artist-melissa-mccracken-sees-and-paints-what-she-hears-part-one 

Marcia Smilack, sinestezi deneyimini doğrudan sanata aktaran çağdaş bir 

fotoğraf sanatcısı olarak önemli bir yere sahiptir. Smilack, repertuarını 

genişletmiş ve çalışmalarında yalnızca estetik bir deneyim yaratmayı değil, aynı 

zamanda izleyicinin psikolojik ve duygusal yanıtlarını da etkilemeyi 

hedeflemiştir. Smilack'in sanatında en çok dikkat çeken unsurlardan biri, ses ve 

renk arasındaki etkileşimin görselleştirilmesidir. Örneğin, "Dancing Colors" 

(Dans Eden Renkler) adlı eseri, belirli müzik parçalarına yanıt olarak 

oluşturulmuş renk kompozisyonlarını içermektedir. Bu çalışma, müziğin 

ritimlerini ve duygularını yansıtır ve izleyiciyi sesin renkli hafızasına çekerek 

sinestetik bir deneyim yaratmaktadır. Bir diğer önemli eseri, "Synesthetic 

Landscapes" (Sinestezi Manzaraları) olarak adlandırılan çalışmadır. Bu eser, 

doğanın görsel unsurlarını ses ile ilişkilendiren bir dizi resimden oluşur. Smilack, 

bu projede doğal unsurları grafiksel biçimlerle ifade ederek, izleyicinin çevre ile 

olan etkileşimini yoğunlaştırmayı amaçlamıştır (Abed, 2024). Bu tür bir 

yaklaşım, izleyiciye doğanın seslerini daha yoğun bir biçimde hissettirme niyetini 

taşımaktadır. Sanatçı, izleyicilerin renkleri ve sesleri keşfettiği bir tür interaktif 

deneyim yaratmayı hedefler. Bu, izleyicilerin yalnızca pasif gözlemciler 

olmaktan çıkarak, sanat aracılığıyla kendilerini keşfetmelerine fırsat tanıyan bir 

süreçtir. Smilack’in eserleri genelde canlı ve çarpıcı paletler içermekte olup, bu 

da izleyicinin duygularını harekete geçirmektedir. 



49 

 

Görsel 10- Marcia Smilack, Dancing Colors Sersisinden Fotoğraf, 

https://www.marciasmilack.com/synesthesia.php 

SONUÇ 

Bu çalışma, sinestetik deneyimlerin resimsel ifadesinin, sanatçıların ve 

izleyicilerin algısal sınırlarını zorlayan, çok boyutlu ve zengin bir araştırma alanı 

olduğunu göstermiştir. Duyusal geçişkenliğin tuval üzerindeki yansımaları, 

psikolojik ve nörolojik temelleri olan bir fenomenden, sanatsal bir dil ve estetik 

deneyime dönüşme sürecini açıkça ortaya koymaktadır. 

Girişte detaylandırılan kromestezi ve grafem-renk sinestezisi gibi olgular, 

beynin çapraz aktivasyonu (V4 bölgesi ve fusiform girus) ile ilişkilendirilerek, 

sinestetik deneyimin biyolojik bir gerçeklik olduğu kanıtlanmıştır. Sanat 

tarihinde, Sembolizm akımının duyusal imgelerle çalışma arayışından, Wassily 

Kandinsky'nin sistemli teorisine kadar uzanan izlek, sinestezinin modern sanata 

geçişte temel bir itici güç olduğunu göstermiştir. Kandinsky'nin form-renk 

eşleşmeleri (üçgen-sarı, daire-mavi) ve müzikal kompozisyon adlandırmaları, 

duyusal geçişkenliği bilimsel bir varsayımdan estetik bir prensibe 

dönüştürmüştür. Ciurlionis, Kupka ve Balla gibi öncüler, müziği görselleştirme, 

hareketi (Fütürizm) görsel kompozisyonla ifade etme ve duyusal geçişkenliği 

sanat eserinin temel yapısına entegre etme çabalarıyla, tuvali bir algısal 

laboratuvara çevirmişlerdir. Carol Steen, Melissa McCracken ve Marcia Smilack 

gibi sinestet sanatçılar, kişisel algılarını doğrudan tuvale aktararak, izleyiciye 

otantik ve birebir bir sinestetik deneyim sunmuş; böylece sanatçı ve izleyici 

arasındaki duygusal bağı ve empatiyi güçlendirmişlerdir. Sinestetik eserler, 

izleyicinin pasif bir gözlemci olmaktan çıkıp, eserle çok duyulu bir etkileşime 

girdiği dinamik bir deneyim sunar. Sanal Gerçeklik (VR) ve Artırılmış Gerçeklik 

(AR) uygulamaları, sinestetik sanatın gelecekteki potansiyelini işaret etmektedir. 

Bu teknolojiler, geleneksel resimsel ifadeleri aşarak, izleyicinin sesin rengiyle, 

dokunun formuyla gerçek zamanlı etkileşime girdiği katılımcı ve derin 

deneyimler yaratma fırsatı sunar. Nöroestetik, sanat ve ruh sağlığı arasındaki 

ilişkiyi inceleyen çalışmalar, sinestetik sanatın sadece estetik bir merak değil, 

aynı zamanda terapötik bir araç olarak da kullanılabileceğini düşündürmektedir. 



50 

Sonuç olarak, sinestetik deneyimlerin resimsel ifadesi; sanat, bilim ve algı 

arasındaki kesişim noktasını temsil eder. Bu geçişkenlik, tuval üzerinde 

yansımasını bulmakla kalmamış, aynı zamanda sanatın gelecekteki çok duyulu, 

etkileşimli ve kişiselleştirilmiş ifade biçimlerinin de yolunu açmıştır. Bu alandaki 

ilerlemeler, insan algısının zenginliğini ve sanatın dönüştürücü gücünü 

anlamamız için kritik öneme sahiptir. 

  



51 

KAYNAKLAR 

ABED, M. (2024). The influence of theosophy on modern painting. American Journal 

of Social Sciences and Humanity Research, 4(4), 42-48. 

https://doi.org/10.37547/ajsshr/volume04issue04-07 

ACTİS-GROSSO, R., LEGA, C., ZANİ, A., DANEYKO, O., CATTANEO, Z., & 

ZAVAGNO, D. (2017). Can music be figurative? exploring the possibility 

of crossmodal similarities between music and visual arts. Psihologija, 50(3), 

285-306. https://doi.org/10.2298/psi1703285a 

AKENGİN A., AYPEK ARSLAN A. “Çağdaş Sanatta İfade Unsuru Olarak Dijital 

Enstalasyon”. Sanat Eğitimi Dergisi, 9/2 (2021 Güz): s. 129–138. doi: 

10.7816/sed-09-02-04 

BRANG, D., HUBBARD, E., COULSON, S., HUANG, M., & RAMACHANDRAN, 

V. (2010). Magnetoencephalography reveals early activation of v4 in 

grapheme-color synesthesia. Neuroimage, 53(1), 268-274. 

https://doi.org/10.1016/j  

BYCHKOV, V. (2021). Schelling as a forerunner of symbolist aesthetics. Voprosy 

Filosofii, (3), 174-184. https://doi.org/10.21146/0042-8744-2021-3-174-184 

CUPİNİ, L. and CALABRESİ, P. (2020). Giacomo balla: a painter in the context of 

neuroscience. The Neuroscientist, 28(4), 310-317. 

https://doi.org/10.1177/1073858420976380 

CHO, J. and LEE, Y. (2021). Colorpoetry: multi-sensory experience of color with 

poetry in visual arts appreciation of persons with visual impairment. 

Electronics, 10(9), 1064. https://doi.org/10.3390/electronics10091064 

CUSKLEY, C., DİNGEMANSE, M., KİRBY, S., & LEEUWEN, T. (2019). 

Cross-modal associations and synesthesia: categorical perception and 

structure in vowel–color mappings in a large online sample. Behavior 

Research Methods, 51(4), 1651-1675. https://doi.org/10.3758/s13428-019-

01203-7 

DEVELOPİNG SYNAESTHESİA. (2025). https://doi.org/10.3389/978-2-88919-

579-4 

GOMES, M. (2024). Neuroculture and aesthetics. Rev. Bras. Neurol., 59(4). 

https://doi.org/10.46979/rbn.v59i4.63108 

ERDEN, S., ÖZER, H. (2019). A case who has smell - color synesthesia. Selcuk Tıp 

Dergisi, 1(35), 55-57. https://doi.org/10.30733/std.2019.00945 

HOLM‐HUDSON, K. and KUCİNSKAS, D. (2006). Plane isometries in the music 

and art of mikalojus konstantinas ciurlionis. Musicae Scientiae, 10(1_suppl), 

109-137. https://doi.org/10.1177/1029864906010001061 

KANTARCIOĞLU, S., GÜNER, E. (2024). What cognitive neuroscience say about 

aesthetic experience. Akdeniz Sanat, 18(34), 155-174. 

https://doi.org/10.37547/ajsshr/volume04issue04-07
https://doi.org/10.2298/psi1703285a
https://doi.org/10.1016/j
https://doi.org/10.3758/s13428-019-01203-7
https://doi.org/10.3758/s13428-019-01203-7
https://doi.org/10.46979/rbn.v59i4.63108
https://doi.org/10.30733/std.2019.00945
https://doi.org/10.1177/1029864906010001061


52 

https://doi.org/10.48069/akdenizsanat.1390910 

KOSTETSKAYA, A. (2019). Russian symbolism in search of transcendental 

liquescence.. https://doi.org/10.5040/9781978729889 

LUNKE, K. and MEİER, B. (2018). Creativity and involvement in art in different 

types of synaesthesia. British Journal of Psychology, 110(4), 727-744. 

https://doi.org/10.1111/bjop.12363 

LOPEZ-RODRİGUEZ, M., PÉREZ, V., & RODRÍGUEZ, A. (2024). Immersive and 

virtual exhibitions: a reflection on… art. Arts & Communication, 3(1), 3688. 

https://doi.org/10.36922/ac.3688 

LYSENKO, D. (2023). Aspects of musical art influence on the creativity of artists in 

the late 19th–20th centuries. Bull. Lviv Univ., Ser. Arts Stud., 218(24), 66-

74. https://doi.org/10.30970/vas.24.2023.66-74 

MATTİNGLEY, J. (2009). Attention, automaticity, and awareness in 

synesthesia. Annals of the New York Academy of Sciences, 1156(1), 141-

167. https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2009.04422.x 

MCMENAMİN, P. (2008). Body painting as a tool in clinical anatomy teaching. 

Anatomical Sciences Education, 1(4), 139-144. 

https://doi.org/10.1002/ase.32 

REYMORE, L. and LİNDSEY, D. (2025). Color and tone color: audiovisual 

crossmodal correspondences with musical instrument timbre. Frontiers in 

Psychology, 15. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2024.1520131 

RENSBURG, F. (1990). Van wyk louw simbolis. Literator, 11(1), 35-55. 

https://doi.org/10.4102/lit.v11i1.792 

SEKO, Y. and KATWYK, T. (2016). Embodied interpretation: assessing the 

knowledge produced through a dance-based inquiry. Aotearoa New Zealand 

Social Work, 28(4), 54-66. https://doi.org/10.11157/anzswj-vol28iss4id299 

STEEN, C. (2001). Visions shared: a firsthand look into synesthesia and art. 

Leonardo, 34(3), 203-208. https://doi.org/10.1162/002409401750286949 

SİLVA, M. and TEİXEİRA, L. (2022). Extended reality (xr) experiences in museums 

for cultural heritage: a systematic review., 58-79. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-99188-3_5 

TAYLOR, R., SAVİCKAİTE, S., HENDERSON, S., & SİMMONS, D. 

(2023). Using immersive virtual reality to recreate the synaesthetic 

experience. I-Perception, 14(3). 

https://doi.org/10.1177/20416695231166305 

THEİNHARDT, M. (2002). La gamme jaune de františek kupka : un 

exemple de synesthésie. Revue Des Études Slaves, 74(1), 97-103. 

https://doi.org/10.3406/slave.2002.6777 

https://doi.org/10.1111/bjop.12363
https://doi.org/10.36922/ac.3688
https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2009.04422.x
https://doi.org/10.1162/002409401750286949
https://doi.org/10.1007/978-3-030-99188-3_5


53 

ZHAO, X., GUAN, S., XİONG, Y., & YU, C. (2024). Crossmodal to unimodal 

transfer of temporal perceptual learning. Perception, 53(11-12), 753-762. 

https://doi.org/10.1177/03010066241270271 

Görsel Kaynaklar 

Görsel 1- https://www.artchive.com/artwork/composition-iv-wassily-kandinsky-

1911/ 

Görsel 2- https://www.artchive.com/artwork/composition-vi-wassily-kandinsky-

1913/ 

Görsel 3- https://www.wikiart.org/en/mikalojus-ciurlionis/andante-sonata-1908 

Görsel 4-https://www.researchgate.net/figure/Frantisek-Kupka-La-Gamme-Jaune-

1907-Musee-National-dArt-Moderne- 

Görsel 5- https://www.britannica.com/topic/Dynamism-of-a-Dog-on-a-Leash 

Görsel 6- https://ladykflo.com/arrangement-in-grey-and-black-no-1-james-whistler/ 

Görsel 7- https://www.researchgate.net/figure/The-scheme-of-colour-hearing- 

Görsel 8- https://sensationoceanique.com/synesthesie/ 

Görsel 9-https://www.psaudio.com/blogs/copper/the-colors-of-music-synesthetic-

artist-melissa-mccracken-sees-and-paints 

Görsel 10- https://www.marciasmilack.com/synesthesia.php 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1177/03010066241270271
https://www.artchive.com/artwork/composition-iv-wassily-kandinsky-1911/
https://www.artchive.com/artwork/composition-iv-wassily-kandinsky-1911/
https://www.artchive.com/artwork/composition-vi-wassily-kandinsky-1913/
https://www.artchive.com/artwork/composition-vi-wassily-kandinsky-1913/
https://sensationoceanique.com/synesthesie/


54 

  



55 

 

 

 

BÖLÜM 4 

 

 

 

Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Kuramsal 

Temeller ve Tasarım İlkeleri 

 

 

 

 

 

Nur Meriç Afacan1 
  

 
1 Öğr. Gör., İzmir Kavram Meslek Yüksekokulu, Tasarım Bölümü Grafik Tasarımı 

Programı, Orcid: 0000-0002-1908-3139 



56 

1. Giriş 

Günümüzün hızla dijitalleşen dünyasında, kullanıcı arayüzü (UI) tasarımı, 

günlük hayatımızın neredeyse her alanında merkezi bir rol oynamaktadır. Akıllı 

telefonlarımızdaki uygulamalardan toplu taşıma araçlarındaki bilgilendirme 

ekranlarına, ATM’lerden modern otomobillerin kontrol panellerine kadar her 

etkileşim anı, bir arayüz tasarımının ürünüdür. Ancak, bu bağlamda arayüz 

tasarımı ve kullanıcı arayüzü (UI) tasarımı kavramları arasında kavramsal bir 

ayrım yapmak önemlidir. 

Kullanıcı arayüzü terimi, kullanıcının aktif olarak etkileşime girdiği, görevleri 

tamamladığı, veri girdiği ve sistemden geri bildirim aldığı ekranları ve sistemleri 

ifade eder. Buna karşılık, salt bilgilendirme amaçlı tasarlanan ve kullanıcının 

pasif bir gözlemci olduğu sistemler (örneğin, yalnızca saat ve güzergâh bilgisi 

veren bir ulaşım aracı ekranı), geniş arayüz tanımına girmesine rağmen, kullanıcı 

arayüzü değildir; zira kullanıcı anlık bir etkileşim veya kontrol sağlamamaktadır. 

Bu nedenle, kullanıcı arayüzü tasarımı, etkileşimi de kapsayan, kültürel, 

toplumsal ve estetik boyutları olan disiplinlerarası bir alan olarak kabul edilir. Bu 

süreç, insan-merkezli bir yaklaşımla, kullanıcıların ihtiyaçlarını ve hedeflerini 

anlayarak sezgisel, erişilebilir ve tatmin edici deneyimler yaratmayı amaçlar 

(Norman, 2013). 

Kullanıcı arayüzü kavramının bu denli kritik bir noktaya ulaşabilmesi için, 

literatürde uzun bir tarihsel dönüşümden geçmesi gerekmiştir. Arayüz 

kavramının geçmişi ilk olarak bilgisayar bilimlerinde ortaya çıkmıştır. Özellikle 

20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yaşanan teknolojik dönüşümler, kişisel 

bilgisayarların yaygınlaşmasıyla birlikte Grafiksel Kullanıcı Arayüzü (GUI) 

kavramını ön plana çıkarmıştır (Shneiderman, 2010). GUI'ler, kullanıcıların 

komut satırlarının ötesinde, ikonlar, pencereler ve menüler aracılığıyla 

bilgisayarla iletişim kurduğu bir dönemin başlangıcı olmuştur. Günümüzde ise 

bu tasarımlar çok katmanlı, Çoklu Duyulu (Multisensory) ve Doğal Etkileşimli 

(NUI) sistemlere evrilmiştir; dokunmatik ekranlar, sesli komut sistemleri, 

artırılmış gerçeklik (AR) ve sanal gerçeklik (VR) tabanlı arayüzler, bu evrimin 

en güncel çıktılarıdır. Bu çeşitlilikle birlikte arayüz tasarımlarının temel 

kavramlarını anlamak ve gelişimini görmek büyük bir önem taşımaktadır. 

Bu bölümün temel amacı, kullanıcı arayüzü tasarımının kuramsal temellerini 

ve tasarım ilkelerini sistematik bir çerçevede ele alarak bütünlüklü bir bakış açısı 

sunmaktır. Bölüm, öncelikle arayüz kavramının tarihsel gelişimini inceleyecek, 

ardından kullanılabilirlik, görsel hiyerarşi, tutarlılık ve geri bildirim gibi 

tasarımın omurgasını oluşturan temel ilkeleri tartışacaktır. Daha sonra, kullanıcı 

arayüzü ile kullanıcı deneyimi arasındaki kritik ilişki açıklanacak; arayüz 

bileşenleri detaylandırılarak kullanıcı merkezli tasarım kavramı açıklanacaktır. 

Bu yaklaşımın iki temel gerekçesi vardır: 



57 

1. Kavramsal Berraklık: Kullanıcı arayüzü tasarımına ilişkin temel 

kavramlar farklı disiplinlerde farklı biçimlerde kullanılabilmektedir. 

Bu kavramların açık ve sistematik bir şekilde ortaya konması, hem 

akademik literatürde kavramsal bir berraklık sağlamayı hem de 

uygulayıcılar için pratik bir yol haritası çizmeyi hedeflemektedir. 

2. Dönüşüm Bağlamı: Hızlı teknolojik gelişmelerin yaşandığı bu çağda, 

temel kavramların anlamlarının kayganlaşma riski vardır. Bu nedenle, 

kavramların hem tarihsel bağlamı hem de güncel uygulamaları göz 

önünde bulundurularak ele alınması zorunludur. 

Arayüz tasarımının temel kavramlarını içselleştirmek, yalnızca mevcut 

sistemleri anlamakla sınırlı kalmayıp, aynı zamanda geleceğin arayüzlerini 

tasarlamak için de kritik bir ön koşuldur. Bu bölüm, tasarım öğrencilerinden 

araştırmacılara, endüstri profesyonellerinden teknoloji meraklılarına kadar geniş 

bir kitleye hitap eden temel kavramlar kılavuzu niteliği taşımaktadır. 

2. Arayüz Kavramı ve Tarihsel Gelişimi 

Arayüz (Interface) kavramı, en genel tanımıyla, iki farklı sistem veya varlık 

arasındaki etkileşimi sağlayan yüzey, bağlantı noktası veya ortak sınırdır. 

Kökenleri mühendislik ve fizik gibi disiplinlere dayanan bu terim, özellikle 

bilgisayar bilimleri literatüründe insan ile makine arasındaki kritik iletişim 

kanalını tanımlamak için kullanılır. Bu bağlamda, arayüz, yalnızca bir görsel 

düzenleme olmaktan öte, kullanıcının dijital bir sistemle başarılı bir etkileşim 

kurabilmesi için gerekli olan görsel, işitsel, dokunsal ve bilişsel düzenlemelerin 

bütünüdür (Shneiderman ve Plaisant, 2017). Dolayısıyla, bir arayüzden 

bahsediyorsak, aynı zamanda o arayüzle etkileşime geçen bir kullanıcıdan ve bir 

etkileşim dilinden de bahsetmemiz gerekmektedir. Arayüz, kullanıcının sistemi 

anlamasına olanak tanıyan bir dizi kural ve göstergeden oluşur; bu nedenle 

yalnızca bir görünüm değil, aynı zamanda sistemin işlevselliğini temsil eden bir 

iletişim aracıdır. 

2.1. Metin Tabanlı Etkileşim: Arayüz Kavramının İlk İfadesi 

Bilgisayar sistemlerinin erken döneminde (1950'ler ve 1970'ler), insan-

makine etkileşimi tamamen metin tabanlı Komut Satırı Arayüzleri (Command 

Line Interface - CLI) aracılığıyla gerçekleşiyordu. Bu sistemlerde arayüz, 

temelde teknik bir girdi/çıktı mekanizması olarak işliyordu. Kullanıcılar, sistemi 

çalıştırmak veya belirli bir görevi tamamlamak için sistemin beklediği belirli bir 

söz dizimini (syntax) hatırlamak ve doğru bir şekilde komut istemine (prompt) 

yazmak zorundaydı. Ceruzzi’nin (2003) de belirttiği gibi, bu zorunluluk, 

bilgisayar kullanımını uzmanlaşmış teknik bir faaliyet haline getiriyordu. CLI 

sistemleri, kullanıcı belleği üzerinde yüksek bir bilişsel yüke sahipti, çünkü tüm 

komutlar, parametreler ve dizin yolları ezberlenmeliydi. Geri bildirim ise 

sınırlıydı; genellikle yalnızca komutun başarıyla tamamlandığını belirten bir 



58 

metin veya anlaşılması güç bir hata mesajından ibaretti. Bu kısıtlayıcı yapı, 

bilgisayar teknolojisinin kitlesel kullanıcıya yayılmasını engelleyen temel 

bariyerlerden biriydi. 

2.2. Grafiksel Kullanıcı Arayüzlerinin Ortaya Çıkışı 

1980’lere gelindiğinde, Grafiksel Kullanıcı Arayüzü (Graphical User 

Interface - GUI), arayüz tasarım tarihinde bir dönüm noktası olarak kabul 

edilmektedir. İlk kez Xerox Palo Alto Araştırma Merkezi'nde (PARC) geliştirilen 

ve 1970'lerin sonunda somutlaşan GUI, metin tabanlı komut dilinden (CLI) 

tamamen uzaklaşarak bilgisayar etkileşimini radikal bir şekilde dönüştürmüştür. 

Bu dönüşümün özü, gerçek dünya nesnelerinin dijital temsilleri olan masaüstü 

metaforunun kullanılmasıydı. Pencereler, ikonlar, menüler, işaretçiler ve imleçler 

gibi görsel ögelerin ekranda yer alması, bilişsel yükü önemli ölçüde 

azaltmaktaydı. CLI'ın aksine, kullanıcıların karmaşık komutları hatırlamak 

yerine, ekrandaki görsel temsilleri tanıyarak eylemlerini gerçekleştirmesi 

sağlanmıştır. Bu görselleştirme, bilgisayarların kullanımını uzmanlar dışında 

genel kullanıcı kitlesine hitap eder hale getirmiştir (Myers, 1998). GUI'nin 

yaygınlaşması, özellikle 1984'te Apple Macintosh ve ardından Microsoft 

Windows işletim sistemlerinin piyasaya sürülmesiyle hızlanmış, kullanım 

kolaylığı sayesinde teknoloji, hızlı bir öğrenme süreciyle herkes tarafından 

benimsenmiştir. Bu sayede, doğrudan manipülasyon ilkesine dayanan GUI'ler, 

bilgi işlemin demokratikleşmesinin anahtarı olmuştur. 

2.3. Platform Bağımsızlığı ve Bağlamsal Tasarımın Yükselişi 

İnternetin kitlesel yaygınlaşmasıyla birlikte 1990’lara gelindiğinde, arayüz 

tasarımı artık sadece masaüstü bilgisayarla sınırlı kalmadı ve platform 

bağımsızlığı kavramı ön plana çıktı. Web arayüzlerinin dolaşıma girmesiyle 

birlikte, görsel tasarım ilkelerinin devreye girdiği, estetik değeri olan görsel 

çalışmalar yapılmaya başlandı. Web, klasik GUI’den farklı olarak bilgi 

mimarisine ve sayfa tabanlı bir navigasyon modeline odaklanmayı gerektirdi. 

2000’li yıllar ise akıllı telefonların ortaya çıkışı ve yaygınlaşmasıyla birlikte 

arayüz tasarımında ikinci büyük devrimi başladı. Mobil arayüzlerin kullanımı 

çoğaldıkça, tasarım odağı ekran boyutundan etkileşim biçimine kaydı. 

Dokunmatik ekranlar sayesinde jest tabanlı etkileşimler (kaydırma, sıkıştırma, 

dokunma) bireylerin günlük yaşamının bir parçası haline geldi. Mobilite ve 

cihazların herkesin cebine girmesiyle, daha küçük ekranlarda arayüz 

tasarımlarının planlanma süreci başladı. Yoğun bilginin kısıtlı ekran alanına 

sığma zorunluluğu, "Önce Mobil (Mobile-First)" gibi tasarım yaklaşımlarını 

doğurdu ve kullanılabilirlik ilkeleri, sınırlı bağlam (pil, dikkat, hareketlilik) göz 

önünde bulundurularak Johnson’ın (2014) da belirttiği gibi, yeniden 

yorumlanarak güncel çözümler sunuldu. 

  



59 

2.4 Doğal Kullanıcı Arayüzleri (NUI) ve Çoklu Duyusal Etkileşim 

Günümüzde arayüz kavramı, görsel ögelerle sınırlı olmaktan çıkmış, Doğal 

Kullanıcı Arayüzleri (NUI) ekseninde evrimleşmektedir. Bu yeni nesil sistemler, 

kullanıcının cihazla olan etkileşimini olabildiğince doğal ve sezgisel kılmayı 

hedefler. Sesli Kullanıcı Arayüzleri (VUI), Sanal Gerçeklik (VR) ve Artırılmış 

Gerçeklik (AR) tabanlı etkileşimler, bu çoklu duyusal iletişim biçimini geliştiren 

başlıca örneklerdir. Amazon Alexa, Apple Siri veya Google Assistant gibi VUI 

sistemleri sesli etkileşimleri günlük hayatın içine taşırken; VR gözlükleri ve AR 

uygulamaları, beden hareketlerini ve mekânsal farkındalığı arayüz deneyiminin 

aktif bir parçası haline getirmiştir. Dourish'in (2001) mekânsal hesaplama 

kuramına paralel olarak, arayüz artık yalnızca bir ekran değil, kullanıcının 

bulunduğu fiziki ortamla bütünleşen çok katmanlı bir etkileşim alanına 

dönüşmüştür. Bu dönüşüm, arayüzün sadece girdi/çıktı sağlamaktan öte, 

kullanıcının bağlamını, niyetini ve çevresel faktörlerini sürekli olarak analiz 

eden, daha derinlemesine ve gömülü bir deneyime doğru ilerlediğini 

göstermektedir. 

2.5. Kavramsal Dönüşüm: Arayüzden Deneyime 

Arayüz tasarımının tarihsel sürecine bakıldığında, 2.1'den 2.4'e kadar 

incelenen evrim, kavramın sadece bir teknik bağlantı yüzeyinden, insan-makine 

etkileşiminin kültürel, estetik ve bilişsel boyutlarını içeren bir tasarım alanına 

dönüştüğünü açıkça göstermektedir. Komut Satırı Arayüzlerinin (CLI) zorunlu 

kıldığı ezberlemeye dayalı etkileşimden, Grafiksel Kullanıcı Arayüzlerinin 

(GUI) getirdiği tanıma kolaylığına ve oradan da günümüzün Doğal Kullanıcı 

Arayüzlerinin (NUI) hedeflediği sezgisel deneyime geçilmiştir. 

Günümüzde arayüz tasarımı, şemsiye bir kavram olarak; ergonomi, bilişsel 

psikoloji, görsel iletişim, etkileşim tasarımı ve yazılım mühendisliği gibi farklı 

disiplinlerin kesişiminde konumlanmaktadır. Bu çok disiplinli konumu itibarıyla, 

arayüz artık yalnızca teknolojik bir zorunluluk değil, aynı zamanda bir deneyim 

üretim aracı haline gelmiştir. Bu deneyim üretimini başarılı kılmak ve 

kullanıcıların beklentilerini karşılamak için tasarım sürecine rehberlik edecek, 

evrensel olarak kabul görmüş temel ilkelere ihtiyaç duyulmaktadır. 

3. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Temel İlkeler 

Kullanıcı arayüzü tasarımı, kullanıcıların dijital sistemlerle etkileşimini 

olabildiğince sezgisel, verimli ve tatmin edici hale getirme temel amacı 

taşımaktadır. Bu disiplin, yalnızca görsel estetik bir zevk sunmayı değil, aynı 

zamanda yüksek düzeyde kullanılabilirlik sunmayı da hedeflemektedir. Yıllar 

içinde farklı disiplinlerden beslenen arayüz tasarımının temel ilkeleri, estetik 

kaygıları taşımakla birlikte, aynı zamanda bilişsel psikoloji, ergonomi ve iletişim 

kuramları gibi bilimsel temellere de dayanmaktadır. Bu ilkeler, kullanıcıların 

zihinsel modelleri, algısal sınırları ve hata yapma eğilimleri göz önünde 



60 

bulundurularak geliştirilmiştir. Bu sayede tasarımcılar, tutarlı ve öngörülebilir 

sistemler oluşturabilirler. Literatürde bu alana öncülük eden Ben Shneiderman'ın 

"İnsan-Bilgisayar Etkileşiminin Sekiz Altın Kuralı" gibi çalışmalar, kullanıcı 

arayüzü tasarımının omurgasını oluşturan evrensel prensipleri tanımlayarak, 

sonraki tasarım yaklaşımlarına kuramsal bir zemin hazırlamıştır. 

3.1 Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Kullanılabilirlik 

Kullanılabilirlik (Usability), en yalın tanımıyla, bahsedilen nesnenin belirli bir 

amaç doğrultusunda ne kadar etkin ve verimli kullanılabildiği ile ilgilidir. 

Kullanıcı arayüzü tasarımı çerçevesinde ise bu kavram, bir ürünün kullanıcılar 

tarafından belirli bir bağlam içerisinde ne kadar etkili, verimli ve tatmin edici bir 

şekilde kullanılabildiğini ifade etmektedir (ISO 9241-11). Bu uluslararası 

standart, kullanılabilirliği ölçülebilir bir disiplin haline getirir. 

Kullanılabilirlik kavramı, arayüz tasarımının başarısını belirleyen ve birbirini 

destekleyen bir dizi temel ilkeyi barındırmaktadır: 

• Öğrenilebilirlik (Learnability): Arayüzü ilk kez deneyimleyen 

kullanıcıların sistemi hızlıca kavrayarak görevlerini 

gerçekleştirmesini ifade eder. 

• Verimlilik (Efficiency): Kullanıcıların, temel görevleri öğrendikten 

sonra sistemi yüksek hız ve düşük çabayla kullanabilme yeteneğidir. 

• Hatırlanabilirlik (Memorability): Sisteme uzun süre girmeyen 

kullanıcıların bile uygulamaya döndüklerinde sistemi kolayca 

anımsayarak adapte olmasıdır. 

• Hata Yönetimi (Error Management): Kullanıcıların sistem içerisinde 

hata yapmasını önlemek adına alınan tasarım önlemleridir; aynı 

zamanda kullanıcı yanlış bir adım attığında kolayca işlemlerini geri 

almasını ve hatalarını gidermesini sağlamaktır. 

• Memnuniyet (Satisfaction): Kullanıcıların deneyimden genel olarak 

memnun olması ve bu tatminini çevresiyle olumlu yönde 

paylaşmasıdır. 

Kullanılabilirliği ölçülebilir kılan bu alt boyutlar, Jakob Nielsen’ın geliştirdiği 

Kullanılabilirlik Sezgiselleri (Usability Heuristics) gibi kuramsal çerçevelerle 

desteklenmektedir. Kullanıcı arayüzü tasarımının kullanıcılar tarafından 

ölçülebilir olmasını sağlayan bu ilke sayesinde, kullanılabilirlik testleri 

aracılığıyla alınan geri bildirimler, ürünün sürekli geliştirilmesini ve daha 

kullanıcı odaklı olmasını sağlamaktadır. 

3.2. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Görsel Hiyerarşi 

Görsel hiyerarşi, arayüz tasarımında ögelerin boyut, renk, kontrast, tipografi 

ve konum gibi özelliklerinin önceliklendirilmesi yoluyla bilginin organize 



61 

edilmesidir. Bu ilkenin temel amacı, kullanıcının bilişsel yükünü azaltmak ve 

dikkatini, tasarımcının iletmek istediği en kritik bilgiye veya eyleme 

yönlendirmektir (Lidwell, Holden & Butler, 2010). 

Tasarımda etkili bir görsel hiyerarşi kurmak, büyük ögelerin dikkat çekmesi, 

kontrastlı renklerin ön plana çıkması, yerleşim esnasında yüzeyin üst kısmının 

veya merkez bölgesinin kolayca fark edilebilir olması gibi temel bileşenlere 

dayanır. Bu düzenlemeler, Gestalt Kuramları gibi bilişsel prensiplerle 

desteklenir; örneğin, Yakınlık ilkesiyle bir araya getirilen ögeler, kullanıcı 

tarafından otomatik olarak tek bir grup olarak algılanır. 

Doğru uygulandığında, görsel hiyerarşi sadece önceliklendirme sağlamaz, 

aynı zamanda arayüzün okunabilirliğini artırır, böylece kullanıcı karmaşık bilgi 

setleri içinde hızla gezinerek aradığını kolayca bulabilir. Örneğin, bir mobil 

uygulama tasarımında "Satın Al" butonunun canlı renkle ve büyük boyutta 

vurgulanması, hem okunurluğu artırması hem de diğer butonlardan farklı bir 

eylem çağrısı olması bakımından görsel hiyerarşinin tipik bir örneğidir. 

3.3. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Tutarlılık 

Tutarlılık (Consistency), kullanıcı arayüzü tasarımının temel taşlarından biri 

olup, kullanıcıların sistemle olan etkileşimlerinde öngörülebilirlik sağlamaktadır. 

Arayüzün farklı bölümlerinde, farklı zamanlarda ve farklı eylemler için aynı 

görsel dilin ve etkileşim kurallarının uygulanmasıyla kullanıcıların bilişsel yükü 

azalır (Cooper, Reimann & Cronin, 2014). Bu ilke, kullanıcıların arayüz hakkında 

oluşturduğu zihinsel modellerin korunmasını sağlayarak, her yeni ekranda veya 

eylemde yeniden öğrenme ihtiyacını ortadan kaldırır. 

Tutarlılık, tasarım pratiğinde genellikle üç temel düzeyde ele alınır: 

• Görsel Tutarlılık: Renk paleti, tipografi, ikonografi ve 

düzenlemelerde sürekliliğin sağlanmasıdır. 

• İşlevsel (İçsel) Tutarlılık: Benzer işlevlerin tüm sistem içinde aynı 

şekilde çalışmasıdır (örneğin, her ekranda "Geri Dön" butonunun aynı 

yerde bulunması veya aynı ikonun aynı anlamı taşıması). 

• Dışsal Tutarlılık: Tasarımın, kullanıcının alışkın olduğu platform 

(iOS, Android, Web) standartlarına ve konvansiyonlarına uygun 

çalışmasıdır. Bu, kullanıcının daha önceki deneyimlerinden elde ettiği 

bilgiyi yeni arayüze kolayca aktarmasını sağlar. 

Arayüz tasarımında tutarlılığın bozulması, yalnızca kullanışsızlığa yol 

açmakla kalmaz, aynı zamanda kullanıcıların sistemi yeniden öğrenmesini 

gerektirerek hayal kırıklığı yaratır. Bu durum, kullanılabilirliği olumsuz 

etkileyerek, kullanıcıyı tatmin edici bir deneyimden uzaklaştırmaktadır. 

  



62 

3.4. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Geri Bildirim 

Geri Bildirim (Feedback), kullanıcı arayüzü tasarımının en temel 

prensiplerinden biri olup (Norman, 2013), kullanıcıların gerçekleştirdiği 

eylemlere karşılık sistemin verdiği yanıttır. Bu yanıtlar aracılığıyla kullanıcılar, 

işlemlerinin başarı durumunu öğrenir ve deneyim süreçlerine devam edip etmeme 

kararları alırlar. Etkili geri bildirim, kullanıcının belirsizlik ve hayal kırıklığı 

yaşamasını önler. Geri bildirimler, yalnızca yazı veya görsel ögeler aracılığıyla 

olmak zorunda değildir; cihazın titremesi (haptik), anlık uyarı sesleri (işitsel) 

veya sistemin yüklenme çubuğu (görsel) gibi çoklu duyusal formlarda kullanıcıya 

ulaşarak tatmini artırır. 

Geri bildirimin etkinliği, zamanlama ile doğrudan ilişkilidir. Özellikle mobil 

uygulamalarda, kullanıcının uygulamadan saliseler içerisinde cevap almayı 

beklemesi nedeniyle, geri bildirimin hızı kritik öneme sahiptir. Kullanıcılar, 

genellikle 0.1 saniyenin altındaki tepkileri anlık, 1 saniyeye kadar olan tepkileri 

ise akıcı bir akış olarak algılarken; gecikmenin artması, bilişsel uyumsuzluğa ve 

dikkat kaybına yol açar. 

Geri bildirimler, genellikle işlevlerine göre üç temel kategoriye ayrılır: 

• Sistem Durumu Geri Bildirimi: Uzun süren işlemlerin (yükleme, 

indirme) ilerleyişini gösterir. 

• Doğrulama/Onay Geri Bildirimi: Kullanıcının eylemini onaylar 

(başarılı giriş, e-posta gönderimi). 

• Hata Geri Bildirimi: Kullanıcının yaptığı yanlış bir eylem sonucunda 

bilgilendirme yapar. 

Deneyim içerisindeki geri bildirim eksikliği, kullanıcının kontrol duygusunu 

kaybetmesine neden olarak sistemden uzaklaşmasına yol açar. 

3.5. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Basitlik ve Minimalizm 

Basitlik (Simplicity) ilkesi, kullanıcı arayüzü tasarımında yalnızca görevi 

tamamlamak için gerekli olan bilgilerin ve ögelerin arayüzde yer alması 

gerektiğini savunur. Bu ilke, fazla bilginin kullanıcıyı hem bilişsel hem de görsel 

olarak yorarak arayüzün kullanılabilirliğini düşürdüğü varsayımına dayanır. Bu 

yaklaşım, Edward Tufte'nin (2001) "fazla değil, yeterli" prensibiyle örtüşen 

minimalist yaklaşımla desteklenir. 

Arayüz tasarımında basitliği elde etmek, yalnızca gereksiz grafiklerden, 

karmaşık metinlerden ve dikkat dağıtıcı süslemelerden kaçınmayı gerektirmez. 

Aynı zamanda, kullanıcı işlevlerini tamamlamak için gereken adım sayısını en 

aza indirmeyi ve bilgiyi yoğunlaştırmayı hedefler. Basitlik, yalnızca estetik bir 

tercih olmaktan öte, işlevselliği doğrudan güçlendiren bir zorunluluktur. Bilişsel 

psikolojideki Hicks Yasası, arayüzdeki seçenek sayısı arttıkça kullanıcının karar 



63 

verme süresinin uzadığını gösterir; bu nedenle minimalist bir tasarım, karar 

verme maliyetini düşürerek kullanıcı verimliliğini artırır. Bu bağlamda, basitlik, 

verimliliği ve bilişsel kolaylığı maksimize eden kritik bir tasarım ilkesidir. 

3.6. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Erişilebilirlik 

Arayüz tasarımında öne çıkan bir diğer temel ilke, Erişilebilirliktir 

(Accessibility). Erişilebilirlik ilkesinin temel amacı, arayüzlerin farklı 

yeteneklere sahip kullanıcılar (kalıcı engelleri olanlar veya geçici kısıtlamalar 

yaşayanlar dahil) tarafından eşit ve etkin bir şekilde kullanılabilmesini 

sağlamaktır. Örneğin, renk körlüğü olan kullanıcılar için yeterli kontrastlı 

renklerin kullanılması, görme engelliler için ekran okuyucu uyumluluğu veya 

hareket kısıtlılığı olanlar için sesle etkileşime girebildikleri arayüz sistemleri bu 

ilkenin tipik uygulamalarıdır. 

Erişilebilirlik, Evrensel Tasarım (Universal Design) felsefesinin bir parçası 

olarak görülmekte ve bir tasarımın etik ve yasal bir gerekliliği olarak kabul 

edilmektedir. Dünya Çapında Ağ Konsorsiyumu (W3C) tarafından yayınlanan 

Web İçeriği Erişilebilirlik Yönergeleri (WCAG), erişilebilir tasarımın temel 

standartlarını belirleyerek daha geniş bir kullanıcı kitlesine ulaşma 

hedefindedirler. WCAG standartları, arayüzlerin Algılanabilir, İşletilebilir, 

Anlaşılabilir ve Sağlam (POUR) olması gerektiğini öngörerek, dijital sistemlerin 

herkes için adil ve kapsayıcı olmasını sağlamayı amaçlamaktadır. Erişilebilirliği 

tasarıma dahil etmek, sadece dezavantajlı gruplara değil, aynı zamanda mobilite 

kısıtlaması, yaşlılık veya gürültülü ortamlar gibi bağlamsal zorluklarla karşılaşan 

tüm kullanıcılara fayda sağlamaktadır. 

3.7. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Kullanıcı Kontrolü ve Özgürlüğü 

Kullanıcı Kontrolü ve Özgürlüğü, kullanıcı arayüzü tasarımının temel 

ilkelerinden biridir ve Jakob Nielsen’in (1994) kullanılabilirlik sezgiselleri 

arasında önemli bir yer tutar. Bu ilke, kullanıcıların dijital sistemler üzerinde tam 

bir yetki ve özerklik duygusuna sahip olmasını hedefler. Temel olarak, 

kullanıcıların yaptıkları işlemleri kolayca geri alabilmesi, iptal edebilmesi veya 

farklı seçenekler arasından serbestçe dolaşabilmesidir. 

Kullanıcıya bu kontrolü sağlamak, bilişsel düzeyde bir güvenlik hissi yaratır. 

Kullanıcılar, hata yapma korkusu olmadan sistemi daha fazla keşfetme 

özgürlüğüne sahip olur, çünkü yanlış bir eylem yaptıklarında süreçlerini hızlıca 

eski haline döndürebileceklerini bilirler. Zorlayıcı, tek yönlü ve çıkmaza sokan 

süreçler kullanıcıların hayal kırıklığı yaşamasına ve sistemi terk etmesine yol 

açarken, kontrol imkânı, kullanıcı deneyimini olumlu yönde etkileyerek sistemi 

sahiplenmeyi artırır. Bu ilke, sadece arayüzdeki eylemlerle sınırlı kalmaz; aynı 

zamanda kullanıcının arayüz ayarlarını, bildirim tercihlerini ve içeriğin 

görünümünü kendi ihtiyaçlarına göre özelleştirebilme yeteneğini de kapsar. 

  



64 

3.8. Kullanıcı Arayüzü Tasarımında Hata Önleme 

İyi tasarlanmış bir arayüzde, hatalar kaçınılmaz bir sonuç olarak değil, 

önlenmesi gereken durumlar olarak ele alınır. Hata Önleme (Error Prevention) 

ilkesi, kullanıcıların kasıtlı veya kazara hata yapma olasılığını en aza indirmeyi 

amaçlamaktadır. Bu yaklaşım, sadece hatanın oluşmasından sonra uyarı 

vermekten ziyade, daha hata oluşmadan kullanıcıyı doğru yola yönlendirmeyi 

hedefler. 

Hata önleme, iki ana düzeyde uygulanır: 

1. Kesin Hata Önleme: Yanlış eylemi fiziksel olarak imkansız kılan 

kısıtlamalar uygulamak (örneğin, şifre alanında güvenlik 

gereksinimlerini göstererek hatalı girişi engellemek veya bir form 

tamamlanmadan gönder butonunu devre dışı bırakmak). 

2. Hata Düzeltme Desteği: Kullanıcının hata yapma potansiyeli yüksek 

olduğunda uyarılar ve ipuçları sunmak (örneğin, otomatik 

tamamlama, formatlama önerileri veya bir eylemi silmeden önce onay 

istemek). 

Form alanlarında otomatik tamamlama, şifre güvenlik göstergeleri veya kritik 

işlemlerden önce verilen uyarı mesajları gibi araçlar, hata önlemeyi sağlamanın 

tipik yollarıdır. Hata önleme, arayüz tasarımının kullanıcıya güven veren en 

önemli noktalarından biridir, çünkü sistemin, kullanıcının bilişsel yükünü 

azaltarak onu koruma altına aldığını hissettirir. 

Arayüz tasarımının evrensel temellerinde; kullanılabilirlik, görsel hiyerarşi, 

tutarlılık, geri bildirim, basitlik ve minimalizm, erişilebilirlik, kullanıcı kontrolü 

ve hata önleme gibi temel ilkeler yer almaktadır. Bu ilkeler, kullanıcı arayüzü 

(UI) tasarımının başarısının altında yatan ve bağlamdan bağımsız olarak her tür 

arayüz tasarımında geçerliliğini koruyan kılavuzlardır. Ancak bu ilkelerin 

uygulama biçimleri; web, mobil, sanal gerçeklik (VR) veya sesli arayüzler (VUI) 

gibi farklı teknolojik ortamların özelliklerine ve kısıtlamalarına göre değişiklik 

gösterebilmektedir. Bu ilkelerin tümü, arayüzün teknik ve görsel kalitesini 

sağlamanın yanı sıra, nihayetinde kullanıcıların sistemle kurduğu ilişkinin 

kalitesini ve memnuniyetini belirlemeyi hedefler. Bu bağlamda, kullanıcı 

arayüzü tasarımı, kendisinden daha geniş ve bütüncül bir şemsiye kavram olan 

Kullanıcı Deneyimi (UX) disiplininin kritik bir alt kümesi olarak 

konumlanmaktadır. 

4. Kullanıcı Arayüzü (UI) ve Kullanıcı Deneyimi (UX) İlişkisi: Bütüncül 

Bir Bakış 

Kullanıcı arayüzü (User Interface - UI) ve kullanıcı deneyimi (User 

Experience - UX) kavramları, modern tasarım disiplininin kalbinde yer alan, 

birbirleriyle yakından ilişkili ancak farklı iki yapıdır. Kullanıcı arayüzü (UI) 



65 

denildiğinde, kullanıcının dijital bir sistemle doğrudan temas ettiği; görsel, işitsel, 

dokunsal (haptik) ve etkileşimsel somut bileşenlerden bahsedilmektedir. 

Kullanıcı deneyimi (UX) ise, bu fiziksel ve dijital temasın yarattığı bütünsel algı, 

duygu ve tutumları kapsayan daha geniş bir şemsiye kavramdır. 

Don Norman’ın (1998) kullanıcı deneyimini ortaya attığı ilk çalışmalarından 

itibaren vurgulanan temel nokta, ürünle yaşanan etkileşimin yalnızca işlevsellik 

değil, aynı zamanda duygusal, estetik ve bağlamsal boyutları da içermesidir. 

Basit bir metaforla açıklanacak olursa: UI, bir arabanın direksiyonu, gösterge 

paneli ve vites kolu gibi kontrol bileşenleriyken; UX, arabanın sürüş konforu, 

güvenilirliği, markaya duyulan güven ve kullanıcıda yarattığı bütünsel hissiyattır. 

Bu nedenle UX, arayüzün ötesine geçerek; markalaşma, hizmet tasarımı ve 

ürünün tüm yaşam döngüsü boyunca kullanıcıyla kurduğu tüm temas noktalarını 

içerir. Bu ayrım, UI ve UX'in neden farklı roller gerektirdiğini ve birbirlerini nasıl 

tamamladığını anlamak için kritik bir başlangıç noktasıdır. 

4.1. Arayüz (UI) ve Deneyim (UX): Estetik Bileşen ve Bütüncül Süreç 

Kullanıcı arayüzü ve kullanıcı deneyimi kavramları birbirlerine yakın 

görünmekle birlikte, odak noktaları ve kapsamları açısından belirgin farklar 

taşımaktadırlar. Kullanıcı arayüzü (UI), arayüzün  “nasıl görünüyor” (görsel 

estetik) ve “nasıl çalışıyor” (etkileşim mekaniği) sorularına odaklanır. Ekranda 

yer alan butonların şekli, renklerin kontrastı, tipografi seçimi veya navigasyon 

menüsünün düzeni gibi somut görsel ve etkileşimsel bileşenler kullanıcı arayüzü 

kapsamında değerlendirilir. Kullanıcı deneyimi (UX) ise, kullanıcının sistem ile 

yaşadığı süreçlerin bütününü kapsar. Kullanıcının sistemle ilk karşılaşmasından, 

kullanım sonrası yaşadığı duygusal tatmine kadar olan tüm aşamaları kapsayan 

UX, bir ürünün faydalı, arzu edilir ve erişilebilir olmasını hedefler (Garrett, 

2011). 

Bu ayrımı somutlaştırmak gerekirse: Örneğin bir online satış platformunda 

UI, butonların okunaklı olması, menülerin anlaşılır biçimde düzenlenmesi ve 

görsel sunumun estetiği ile ilgilenirken; UX ise kullanıcının ürünü bulma, satın 

alma işlemlerini ne kadar hızlı ve az hatayla yaptığı ve işlem sonundaki duygusal 

tatminiyle ilgilenmektedir. Özetle, UI, kullanıcının gördüğü ve dokunduğu 

araçları sağlarken, UX, bu araçlar aracılığıyla elde edilen bütünsel hissiyatı ve 

sonucu yönetir. Bu iki disiplin farklı odak noktalarına sahip olsa da, başarılı bir 

ürün ortaya koymak için aralarındaki sürekli iş birliği zorunludur. 

  



66 

4.2. Kullanıcı Merkezli Tasarım (UCD) 

Kullanıcı Merkezli Tasarım (User-Centered Design - UCD), kullanıcı 

deneyimi (UX) ile kullanıcı arayüzü (UI) arasındaki ilişkiyi somutlaştıran ve bu 

iki alanı birleştiren temel bir metodolojidir. Kavram, tasarım sürecinin 

merkezine, ürünün kullanıcılarının ihtiyaç ve beklentilerini koymaktadır (Gould 

& Lewis, 1985). UCD, yalnızca estetik kaygılarla değil, aynı zamanda 

kullanıcıların gerçek dünyadaki bağlamlarını ve davranışlarını anlamaya 

odaklanır. 

UCD'nin temel ilkeleri, döngüsel bir süreci tanımlar: 

• Erken Katılım: Kullanıcıların tasarım sürecine mümkün olan en erken 

aşamalardan itibaren dâhil edilmesi. 

• Sürekli Doğrulama: Kullanıcının ihtiyaçlarının gözlem, görüşme ve 

kullanılabilirlik testleriyle sürekli olarak doğrulanması. 

• Döngüler: Tasarımın deneme, yanılma ve prototiplerle sürekli 

geliştirilmesi. 

Bu yaklaşım, ISO 9241-210 gibi uluslararası standartlarda resmîleştirilmiş 

olup, tasarımın sistematik ve dinamik bir süreç olmasını sağlar. UCD aracılığıyla 

geliştirilen arayüzler, hem estetik açıdan tatmin edici hem de kullanıcıların 

gerçek bağlamdaki sorunlarına etkin bir şekilde yanıt vermektedir; böylece UI'ın 

görsel kalitesini UX'in işlevsel başarısıyla bütünleştirir. 

4.3. UI, UX ve IxD Üçgeni: Tasarım Disiplinlerinin Kesişim Alanları 

Etkileşim Tasarımı (Interaction Design - IxD), kullanıcıların dijital bir ürünle 

nasıl iletişim kurduğunu ve bu iletişimin eylem-yanıt zinciri içinde nasıl daha 

verimli hale getirilebileceğini incelemektedir. Bu dinamik disiplin, kullanıcı 

arayüzü (UI) ve kullanıcı deneyimi (UX) kavramlarıyla doğrudan ve yakından 

ilişkilidir (Sharp, Rogers & Preece, 2019). IxD, kullanıcının eylem akışını ve 

sistemin tepki mekanizmasını, yani “nasıl etkileşimde bulunulacağını” tasarlar. 

Kısaca bu üç kavramın sorumluluk alanları şu şekilde ayrışır: 

• Kullanıcı Arayüzü (UI): Etkileşimde kullanılan araçların 

görünümünü ve düzenini (statik ve görsel bileşenler) belirler. 

• Etkileşim Tasarımı (IxD): Kullanıcı ve arayüz arasındaki diyaloğun 

yapısını ve zaman içindeki davranışını (dinamik akış) planlar. 

• Kullanıcı Deneyimi (UX): Bu araçlar ve akışla yaşanan deneyimin 

bütünsel kalitesini, faydasını ve duygusal tepkisini değerlendirir. 

Dolayısıyla arayüz, kullanıcı deneyiminin yalnızca görsel olarak görünen, 

somut kısmıdır. Deneyimin tamamı arayüzün ötesinde; kullanıcının zihinsel 

modelleri, beklentileri, duygusal tepkileri ve etkileşim tasarımı ile 



67 

şekillenmektedir. Bu üç disiplin arasındaki sıkı entegrasyon, başarılı ve bütüncül 

bir dijital ürün ortaya koymak için elzemdir. 

4.4.  Arayüz ve Deneyim Tasarımı Arasındaki Etkileşimin Önemi 

Kullanıcı arayüzü ve kullanıcı deneyimi tasarımı arasındaki ilişkiyi doğru 

kavramak, yalnızca kullanıcıyı tatmin etmekle kalmaz, aynı zamanda tasarım 

sürecinde kritik bir öneme sahiptir. Yalnızca görsel açıdan başarılı bir arayüz, 

kullanıcının hedefine ulaşmasını sağlamazsa deneyim de başarılı olamaz. 

Örneğin, estetik açıdan modern görünen bir uygulama, navigasyonu karmaşık, 

butonları yanlış yerleştirilmiş ve beklenildiğinden yavaş işlem yapıyorsa 

kullanıcıda olumsuz bir deneyim ve güven kaybı yaratabilmektedir. Bunun tam 

tersi de mümkündür; işlevsel, ancak görsel açıdan yetersiz ve tutarsız arayüzler 

de algılanan kullanılabilirliği düşürerek kullanıcıda güven sorunu yaratabilir. 

Başarılı bir dijital ürün geliştirmek için arayüz ve deneyim tasarımının, 

ayrılmaz bir bütün olarak kabul edilmesi ve tasarım sürecinde sinerji içinde 

planlanması gerekmektedir. Kullanıcı Deneyimi kavramının babası Donald 

Norman'ın da belirttiği gibi, tasarımın hem davranışsal (işlevsellik ve 

kullanılabilirlik) hem de içgüdüsel (estetik ve arzu edilebilirlik) seviyelerde 

başarılı olması zorunludur. Bu bütünlüğü sağlamak için, tasarım sürecinde 

multidisipliner ekiplerin (görsel tasarımcılar, etkileşim tasarımcıları, yazılım 

geliştiriciler, kullanıcı araştırmacıları) iş birliği içinde çalışması, kullanıcıya hem 

işlevsel hem de duygusal açıdan tatmin edici bir deneyim sunmanın temel şartıdır. 

Kullanıcı arayüzü (UI) ve kullanıcı deneyimi (UX), başarılı bir dijital ürünün 

omurgasını oluşturan, birbirinden ayrılmaz bir bütün olarak düşünülmesi gereken 

disiplinlerdir. Kullanıcı arayüzü, kullanıcı ile uygulama arasındaki doğrudan 

temas noktalarını (görsel, işitsel, dokunsal) oluşturmaktadır. Buna karşın 

kullanıcı deneyimi, bu temasın yarattığı anlamın, duyguların ve algıların 

bütünüdür. Kullanıcı merkezli tasarım (UCD) felsefesinin ve etkileşim 

tasarımının (IxD) katkılarıyla birlikte, arayüz tasarımı artık yalnızca estetik bir 

uğraş olmaktan çıkmıştır. Aynı zamanda, kullanıcıların ihtiyaçlarını bütüncül 

biçimde karşılayan ve duygusal olarak tatmin eden bir deneyim üretimi süreci 

haline gelmiştir. Bu deneyim bütünlüğünü sağlamak ve kuramsal ilkeleri pratiğe 

dökmek için tasarımcılar, bir dizi temel görsel ve etkileşimsel yapı taşına ihtiyaç 

duyar. Bölümün bu noktasından itibaren, arayüzün bu somut bileşenleri detaylıca 

incelenecektir. 

5. Kullanıcı Deneyimini Şekillendiren Arayüz Bileşenleri 

Kullanıcı arayüzü tasarım süreçlerinde, kullanıcının sistemle doğrudan 

etkileşime girdiği ve iletişimi kolaylaştırdığı çok sayıda görsel, işitsel ve 

dokunsal bileşenin yer aldığını söylemek mümkündür. Bu bileşenler; yalnızca 

estetik bir düzenleme amacıyla oluşturulmamaktadır. Aksine, Bölüm 3'te ele 

alınan temel tasarım ilkelerinin somutlaşmış halleri olarak işlev görürler. 



68 

Bu yapı taşları, kullanıcıların bilişsel süreçlerini de destekleyerek dikkatini 

çeker ve kullanıcı davranışlarını yönlendirir. Başarılı bir arayüz tasarımında, 

bileşenlerin tek tek işlevleri (örneğin, bir butonun eylem çağrısı) ve bu işlevlerin 

bütünsel uyumları (örneğin, renk paleti tutarlılığı) dikkate alınarak tasarım süreci 

tamamlanır. Bir sonraki bölümde, arayüzün bu temel bileşenleri –tipografiden 

renk kullanımına, ikonografiden etkileşim ögelerine kadar– ayrıntılı olarak ele 

alınarak, kullanıcının zihinsel modeli üzerindeki etkileri incelenecektir. 

5.1. Arayüz Tasarımında Tipografi 

Tipografi, arayüz tasarımında bilginin iletilmesini sağlayan ve kullanıcı 

deneyimini doğrudan etkileyen en temel bileşenlerden biridir. Yazı karakteri 

seçimi, font boyutu, satır aralığı, hizalama ve satır uzunluğu gibi tasarım 

kararları, kullanıcıların bilgiye erişimini ve içeriği anlama hızını belirler. 

Tipografinin rolü üç temel işlevde özetlenebilir: 

• Okunurluk (Legibility) ve Okunabilirlik (Readability): Dijital 

ekranlarda, özellikle düşük çözünürlüklerde dahi harf formlarının net 

ve birbirinden kolay ayırt edilebilir olması (Okunurluk) kritik öneme 

sahiptir. Bu nedenle sans-serif fontlar (örneğin; Helvetica, Roboto) 

genellikle tercih edilir, çünkü işlevsel olarak daha kolay taranabilirler. 

Metin bloklarının anlaşılırlığı (Okunabilirlik) ise satır aralığı ve 

uzunluğu gibi faktörlerle sağlanır. 

• Hiyerarşi: Başlık, alt başlık ve gövde metni gibi ana ögeler arasındaki 

tipografik farklılıklar (boyut, kalınlık ve renk kontrastı kullanımı), 

kullanıcının dikkatini doğru bilgi akışı içerisinde yönlendirir. Bu 

tipografik hiyerarşinin yokluğu veya yanlış tasarlanması, kullanıcıda 

bilişsel karmaşaya yol açar. 

• Tutarlılık ve Kültürel Bağlam: Tipografik tutarlılık, marka kimliğinin 

oluşması ve markanın tasarım dilini ifade etmesi açısından önemlidir. 

Aynı zamanda, tipografi seçimi hedef kitlenin kültürel bağlamına ve 

arayüzün amacına uygun olmalıdır. Örneğin, çocuklara özel 

tasarlanan arayüzlerdeki neşeli fontların ciddi (resmi kuruluşlar gibi) 

arayüzlerde kullanılması, kullanıcıların arayüzle kurdukları güven 

bağını zedeleyebilir. 

Genel olarak bakıldığında, arayüz tasarımında tipografi hem estetik bir kimlik 

hem de kritik bir işlevsel rol oynar. Sans-serif fontlar gibi kolay okunan metinler 

aracılığıyla içeriklerin hızlı taranması ve anlamlandırılması kolaylaşır; böylece 

kullanıcının arayüzle girdiği etkileşim verimli hale gelir. 

5.2. Arayüz Tasarımında Renk 

Arayüz tasarımında renk kavramı; dikkat çekme, bilgiyi ayırt etme ve güçlü 

bir duygusal etki yaratma gibi çoklu amaçlara sahiptir. Renk kullanımındaki 



69 

kararlar; estetik, psikoloji ve erişilebilirlik olmak üzere üç temel unsur etrafında 

şekillenir. 

• Estetik ve Marka Kimliği: Markanın kimliğini yansıtan tutarlı renk 

paletleri, kullanıcılar açısından bir hatırlanabilirlik görevi görür. Aynı 

zamanda, renklerin evrensel veya kültürel çağrıştırdığı anlamlar 

sayesinde (örneğin mavi rengin güveni, yeşil rengin doğallığı), 

kullanıcı ile marka arasında duygusal bir bağ kurulması sağlanarak 

sistemin amacı yansıtılır. 

• Psikoloji ve Davranışsal Yönlendirme: Renklerin psikolojik etkileri, 

kişilerde belirli duyguları tetikleyerek harekete geçirmesidir. 

Örneğin, kırmızı ve tonlarının acil durum veya önem hissi yarattığı 

bilinmektedir. Bu nedenle, kritik eylemler veya kampanya 

süreçlerinde kırmızı tonları kullanılarak kullanıcıların satın alma 

kararları gibi davranışları yönlendirilebilmektedir. 

• Erişilebilirlik ve Kontrast: Arayüzün kapsayıcılığı açısından, renk 

körlüğü veya görme sorunları yaşayan kullanıcılar için tasarım 

kararları zorunludur. Bu kapsamın sağlanması için, metin ve arka plan 

arasında yaratılan yüksek kontrast temel bir gerekliliktir. Bu kontrast, 

Dünya Çapında Ağ Konsorsiyumu (W3C) tarafından belirlenen 

WCAG standartlarına (örneğin, okunabilirlik için asgari kontrast 

oranı) uygun olarak sağlanmalıdır. 

Renk, yalnızca estetik bir unsur değil; aynı zamanda semantik tutarlılık 

sağlayarak kullanıcı davranışlarını yönlendiren ve sistem içerisinde alınan 

kararları kolaylaştıran güçlü bir araçtır. Doğru renk kullanımı, markanın kendini 

konumlandırmasını ve rakiplerinden ayrılmasını sağlarken, aynı zamanda 

okunurluğu artırarak kullanıcı deneyimini iyileştirir. 

5.3. Arayüz Tasarımında İkonografi 

Arayüz tasarımında ikonlar, hızlı anlam üretimi sağlayan ve kullanıcının daha 

önce elde ettiği bilgilerle işlem yapmasını kolaylaştıran kritik görsel 

sembollerdir. İkonografi semiyotik bir süreçtir; doğru tasarlanmış bir ikon, yazılı 

metin kadar bilgi aktarabilmekte ve özellikle dijital ekranların kullanımının 

artmasıyla birlikte, kullanıcının zihninde yerleşik zihinsel modeller aracılığıyla 

hatırlanabilirlik ve kullanılabilirlik artmaktadır. 

İkon tasarımında üç temel ilke öne çıkar: 

• Evrensellik ve Standardizasyon: Örneğin çöp kutusu ikonunun 

silme/yok etme işleviyle, büyüteç ikonunun arama işleviyle 

evrenselleşmesi, görsel dili standartlaştırmaktadır. Bu durum, yazılı 

metne ihtiyaç duymadan kullanıcıların arayüzü anlamasını ve 

işlemlerini hızlıca gerçekleştirebilmesini sağlar. Ancak, bir proje için 



70 

tamamen farklı veya yabancı tasarımlar kullanmak, kullanıcıların 

anlamlandırmasını zorlaştırmakta ve kullanım kolaylığını 

azaltmaktadır. 

• Basitlik ve Okunurluk: İkonlar, karmaşık tasarımlardan kaçınarak 

basit ve çabuk algılanabilir olmalıdırlar. Küçük boyutlarda bile net ve 

anlaşılabilir kalabilmeleri için piktogram veya ideogram niteliklerinin 

korunması zorunludur. 

• Tutarlılık: Aynı proje içerisinde yer alan ikonların görsel dili (çizgi 

kalınlığı, doluluk, stil, perspektif) tutarlı olmalıdır. Bu görsel 

bütünlük ve tutarlılık, kullanıcı deneyiminin genel kalitesini yükseltir. 

İkonların yanlış veya belirsiz kullanımı kullanıcıda kafa karışıklığına yol 

açabilmektedir. Bu nedenle, kullanıcıların aşina olduğu ikonlardan çok farklı 

tasarımlarla karşılaşmaları durumunda, kafa karışıklığını önlemek adına 

ikonların yanına metin etiketleri eklenmesi, kullanılabilirliği korumak için 

sıklıkla tercih edilen bir destektir. 

5.4. Arayüz Tasarımında Etkileşim Ögeleri: Butonlar, Formlar ve 

Menüler 

Kullanıcı arayüzü tasarımında, kullanıcının doğrudan eylem gerçekleştirdiği 

butonlar, formlar ve menüler gibi etkileşim ögeleri, kullanılabilirlik açısından 

kritik öneme sahiptir. Bu ögelerin tasarımı, kullanıcının ne yapması gerektiğini 

sezgisel olarak anlamasını sağlayan Olanak/Fırsat (Affordance) ilkesine dayanır. 

• Butonlar ve Eylem Çağrıları (CTA): Butonların net, tıklanabilir ve 

görsel olarak ayırt edici olması beklenir. "Eylem Çağrısı” (Call to 

Action) butonları, genellikle tasarımın ana renginden farklı, yüksek 

kontrastlı renklerle vurgulanır; bu, kullanıcının dikkatini çekerek 

verimliliği artırır. 

• Formlar: Kullanıcılardan veri toplamak için kullanılan bu alanlar, 

Basitlik ve Minimalizm ilkesine uygun olarak tasarlanmalıdır. 

Kullanıcı dostu formlar minimum sayıda alan içerir, çünkü bilişsel 

yükü azaltarak ve Hicks Yasasını göz önünde bulundurarak 

kullanıcının eylemini hızlandırmayı ve bilgiye hızlı ulaşmasını 

sağlamayı hedefler. 

• Navigasyon Ögeleri: Uygulama içerisinde kullanıcı kontrolünü ve 

akışı kolaylaştıran menü sistemleri, kullanıcı alışkanlıklarına göre 

belirlenmiş standart kalıplara (üst çubuk, yan panel, hamburger menü, 

arama butonu) uygun konumlanmalıdır. Bu ögelerin Tutarlılık 

ilkesine uygun doğru konumlanması ve çalışması, kullanıcının 

sistemin zihinsel modelini kolayca kurmasını ve etkileşimi 

kolaylaştırmaktadır. 



71 

Bu etkileşim ögelerinin tasarımı, kullanıcının eylemlerini etkin, hatasız ve 

hızlı bir şekilde tamamlamasını sağlayarak arayüzün işlevsel başarısını doğrudan 

etkiler. 

5.5. Arayüz Tasarımında Görsel Metaforlar 

Arayüz tasarımında görsel metaforlar, kullanıcıların yeni sistemleri tanıdık 

kavramlar ve zihinsel modeller üzerinden anlamasına yardımcı olan temel bilişsel 

araçlardır. Metaforlar, kullanıcıya yüklenen bilişsel yükü azaltır, çünkü 

kullanıcıların yeni bir bilgiyi öğrenmek yerine, mevcut dünya bilgisini dijital 

bağlama uygulamalarını sağlar. Örneğin; masaüstü metaforu (klasörler, dosyalar 

ve çöp kutusu sembolleri) fiziksel dünyadan ödünç alınarak arayüz tasarımında 

kullanılan en temel metaforlardır. 

Tarihsel olarak, Skeuomorfizm (dijital arayüzlerdeki sembollerin fiziksel 

nesnelere benzetilmesi anlayışı), kullanıcıların sembolleri sezgisel olarak 

anlamlandırmasını sağlamış, ancak zamanla görsel karmaşaya neden olmuştur. 

Son yıllarda Skeuomorfizm'in yerini alan Flat (Düz) Tasarım anlayışı, gereksiz 

görsel karmaşadan kaçınarak daha soyut ama işlevsel bir yaklaşım sunmaktadır. 

Flat tasarım, arayüze basitlik ve modernlik katsa da, ikonların ne yaptığını 

gösteren Olanak/Fırsat (Affordance) duygusunu korumak adına renk, tipografi ve 

bağlam gibi diğer bileşenlere daha fazla dayanmaktadır. Aşırı soyutlama ya da 

bağlamdan kopuk tasarımlar, kullanıcının anlamlandırmasını zorlaştırarak ve 

akışını engelleyerek kullanılabilirliği olumsuz etkilemektedir. 

5.6. Arayüz Tasarımında İşitsel (VUI) ve Dokunsal (Haptik) Etkileşim 

Ögeleri 

Geleneksel arayüz bileşenleri (tipografi, renk, butonlar) görsel duyulara hitap 

ederken, arayüz tasarımının evrimiyle birlikte çoklu duyusal bileşenlerin rolü de 

artmıştır. Özellikle mobil cihazların ve akıllı ev sistemlerinin yaygınlaşması, 

görme dışındaki duyularla etkileşimi sağlayan yeni yapı taşlarını ortaya 

çıkarmıştır. Bu bileşenler, kullanıcının bilişsel yükünü görsel kanalları 

doldurmadan azaltmayı ve geri bildirimin hızını artırmayı hedefler. 

• İşitsel Bileşenler (VUI): Sesli Kullanıcı Arayüzleri (Voice User 

Interface - VUI), kullanıcıdan doğal dil ile girdi almayı ve sesli yanıt 

vermeyi içerir. Amazon Alexa veya Apple Siri gibi sistemlerde sesli 

geri bildirimler, sistem durumunu, hata mesajlarını ve onayları 

iletmek için kullanılır. Etkili bir işitsel tasarımda, sesin tonu, hızı ve 

bağlama uygunluğu, arayüzün güvenilir ve kullanıcı dostu 

algılanmasında kritik rol oynar. 

• Dokunsal Bileşenler (Haptik): Dokunsal geri bildirim, özellikle mobil 

ve giyilebilir cihazlarda titreşim yoluyla kullanıcıya bilgi iletilmesini 

sağlar. Bir tuşa basıldığında cihazın anlık titreşimi, eylemin sisteme 

kaydedildiğini onaylar ve kullanıcıya görsel dikkat gerektirmeyen 



72 

anında geri bildirim sağlar. Bu bileşenler, sessiz ortamlarda veya 

kullanıcının dikkati başka yere odaklanmışken kritik uyarıları ve 

eylem onaylarını iletme işlevini üstlenir. 

Bu çoklu duyusal bileşenler, görsel arayüzün yetersiz kaldığı durumlar için 

erişilebilirliği artırır ve kullanıcının sistemle kurduğu etkileşimi daha zengin ve 

doğal bir deneyime dönüştürerek kullanıcı kontrolü duygusunu pekiştirir. 

Arayüz tasarımında bileşenler; tipografi, renk, ikonografi, görsel metaforlar, 

etkileşim ögeleri ve son yıllarda öne çıkan çoklu duyulu unsurlara kadar geniş ve 

kapsamlı bir yelpazeyi kapsamaktadır. Bu bileşenlerin doğru seçimi ve tutarlı 

kullanımı, kullanıcıların bilişsel süreçlerini kolaylaştırmakta, sezgisel ve akıcı bir 

deneyim sunmaktadır. Başarılı bir arayüz tasarımında, yalnızca işlevsel ögelerin 

doğru yerleşimi değil, aynı zamanda estetik ve duygusal boyutlar da 

dengelenmelidir; zira bu denge, arayüzün hem kullanılabilir hem de arzu 

edilebilir olmasını sağlar. Bu kapsamlı inceleme, arayüz tasarımının tarihi 

evriminden temel ilkelerine ve somut yapı taşlarına kadar olan tüm süreci 

aydınlatmıştır. Bu derinlemesine analiz ışığında, artık arayüz tasarımının 

günümüzdeki yerini ve gelecekteki rolünü bütüncül bir bakış açısıyla 

sonuçlandırmak ve değerlendirmek mümkündür. 

6. Sonuç ve Değerlendirme 

Kullanıcı arayüzü tasarımı, teknolojik gelişmelerin hızına paralel olarak 

sürekli evrilen, dinamik bir alandır. Bu bölümünde, arayüz tasarımının temel 

kavramları tarihsel bir bağlamda ele alınmış; tasarım ilkeleri, kullanıcı 

deneyimiyle ilişkisi, somut bileşenleri ve süreci yöneten Kullanıcı Odaklı 

Tasarım (User-Centered Design – UCD) yaklaşımları incelenmiştir. Çalışmanın 

temel amacı, disiplinler arası bir kavramsal çerçeve sunarak arayüz tasarımını 

yalnızca görsel estetik bağlamında değil, aynı zamanda insan-merkezli bir 

iletişim ve etkileşim pratiği olarak değerlendirmektir. 

Sunulan bu çalışma, arayüz tasarımının Komut Satırı Arayüzlerinden (CLI) 

başlayıp çoklu duyusal sistemlere (VUI, Haptik) uzanan köklü tarihsel evrimini 

ortaya koymuştur. Bu süreç, arayüz tasarımının yalnızca basit işlevsel 

düzenlemelerden ibaret olmadığını, aynı zamanda sistematik ve disiplinlerarası 

bir süreç olduğunu kanıtlamaktadır. Bu sürecin merkezinde, kullanıcı deneyimini 

(UX) iyileştirme hedefiyle UCD yaklaşımı yer almaktadır. Gould ve Lewis’in 

(1985) ortaya koyduğu temel ilkeler hâlâ geçerliliğini korumakta, günümüzde 

farklı yöntem ve araçlarla desteklenmektedir. 

Günümüzde arayüz tasarım kararları; Kullanılabilirlik, Görsel Hiyerarşi, 

Tutarlılık ve Erişilebilirlik gibi evrensel ilkelerle desteklenmektedir. Bu ilkeler, 

Tipografi, Renk, Etkileşim Ögeleri gibi somut bileşenler aracılığıyla pratiğe 

dökülür. Kullanıcı arayüzü (UI) ve kullanıcı deneyimi (UX) artık birbirinden 



73 

ayrılmaz bir bütün olarak kabul edilmekte, UI, UX'in dijital ekranda somutlaşan 

en kritik temas noktası olarak görev yapmaktadır. 

Nihai sonuç olarak, arayüz tasarımının başarısı, kullanılan teknolojiden 

bağımsız olarak, kullanıcıların ihtiyaç ve beklentilerinin sürekli olarak tasarım 

sürecine entegre edilmesiyle mümkündür. UCD'nin öngördüğü deneme, yanılma 

ve döngüler, arayüzün hem estetik açıdan tatmin edici hem de kullanıcıların 

gerçek bağlamdaki sorunlarına etkin ve güvenilir bir yanıt vermesini 

sağlamaktadır. 

Bu bütüncül yaklaşım, gelecekteki arayüz sistemlerinin yalnızca verimli değil, 

aynı zamanda etik ve kapsayıcı olmasının temelini oluşturmaktadır. Sonuç 

olarak, kullanıcı arayüzü tasarımının temel kavramlarını anlamak, yalnızca 

mevcut dijital sistemleri daha iyi değerlendirmeye değil, aynı zamanda geleceğin 

arayüzlerini şekillendirmeye de imkân tanır. Yapay zekâ destekli arayüzler, 

artırılmış gerçeklik deneyimleri, biyometrik etkileşimler ve çoklu duyulu 

sistemler, bu temel kavramların ışığında gelişmeye devam edecektir. Bu nedenle 

tasarımcıların, araştırmacıların ve öğrencilerin arayüz tasarımının kuramsal 

temellerini kavramaları, hem bugünün hem de yarının dijital kültüründe kritik bir 

rol oynayacaktır. 

  



74 

Kaynakça 

Ceruzzi, P. E. (2003). A history of modern computing. MIT press.  

Cooper, A., Reimann, R., & Cronin, D. (2014). About face: The essentials of 

interaction design (4th ed.). Wiley.  

Dourish, P. (2001). Where the action is: The foundations of embodied interaction. 

MIT press.  

Garrett, J. J. (2011). The elements of user experience: User-centered design for the 

web and beyond. New Riders.  

Gould, J. D., & Lewis, C. (1985). Designing for usability: Key principles and what 

designers saw. Communications of the ACM, 28(3), 300–311. 

https://doi.org/10.1145/3166.3170  

ISO. (1998). ISO 9241-11: Ergonomic requirements for office work with visual 

display terminals (VDTs) – Guidance on usability. International 

Organization for Standardization.  

Johnson, J. (2014). Designing with the mind in mind: Simple guide to understanding 

user interface design guidelines. Morgan Kaufmann.  

Lidwell, W., Holden, K., & Butler, J. (2010). Universal principles of design. 

Rockport Publishers.  

Myers, B. A. (1998). A brief history of human-computer interaction technology. 

Interactions, 5(2), 44–54. https://doi.org/10.1145/274430.274436  

Nielsen, J. (1994). Usability engineering. Morgan Kaufmann.  

Norman, D. A. (1998). The invisible computer. MIT Press.  

Norman, D. A. (2013). The design of everyday things. MIT Press.  

Sharp, H., Rogers, Y., & Preece, J. (2019). Interaction design: Beyond human-

computer interaction (5th ed.). Wiley.  

Shneiderman, B., & Plaisant, C. (2010). Designing the user interface: Strategies for 

effective human-computer interaction (5th ed.). Addison-Wesley. 

 Shneiderman, B., Plaisant, C., Cohen, M. S., Jacobs, S. M., & Elmqvist, N. 

(2017). Designing the user interface: Strategies for effective human-

computer interaction (6th ed.). Pearson. 

 Tufte, E. R. (2001). The visual display of quantitative information (2nd ed.). 

Graphics Press. 

 

https://doi.org/10.1145/3166.3170
https://doi.org/10.1145/274430.274436


75 

 

 

 

 

BÖLÜM 5 

 

 

 

Paul Scott Seramiğinde Kintsugi: 

Güncellenmiş Tabaklar Üzerinden Küresel 

Eleştiri 

 

 

 

 

 

Elif Ağatekin1 
  

 
1 Prof., Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Güzel Sanatlar ve Tasarım Fakültesi, Seramik 

ve Cam Bölümü, ORCID: 0000-0003-4193-6246 



76 

1. Giriş 

Kırılma, parçalanma ve onarım eylemi, özellikle küresel krizler ve hızla 

değişen sosyopolitik coğrafyalar bağlamında çağdaş sanatta giderek daha 

merkezi bir tema haline gelmektedir. Bu çerçevede, seramik sanatçısı Paul Scott; 

Birleşik Krallık’ta seramiğin endüstrileşme sürecinin en önemli simgelerinden 

olan mavi beyaz seramik geleneği üzerine yaptığı kapsamlı araştırmalarla ve bu 

araştırmaların sonuçlarını atölye pratiğine taşımasıyla tanınır. “Scott’ın 

yaklaşımı, yıllar içinde repertuarı genişlemesine ve dijitalleşmenin ortaya 

çıkmasıyla teknikleri çeşitlenmesine rağmen, hâlâ kavramsal sınırları zorlamaya 

devam eden imzası niteliğindeki bir tavır olmayı sürdürmektedir” (Dahn, 2019: 

12). Scott, seramikleriyle tasarım ve zanaat arasındaki geleneksel sınırları altüst 

eden sanatsal uygulamalar geliştirmiştir. Sanatçının çok yönlü kimliği; 

yayımladığı ufuk açıcı kitapları, akademik yazıları ve uluslararası platformlarda 

küratörlüğünü üstlendiği sergilerle pekişmektedir. Bu sayede hem teorik hem de 

pratik düzeyde uluslararası anlamda kabul görmüş önemli çağdaş sanatçılardan 

biri olarak konumlanmaktadır.  

Scott, malzeme tabanlı kavramsal bir sanatçı olarak sosyal konularla ilgili 

tavrını ortaya koymada kullandığı dille izleyiciyi sarsmayı amaçlar. Baskı 

tekniklerindeki büyük hâkimiyetiyle manipüle ettiği antika değerindeki mavi 

beyaz seramik sofra takımlarını bir toplumsal eleştiri tuvaline dönüştürmekte, 

kırılmış seramik parçalarını bütünleştirmede ise geleneksel ve zarif bir Japon 

onarım yöntemi olan kintsugiyi kullanmaktadır. Kintsugi, 15. yüzyılın sonlarında 

Japon ustalar tarafından geliştirilen ve altın dikiş olarak bilinen, wabi-sabi 

felsefesiyle doğrudan ilişkili estetik bir onarım tekniğidir. 

Bu bölüm, Paul Scott’ın kintsugi pratiğini geleneksel estetik bir onarım 

eyleminin ötesine taşıyarak küresel ve toplumsal eleştiri aracı olarak nasıl 

kullandığını araştırmaktadır. Bölüm, sanatçının eserleri üzerinden kırık antika 

mavi beyaz tabakların sadece onarılmasını değil, aynı zamanda yeniden 

anlamlandırılmasını inceleyerek, çağdaş seramik sanatındaki politik söylem 

alanına özgün bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda bölüm, 

öncelikle kintsugi felsefesinin kökenlerini inceleyerek Scott’ın sanatına zemin 

hazırlayan kavramsal çerçeveyi sunacaktır. Ardından, Fukuşima, Suriye ve Yeni 

Amerikan Manzaraları serileri gibi anahtar eserler üzerinden Scott’ın eleştirel dili 

detaylandırılarak, ulaşılan sonuçlar ve onarım metaforunun çağdaş sanattaki gücü 

tartışılacaktır. 

2. Paul Scott’ın Çok Yönlü Sanatçı Kimliği ve Kuramsal Pratiği 

1953 yılında Birmingham’da doğan Paul Scoot, halen Birleşik Krallığın 

Kuzey Batı bölgesinde bir kontluk olan Cumbria’da yaşamakta ve çalışmalarını 



77 

buradaki atölyesinde sürdürmektedir. Birleşik Krallığın en güzel yerlerinden biri 

olarak kabul edilen Cumbria, gelişmiş endüstrisinin yanı sıra yeşilin ve mavinin 

iç içe olduğu bir göller bölgesidir. Scoot, eserlerini “Cumbrian Blues” markasıyla 

üretmeye devam eden bir stüdyo çömlekçisi, araştırmacı, uygulayıcı, 

akademisyen, yazar, küratör ve sanatçıdır. Paul Scott’u diğer sanatçılardan ayıran 

ve uluslararası platformda kabul görmesinde etkili olan en önemli özelliklerinden 

biri kuşkusuz onun araştırmacı ve yazar olan tarafıdır. Scott’un bu yönüyle dünya 

seramik literatürüne yaptığı katkı muazzamdır zira farklı bakış açısıyla yarattığı 

algı, yıllar içerisinde pek çok seramik sanatçısının malzemeyle olan ilişkisini 

değiştirecek kadar etkili olmuştur. Scott, 1994 yılından bu yana çağdaş seramik 

sanatı için önemli yerlere sahip çoğu mavi beyazlar ve seramik baskı teknikleri 

üzerine olan 5 kitap, sergi katalog yazıları, kitap bölümleri ve makaleler kaleme 

almıştır. Ancak Scott’un ilk kitabı tüm bu çalışmaları arasında en çok tanınan ve 

belki de çağdaş seramik sanatının anlatım dilinin gelişimine en çok katkı vereni 

olarak kabul edilebilir. Bu kitap, 1994 yılında yayınlanan ve 2013 yılında 3. 

baskısını yapan Ceramics and Print’ tir.  

Scott bu kitapla 90’lı yılların ortalarında seramiğin ve baskı tekniklerinin 

tarihini ve gelişimini ortaya koymuş, çağdaş seramikçilerin eserlerinde 

kullandıkları farklı baskı tekniklerini bir arada sunarak çok çarpıcı bir literatürü 

de gözler önüne sermiştir. “Bir zamanlar, döküm ve dekoratif transfer yöntemleri 

endüstriyel üretimle ilişkilendirildiğinden sanatçıların transfer ya da döküm gibi 

çoğaltım yöntemlerini kullanarak eser üretmesi kabul görmezdi” (Ağatekin, 

2021: 374). Bu kitap o zamana kadar baskı tekniklerinin seramikte kullanımını 

küçümseyerek görme eğiliminde olanların dahi tutumlarının değişmesini 

sağlamış, seramik sanatçılarının baskı tekniklerini kullanarak üretecekleri 

seramiklerinde yaratıcı olasılıkları keşfetmelerine yardımcı olmuştur. Scott 

kitabının ikinci baskısının giriş bölümünde; “bu küçük el kitabının ilk baskısının, 

bazıları tarafından seramik stüdyolarında baskı pratiğindeki patlama için bir 

katalizör olarak kabul edildiğinden, ancak gerçekte zaten ortada olan bağlantıları 

keşfetme yolunda bir yardımcı” (Scott, 2002: 7) olduğuna vurgu yapmıştır.  

3. Mavi Beyaz Seramik Geleneği: Endüstriyelden Eleştirel Kullanıma 

Seramik endüstrisinde kullanılan baskı tekniklerinin gelişimi, uzun soluklu ve 

kademeli bir süreci işaret eder. Bu süreç, büyük ölçüde Doğu’nun büyülü 

güzellikteki mavi beyaz porselenlerine duyulan büyük ilgiden beslenmiştir. Zira 

bu porselenler, Batı medeniyeti için uzun yıllar boyunca sırları çözülmeye 

çalışılan bir gizem, üzerine yeni icatlar geliştirilen bir araştırma konusu ve taklit 

edilmek istenen değerli bir mücevher niteliğinde olmuştur.  

Bu büyük ilgi ve motivasyonla yapılan araştırmalar, özellikle Endüstri 

Devrimi’ni takip eden süreçte, yeni icatların seri üretime uyarlanmasını 



78 

sağlamıştır. 1750 dolaylarında seramik üzerine transfer baskı yönteminin Birleşik 

Krallık’ta geliştirilmesiyle “Çin porselenlerini süratle taklit etmenin yolu da 

açılmıştır” (Yılmaz, 2012: 93). Böylece Çin’in mavi beyazları, Birleşik Krallık’ta 

seramiğin endüstrileşme sürecinin en önemli simgelerinden birine dönüşmüş, 

Mavi beyazlar Çin’in olduğu kadar Birleşik Krallığın da olmuştur.  

Birleşik Krallığın öncülük ettiği seramik yüzeylere transfer baskı yöntemi 270 

yıldan fazla süredir gelişerek kullanılagelmektedir. Yaklaşık 40 yıl öncesine 

kadar seramik sanatçılarının küçümseyerek baktıkları, basit ve endüstriye ait 

buldukları bu teknik bugün pek çok sanatçı için olmazsa olmaz yöntemlerden biri 

olarak görülmekte, değersiz bulunduğu zamanların çok ötesinde bir kabulle, her 

gün yeni eserlerin oluşumuna katkı veren bir yöntem olarak kullanılmaya devam 

etmektedir.  

Bu referanslardan faydalanan Paul Scott’un malzeme tabanlı kavramsal bir 

sanatçı olarak, eserlerinde sosyal konularla ilgili tavrını ortaya koymada mavi 

beyazları kullanarak geliştirdiği dil oldukça sarsıcıdır. Scott baskı tekniklerindeki 

büyük hâkimiyetiyle manipüle ettiği antika değerindeki mavi beyaz seramik sofra 

takımlarını; adeta bir tuvale dönüştürmekte, kırılmış seramik parçalarını 

bütünleştirmede kullandığı geleneksel ve zarif bir Japon onarım yöntemi olan 

kintsugi, anlamından öte alışılmamış bağdaştırmalarla eleştirel çağdaş bir yoruma 

kavuşmaktadır.  

4. Kintsugi’nin Felsefesi ve Çağdaş Uygulamalar 

Kintsugi, çatlamış, hasar almış veya “kırılmış bir seramiği alıp onu yepyeni 

bir varlığa dönüştüren bir Japon onarım tekniğidir” (Kemske, 2021: 12). Bu 

teknik, wabi-sabi felsefesinin bir uygulaması olduğundan; yaşanmışlıkların 

yarattığı acıların, yaraların, kırıkların, “zorlukların ve yaşlanmanın saygılı ve 

minnettar bir şekilde kabulünü” (Kemske, 2021: 12) gerektirir. Kırılan hiçbir şey 

değersiz değildir. Kırık parçalar reçine ile birleştirildikten sonra, çatlağın üzeri 

saf altınla doldurulur ve çatlağın damarları ortaya çıkartılır, böylece çoğu zaman 

“kintsugi ile onarılan bir kap kırılmadan önceki halinden daha değerli ve şaşalı 

görünür” (Gopnik, 2009) “ve hasarın hikâyesi asla gizlenemez kılınır” (Kemske, 

2021: 12) (Gölsel 1.). 



79 

 
Görsel 1. Raku Kichizaemon XV, Bir kedi tarafından kırılmış siyah raku çay 

kasesi, 1985. Özel Koleksiyon. Fotoğraf: Hatakeya Takashi.  

Kaynak: Kemske, 2021: 28 

Bonnie Kemske, Kintsugi, The Poetic Mend kitabında; bir Japon 

atasözüne vurgu yapar ve “şekli olan her şey kırılır” der (2021:17). 

Hikâyesinde onlarca felaket, kayıp ve hasar olan Japonya’nın 

topografyasının da çatlaklarla dolu olduğuna dikkat çeker çünkü Japonya, 

“Dünyadaki tüm depremlerin yüzde 90’ının” (Durul, 2020) meydana 

geldiği Pasifik Deprem Kuşağında yer almaktadır. Japonların hayatı 

kusurlarıyla kabul etme konusunda bu kadar gelişmiş olmalarında kuşkusuz 

üzerinde oturdukları bu ateş çemberinin etkisi büyüktür çünkü “Japonlar her yıl 

1500’den fazla deprem yaşar” (Kemske, 2021: 17). Sıradan bir olaymış gibi; 

depremler ardından gelen tsunamiler, sel felaketleri ve nükleer sızıntı 

tehlikeleriyle bile sakince, olgunca, zarafetle baş etmeyi bilirler. 

Unutulmamalıdır ki İkinci Dünya Savaşı’nın son aşamasında atılan atom 

bombasıyla 220.000 Japon bir anda ölmüştür. Sahip oldukları her şeyi bir anda 

kaybedebilecekleri bilinciyle yaşayan Japonlar, olanı kabulde diğer toplumlardan 

farklı bir bakış ve estetik açısına sahiptirler. Onlar için “kusurlu, eksik ve kısa 

ömürlü şeyler gerçekten güzel olabilir, çünkü gerçek dünyaya benzeyen sadece 

onlardır” (Garcia ve Miralles, 2017: 160). “Çanak çömlek parçaları ise aile 

üyeleri gibidir. Onları öylece atamazlar. Ayrıca, kintsuginin bir kâsenin yalnızca 

kırık parçalarını birleştirmekle kalmadığına aynı zamanda geçmişi de bugüne 

kaynaştırdığına” (Aiyar, 2016) inanırlar.  

Kintsuginin, “16. yüzyılın sonlarında veya 17. yüzyılın başlarında ortaya 

çıktığı veya en azından yerleştiği düşünülmektedir” (Kemske, 2021: 12). Ancak 

kintsuginin Japonya’dan çıkıp çağdaş sanat ve zanaat dünyasının bir parçası 

olmayı ne zaman başardığıyla ilgili net bir tarih vermek oldukça zordur. Zira 

tekniğe duyulan yakınlığın; insan doğasının çokça hissettiği kırılma ve iyileşme 

duygularının somutlaşmış bir hali olmasıyla ilgisi oldukça fazladır. Özellikle 

internetin yaygınlaşmasıyla wabi-sabi felsefesini kintsugi görüntüleriyle anlatan 

paylaşımlar yapılmaya başlanmış, YouTube’da dönen uygulama videoları ve 



80 

TED konuşmalarıyla teknik hızla popülerleşmiştir. Başta Avrupa ve ABD olmak 

üzere son 10 yıl içerisinde, pek çok kişi bu tekniği deneyimlemek istemiş; bu 

talebe karşılık veren özel seramik atölyeleri de workshoplar yaparak tekniğin 

bilinirliğini daha da arttırmışlardır. Zaman içerisinde özellikle Avrupa ve ABD 

pazarında evde kendi kendinize yapabileceğiniz kintsugi kitleri satılmaya 

başlanmıştır. Kintsugilere duyulan ilgi ve sevginin farkında olan pek çok şirket 

kendi seramiklerinde kintsugi görüntüsünü taklit eden bardak ve yemek takımları 

üretmişlerdir. Yoko Ono’nun illy için hazırladığı kintsugi espresso fincanları ve 

Fransız sanatçı Sarkis’in, Bernardaud için hazırladığı kintsugi sofra takımları 

daha da çoğaltılabilecek örneklerden sadece bir kaçıdır.  

2008 yılında hazırlanan iki önemli sergi, kintsuginin ilk uygulayıcıların 

örneklerinin derlendiği ilk sergiler olarak kabul edilebilir.2 Zamanla “kintsugi 

uygulaması Japonya dışında da yaygınlaşmaya başlayınca, sanatçılar bu tekniği, 

malzemeleri ve konsepti denemeye başlamışlardır” (Kemske, 2021: 105). 

Konuyla ilgili özellikle çağdaş sanat alanında Bouke de Vries, Yee Sookyung, 

Claudia Clare ve Paul Scott gibi daha da çoğaltılabilecek sanatçıların 

uygulamalarının artması, sergilerin çoğalması, farklı araştırmacıların yazdığı 

makalelerle ve kitaplarla “kintsugi ilk uygulayıcıların asla hayal edemeyeceği 

şekillerde” (Kemske, 2021: 12) gelişmiştir.  

5. Paul Scott’ın Kintsugi Pratiği ve Küresel Eleştiri 

5.1. Kırıkların Kavramsal Değeri: Scott’ın Pratiğine Giriş 

Paul Scott’un tamire ve onarıma olan ilgisi sayesinde kintsugiyi öğrenmesi 

1980’lerin başında Girit’teki Knossos arkeolojik kazı alanındaki çalışmalarına 

kadar uzanır. Şimdilerde kendi pratiğinin ayrılmaz parçalarından biri olan 

kintsuginin modern bir versiyonunu zaman içerisinde kendisi geliştirmiştir ve 

bunu farklı dönem ve merkezlere ait antika seramik tabakları birleştirerek 

uygulamaktadır (Lesser, 2018). Bu konuyla ilgili ilk çalışmalarını, 2011 yılında 

Kanada da Medalta’nın 3 sanatçı rezidansına katıldığı dönemde yapmıştır. Yalın 

bir anlatımla, Aberta’nın düz dramatik manzaralarına rüzgâr tribünleri eklemiş, 

tabakların kırıklarını ufuk çizgisi gibi kullanmış Alberta No:9 adlı eserinde “ilk 

kez bir tabağını kintsugi kullanarak tamamlamıştır” (Scott, 2015a) (Görsel 2).  

 
2 Bu sergilerden ilki Washington DC'deki Smithsonian Müzesi'nde gerçekleştirilen Altın Dikişler: Japon 

Seramikleri Onarma Sanatı (Golden Seams : The Japanese Art of Mending Ceramics) adlı sergi, ikincisi 

Onarılmış Japon Seramiklerinin Estetiği (Tte Aesthetics of Mended Japanese Ceramics) adıyla hem New 

York’ta Cornell Üniversitesi Herbert F. Johnson Sanat Müzesinde hem de Almanya Münsterdeki, Museum für 

Lackkunst'ta gerçekleşmiştir. 
3 Kanada’nın Alberta Eyaletinde bulunan ve kar amacı gütmeyen bir müze ve araştırma merkezine 

dönüştürülmüş asırlık seramik fabrikası 



81 

 
Görsel 2. Paul Scott, Alberta No:9, 2011/2013 

Kaynak: Scott, 2015a 

Scott, her ne kadar var olan malzemeyi yeniden kullanma konusunda çağdaş 

sanatın olumlu tutumunu benimsemiş olsa da başlangıçta çatlamış, kırık veya 

kusurlu seramikleri kullanmakta çekinceli davranmıştır. Ancak zamanla bu 
kusurların, nesnenin geçmiş yaşamına dair birer kanıt, yani tarihini belgeleyen 

izler olduğunu fark etmiştir. Scott için, çatlaklar, aşınmış yaldızlar veya kırıklar 

artık bir kusur veya değer kaybı değil; tam tersine parçaya bir zenginlik ve kanıt 
katan unsurlardır. Yıllar içinde sanatçı, bu yıpranma izlerini yücelterek, çatlak 

veya kırık kenarları altın lüster ile doldurur ve bu izleri özellikle görünür kılar 

(Scott, 2015a). Scott bu kontrol edilemez izlerin ve yarıkların bazı çalışmalarının 

arkasındaki kavramsal gerekçeye çok güçlü atıflar yaptığını, kılcal çatlaklı 
sırların ve kirlerin fırında sıklıkla yarılma gibi beklenmedik sonuçlar 

doğurduğunu, gri ya da pembe çiçeklenmeler yaparak eserin zenginliğini 

artırdığını belirtir (Scott, 2015b) 

Bu felsefi yaklaşım, Scott’ın onarım tekniklerine olan ilgisini derinleştirmiş, 

onu modern koruma metodolojilerinde artık kabul görmeyen perçinleme gibi 

tekniklere ve kintsugi gibi geleneksel onarım metotlarına yöneltmiştir. Scott, bu 
teknikler aracılığıyla pratiğini, salt onarımın ötesinde, ‘Yeniden Canlandırma, 

Onarım, Birleştirme ve Yama’ eylemlerinin kavramsal bir aracı olarak 

tanımlamıştır. 

Scott zaman içinde özellikle kırık, çatlak, atık malzemeyle olan ilişkisini 
geliştirmiş “çoğu antika, ikinci el, buluntu, satın alınmış mavi beyaz tabaklardan 

oluşan bilindik seramik nesnelerin üzerine yaptığı dijital manipülasyonlarla” 

(Ağatekin, 2018: 924) bu yüzyılın güncel, etik, çevresel, sosyal veya politik 
sorunlarını ortaya koymuştur. Geçmişin seramiklerini, yine geçmişin farklı 

uygulama teknikleriyle bütünleyerek oluşturduğu kolajlarıyla; dokunaklı ve 

yaşadığımız zamana ait çok çağdaş hikâyeler anlatmaktadır.  

,5.2. Çevresel Felaketler ve Modern Kırılmalar 

Paul Scott kintsugiyle bütünlediği, tamir ettiği, iyileştirdiği seramik 

tabaklarında; çoğunlukla çevresel sorunların, savaşların ve yanlış politikaların 

parçaladığı, dağıttığı, değiştirdiği coğrafyaları anlatır. 



82 

Bu tabaklardan ilkinde nükleer santrallere dikkat çekmektedir. 2011 yılında 

Japonya’da meydana gelen, 18.000’den fazla insanın öldüğü, 9.0 

büyüklüğündeki depremin, ardından oluşan tsunami sonrasında Fukuşima 

Nükleer Santralinden atmosfere radyoaktif madde salınmıştır. Çernobil Nükleer 

Kazasını ve sonrasında yaşananları deneyimleyenlerin çok iyi bildiği bu sızıntıyı 

Paul Scoot 2014 yılında biçimlendirdiği Fukuşima (Fukushima) adlı eserinde; 

eBay’den satın aldığı ve kendisine kırık ulaşmış 1965 Japonya yapımı Söğüt 

Motifli antika mavi beyaz tabağı kullanarak yorumlamıştır.  

Söğüt Motifi yaklaşık 1790 yılında Josiah Spode’nin stilize ettiği “ithal Çin 

porselenlerini taklit eden bir nehir manzarasıdır” (Voile, 2015: 27). Scott’ın bu 

eseri oluşturmasındaki süreç, tesadüfi bir kırılmanın sanatsal bir karara 

dönüşmesine örnektir. Tabağı eBay’den satın alan sanatçıya, satıcı tarafından 

sadece ince bir koruyucu zarf içinde gönderildiği için eser kırık parçalar halinde 

ulaşmıştır. İlginç bir şekilde, bu parçalanma, Scott’ın tabağa yerleştirmeyi 

planladığı tusunami dalgasının denk geleceği noktada meydana gelmiştir (Görsel 

3). Bu tesadüf, sanatçının kırık nesneyi kurtarıp kurtaramayacağını sorgulatmış; 

Scott, parçaları bir buçuk yıl kadar stüdyosunda beklettikten sonra, eski bir İngiliz 

Söğüt Motifi tabağının silinmiş bir parçasını kullanarak kolajını oluşturmaya 

karar vermiştir (Scott, 2015 a). 

  
Görsel 3.-4. Paul Scott öncelikle dalgayı girmek istediği kırık parçanın 

yüzeyindeki eski deseninden arındırmış daha sonra mavi beyaz dalga 

desenini kırık parçanın üzerine aktarmıştır 

Kaynak: https://www.instagram.com/cumbrianblue_s/?hl=tr 

Scott, “Söğüt Motifli kırık tabağın merkezine doğru saldıran dalga” 

(Ağatekin, 2018: 924) “Hokusai’nin tahta kalıp baskısı Kanagawa’daki Büyük 

Dalga’nın bir temsilidir” (Reynier, 2020). Paul Scott öncelikle dalgayı girmek 

istediği kırık parçanın yüzeyindeki “eski deseninden arındırmış daha sonra mavi 

beyaz dalga desenini yeniden o kırık parçanın üzerine aktarmış” (Ağatekin, 2018: 

924) (Görsel 4), diğer kırık parçalarda yer alan manzaranın arka planına bir 

nükleer enerji santralinin bacalarını eklemiş (Reynier, 2020) yeniden fırınlamış 

ve daha sonra tüm tabağı kintsugiyle bütünleyerek kolajını tamamlamıştır (Görsel 

5). 



83 

  
Görsel 5.-6. (Ön ve Arka), Paul Scott, Fukuşima No: 5 (Fukushima No: 5), 

2014 

Kaynak: https://cumbrianblues.com/portfolio/page/3/ 

“Söğüt motifi, 2011 tsunamisinin ve Japonya’da ortaya çıkan nükleer 

felaketin bir temsiline” (Reynier, 2020) dönüşmüştür. Paul Scott, bu tabakla 

nükleer santrallerde yaşanan ve yaşanabilecek bu tür felaketlerin, toplumlarda ne 

büyük kırılmalara, dağılmalara neden olacağını ve toplanmanın nasıl zihinlerden 

kazınmayacak izler bırakacağını anlatmaktadır (Görsel 6).  

Scott’un dikkat çektiği çevresel sorun yaratabilecek bir diğer olay Çin’de 

“Yangtze Nehri üzerinde yaklaşık bir mil boyunca uzanan Üç Boğaz Barajı adlı 

dünyanın en büyük hidroelektrik barajıdır” (Scott, 2012). Paul Scott Barajdan 

Sonra, Üç Boğaz 2 (Three Gorges, After The Dam 2) adlı eserinde Royal 

Worcester’a ait mavi beyaz bir oval tabak kullanmış, önce yüzeyin üzerindeki 

deseninin alt kısmını temizlemiş ve yükselen suları tekrar tabağın üzerine 

yüklemiştir. Yükselen suların üzerinde şimdilerde barajın gölünde seyahatler 

yapan bir turist teknesi bulunmaktadır. Tabağı sol üst köşesinde ise “Söğüt 

Motifi’inin arkasındaki kurgusal hikâye ait iki kuşu kullanmıştır. Bu kuşlar 

birbirine âşık iki gencin uygun görülmeyen ilişkileri sonucunda öldürülmeleri ve 

ruhlarının kuşa dönüşmesiyle ilgilidir” (Ağatekin, 2018: 294) (Görsel 7-8). 

  
Görsel 7-8. (Ön ve Arka), Paul Scott, Barajdan Sonra, Üç Boğaz 2 (Three 

Gorges, After The Dam 2), 2009 
Kaynak: https://www.oxfordceramics.com/artists/87-paul-

scott/works/3094-paul-scott-scott-s-cumbrian-blue-s-three-gorges-after-the-

dam-2009/ 

 



84 

Paul Scott Barajdan Sonra, Üç Boğaz 2 adlı eseriyle; barajın sular altında 

bıraktığı arkeolojik ve tarihi alanlara, bölgeden taşınmak zorunda bırakılan 1.3 

milyon kişiye, beklenen çevreyle ilgili değişimlere ve artan yer kayması riskine 

bağlı olarak kendi kendine yıkılma ihtimali tartışmalı projenin şimdiden büyük 

bir çevresel etkilere sahip olduğuna, olası bir yıkılma ile seller altında kalacak 

bölgelere ve hayatını kaybedecek kişilere vurgu yapmaktadır. Fırınlamanın 

ardından çatlayan tabağı kintsugiyle birleştirdiği 3 parça, olası yıkılmanın 

simülasyon görüntülerindeki taşan suyun aktığı yola benzemektedir. 

Savaşın Coğrafyası ve Altının Politik Vurgusu 

Ürettikleriyle “stüdyo çömlekçilerinin arasındaki en zeki siyasi 

yorumculardan” (Whiting, 2021) biri olarak kabul edilen Scott, çevresel konular 

kadar tarihsel ve toplumsal olaylara ve hepimizin şahitlik ettiği savaşlara karşı 

ortaya koyduğu politik tavrıyla da adından çok söz ettiren eserlere imza atmıştır.  

Bu politik tavrın güçlü ilk örneklerinden biri, Scott’ın ABD tanklarının 

Bağdat’a girdiği ve Irak müzelerinin yağmalandığı haberlerinin geldiği dönemde, 

2003-2007 yılları arasında ürettiği Bağdat üzerinde bombalar (Bombs over 

Baghdad) serisidir. Sanatçı, bu eserde İsveç’in Gustavsberg Çömlekçiliği’ne ait, 

orijinal adı Stambul olan endüstriyel bir deseni kullanmıştır. Bu desen, Willow 

Pattern’ın Güneydoğu Asya’ya yaptığı göndermenin aksine, daha yakın bir 

‘Egzotik Doğu’ imajını çağrıştırır. Scott, bu desene müdahale ederek, bordürdeki 

çiçek motiflerini bombalarla değiştirmiş, yuvarlak vinyetlerdeki sarayları 

(Saddam’ın saraylarına atıfla) yanarken tasvir etmiştir. Ana sahnede ise köprüleri 

geçen tanklar, gökyüzünde Apache helikopterleri ve F-16 savaş jetleri 

görülmektedir. Sanatçı, eserin ön planındaki insan figürlerinin kargaşanın 

ortasında normal hayatlarına devam etmesini, istila sırasında her şeyin normal 

olduğu konusunda ısrar eden Iraklı yetkililere bir gönderme olarak kullanmıştır 

(Scott, 2016a). 

 
Görsel 9. Paul Scott, Bağdat üzerinde bombalar (Bombs over Baghdad), 

2003-2007. 

Kaynak: (Scott, 2016a). 



85 

Bu çalışmanın kavramsal katmanı, kırılma eylemi üzerinden derinleşir; Scott, 

eserin tabağını Irak müzelerinin yağmalanmasına ve sonraki yılların intihar 

saldırılarına denk gelecek şekilde defalarca kırmıştır (Görsel 9). Sanatçı, kırılan 

yüzeyleri gelecekte siyah lüster ile onarma düşüncesini taşıdığını belirtmiş ve bu 

parlak rengi, Batı ekonomileri için hayati önem taşıyan petrol yataklarına bir 

gönderme olarak tasarlamıştır. Böylece eser, savaşın fiziki yıkımının ötesinde, 

çatışmanın altında yatan ekonomik güdülere dair güçlü bir vurgu taşır (Scott, 

2016a)  

Scott’ın kırık seramik nesneler üzerinden kurduğu politik eleştiri dili, bir 

sonraki çalışmasında Ortadoğu’nun en karmaşık ve tarihsel olarak yüklü çatışma 

coğrafyasına, Filistin’e odaklanarak derinleşir.  

 
Görsel 10. 1840 Adams Firması’na ait Filistin desenli transfer baskılı tabak 

Kaynak: https://www.lot-art.com/auction-lots/19th-c-Adams-Palestine-

platter-marked/456-19th_c-12.9.20-greatgatsby 

İsrail 1948 yılında Ortadoğu’nun göbeğinde kurulmuş ve neredeyse bir gün 

sonra tüm komşularıyla savaşa girmiştir. O günden bugüne geçen 73 yılda 

İsrail’in toprakları genişledikçe genişlemiştir. 2014 yılında tüm dünyanın gözleri 

önünde İsrail, Gazze’yi işgal etmiş, bombalar onlarca askeri, çoğu çocuk sivil 

halkı öldürmüş ve yalnızlığa mahkûm ve yorgun düşen şehirde taş taş üstünde 

kalmamıştır. Oysa Filistin, dillere destan güzelliğiyle, egzotik ve kutsal 

diyarlardan bir görüntü olarak 1800’lerde üretilen mavi beyaz tabakların uzun 

yıllar konusu olmuştur (Görsel 10). Paul Scott’da İsrail’in 2014 yazında Gazze’yi 

işgaline cevaben hazırladığı seriden (Scott, 2016a) bir parça olan Filistin Gazze, 

1840-2015 (Palestine Gaza 1840-2015) adlı eserinde “Adams Firmasının 

1800’lerde 30-40 yıl kadar ürettiği Filistin görüntüleri olan ve bugün antika 

sayılan bir tabağı” (Ağatekin, 2021: 380,381) kullanmıştır. 

Bu seride kullandığı tabakların yüzeyinden bazen bir kısmını bazen tamamını 

çıkarttığı Filistin’in eski güzel günlerine ait görüntüleri “bölgede belirgin olan 

çağdaş katliam ve yıkım sahneleriyle güncellemekte” (Scott, 2016a) ve bugün 

Filistin’in neye benzediğini herkese göstermektedir. Satın aldığında kılcal olan 

tabağın çatlağı, ikinci pişirimden sonra tıpkı Filistin’in başına gelen sorunlar gibi 

daha da büyümüş ve genişlemiştir, Paul Scott çatlağı kintsugi uygulamış ve 



86 

altınla doldurmuştur (Görsel 11). O altınla “silah tacirlerinin nasıl zengin 

olduğuna, bitmeyen savaşın yarattığı zenginliğe” (Scott, 2016b) vurgu yapmıştır.  

 
Görsel 11. Paul Scott, Filistin-Gazze (Palestine-Gaza), 1840-2015 

Kaynak: Scott, 2016a 

Yangın yerine dönen coğrafyada Suriye Savaşı’nı Paul Scott; Suriye Serisi No 

9, Halep (The Syria Series No 9, Aleppo) adlı tabağında betimlemiştir. Eserde, 

arka plandaki hayaletimsi romantik klasik yapının önünde, yanmış evlerin ve 

minare kalıntıları arasında gökyüzüne bir savaş uçağı yerleştirmiştir. Scott, 

kintsugi tekniğiyle uyguladığı tek bir altın çizgi aracılığıyla, sahneyi bir şehrin ne 

kadar çabuk yıkılabileceğini hatırlatan bir yıldırım çarpması anını vurgularcasına 

bölmüş ve tüm hayatı değiştirebilecek o yıkım anına dikkat çekmiştir (Kemske, 

2021: 119) (Görsel 12).  

 
Görsel 12. Paul Scott, Suriye Serisi No 9, Halep (The Syria Series No 9, 

Aleppo), 1844-2016 

Kaynak: Ollie Hommick https://www.peeruk.org/paul-scott 

Suriye Serisi içinde çalıştığı bir diğer tabak olan Suriye Serisi No 10, Palmira 

(The Syria Series No 10, Palmyra)’da tüm tabağı çevreleyen kintsugi, “dikkati 

arkasına ağır bir makineli tüfek monte edilerek dönüştürülmüş bir kamyonete 

yöneltmektedir” (Kemske, 2021; 119). İç savaşın iç sızısını derinden hissettiren 

bu görüntünün arka planında, patlamaların dumanları arasında kalmış klasik 

mimarinin hayaletimsi siluetleri yer alır; bu sahnenin içinde, kamyonetin içindeki 

kapüşonlu bir adam izleyiciye bakar (Kemske, 2021; 119) (Görsel 13). 



87 

 
Görsel 13. Paul Scott, Suriye Serisi No 10, Palmira (The Syria Series No 

10, Palmyra), 1870-2017. 

Kaynak: Ollie Hommick https://www.peeruk.org/paul-scott 

Paul Scott’un bu seri için hazırladığı bir diğer tabak ise Suriye Serisi No 8, 

Şam (The Syria Series No 8, Damascus)’dur. Scott, bu eserde yaklaşık 1830’lara 

tarihlenen, kırık ve antika değere sahip, Edward ve Enoch Wood firmasına ait 

mavi beyaz Şam desenli bir tabak kullanmıştır. Bu eser, bir saldırının bıraktığı 

yıkımı olduğu gibi sergiler (Kemske, 2021: 119) [Görsel 14]. Sanatçı, tabaktaki 

tüm sahneyi yine kintsugi kullanarak bütünlemiş; ancak ayrı görüşlerin 

radikalleşmesiyle güzel ülkelerin nasıl parçalandığını göstermek istercesine, 

tabağın ortasından geçen altın bir çizgiyle resmi ikiye bölerek kaybedilenleri 

sorgulatmıştır (Kemske, 2021: 119). 

5.4 Yeni Amerikan Manzaraları: Kutuplaşma ve Eleştirel Onarım 

Paul Scott, son yıllarda Ferrin Contemporary ve Arts Council England’ın 

daveti ve Alturas Vakfı’nın hibesiyle, 19. yüzyılda Staffordshire’dan Amerika 

Birleşik Devletleri’ne gönderilen mavi ve beyaz tabaklar üzerine çalışmaktadır. 

Sanatçının Yeni Amerikan Manzaraları (New American Scenery) adlı serisinde; 

 

Görsel 14. Paul Scott, Suriye Serisi No 8, Şam (The Syria Series No 8, 

Damascus), 1830-2017 

Kaynak: Ollie Hommick https://www.peeruk.org/paul-scott 



88 

nükleer santraller, çürüyen kent merkezleri, terk edilmiş sanayi alanları, orman 

yangınları ve sınır duvarları gibi öğeler, geleneksel olarak pastoral olan 

manzaraya eleştirel bir müdahale olarak işlenmiştir. Scott, bu kışkırtıcı 

sahnelerle, Amerikan transfer baskı sanatıyla ilişkilendirilen pitoresk estetiği alt 

üst ederek izleyiciyi ülkenin çevresel ve sosyal gerçeklerini yeniden düşünmeye 

davet etmektedir. 

Scott’ın bu seriyi oluştururken ki temel motivasyonu, 19. yüzyıl transfer 

seramiklerinin yansıttığı Amerikan mirasının mitolojik anlatısını sorgulamaktır. 

O dönemde üretilen bu tabaklar, genç cumhuriyetin ‘vahşi doğa yerine 

medeniyet’ vaadini sunarak ulusal kimlik ve gurur duygusunu pekiştiriyordu. 

Ancak Scott’ın araştırmalarına göre, bu tabaklar politik ve kültürel bağlılıkları 

gösterdikleri kadar göstermedikleri ile de iletişim kuruyordu. Örneğin, geleneksel 

Amerikan yerlileri temsilleri ‘asil vahşi’ stereotipine sıkıştırılırken, Afrikalı 

Amerikalılar (kölelik sahneleri hariç) neredeyse hiç yer almıyordu. Scott, Yeni 

Amerikan Manzaraları ile tarihin kırpılmış bu versiyonunu günümüzün göz ardı 

edilen gerçekleriyle tamir etmeyi ve yeniden yazmayı amaçlamıştır (Dahn, 2019: 

5) (Görsel 15). 

 
Görsel 15. Paul Scott, Yeni Amerikan Manzarası, Kırılmış (New American 

Scenery, Fracked), 1840-2022 

Kaynak: https://pontevedrarecorder.com/stories/contemporary-artist-gives-

vintage-ceramics-a-modern-twist,123409 

Yeni Amerikan Manzaraları (New American Scenery) adıyla 13 Eylül 2019-

30 Aralık 2021 tarihleri arasında Lucy Truman Aldrich Galerisi’nde klasik bir 

düzenle sergilene gelen porselen eserlerin yerine yerleştirdiği serisinde, 19. 

yüzyıla ait endüstriyel, kültürel ve tarihi öneme sahip sahneleri ve pastoral 

manzaralarını 21. yüzyıl Amerika’sının post-endüstriyel manzaralarıyla; 

“nükleer santrallere; kimyasal kirlilik nedeniyle tahrip edilen arazilere, 

haklarından mahrum bırakılan insanlara, masum tutuklulara, kurumsal 

açgözlülük tarafından yabancılaşmış kişilere, Meksika ve ABD arasındaki sınır 



89 

duvarına, terk edilmiş fabrikalara veya bir zamanlar erişilebilir doğal ortamlara” 

(Horton, 2019) yani bu yüzyılın Amerikan gerçekleriyle güncellemiştir.  

Yeni Amerikan Manzaraları serisinden seçilmiş kintsugi uygulamalı 

tabaklardan Trupmçı Kampanya (Trupian Campaigne)’de Paul Scott “Başkan 

Trump’ın göçmenlik karşıtı politikalarını” (Dahn, 2019: 12), Trump’ın seçim 

vaadi olan Meksika sınırına yapılan tartışmalı duvarı, ABD’de bitmek bilmeyen 

ırk kaynaklı nefret suçlarını, yaşatılan orantısız güç ve George Floyd’un 

öldürülmesiyle ateşlenen protestoları kolajlamıştır. Tabağı ortasından kıran 

yarığı, kintsugiyle birleştirmiş, kutuplaştırılan toplumları ayrışmanın 

büyüklüğüne vurgu yapmıştır (Görsel 16).  

 
Görsel 16. Paul Scott, Yeni Amerikan Manzaraları Trupmçı Kampanya 

(New American Scenery, Trumpian Campaigne), 2021 

Kaynak: https://www.oxfordceramics.com/exhibitions/23/works/artworks-

3645-paul-scott-cumbrian-blue-s-new-american-scenery-across-the-

borderline-2020/ 

Bu tabaklar geleneksel olarak 19. yüzyılın ortalarında (1830’lar) Teksaslılar 

ile Meksika arasındaki çatışmayı, Amerikan yerleşimcilerin pozisyonunu 

yücelterek tasvir eden, ABD pazarına yönelik popüler bir transfer baskı deseni 

serisi olan ‘Texian Campaigne’ seramiklerini referans alırken, Scott’ın 

uyguladığı kintsugi müdahalesi, ayrışmanın büyüklüğüne ve toplumun 

kutuplaşmış yapısına güçlü bir vurgu yapar. Scott, eserin temasında yer alan 

Meksika sınır duvarı ve duvarın yanlış tarafında kalan figürler aracılığıyla, 

coğrafi sınırların ötesinde, siyasallaşmış kimliklerin ve dışlanmış grupların 

toplum içinde nasıl bir ‘eşik’ alana itildiğini de sergiler (Dahn, 2019).  

Yeni Amerikan Manzaraları serisinden bir diğer tabak Artık Atık No. 4 

(Residual Waste No. 4)’dür. Paul Scott, tabakta Texas’ta bir petrol rafinerisinden 

geçen bir kamyonu gösterir. Tabak ortasında oluşmuş bir kusur olan çatlağı 

altınla doldurur ve asıl kusurun “açgözlülükleriyle dünyayı darphane yapan petrol 

şirketleri” (Wilding Cran Gallery, 2021) olduğunu söyler (Görsel 17).  



90 

 
Görsel 17. Paul Scott, Yeni Amerikan Manzaraları Artık Atık No. 4 (New 

American Scenery, Residual Waste No. 4), 1850-2017 

Kaynak: https://ferrincontemporary.com/portfolio/paul-scott-at-wilding-

cran-gallery-los-angeles-ca/37999_scott-paul_scotts-cumbrian-blues_new-

american-scenery_residual-waste-no-4_2019_fcg_9934_72dpi// 

Yeni Amerikan Manzaraları serisinden verilebilecek son ve en farklı örnek, 

Paul Scott’un tüm dengeleri altüst ettiği Amerikan tarihinde önemli roller 

oynamış New York Battery Park’a ait anı tabaklarında kalan parçalarla 

oluşturduğu New York Battery Park Triptiktir (Görsel 18). Scott parçaları 

birbiriyle bütünleştirmek için tertemiz ve yeni beyaz tabaklar içinde boşluklar 

açmış, kintsugiyle yeni yerlerine altın dikişlerle bağlamış ve onlara yepyeni bir 

vücut, yeni bir hayat vererek iyileştirmiştir. Böylece onları değersiz bir kırık 

parçasından müze koleksiyonlarına girecek kadar yüceltmiştir.  

 

Görsel 18. New York Battery Park Triptik, 1840, 2016 ve 2019 

Kaynak: https://ferrincontemporary.com/paul-scott-new-american-

scenery/#jp-carousel-14609 

Bu triptik, Scott’ın onarım eylemine yüklediği kavramsal değerin en keskin 

örneğidir. Geleneksel kintsugi felsefesinin kırığı kabulü gibi, Scott da bu triptikte 

kırık parçaları tertemiz, yeni beyaz tabaklar içinde boşluklar açarak yeni bir 

bağlama yerleştirir. Bu eylem, sadece fiziksel bir onarım değil, aynı zamanda 

tarihin parçalanmış kalıntılarını alıp, onlara yeni bir bağlam ve müze 

koleksiyonuna girecek kadar yüce bir değer vererek iyileştirme metaforudur. 



91 

Scott, atılmış ve unutulmuş kırıkları yeniden hayata döndürerek, endüstriyel 

seramik geleneğini ve onun yansıttığı tarihi, koleksiyonerliğin ve müzeolojinin 

alanına yeniden yerleştirmiş olur (Dahn, 2019). 

6. Sonuç  

Değersizlik ve kırılma hem insan deneyiminin hem de seramik nesnelerin 

fiziksel varoluşunun ortak temalarıdır. Seramikler, zamanla kırılma, yıpranma ve 

çatlama süreçleriyle kusurlu hale gelirler. Paul Scott’ın pratiği, bu kusurların 

gizlenmesi yerine kabul edilmesinin, onarım ve iyileşme sürecinin ilk adımı 

olduğu fikrine dayanır. Paul Scott’un eski bir Japon onarım tekniğiyle 

iyileştirdiği tabakların hepsinde kusurlar kabul edilmiş, birleştirme, 

bütünleştirme yapılmış ve yaraların aldığı yeni biçim, anlatımdaki en çarpıcı etki 

olarak kullanılmıştır. Paul Scott’ın çağdaş seramik pratiği, kintsugi estetiğini 

geleneksel onarımın ötesine taşıyan güçlü bir politik metafora dönüştürmektedir. 

Çalışmanın gösterdiği gibi, sanatçı; kırık seramik nesneleri küresel krizlerin 

(çevre, savaş, siyasi kutuplaşma) görünür izleri haline getirerek, çağdaş seramik 

sanatının toplumsal eleştiri aracı olarak ne denli etkili olabileceğini kanıtlamıştır. 

Scott’ın altın dikişleri, kusurların gizlenmesi yerine kucaklanması gerektiğini 

hatırlatarak, parçalanmış insanlığın ve coğrafyaların iyileşme potansiyeline dair 

umut veren, eleştirel bir çağrı sunmaktadır. 

Teşekkür: Bu çalışmanın ilk versiyonu, 14 Nisan 2021 tarihinde İzmir Buca 

Eğitim Fakültesi’nde çevrim içi olarak gerçekleşen ‘Sanatın İyileştirici Gücü 

Uluslararası Sanat ve Tasarım Konferansı’nda sözlü bildiri olarak sunulmuş, tam 

metin bildiriler kitabında İngilizce olarak yayımlanmıştır. Bu kitap bölümü, ilgili 

bildirinin kavramsal, içeriksel olarak genişletilmiş ve güncellenmiş son halidir. 

  



92 

Kaynakça 

Ağatekin, E. (2018), Çağdaş Seramik Sanatında Mavi Beyaz Tabaklar, İdil Sanat ve 

Dil Dergisi, cilt 7, sayı 48, 919-930 

Ağatekin, E. (2021). 21.yy. Seramik Sanatında Yeni Arayışlar: İleri Dönüşüm Eğilimi, 

Virüs Üç Aylık Kültür-Sanat ve Edebiyat Ortak Kitabı, Sayı 6, s.362-382 

Aiyar, P. (2016). A Japanese ceramic repair technique teaches us to embrace our 

scars,12.12.2025 tarihinde https://asia.nikkei.com/NAR/Articles/A-

Japanese-ceramic-repair-technique-teaches-us-to-embrace-our-scars 

adresinden alındı. 

Dahn, J. (2019) On the Threshold Paul Scott, New American Scenery, 11.12.2025 

tarihinde https://ferrincontemporary.com/wp-content/uploads/2020/04/On-

The-Threshold-Paul-Scott-New-American-Scenery-by-Jo-Dahn.pdf 

adresinden alındı. 

Durul T. (2020) Depremlerin ağırlık merkezi ‘Pasifik Ateş Çemberi’ 09.12.2025 

tarihinde https://www.aa.com.tr/tr/dunya/depremlerin-agirlik-merkezi-

pasifik-ates-cemberi/1750477 adresinden alındı. 

Garcia, H. Miralles, F. (2017), Ikigai-Japonların Uzun ve Mutlu Yaşam Sırrı, İndigo 

Kitap, İstanbul 

Gopnik, B. (2009). Golden Seams: The Japanese Art of Mending, 10.12.2021 

tarihinde http://www.washingtonpost.com/wp-

dyn/content/article/2009/03/02/AR2009030202723.html adresinden alındı. 

Horton L. (2019). Paul Scott’s Valuable Lessons, 9.12.2025 tarihinde 

http://www.arteidolia.com/paul-scotts-valuable-lessons/i dresinden alındı. 

Kemske, B. (2021). Kintsugi: The Poetic Mend, Bloomsbury Publishing 

Lesser, C. (2018). The Centuries-Old Japanese Tradition of Mending Broken 

Ceramics with Gold, Artsy, 12.12.2025 tarihinde 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-centuries-old-japanese-

tradition-mending-broken-ceramics-gold, adresinden alındı. 

Reynier, C. (2020). The Exceptional Grandeur of Small Objects: Paul Scott’s 

Ceramics, Polysèmes, 10.12.2025 tarihinde 

http://journals.openedition.org/polysemes/8177 adresinden alındı. 

Scott, P. (2002). Ceramics and Print, Second Edition A&B Black Publishers 

Scott, P. (2012). Three Gorges, After the Dam 3, 8.12.2025 tarhinde 

http://cumbrianblues.com/wp-content/uploads/2017/05/6.3gorgesInk_d.pdf, 

adresinden alındı. 

Scott, P. (2015a). Scott’s Cumbrian Blue(s) and RE, Re-animate, Repair, Meld and 

Mend, 8.12.2025 tarihinde https://cumbrianblues.com/wp-

content/uploads/2016/07/14.Cracksandthings.pdf, adresinden alındı. 

https://ferrincontemporary.com/wp-content/uploads/2020/04/On-The-Threshold-Paul-Scott-New-American-Scenery-by-Jo-Dahn.pdf
https://ferrincontemporary.com/wp-content/uploads/2020/04/On-The-Threshold-Paul-Scott-New-American-Scenery-by-Jo-Dahn.pdf
http://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2009/03/02/AR2009030202723.html
http://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2009/03/02/AR2009030202723.html
http://cumbrianblues.com/wp-content/uploads/2017/05/6.3gorgesInk_d.pdf


93 

Scott, P. (2015b). Cumbrian Blue(s) - On Cracks, Blooms and Chips 09.12.2025 

tarihinde https://cumbrianblues.com/wp-

content/uploads/2016/07/14.Cracksandthings.pdf, adresinden alındı. 

Scott, P. (2016a). Background to Cumbrian Blue(s) WMD, Bombs Over Baghdad and 

Gaza series, 11.12.2025 tarihe http://cumbrianblues.com/wp-

content/uploads/2017/05/25.WMDBOBGaza.pdf, adresinden alındı. 

Scott, P. (2016b). Unconventional Clay: Engaged in Change, The Nelson-Atkins 

Museum of Art, 12.12.2025 tarihinde 

https://www.youtube.com/watch?v=SjDkYdNPlM8, adresinden alındı. 

Voile, P. (2015). True Blue: Exploring the Myths of the Blue-and-White Tradition, 

HORIZON Transferware and Contemporary Ceramics, Paul Scott (eds.), 

Arnoldsche Art Publishers, Kranj 

Whiting D. (2021). Paul Scott,12.12. 2025 tarihinde 

https://www.oxfordceramics.com/artists/87-paul-scott/overview/, 

adresinden alındı. 

Wilding Cran Gallery, (2021). Fran Siegel and Paul Scott | Seam & Transfer, 

12.12.2025 tarihinde 

https://show.inventory.gallery/seam%26transfer?docKey=ypcwi1&installat

ion=bottom&priceKey=wbviuz, adresinden alındı. 

Yılmaz, E. (2012) Seramik ve Transfer Baskı: 1750-1900, Gazi Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi Sanat ve Tasarım Dergisi (10), (93-111), 2012.  

https://www.oxfordceramics.com/artists/87-paul-scott/overview/
https://show.inventory.gallery/seam%26transfer?docKey=ypcwi1&installation=bottom&priceKey=wbviuz
https://show.inventory.gallery/seam%26transfer?docKey=ypcwi1&installation=bottom&priceKey=wbviuz


94 

 

  



95 

 

 

 

 

BÖLÜM 6 

 

 

Postmodern İktidarın Dijital Gözetiminde 

Panoptik Bir Görüntü Olarak Sanatta Cinnet 

Halleri 

 

 

 

 

 

Mehmet Sıddık Turan1 & Abdül Tekin2 

  

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Iğdır Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Resim Bölümü, Iğdır, 

ORCID ID: 0000-0002-5556-5370 
2 Doç. Dr., Iğdır Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Resim Bölümü, Iğdır, ORCID ID: 

0000-0001-5392-562X 



96 

Gözetim, Denetim ve İfşa  

İktidar yapılarının tarihsel evrimi üzerine postmodern süreçlerin gereği olarak 

kitle yönetsel araçların dönüşümü üzerinden gerçekleşir. Bu dönüşümün görünen 

ve gösterilen üzerindeki etkileri, gözetim ve denetim araçlarının fark edildiği 

kadar kapsamının da genişlemesine yol açmıştır. Modern sonrası dönemde 

gerçekliğin algısal boyutta çeşitlenen tarifleri üzerinden, gözetim ve denetim 

araçlarını salt disiplin içeren bir veriyi aşarak, sınırları muğlak bir perspektifi 

üretmiştir. Mevcut ağların ifşa ve inşasında belirgin dönüşümlerin izini sanat 

eserinin kurgusallığı içeriğinde, kitlesel bir etkin unsur olarak görülür. Bu 

görüntü ve gösteren ilişkisi Panoptikon kavramını doğurur. Konuya en yakın ve 

etkin tanımlama girişimi Michel Foucault tarafından gözetim, bu bağlamda 

konuya denetim ve ifşa başlığında olmasa da ilk kez Panoptikon tanımı üzerinden 

ele alınır. Foucault tarafından ortaya konan ve iktidar yapısının gözetim istencini 

dönüştürdüğü bu tanım, Samuel ve Jeremy Bentham’ın tasarladığı mimari bir 

yapı olan hapishane modeli ile ilişkilenmiştir. 

“Bentham’ın Panoptikon'u bu düzenlemenin mimari biçimidir. Bunun ilkesi 

bilinmektedir: çevrede halka halinde bir bina, merkezde bir kule; bu kulenin 

halkanın iç cephesine bakan geniş pencereleri vardır; çevre bina hücrelere 

bölünmüştür, bunlardan her biri binanın tüm kalınlığını katetmektedir; 

bunların, biri içeri bakan ve kuleninkilere karşı gelen, diğeri de dışarı bakan 

ve ışığın hücreye girmesine olanak veren ikişer pencereleri vardır. Bu 

durumda merkezi kuleye tek bir gözetmen ve her bir hücreye tek bir deli, 

bir hasta, bir mahkûm, bir işçi veya bir okul çocuğu kapatmak yeterlidir” 

(Foucault, Hapishanenin Doğuşu, 1992, s. 251). 

Mahkumların gözlemi sırasında hücrelerin içine olabildiğince fazla ışık 

girmektedir. Bu alan aynı zamanda gözetleyen için de görünmezliğin kapsandığı 

bir alanı doğurur. Bu yolla da hücrenin asıl işlevi ters yüz edilmektedir. Gözetim 

ve denetimin şartları değişerek mahkûmun karanlıkta kalarak saklanması değil 

izleyen, gardiyan veya gözetmenin saklanmasına evirilmektedir. Karanlıkla 

saklamak, görülmeme istenci ve kapatılma durumu mahkûm veya denetimin 

muhatabı tarafına değil gözetimin egemenliğine ve amacına hizmet etmektedir. 

Görülmüyor olmak burada en az arzulanan şeydir. Görünmeden görmek, görerek 

izlemek en çok burada anlamlı olmaktadır. 

Sadece bir hapishane modeli olarak değil aynı zamanda da gözetimin 

karmaşık doğasının bir gereği olarak da farklı alanlarda iktidar yapıları bu model 

üzerinden dönüştürülmüştür. Özellikle hastane ve okullarda uygulanmasına 

yönelik çalışmalar düşünülmüştür. Eğitim alanlarında uygulanmasına yönelik 

eğitmenin gözetimde yürütmesi gereken süreçlerin izlenmesinde bu tekniğin 

kullanıldığı görülür. İşçi ve eğitmenlerin çalışanları gözlemesi esnasında 



97 

kullanılabilecek olan bu yöntem için hapishane ve hücre sistemi kadar verimli 

olmayacağı da düşünülmelidir. Ancak özellikle sözel olarak talimat ve 

yönergelerin uygulanacağı durumlarda bu yöntem daha uygulanabilir haldedir. 

Bentham “Bu tipler, bir yandan, gerektiğinde, eğitmen tarafından, eğitmen 

locadaki merkezi konumunu terk etmeden işçilere talimatlarını iletmesi için 

seslenmesini olanaklı kılar ve diğer yandan da locada değişik eğitmenlerin ya da 

kişilerin aynı anda hücrelere seslenmesinden doğabilecek karmaşayı engeller”  

diyerek Panoptik kontrol çeşitlenmesinin uygulanışını aktarır (Bentham, 2019 s. 

15-16). Sözü geçen bu yapıların farklı toplumsal kurum ve uygulamalarda 

kullanılabilirliği de böylelikle düşünülmüş olduğu görülür.  

Kapitalist iktidar yapısının toplumu baskı ve denetim altına almasına yönelik 

uyguladığı süreçlerde göz önemli bir göstergedir. Görünmeden görmeyi amaç 

edinmiş bu yönetsel aklın şuuru gördükleri ile anlamlıdır. İktidar yapılarının ilke 

edindiği görünmeden görmek mottosu içinde “göz” önemli ve özeldir “Çünkü 

görünmeden gören iktidar ile toplumun bilinç yapısı üzerinde "göz” önemli bir 

iktidar organına dönüşür. “İktidarın gözü” yaşamı bir hapishaneye dönüştürür. 

Özellikle, üretim süreçlerinde işçilerin denetim altına alınması ve sonrasında tüm 

yaşam alanları iktidarın gözü için görünür kılınır. (Su Yayınevi, 2019, s. 7). 

Sınırlar bir özgürlük hattının bitimini değil, mahremin ihlalinin kendisini merkez 

alır. 

Benzer bir uygulama kiliseler üzerinde uygulama olarak değilse de 

düzenlenme sırasında vardır. Bu ilişki karşılıklı bir benzerlik içermese de 

görüntüde bir benzerlik doğurmaktadır. Özellikle Ortadoks kiliselerinde ortaya 

çıkan ve temelde “Görünmeden görmek” üzerine kurgulanan yapısallığını 

çağrıştırır. Panoptikon mimari ve kilise yapısı arasında yer alan bu düzen 

benzerliği merkezi noktada yer alan bu konumlanma bir her yerdeliği anımsatır. 

Asimetrik bir pozisyon üretme üzerinden bu durumda kendini montajlar. Simon 

Werret, “Ortodoks Kilisesinde “Metaballo” eylemi cemaatin gözünden 

saklanmıştır. Aynı zamanda ikonalardaki ve Pantokrator'daki İsa'nın imgesi, 

onlar ilahi gücün kaynağını bilmezken, aynı gücün onları izlemekte ve 

yargılamakta olduğu düşüncesini yaratmak için, “ikonsstasis” de kubbede 

cemaatin karşısındadır” ifadeleri ile aktarır (Werret, 2019, s. 103). Bu 

konumlanmada tanrıyı ve yarattığı efsunu görme yetisi yalnızca onun ayrıcalıklı 

kıldıklarına müsaade edilenlerindir. Bu gösterilesi gözün ilişkisi her yerden 

izlenenlerin itaatinin de kaynağını oluşturur. Yine Werret, “Bu görünür her 

yerdelik boyun eğmeyi sağlar. Aslında Panoptikon’un mimarisi Ortodoks 

kilisesindeki iktidar mekanizmasının sekülerize edilmiş bir biçimini sunar” der 

(Werret, 2019, s. 103).   

Panoptikon zaman içeresinde mevcut çağın sağladığı değişimleri de içererek 

kapsamını dönüştürmüş ve dijital çağa ve postmodern iktidarın en kullanışlı araç 

ve kavramına evirilmiştir. Bu tanım yapı olarak gözetim alanlarının sınırsız 



98 

çokluğunu içerecek biçimde genişlemiştir. Bu kavramın toplumsal gündemin 

cinnet hallerinin göstereni olarak çoğaldığı gözlenir. Toplumu izleyen bir göz 

olarak denetlenen her şeyin içeriğini de kapsaması için de geçmişin bu 

dönüşümünü iyi anlamak gerekmektedir. 

Bu dönüşümü modern çağın dijital evrimini ve günümüzdeki denetleme 

ilkelerinin toplumla ilişkisini iletişim birimleri üzerinden değerlendiren ve 

panoptikon sonrası bir tanımlamayı gerekli gören Selin Bitirim Okmeydan yeni 

bir bakış açısıyla farklı görüşlerin kapsayıcılığı etrafında konuyu gündeme alır. 

Buna yönelik dijitalleşme ve post modernite kavramlarını panoptikon üzerinden 

açıklar. Süreçte gidilen ve yeni başlıklar ile çeşitlenen tanımların alt başlıklarını 

aktarır. 

“Sosyal medya araçları ve özellikle internetin yaygın kullanımı, dünyanın 

her yerinde dijital gözetimi kolaylaştırmakta ve kaçınılmaz kılmaktadır. Bu 

durum, Mark Poster’a göre (1990) göre süperpanoptikon, Zygmunt Bauman 

ve David Lyon’a (2012) göre akışkan gözetim, Mark Andrejeviç’e göre 

(2007) dijital kuşatma, Roy Boyne’a göre (2000) göre panoptikon sonrası 

gibi kavramlar ile açıklanmaktadır” demektedir (Okmeydan, 2017, s. 59). 

Postmodern dönemin değişen gerçekleri, dijitalleşen dünya ve iktidar 

tekniğinin bu yeni formu ve gözetim araçları ile farklı sahalarda ve farklı 

biçimlerde görünmeden gözetlemenin akıl dışı yollarına başvurur. Dijital 

gözetimi saran bu yollardan en can acıtan ve inciteni savaşlarda kullanılan ve 

temelde, aslında sessizce görmeyi ve gördükten sonra da işaretlediği hedefi yok 

etmeyi-vurmayı amaçlayan İHA’lar bunun en gerçekçi sunumunu bize aktarır. 

Baumann ve Lyon’a Göre bilgiyi toplayarak bir avcı şahin gibi yukarıda sessizce 

avına kilitlenen ve bu kilitlenme esnasında elektronik donanımlarını kullanarak 

kusursuz bir isabetle, atışlarıyla kurbanının göz bebeklerine bakmayarak işlediği 

cinayetin sorumlusu değilmiş gibi sessizce oradan uzaklaşır. Bu işlem sırasında 

elektronik gözün asıl görevi onu kullanan operatöre ya da yazılıma hedefine ait 

ya da idam edilecek olanın konum bilgisini apaçık vermektir.  

“Ancak bu işlevini başarıyla yerine getiren ve operatörünü" gerçek 

zamanlı" olarak hızlı bir biçimde hemen işlemek şöyle dursun, derlemeye 

bile muktedir olmadığı bilgi dalgalarında boğan İha, örtük ve 

konuşulmayan diğer bir işlevini yerine getiriyor olabilir: yok edilecek 

suçluları tamamen kendi başına seçmenin ahlaki külfetinden operatörü 

kurtarmak: ayrıca daha da önemlisi, bir hata durumunda operatörün 
ahlaksızlıkla suçlanmasını peşinen garantiye almak. “Masum insanlar" 

öldürüldüğünde, bu ahlaki bir yanlış veya günah değil, teknik bir hatadır ve 

kanun kitapçıkları açısından değerlendirildiğinde de kesinlikle bir suç teşkil 

etmez. (Bauman & Lyon, 2020, s. 103) 

Yine farklı tanımlamalar arasında yer alan omniptikon, süper panoptikon ve 

akışkan gözetim gibi bakış açılarının aşağı yukarı aynı zaman diliminde ele aldığı 

bu süreçler etrafında konu ilerler ve büyür. Bu tanımlanan postmodern dönemin 

iktidar tekniğinin değişen araçlarının yarattığı iktidar gözetimi, toplumları 



99 

gözetleyerek veriler üzerinden onları işlemesi ve bu işledikleri bilgileri kapitalist 

döngünün tüketim çarklarına ve hatlarında yeni veriler olarak sunması 

önemsenmelidir. Ticari tüketim mallarının ihtiyaç duyduğu kapitalist pazar 

verilerinin kişisellik ve bireysellik mahremiyetinin hiçe sayılarak paylaşılması ve 

bu amaca binaen kolaylıkla erişilebilir kılınması, gözetimin bugünkü teknolojik 

dille ulaştığı önemli bir seviye olarak karşımıza çıkar. Burada algıları sınırlayan 

sınırların aşılarak standart kalıpların dışına taşan ve sözde güvenlik talepleriyle 

teknoloji şirketlerinin pazarlama üzerine ürettiği gözetim iktidarının yeni formu 

açıkça ifşa edilmektedir.  

Bu duruma yönelik Bauman'ın “Akışkan modernite mevhumu, gözetimi yeni 

yollardan çerçeve içine alıyor; gözetimin mevcut gelişiminin nedenleriyle ilgili 

çarpıcı iç görüler ve gözetimin en kötü yönleriyle nasıl başa çıkılabileceğini 

konusunda üretken fikirler sunuyor” sözleri son derece önemlidir (Bauman & 

Lyon, 2020, s. 13). Küreselleşen pazar ekonomilerinin yarattığı iş dünyasının 

yeni ruhu toplumun sınırsızca sömürüldüğü bir düzen doksanlı yılların değişken 

ekonomileri üzerinden yeniden kurgulanır. Baumann bu durumu “İş dünyasının 

yeni ruhunun sözcüsü Peter Drucker’in ünlü sözleriyle “artık toplum tarafından 

kurtarılmak yok"; Margaret Thatcher ise daha açık sözlü bir tutumla," artık 

toplum diye bir şey yok" diyordu” diyerek açıklar (Baumann, 2020, s. 143). 

Gözetlenmesinin gereği olarak izlenmek sadece bilmenin istencinin gereği olarak 

ortaya konan bir eyleme dönüşmektedir. Bu eylem George Orwell'in 1984 

romanında olduğu gibi her yeri izleyen büyük biraderini yok etmiş-kaybolmuştur 

veya hevesli kız kardeşlerin merakla gözetlemesine gerek duymadan ortaya 

koyduğu bir çözümdür. Burada yeni toplum düzeni herkesin kendi başına birey 

olduğu ve bu bireyselliğin içinde var olmaya devam eden ve artık izlenmesi 

gereken bir yol ya da liderin bir daha gelmeyeceği gelecek düşünü bizlere sunar. 

Bu düş aynı zamanda herkesin olmaya mecbur olduğu şeyi tekrar tekrar kendisine 

hatırlatır. Yani bugünden sonra artık bizler bireyselliğin kulesine kapatılmış 

haldeyiz ve olmaya mecbur olduğumuz şeyi olmaya ve yapmaya devam edeceğiz. 

“Foucault biraz da alay ederek, Hegel den bu yana yapılan felsefenin 

amacını gerçek olan rasyonel eleştirme olarak belirleyecek, günümüz bilgi 

ahlakının da bunun tam tersini yapması gerektiğini söyledi: “eski çağ 

filozoflarının geçmeleri gereken nihai imtihan, bilge yetiştirme 

dirayetiydi… günümüzde ise katliamlara anlam verebilme kabiliyetidir. 

Geçmiş filozoflar insanların kendi ölümleriyle başa çıkabilmeleri 

sağlamışlardı, şimdikiler ise başkalarının ölümünü kabullenmesini 

sağlıyor” (Paras, 2016, s. 122).  

Foucault’nun bu tespitinin temelinde yatan ana düşünce kuşkusuz postmodern 

toplumun denetim mekaniklerinin uğradığı dönüşümü aktarır haldedir. Bu 

dönüşüm neoliberal toplum düzeninin de kendi yapısal izlenimi hakkında ürettiği 

yargılara kökten bağlıdır. 



100 

“Neoliberalizm sorunu üzerinde durmamın bir daha var. Buna 

eleştirel ahlak sebebi diyebilirim. Gerçekten de düzenli olarak öne 

çıkan konulara bakarsak, şu an en çok masaya yatırılan ve en farklı 

ufuklardan yola çıkarak incelenen neredeyse her zaman devlet; 

devlet ve sınırsız büyümesi, devlet ve daimi, aşırı varlığı, devlet ve 

bürokratik gelişimi, devlet ve içinde barındırdığı faşizm tohumları, 

devlet ve koruyucu babacan görünümü altında onda mündemiç olan 

şiddet…” (Foucault, Biyopolitikanın Doğuşu: Collage De France 

Dersleri (1978-1979), 2015, s. 156).  

Dijital gözetim olarak gözün iktidarında Big Brother her daim unutulmamaya 

çabalar kendini hatırlatır. Dijital bir içerikle çevrimiçi bir kapsama alınan gözetim 

mekanizmaları ve iktidar gözü bu kez içsel bir dönüşüm geçirir. Bu dönüşümü 

Han “Dijital Panoktikon’daysa hiç kimse kendini gerçekten gözetleniyormuş ya 

da tehdit ediliyormuş gibi hissetmez. Bu yüzden de “gözetim devleti” ifadesi 

dijital panoptikonu tanımlamaya uygun değildir. Burada insan kendine özgür 

hisseler. Ama Orwell’in gözetim devletinde mevcut olmayan bu hissedilen 

özgürlük bir sorun oluşturur” sözleriyle açıklar (Han, 2022, s. 47). Gönüllü bir 

gözetimin bu kez istekli bir gözlenme arzusuna dönüşür ve sosyal medya ve 

kişisel-özelleşen alanların içinde özgürleşeceğine aksine bu yolla sömürülür. 

Han’ın ifadesiyle “Dijital panoptikonda enformasyonu irademiz dışında 

elimizden olan bir Big Brother bulunmaz. Kendimizi kendi isteğimizle sergiler 

hatta çıplaklaştırırız” (Han, 2022, s. 47). Bu görünmeden görme diyalektiğinin 

dönüşüme uğramış halidir. Bu dijitalleşen gözetim tekniği yeni bir bakışa 

muhtaçtır ve akla gelen ilk çözümleme yine Han’ın denklemini doğrular.  

“Günümüzdeki Big Data coşkusu 18 yüzyıldaki çabucak sönen istatistik 

coşkusunu andırıyor en çok. İstatistik 18 yüzyılın Big datası sayılabilir. O 

zamanlar istatistiksel akla karşı, özellikle romantizm cephesinde bir direniş 

başlamakta gecikmemişti. Ortalamadan ve normallikten tiksinme 

romantizmin temel eğilimidir. İstatistiksel olarak olası olanın karşısına 

tekil, olasılık dışı, aniden beliren çıkarılır. Romantizm istatistiksel 

normalliğe karşı garip anormal ve aşırı olanı geliştirmiştir. (Han, 2022 s:80) 

İstatistiksel verilerin veya big datanın veya dijital gözün ya da dijital 

Panoptikonun ve dahası birçok tanımlamanın sunduğu gerçekliğin sınırlarında 

düşünürken özellikle günümüz neoliberal, postmodern ve kapitalist içeriğin 

özünde olduğu gibi iktidar biçimlerinin kitleler özelinde dönüşüme uğradığı 

kesindir. Bu bağlamda günümüzün en önemli, en güncel ve en etkili iletişim 

araçlarının sunduğu verimli çözümler sanatı kapsamakta ve hatta içermektedir. 

Bu bağlamda iktidarın dönüşen formu toplumu kontrol etmedeki kullandığı 

yöntem ve özellikle de panoramik bir görüşü açıklayan şu sözler değerlidir. 

“İktidar eski usul kaba şiddet yerine, estetize edilmiş şiddet biçimleri ile 



101 

muhaliflerini yok etmeyi amaçlar (Çoban, 2019, s. 136)”. Bu muhalif seslerin 

dönüşüm gereçlerine bakılması bu durumda önemlidir. 

Sanatta Cinnet ve İktidarın Gözetimi Hakkında 

Toplumsal cinnet imgesinin tanımsal karşılığı, kullanımı ve bu cinnet halinin 

toplumsal gündeme katılımı, özellikle sosyal etkileşim araçlarının ahlaki 

sınırsızlığı içinde görünür olmaktadır. Günlük arka sayfa cinayet haberleri, olay 

mahalli ve katliam sahaları, savaş ve vahşetin yıkıntıları arasında masumların 

kesilen koparılan bedenlerinin görüntülerini ve sansürlenen haber başlıkları 

arasında, ahlaki tabular hiçe sayılarak gündelik dilin bayağılığında sıradanlaşan 

bir içerikle üretilir. Bu ilişkinin karşılıklı çözümlemesi ise sanatın gösterdiği 

cinnetin acı dili ile anlaşılır olur. Sanat ve cinnet arasındaki ilişki, sanat nesnesi 

üzerinden çözümlenirse; “görülen ateş, ona yaklaştığımda ona duyduğum acının 

nedeni değildir: beni bu acıya karşı uyaran göstergedir” önermesi hatırlanmalıdır 

(Berkeley’den akt. Foucault, 1994, s. 96). Bu duruma sebep sanatın biricik 

konusu olan bedenin sembolik olarak toplumun bir bütünü şeklinde 

düşünülmesidir. Bedene yönelen öfke izlerinin nesnesi olarak, öyküsel temasını 

kültürel, zaman aşırı ve tüm yaşamsal değerlerin üzerinde gören, sorgulandığı ve 

onaylandığı bir alan olarak düşünülmesidir. Eğer beden ve iktidar üzerinden 

cinnet halleri sorgulanmaya girişilirse bedenin maruz kaldığı tüm yaşamsal 

kalıntılarının bir iz düşümü ortaya çıkar. Hal böyleyken iktidarlar her sahada; 

kültür, gündem ve sefalet ile halkı boyunduruk altına alma girişimleri ile 

iştahlanırken sanatın bundan yalıtık olması elbette ki düşünülemez. Ancak 

sanatın iktidarın dayattığı sipariş estetiğinden kopuşuyla birlikte, istismar ve 

sömürünün kökenine yönelik sanatın içeriğindeki kapsamına karşı eleştiriler de 

üretilmiştir. Oysa geçmiş zamanlarda sanatta, sanatçının duygu ve düşüncesinin 

yerine bir yönüyle egemen olan iktidar yapısının istekleri, fikirleri ve dayatmaları 

yoğunluktaydı. Dolayısıyla evirilen iktidar ve beraberinde iktidarın disiplin 

nesnesi olan beden de bu anlamda dönüşüme uğramıştır. 

Sanatın politik yönü, ilkin çevresinde olan biteni bedenin tahribatı üzerinde 

halk kültürü ve dönemin toplumsal olaylarla bedenin uğradığı başkalaşım 

kapsamında anlatılmıştır. Sanatın ifşa eden formu, bedenin bozumunu bir sonuç 

üzerinde değil genellikle sürecin yarattığı dönüşüme odaklanmayı önerir. 

Nitekim çatışmalı dilin kökenine inmemiz demek olan bu perspektif, ilkin bireyin 

öteki olarak nasıl kategorize edildiğinin de incelenmesini gerekli görür. Öteki 

olma serüveni genelde iktidarın egemenliğinde genel geçer olan kültürel 

sınırların içinde boyun eğen herkesi yerli sayıp dâhili sınırında tutar, bu sınıra 

itiraz edip kabul etmeyeni ise yabancı olarak sınırın dışına iter.  Kategorik dilin 

(suçlama dili) oluşturduğu sınırlar ve sonrasında oluşan çatışmalar keskin hatlar 

oluşturmuştur. Böylelikle sınır ve sınır aşımı arasındaki gerilimler, mağdurun ve 

ötekililik dilini uçlara taşımıştır. Dolayısıyla sanat ve cinnet imgesinin en önemli 

özelliği de sanatın sınırlara ilgisinden kaynaklı anarşist tavır olarak kabul 



102 

edilmesine, biçiminin uyumsuz ve ciddi bunalımlara neden olacak derecede 

rahatsız edici ihmalkâr anlatımları ile olmuştur. 

İktidar bağlamında sanatın konusu olan öfke ve cinnet imgesinin kışkırtıcı 

yönünün toplumsal olaylara karşı felsefeden beslenerek destek aldığı açıktır. 

Rahatsızlık yaratan ve tehdit eden bu imge, aynı zamanda eleştirisinin tehdit 

içerikli olmasını önemsemez. Bu da yaşanılan mağduriyetin veya gerilimin 

dillendirdiği eleştirisinin uçlara dokunan izdüşümünü ve sınırların ihlali 

konumundaki anlatımını doğurur. Huzursuzluk yaratan bu spazm yaratıcı 

görünümler cinnet halinin kapatılma ve hastalıklı görünümlerini kapatılmanın 

görünümleri olarak tıpkı William Hogart’ın gravürlerinden Tom Rackawell’in 

kapatılması hikayesinde olduğu gibi (Resim 1) veya fantazmatik ifadeler taşır. 

 
Resim 1. William Hogarth, Bir Serserinin İlerlemesi, levha 8, 317mm x 387mm, 1735. 

 

Sanatta cinnetin konuya eklemlendiği haldeki teması yalnızca canlılığın 

sınırların dışında kalmış veya o sınırların ötesine geçmeye aday bir halde değildir. 

O, Kristeva’ın iğrençlik için ifade ettiği gibi “varlığın kuralsız, zıvanadan çıkmış 

bir içeriden ya da dışarıdan kaynaklandığını sandığı, tahammül ve tahayyül 

edilebilir olasılığın dışına defedilmiş bir tehdide karşı o şiddetli, karanlık 

isyanlardan biridir” (2014, s. 13). Tam da bu hali ile aslında duruma karşı 

konulmuş tepki dilidir. Bu dil manipüle eden görüntüsü ile seyircisine sataşarak 

ve münakaşaya girer. Tanımlanmasına çabalanan içerik olarak ise “Tahammülün 

etkisini azaltmak için manipüle olarak seyirciye direk bakışların seyirci 

mevcudiyetini unutturan dalgınlık içinde, kafaları kendi işlerinde meşgul ve 

kendilerinin seyirlik bilincinde olmadan betimlemektir” (Foucault, 2018, s. 112). 

Manipüle eden tarzı nedeniyle bu dil, sert, vahşi ve olanca saldırgandır. Fakat 

cinnet teması, iki ayaklı bir temadır. İlkin beden üzerinde gerçekleşen 

mağduriyeti ve bu durumu yaratanın yapabileceği sınırsızlığı aktarır. İkincisi ise 

bu istismar üreten durum, sansüre dayalı bir aktarımdır. Birincisinde mağdurun 



103 

üzerindeki iğdiş edilmişlikle; arzunun, bu arzu uğruna çekilecek çile veya verilen 

ceza çelişkisini acıyı çektiren üzerinden ve yine acı nesnesiyle açıklanır. 

İkincisinde ise acı nesnesiyle istenilen her deneyimin veya eylemin yapılması ve 

yapılmaması gerekeni aktarır. Yani; cinnetin sonucu olan cinayet bir cezanın 

nihai sonucudur. Ceza ve azap ise sınır aşımın kefaretidir. Bu ise ancak güç yani 

iktidar tarafından uygulanır. 

Sanatçının yapıtı sadece teknik bir becerinin biçim almış hali değildir, 

yaşadığı dönemin hem toplumsal hem de siyasal pratiklerle kapsandığı bir üretim 

olduğu da göz önünde bulundurulmalıdır. Nitekim sanat tarihinde üretilen tüm 

sanat yapıtları sadece sanatçının imgelem kaygısından kaynaklanan biçimler 

değil, sanatçının yaşadığı dönemin gerek politik sorunlarından gerekse toplumsal 

yapının kültürel işleyişini etkileyen her türlü durumun sanatçıyı etkileme 

potansiyelinden doğar. Böylelikle konunun iktidar ekseninde olan bu boyutu, 

baskıdan doğan şiddetin ya da sansür terimleri içinde sadece günümüze ait 

kavramlar olmadıkları anlaşılır. İnsanın aidiyet, kimlik, cinsiyet, mülkiyet ya da 

özel mülk gibi bireyin varlığını tanımlayan ve diğerinden ayıran, belirlenimler ile 

onu diğer toplumsal yapılar karşısında farklı ve daha güçlü kılacak öz şartlar 

olarak sorgulandığı günden beri bu durum vardır. Böylelikle ifade edilen bu 

kavramlar, sadece siyasal bağlamda bir erkin somut ifadeleri olarak bulunduğu 

şartlarda geçerli olmaz. Bu durum iki kişiden herhangi birinin diğerinden baskın 

olması anında açığa çıkar. Mikro iktidar baskın veya yönlendirici olanın iktidar 

olması; planlama yapanın, kural koyanın ve yasakları belirleyenin 

mevcudiyetidir. Aynı zamanda planlama yapan, kural koyan ve yasakları 

belirleyen her otoritenin meşru olup olmadığı da bu tanımlama kapsamında 

sorgulanır. Ancak otoriteyi meşrulaştıran şey ise otoritenin bilgisine karşı 

hissedilen güven duygusudur.  

Cinnet ve iktidarın gözü (Proto Panoptikon tanımı üzerinden) tanımlanan 

hallerini aktaran görüntülerinin dönemsel farklılıklar içermesi gibi zaman ve 

mekân değişikliklerinde alegorik anlatımları da zaman zaman öne çıkarmaktadır. 

Tıpkı Peter Paul Rubens’in “Sabine Kadınlarına Tecavüz” (Resim 2) resminde 

olduğu gibi. Öfke ve cinnet halleri bu eserde iktidarın göstermeye çalıştığı şiddet 

elini daha görünür kılar. 

 



104 

 

Resim 2. Peter Paul Rubens, Sabin Kadınlarının Kaçırılması, TÜYB., 1639-1640 

Fransız devrimiyle birlikte iktidar yönetim düşüncesi değişir, artık ölüm ve 

öldürme yerine yaşatma, çoğaltma ve bu kitleyi ayarlama ve uyarlama metoduyla 

hesaplayarak yönetme düşüncesini benimser. Artık iktidarın şiddet dili de değişir. 

İktidar şiddetinin tarihsel dönüşümünün izlerine bakıldığında özellikle 18. 

yüzyıldan itibaren iktidarlar, yanlı cezai yaptırım olarak öldürme hakkının veya 

sert ceza hukukunun dönüşüme uğradığı kayda geçer. Bu durumu Michel 

Foucault şöyle açıklar:  

Peki 18. yüzyıldan itibaren (Beccaria’nın açıkça belirttiği gibi) cezaların 

hafifliği ilkesi-bir kez daha hatırlatayım bunun arkasındaki sebep asla 

insanların yükselen hassasiyeti değildi-, cezaların daha ılımlı kılınması 

ilkesi, neye dayanıyor? daha önce yaptığımdan daha iyi incelemeye 

çalışırsak şuna dayanıyor: bir taraftaki suç ile diğer taraftaki hükümran 

otorite, yani suçu cezalandırma yetkisine, gerekirse ölümle cezalandırma 

yetkisine sahip otorite arasına giren şeyin neydi? Artık yönetimin üzerinde 

söz sahibi olduğu tek şey olan olağanüstü ve incecik bir çıkarlar katmanıydı 

bunların arasına giren. Böylece cezanın, zarara uğramış insanların çıkarları, 
karşılanması gereken hasar vs. oranın da hesaplanması gerekliliği ortaya 

çıktı. Fakat artık cezanın sadece başkalarının, çevrenin, toplumun vs. 

çıkarlarına dayanması gerekmiyor. Cezalandırma etkili bir yöntem mi? 

cezalandırmanın işlevi ne? Toplum için faydalı olması için cezanın nasıl 

olması gerekli? İşkence etmek anlamlı mı, yoksa ıslah etmek mi gerek? 

Nasıl ve ne ölçüde ıslah etmeli? Bunun maliyeti nedir? (Foucault, 

Biyopolitikanın Doğuşu: Collage De France Dersleri (1978-1979), 2015, s. 

42). 

Ali Akay Nietzsche’nin “insanın ölümü” metaforu üzerinden insanı tanrı ile 

olan ilişkisi bağlamında değerlendirmesi ölüm düşüncesinin üst insan fikri ile 

kapsadığı bir gerçeği önerir. Bu gerçeklik Foucault’nun düşüncelerinden 

hareketle insanın ölümü metaforu içinde iktidar meselesi ile gücün evrimi 

arasındaki mesafenin anlaşılmasıyla çözülür. İktidar meselesi Akay’ın 



105 

Foucault’nun düşünceleri ekseninde geliştirdiği tanımlama ile açıklar ve iktidar 

tanımı ile ele alınan insanın kitlesel karşılığını sorgular.  

Foucault’nun iktidar kavramı diyagrammatik bir kavramdır (yani şekli belli 

olmayan bir magma yığınıdır). Böylece ortaya çıkan şekilleri- ki bunlar 

bilginin meydana getirdiği şekillerdir- daima bir değişiklik içindedir. 

Kuvvetlenip belli bir biçime girdikten sonra, güçler arasındaki ilişkiler 

tekrar değişir ve yeni şekiller onların yerine alabilir. Şekiller böylece belirli 

güçler arasındaki ilişkilerde görünen mutasyonlardır” der. (Akay, 2016, s. 

97) 

Ali Akay “Böylece modern toplumlar artık merkeze bir iktidara ihtiyaç 

duymaksızın, kurumlaşan bir “demokratik” iktidar modelini geliştirmiş olur; 

çünkü artık burada hiyerarşik olarak aşağı-yukarı ilişkisi yerine yatay-geçişli bir 

iktidar biçimi ortaya çıkmaya başlamıştır. Yani egemen kralın yerini alan bir kişi 

değil bir magma yığınıdır. Bu anlamda kimin gördüğü görünmez hale gelir. 

Görünmezler miktarı baş gösterir. Kontr gerilla ile modern toplumların ilişkisini 

belki de daha rahat algılamaya başlarız. Ancak görenler görünenleri boyunduruk 

altına almak üzere yönetilenleri daha bireysel olarak görünür kılmak isteyerek, 

yönetilenlerin anonimleşmesini engellemeye çalışır. (Akay, 2016, s. 116). 

Eric Paras Foucault’nun Biyopolitika üzerine gerçekleştirdiği dersleri 

ekseninde ele aldığı devlet aklının tarihsel dönüşümü ve mikro iktidar yapılarının 

kapsamlı düzenini, yapının işleyişine evirdiği yöntemleri polis devlet üzerinden 

aktarır. Devlet aklının işlemesini sağlayan aygıtın polis tarafından temsil edildiği 

ve devlet aklının ilkeleri uyarınca kendi geleceğimizi yönetmenin doğal 

sonucunun regülasyon (reglementation) mefhumu olduğu tespitinde bulunur 

(Paras, 2016, s. 72). Foucault’ya göre polisin amacı vatandaşların etkinliğini, 

devletin içsel gelişiminde ve dışsal iktidarında farklılık gösteren bir unsur 

belirlediği ölçüde gözetip gözetlemekti (Paras, 2016, s. 73). Foucault’nun terimi 

atfettiği özel anlamıyla “polis devleti”, halkının yapma kapasitesi ile ilgilenen bir 

devleti; bu türden bir devletin kendi halkının yaşamının her yönüne dahil 

olmasının sebebi, tam da tüm etkinliği devlet yararına rasyonelleştirmek ve azami 

seviyeye çıkartmaktı” biçiminde açıklar (Paras, 2016, s. 127).  

 

 



106 

 

Resim 3. Francisco Goya, Yaşanacaklara Dair Önseziler, Savaşın Felaketleri Dizisi, 

Gravür Baskı,14.9x19 cm 1810-1820 

 
Resim 4. Francisco Goya, “Bilerek veya Dikatsizce”, Savaşın Felaketleri Dizisi, Gravür 

Baskı,15,6x20,3 cm 1810-1820.   

 

Bu dönem sanatında da cinnet ve iktidarın gözü konusu tıpkı değişen iktidar 

biçimi içinde hesaplanan içeriğinde olduğu gibi dönüşüm temelinde ilerler. 

Eserlerde karşılaşılan öfke ve cinnet metaforu, bazen alaysı ve tekinsizlik içeren 

haliyle nihai son olarak, bazen de şiddetin sonunda mağdurun bizzat kendisi ya 

da ölümün varlığı üzerinden zalimi oynayarak şiddeti üreten olmuştur. Hatta 

ölüm ve iktidar arsındaki ilişkiyi insanın yıkıcılığı ve doğrudan şiddetin nesnesini 

gösteren bu imge, insanının yarattığı tahribat ile tahrip olan nesnesiyle kendisini 

yüzleştirir. Nasıl ki daha önceki örneklerinin de işaret ettiği gibi delilik ile 

pekiştirilen sonun, bu dönemde, aklın yokluğundan oluşan kaosun yarattığı öfke 

ritmi ve insani yıkıcılığın kökeni itibariyle sert bir ironiyle aktarılır. Böylelikle 

güç ile güçsüz yani (iktidar ile iktidar olmayan arasındaki ilişki) öfke ve cinnet 

temasıyla insanın canavarca yapabilecekleri ve hunharca işleyebileceği 

günahların ve vahşetin hissi karşılığı hazzın yarattığı motifi biçiminde anlatılmış 

olur.  Hatta yakın dönemde iktidarı bir obur olarak anlatan Honoré Daumier, 

“Gargantua”, adlı çalışması (Resim 5), iktidarı sürekli yiyen, bitiren, doymayan 

ve yok eden olarak anlatır.  



107 

 

Resim 5. Honorê Daumiere, Gargantua, Taş Baskı, 24x30 cm 1831 

Cinnet ve öfke temasını en içten yaşayıp aktaran ve Goya’yı takip eden bir 

başka sanatçı da Otto Dix’tir. Sanatçı, cinnet ve öfke üzerine yüzleştiren 

eylemlerin yarattığı tahribatı Foucault’un ifade ettiği gibi “bundan böyle …(Batı 

dünyasında ilk kez) yapıt karşısında dünya kusurlu hale gelir; artık dünya yapıt 

tarafında suçlanmakta, kendini onun diliyle düzenlemeye mecbur edilmekte, 

onun tarafında bir tanıma, onarma görevini üstlenmeye zorlanmaktadır” 

sözleriyle yorumlanmıştır (Foucault’tan akt. Megill, 1998, s. 277). Sanatçının 

“Deri Nakli” serisi 1. Dünya savaşı sonrası uzuvları kaybeden insanları konu 

edinir. Bu seride bir bütün olarak görülen vahşete bahşedilen bedeller ve kayıplar 

üzerinde içerik sunulur (Resim 6 ve 7). Nitekim Goya gibi Dix de insanın karanlık 

yönüne duyduğu oburluk ile doyumsuz iştahıyla dehşetin o egzotik yönünü 

anlatır.  Sanatçının çok önce yaşanmış örnek işlerine bağladığı yorumuyla 

yenilenin dünya olsa da hep var olacak vahşetin yaratıcılarını hatırlatmanın 

onurunu göstermektedir. Böylelikle geçmişten yaşadığı döneme hafıza 

mübadelesine giren sanatçı, akılsızlığın yarattığı acı kayıplara yönelik bir 

tefekkür sağlamıştır.  

  



108 

 

Resim 6. Otto Dix, Der Krieg (The War), Stormtroops Gaz Altında İlerliyor. 1924. 

(Dağlama, Akuatint, 22.1x23 cm). 

 

Resim 7. Otto Dix, Savaş (Der Krieg) Serisinden, Deri Nakli (Transplantasyon). 1924. 

(Asitle yedirme gravür, leke baskı ve soğuk kazı,) 

Jose Guadelupe Posada değişen gündemi ile yarattığı alaycı dilini gündelik 

basın ile geliştirdiği içeriğini iktidar ve onun temsiline benzettiği “Don 

Chepito”(Resim 8) karakteri üzerinden çözer. Sanatçı tıpkı diğer örneklerde 

olduğu gibi iç savaş ve iktidar mücadelesinin öznesi olarak gördüğü ölüm 

düşüncesini “Calavera”lar üzerinden ele alır. “Calavera” ölümü tasvir eden 

kafataslarıdır. Ölüm fikri cinnetin temsil edildiği bir tefekkür nesnesi olmasından 

ziyade sanatçının yarattığı iktidarı temsil eden “Don Chepito” adlı karakterin 

sunumu ile karşılığını bulur. “Don Chepito Marulhiano” adlı çalışmasında eline 

aldığı kafatası ile ölüme duyduğu şüpheli tavrını alaysı bir tavırla kullanır (The 

Posada Art Foundations, 2014).  



109 

 

Resim 8. Jose Guadelupe Posada, “Don Chepito Marihuano” 

Posada, şiddet pratiğinin üretkenliğini ve aktifliğini iktidar merkezli bir 

okuma ile yaptığı söylenebilir. Nasıl ki şiddetin tanrıdan veya dinsel bir 

gereklilikmiş gibi derin inançla yapılıp ve uygulandıktan sonra da yükseleceğine 

inanıyorsa iktidarlar da yeryüzünde tanrıymış gibi davranma eğilimleri olan bir 

güç istencidir. Güç ve şiddet, paralel gelişen bir durumdur. Şiddetin yükseltici ve 

yüceltici rolünü Nietzsche “Hala kendine inancını yitirmemiş bir halkın kendi 

tanrısı da vardır. … Kendi olma zevkini, iktidar duygusunu bir varlığa yansıtır. 

… Öfkeyi, intikamı, kıskançlığı, alayı, hileyi, şiddeti bilmeyen, hatta zaferin ve 

imhanın verdiği zevkleri tatmamış bir tanrı, neye tarar ki?” (Nietzsche’den akt. 

Han, 2023, s. 24). Anlaşılacağı üzere Posada da aktif şiddet üretimin 

engellenemediğini işaret eden sayısız kafatasıyla şiddet üretiminin sermayesini 

anlatır. Öldüren şiddetin ürettiği güç; ölümsüzlük, iktidar, büyüme ve itaat 

duygusunu onar. 

Omniptik Görüntüleme Üzerinden Sanatta Postmodernitenin 

Gerçeklerine Bakmak 

İktidar şiddetine yönelik eleştirilerini tıpkı Goya, Daumier, Posada ve Dix’e 

benzer biçimler üzerinden ele alan Jake ve Dinos Chapman kardeşler cinnet ve 

öfkenin sarsıcı imgesini Naziler üzerinden alegorik bir biçimde aktarır. Sanatçı 

kardeşler, Goya’ın Savaşın Felaketleri serisini yeniden yorumlayarak 

günümüzde de değişen bir şey olmadığını geçmiş örnekleri üzerinden dikkatle 

vurgularlar. Chapman kardeşler hicivli, iğreti ve tiksinç duygularla toplumsal etik 

ve ahlak anlayışlarını zorlayan yergili bir anlatım tarzına sahiptir. Goya’nın 

çalışmalarına üçüncü boyutu ekleyen sanatçılar, geçmiş ile kendi dönemlerini 



110 

mübadele eder, muhasebesini izleyicisine yaptırırlar. Sanatçı kardeşler, mekânı 

uzam ile kullanarak yarattıkları bu vahşet görüntüleriyle zamanın getirdiği 

olanakları ve teknolojik imkânları daha etkin kullanmışlar. Bu yaklaşım tarzı 

insanlık tarihi boyunca yıkıcı belleği ya da hafızası ile hep bir geçmiş ve şimdiki 

zamanı kıyaslanarak düşündürür.  

 

 

Resim 9. Jake and Dinos Chapman, Büyük Marifet! Ölülerle!/ Cehennem Serisi, Sex III 

2003. (1994, 246 x 244 x 125 cm).  

 

Resim 10. Jake ve Dinos Chapman, Sex II, 2003, (Fiberglas ve Karışık Teknik, 277 x 

244 x 152.5 cm). 

 



111 

Goya’dan farklı olarak Chapman Kardeşler, vahşetin devam ettiğini izleyiciyi 

de dahil ederek aktarırlar. Vurguladıkları en temel nokta ise geçmişteki korkutucu 

günahlarının şimdi de devam ettiğidir. Yani, dün ve bugün arasında pek değişen 

bir şey yoktur, ölüm yine vardır. Sanatçılar bu kez doğrudan ölüm yerine dolaylı 

bir ölümü tarif eder, gerçekleşen varlık serüveni insanın acziyetine bağlarlar. 

 

Resim 11. Jake and Dinos Chapman, Tüm Kötülüklerin Toplamı, (detay). Fiberglas, 

plastik ve karışık malzeme. Her biri 215 × 128,7 × 249,8 cm, (2012/2013). 

 

Sanat ve cinnet, çoğu zaman iktidar merkezli okumaların bir dışavurumu 

olarak yorumlanabilir. Fakat insan yıkıcılığının kökeni üzerine düşünüldüğünde 

Freud’un “insanın yıkıcı dürtüsü ölüm güdüsünü doğurur” ifadesi akla gelir. 

Bunun sebebini de Rene Girard; “mimetik rekabet” kavramıyla açıklar. Yani 

insan ötekinin arzusunu taklit eder, her şey arzuya göre değer kazanır, bu yüzden 

başkasına ait olmaması için savaşılan bir durum olarak tanımlar. Yazar, 

sahiplenme mimetiğinin şiddetli çatışmalar yarattığını, yani sahiplenme mimetiği 

ile iki arzunun karşılıklı olarak çatıştığını aktarır. Mimetik rekabetin insanlar 

arasında şiddetin nedeni olduğunu ifade eden Girard, her mimetik rekabetin 

şiddetin yeniden üretimi olduğu açıklar (Girard’an akt. Han, 2023, s. 21).   

Sanatta cinnet ve öfke teması ve yarattığı şiddetin varlığına ilişkin konunun 

gelişiminde ortaya çıkan süreçlerde de ifade edildiği gibi insan doğasının 

kaçınılmaz ve gereği olarak oluştuğuna dair birçok örnek olduğu görülmektedir. 

Arkaik toplumlardan kalma bu gelenek; genelde cinneti, amaca ulaştıran ve 

yaşamın devamlılığı için gerekli ve önemli bir kutsal araç olarak gören kan 

akıtma ritüellerinin yaşatıldığı toplumların özellikleridir. Ayinin bir parçası veya 

ritüel gibi uygulanan şiddet, dinsel bir gereklilik olarak uygulanır. Dinin bir aracı 

olarak uygulanan şiddet, dinin buyruğu ve tanrısal bir hikmet gibi tanımlanmış 

ve savunma veya önlem kapsamında yorumlanmıştır. İnanç eksenli bu yaratılan 

şiddet dilinin büyük ve engelleyici unsurların da az olduğu görülür. Tek 

engelleyici veya aza indirgeyici panzehir olarak yine din öne çıkmaktadır. Bunu 

da ancak şiddet uygulayarak yapar. Nitekim toplum içindeki şiddeti aktarmak için 

de günah keçisi seçer, kefareti böylelikle ödenmiş günahın sevabıyla barış 



112 

sağlanmış olur. Girard, bu durumun nedenini şöyle aktarır; “Çünkü kurban ilk 

planda birbirine yakın kişiler arasındaki fitne ve rekabeti, kıskançlığı ve kavgayı 

ortadan kaldırma iddiasındadır; topluluk içinde uyumu yeniden tesis eder, sosyal 

dayanışmayı güçlendirir” (Girard’an akt. Han, 2023, s. 24). Böylelikle, hem 

Tanrıdan gelecek gazaba karşı koruyucu önlem alınmış olur hem de cinnet hali 

ile bazı nesneler üzerine atılarak istenilen ortama, topluma ve bireye doğrudan 

veya dolaylı sansür uygulanır. Oto kontrol sağlanır.  

 

Resim 12. Jake and Dinos Chapman, Nazi Zombileri/Nazi Zombies, 2011. 

 

Ernest Jünger’in “Bana acıyla ilişkini söyle sana kim olduğunu söyleyeyim” 

sözü aslında bütün toplumların üzerindeki yönetsel iktidarları ile arasındaki 

durumu özetleyen bir söylevdir (Byung-Chul Han’dan akt. Turan, 2024, s. 468). 

Dolaysıyla sanat imgesi bu durumu en iyi anlatan bir alan olarak dışsal baskının 

bireyde veya toplumda nasıl bir acıya dönüştüğünü aktarır. Bazen o acı o kadar 

derindir ki sanatçının eseri de bu acıyı anlatırken kullandığı her tür deneyim ve 

görsel o derece rahatsız edici olur. Öyle ki sanatçıların bu dilleri nedeniyle 

eleştirilip aforoz edilmeleri bile yaşadıkları her tür baskının ve maruz kalınan 

acının geride bıraktığı sertlikle ilişkilidir. Zaten hiçbir iktidar bu acıların dile 

getirilmesinden ve halkın buna uyanışını istemez. Bunu sağlamak için ciddi 

yaptırımlara da gidilmiştir. Fakat gerçek şu ki; bu sanatsal anlatımlar, şiddet ve 

baskının her türlü biçiminin sanatsal ifadeye dönüşmesi, anlatılan olayın 

vahametini, baskı ve sansürün nasıl bir gereksizlikten/akılsızlıktan 

kaynaklandığını, bu durumun toplumda/bireyde ne denli trajik yok oluşlara neden 

olduğunu, en açık bir şekilde gösterir. Yani “trajedi aklı aşan bir aklın formudur” 

derken tam da akılsızlığın formları muhatabına iade edilir (Eaglaton, 2021, s. 

468). Bu açıdan trajik imgenin paradoksu onu yaratanın asıl trajediye neden 

olanıdır. Aklın ve mantığın tasavvurun dışında zıvanadan çıkan dehşetin 

formudur. Nasıl ki Kristeva iğrençliği (Abject), “varlığın kuralsız, zıvanadan 

çıkmış bir içeriden ya da dışarıdan kaynaklandığı sandığı, tahammül ve tahayyül 

edilebilir olasılığın dışına defedilmiş bir tehdide karşı o şiddetli, karanlık 

isyanlardan biridir” diyerek yorumluyorsa acının, yaralı bedenin veya sanatta 

trajik imge olarak konumlandıran her tür yorumu da bu bağlamda aynı başlık 

altından toplayabiliriz  (2014, s. 13).   



113 

 

 
Resim 13.Santiago Sierra, 250 cm. Line Tattooed On The Backs Of 6 Paid People, Espacio 

Aglutinador, (1999). 
 

 

İktidar ve cinnetin sanattaki varlığının meşruluğuna yönelik iddiasıyla konu 

ilişkilendirildiğinde ise, “şiddet meşru olmayan baskıdır; daha doğrusu, meşru 

görülmeyen baskıdır” (Bauman, 202, s. 271).  Baskı insan iradesinin bir öneminin 

olmadığını anlatır.  

Rabih Moroue’nun keskin nişancının ölüme nişan aldığı anı konu edinen 

çalışmalarıysa (Resim 14 ve 15) bir yönüyle savaşın bizzat politik olduğunu iddia 

eder. Günümüz dünyasında sürekli düşman yaratan politikalarının, biyolojik bir 

tehlike olarak görülen ötekiyi düşman ilan eder. Düşman, yok edilerek kendisinin 

var olabileceğine yönelik bakış her çelişkide zafer kazanır. Nitekim politikaların 

temel amacı uzlaşı ve diyalogdan öte kavga ve savaş olan durumun sonucu sadece 

tayin edici çatışma olmuştur. 

 

 
Resim 14. Rabih Moroue, Fotoğraf , “Pikselli Devrim” Serisinden 

 
 



114 

 
 

Resim 15. Rabih Moroue, Fotoğraf , “Pikseeli Devrim” Serisinden 
(Erişim:08.11.2024.) 

Sonuç ve Öneriler 

Günümüz iktidar yapılarının ürettiği şiddetin önerdiği uyumlu gündemin 

sıradan örneklerinden öte güncel gündemin yarattığı şiddetin aşırılaşan formu 

sanatın gösterdiğinden öte bir iddiayı doğurur. Politik ve anarşist sanat imgesi, 

genel itibariyle var olan inanç ve sınırları zorlayan yorumlamaların geneli için 

yapılan bir konumlandırmadır. Bu anlamda iktidar ve sanat ilişki bağlamında 

bakıldığında bedenin çok kullanıldığı görülmektedir. cinnet ve öfke imgesinin 

hammaddesi beden ve bedene dair her türlü baskı unsurunun yaratığı travmatik 

imge yaptığı şahitliği kadar önemli yer tutar. Örneğin beden sıvıları Çağdaş sanat 

kültüründe hakikatin etkin dili olarak travmatik öğe olarak iğrençliğin öznesi 

olabileceğini ifade eder. Bunun da hasta/hastalıklı, iğrençlik ve şiddete 

uğramışlık bedende var olabileceği anlatılır. Bu beden iktidar, toplumsal ve 

kültürel düşüncelerin arasındaki ilişkide doğar ve yapılanın etkin simgesine 

dönüşür.  İğrençlik imgesinin bu anlamda karşıt politik bir duruş olarak barikat 

kurar. Nitekim bedene dışsal baskı olarak ifade edilen iktidarı işaret eden 

iğrencin, gerek birey ve toplum, gerekse toplum ve iktidar arasındaki sistemsel 

krizin hem kökenidir hem de sonucudur. Hatta bastırılmış depresif durum olması 

bu yüzden güncel olan politik ve kültürel gerilimlerin izdüşümü ile özetlenebilir.   

  



115 

Kaynakça 

Akay, A. (2016). Michel Foucault'da İktidar ve Direnme Odakları. Ankara: Doğu 

Batı Yayınları. 

Bauman, Z., & Lyon, D. (2020). Akışkan Gözetim. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Zygmunt. (2020). Bireyselleşmiş Toplum (Y. Alogan, Çev). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Bentham, J. (2019). Mektup II. J. Bentham, C. Pease-Watkin, S. Werret, B. Çoban, & 

Z. Özarslan içinde, Panoptikon (s. 9-76). İstanbul: Su Yayınevi. 

Çoban, B. (2019). "Gözün İktidarı" Üzerine. J. Bentham, C. Pease-Watkin, S. Werret, 

B. Çoban, & Z. Özarslan içinde, Panoptikon (s. 111-137). İstanbul: Su 

Yayınevi. 

Foucault, M. (2015). Biyopolitikanın Doğuşu: Collage De France Dersleri (1978-

1979). (A. Tayla, Çev.) İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Foucault, Michel.  (2006). Deliliğin Tarihi (M. A. Kılıçbay, Çev). Ankara: İmge 

Kitapevi. 

Foucault, M. (1992). Hapishanenin Doğuşu. (M. A. Kılıçbay, Çev.) Ankara: İmge 

Kitabevi. 

Foucault, Michel.  (2018). Manet, Velâzquez ve Estetik Modernizm (S. Kılıç, Çev). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Foucault, Michel.  (1994). Kelimeler ve Şeyler (M. A. Kılıçbay, Çev). Ankara: İmge 

Kitapevi  

Han, Byung-Chul. (2019). Şiddetin Topolojisi (D. Zaptçıoğlu, Çev). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Han, B.-C. (2022). Psikopolitika. (H. Barışcan, Çev.) İstanbul: Metis Yayıncılık. 

 Kristeva, Julia. (2014). Korkunun Güçleri, İğrençlik Üzerine Deneme (N. Tutal, 

Çev). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Megill, Allan. (1998). Aşırılığın Peygamberleri (T. Birkan). Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları.  

Okmeydan, S. B. (2017, Ekim 1). Postmodern Kültürde Gözetim Toplumunun 

Dönüşümü: ‘Panoptikon’dan ‘Sinoptikon’ ve ‘Omniptikon’a. AJIT-e: 

Online Academic Journal of Information Technology, 8(30), s. 45-69 

Paras, E. (2016). Öznenin Yitiminden Yeniden Doğuşuna. (Y. Çetin, Çev.) İstanbul: 

Kolektif Kitabevi. 

Posada Art Foundations. (2014). Posada' Ilustrations. Temmuz 10, 2025 tarihinde 

The Posada Art Foundations Web Sitesi: https://www.posada-art-

foundation.com/posada-illustrations adresinden alındı. 

Su Yayınevi. (2019). Önsöz. J. Bentham, C. Pease-Watkin, S. Werret, B. Çoban, & 

Z. Özarslan içinde, Panoptikon (s. 778). İstanbul: Su Yayınları.  

Turan, M. S. (2024). Palyatif Toplum Bağlamında Acı Anlatımının Sanatsal 

Yansıması. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi(37), 466-481. 

https://doi.org/10.54600/igdirsosbilder.1520700 



116 

Werret, S. (2019). Potemkin ve Panoptikon: Samuel Bentham ve on Sekizinci Yüzyıl 

Rusyasında Mutlakiyetçi Miamari. J. Bentham, C. Pease-Watkin, S. Werret, 

B. Çoban, & Z. ÖZarslan içinde, Panoptikon (s. 87-107). İstanbul: Su 

Yayınevi. 

Ziss, Avner. (2009). Estetik, Gerçekliği Sanatsal Özümsemenin Bilimi (Y. Şahan, 

Çev). İstanbul: Hoyalbaz Yayıncılık. 

Görsel Kaynakça 

Resim 1. https://h7.cl/1g4R5 

Resim 2. https://l24.im/VOMjN 

Resim 3. https://www.artgallery.nsw.gov.au/collection/works/125.2019.1/ 

Resim 4. https://arthive.com/sl/fr  anciscogoya/wor ks/19956~The_ 

series_disasters_of_war _the_sheet_02_Knowingly_or_recklessly 

Resim 5. https://tr.wikiped ia.org/wiki/Dosya:Honor%C3%A9_Daumier_-

_Gargantua.jpg 

Resim 6. https://www.metmuseum.org/art/collection/search/761880 

Resim 7. E. Henderson. Gretchen. (2018), Çirkinliğin Kültürel Tarihi,  İstanbul: SEL 

Yayınları, s. 104. 

Resim 8. 

https://www.tebeosfera.com/personajes/don_chepito_marihuano_1902_pos

ada.html. 

Resim 9.  

https://www.tate.org.uk/tate-etc/issue-8-autumn-2006/id-have-stepped-on-goyas-

toes-shouted-his-ears-and-punched-him-face 

Resim 10. https://www.t ate-images.com/pre view.asp?item= &itemw=4&itemf=0 

001&item  step=1&itemx=6. 

Resim 11.  

https:// www.we-he art.com/201 3/05/29/jake-and-dinos -chapman-t he-sum-of-all-

evil/ 

Resim 12.  

https://momardi.com /my-thoughts-on-looting-and-the-kings-of-bad-taste-jake-and-

dinos- chapman-at-the-white-cube/ 

Resim 13. https://sammlung.staedelmuseum.de/en/work/250-cm-line-tattooed-on-6-

paid-people-espacio-aglutinador. 

Resim 14. https://mitsp.org/2017/en/pixelated-revolution. 

Resim 15. https://mitsp.org/2017/en/pixelated-revolution/. 

 

https://h7.cl/1g4R5
https://l24.im/VOMjN
https://www.artgallery.nsw.gov.au/collection/works/125.2019.1/
https://arthive.com/sl/fr%20%20anciscogoya/wor%20ks/19956~The_%20series_disasters_of_war%20_the_sheet_02_Knowingly_or_recklessly
https://arthive.com/sl/fr%20%20anciscogoya/wor%20ks/19956~The_%20series_disasters_of_war%20_the_sheet_02_Knowingly_or_recklessly
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/761880
https://www.tebeosfera.com/personajes/don_chepito_marihuano_1902_posada.html
https://www.tebeosfera.com/personajes/don_chepito_marihuano_1902_posada.html
https://www.tate.org.uk/tate-etc/issue-8-autumn-2006/id-have-stepped-on-goyas-toes-shouted-his-ears-and-punched-him-face
https://www.tate.org.uk/tate-etc/issue-8-autumn-2006/id-have-stepped-on-goyas-toes-shouted-his-ears-and-punched-him-face
https://sammlung.staedelmuseum.de/en/work/250-cm-line-tattooed-on-6-paid-people-espacio-aglutinador
https://sammlung.staedelmuseum.de/en/work/250-cm-line-tattooed-on-6-paid-people-espacio-aglutinador
https://mitsp.org/2017/en/pixelated-revolution
https://mitsp.org/2017/en/pixelated-revolution/


117 

 

 

 

 

BÖLÜM 7 

 

 

Yaşayan Müzecilik Uygulamaları; Gaziantep 

Hamam Müzesi Örneği 

 

 

 

 

 

Atiye Güner1 
 

 

  

 
1 Doç. Dr., Hasan Kalyoncu Üniversitesi İletişim Fakültesi Görsel İletişim Tasarımı 

Bölümü, ORCİD: 0000-0003-4984-109X 



118 

Giriş 

Geleneksel olarak müzeler, bilgi ve nesnelerle ve nesnelerin derlenmesiyle 

ilgili kurumlardır. Bilgi/nesne üzerine koruma, araştırma, belgeleme, sergileme 

işlevleri ile tanımlanmışlardır (Scruton 2005:171).20.yüzyılın sonlarına doğru, 

yeni müzecilik yaklaşımlarında müzelerin toplumsal rolleri ve sosyal 

sorumlulukları artmıştır. Müzeler, insanı, toplum yararını ve iletişimi odaklarına 

almışlardır. Yeni müzecilik yaklaşımlarında; 1972- 2003 arası süreçte kültür ve 

kültürel miras konusunda alınan kararlar ve yapılan sözleşmeler etkili olmuştur. 

Türkiye’nin 1983’te taraf olduğu Dünya Kültürel ve Doğal Mirası Koruma 

(WHC) (1972) Sözleşmesi’nin amacı üstün evrensel değere sahip kültürel ve 

doğal alanların korunması ve gelecek nesillere aktarılmasıdır (Ürün 2016: 6). 

Geleneksel Kültür ve Folklorun Korunmasına İlişkin Tavsiye Kararı (1989), 

Yaşayan İnsan Hazineleri Sistemi (1994) ve 1997/1998 yıllarında UNESCO 

İnsanlığın Sözlü ve Somut Olmayan Mirası Başyapıtları İlanı (İSSOMBİ), somut 

olmayan kültürel miras ve korunmasıyla ilgili yeni bir sözleşmenin oluşmasında 

öncü olmuştur (Oğuz,2021:5).  2003’te Somut Olmayan Kültürel Mirasın 

Korunması (SOKÜM) sözleşmesi kabul edilmiştir. 2006’da Türkiye’nin taraf 

olduğu sözleşmenin amaçlar bölümünün c maddesinde (URL- 1) ‘somut olmayan 

kültürel mirasın önemi konusunda yerel, ulusal ve uluslararası düzeyde 

duyarlılığı arttırmak ve karşılıklı değerbilirliği sağlamak’ vurgulanmıştır.  

Somut ve somut olmayan değerlerin evrenselliğinin kabulü müzecilik 

çalışmalarını etkilemiş, müzeleri dinamik ve bütüncül koruma anlayışlarına 

yöneltmiştir. Sözleşmedeki tanımlar Uluslararası Müzeler Konseyi’nin (ICOM) 

tüm faaliyetlerini çok etkilemiştir (Ölçer 2013:65-66). SOKÜM Sözleşmesi’nin 

2. maddesinin 3. fıkrasında yer verilen ‘koruma (safeguarding)’ terimi, somut 

olmayan kültürel mirasın yaşayabilirliğini güvence altına alma anlamını 

vurgulamaktadır (Baki Nalcığlu 2018:158). Müzelerde safeguarding kavramının 

işaret ettiği; canlı, yaşayan, dinamik, yeniden üretilen ve sürdürülebilen, aktarım 

ve deneyimleterek öğrenme imkanı sağlayan koruma yaklaşımları gündeme 

gelmiştir (Esen 2021:77). Müze nesnelerinin duvarlar arasında, durağan şekilde 

sergilenişi, yaşayan, hareketli sergilenme biçimlerine dönüşmüştür ve 2003’ten 

sonra Yaşayan Müze kavramı önem kazanmıştır.  

Çalışma için örneklem seçilen tarihi Paşa Hamamı, 2015’te Gaziantep 

Büyükşehir belediyesi tarafından restore ettirilir (URL-2) ve Haluk Perk 

koleksiyonundan derlenen hamam eşyası ile donatılarak Gaziantep Hamam 

Müzesine dönüştürülür. Müzede Gaziantep hamam kültürü, hamam ritüelleri, 

çeşitli adet, gelenek ve görenekler, polyester ve balmumundan yapılmış 

mankenler, dokunmatik ekranlar, dekorlar ve görsel panolarla bazı bölümlerde 

etkileşimli olarak sunulmaktadır. Etnografya müzeleri, folklor, halk sanatı ve 

milli etnografya ile ilgilidir. Bulunduğu çevre ve yakın çevre kültürlerinin 

etnografik ürünlerini toplayan müzelerdir (Sezgin ve Karaman 2009:14). 



119 

ICOM’un  2022 müze tanımında, müzelerin toplumla iletişim kuran, toplumun 

gelişimine hizmet eden ve kültürel mirası araştıran, aktaran yönlerinin 

vurgulanması, müzelerin sergileme ve izleyiciye yönelik tutumlarını 

değiştirmiştir ve müzecileri folklorik-etnografik unsurların sergilenmesi 

konusunda arayışa itmiştir. Geçmişi ve ulus bilincini yansıtması amacıyla müze 

mekânlarında sergilenen folklorik-etnografik malzemenin farklı açılardan 

değerlendirilmesi gerektiği üzerinde durulmuştur (Ölçer 2013:66).  

Yaşayan Müzecilik, Kültür, Kültürel Miras ve Müze bölümünde görüleceği 

gibi iki bakış açısıyla incelenebilir. Birincisi canlı ve interaktif sergilemelerin yer 

aldığı, objelerin doğal ortamlarında sergilendiği ve genellikle somut ve somut 

olmayan kültürel mirasın sergilendiği, deneyimin öne çıktığı müzeciliktir. İkinci 

ve daha yaygın olan ise; ziyaretçi ve müze iletişimini öne çıkaran ve somut 

olmayan kültürel miras müzeciliği yaklaşımıdır. Gaziantep Hamam Müzesi, 

toplumla iletişim, ritüellerin interaktif sergilenişleri ve binasının somut bir kültür 

mirası oluşu nedeniyle her iki yaklaşım gözetilerek incelenecektir. 

Yöntem 

Bu araştırmada, kültürel mirasın gelecek nesillere aktarılması, korunması ve 

sürdürülebilirliğinde yaşayan müze yaklaşımlarını ortaya koymak hedeflenmiştir. 

Araştırmanın ana problemi; yaşayan müze yaklaşımlarının somut ve somut 

olmayan kültürel mirasın korunması, aktarılması ve sürdürülmesindeki rolüdür. 

Araştırmanın evreni Yaşayan müze kapsamında incelenen müzelerin sergileme 

yaklaşımlarını benimseyen müzelerdir.  Bu amaçla Gaziantep’te yerel yönetime 

ait bir etnografya müzesi olan Gaziantep Hamam Müzesi örneklem seçilmiştir. 

Nitel araştırma ile yürütülen araştırmalarda, olayların ve algıların doğal ortamda 

gerçekçi ve bütüncül bir yaklaşımla ve nitel verilerle detaylı bir şekilde ortaya 

konması amaçlanır (Yıldırım, Şimşek, 2021, 39). Bu araştırmada da örnek bir 

durum incelenmiştir. Nitel araştırmalarda, örnek durum çalışması, olayın 

ayrıntılarını tanımlamak ve olaya ilişkin olası açıklamaları geliştirmek ve 

değerlendirmek amacıyla kullanılır (Büyüköztürk vd. 2021, s. 288). Verilere 

ulaşmak için önce alanyazın taraması yapılmıştır. Alanyazından yazılı ve dijital 

kaynaklardan yaşayan müzecilik, kültürel miras, sergileme ve müzelerin bu 

konudaki yaklaşımları ile ilgili bilgi edinilmiştir. Bu ön araştırmadan sonra nitel 

araştırmalarda çok kullanılan bir veri toplama yöntemi olarak görüşme 

yapılmıştır. Gaziantep Hamam Müzesinin kuruluş ve koleksiyon ediniminde de 

görev alan Gaziantep Büyükşehir Belediyesi Kültür ve Turizm Daire Başkanı H. 

A ile derinlemesine görüşme yapılmış ve müze mimarisi ve sergileme araçları 

yerinde incelenmiştir.Toplanan veriler içerik analizi yöntemiyle çözümlenmiştir. 

İçerik analizi yoruma ve eleştirel düşünceye yani değerlendirmeye dayalı bir 

analiz türüdür (Yıldırım, Şimşek, 2021, 222). Analiz edilen veriler; Gaziantep 

Hamam Müzesi, Mimari, Toplumsal Uygulamalar ve Ritüeller isimli bölümde 

yorumlanmıştır. 



120 

   

 Kültür, Kültürel Miras ve Müze 

2007 ve 2022 ICOM müze tanımlarında; müzelerin kâr gayesi gütmeyen 

kalıcı, kapsayıcı, toplumla iletişim kuran, toplumun gelişimine hizmet eden ve 

kültürel mirası araştıran, aktaran, koruyan yorumlayan ve sergileyen kurumlar 

olduğu belirtilmiştir. 2022 tanımında (URL-3) ‘çeşitliliği ve sürdürülebilirliği 

teşvik’ ve ‘profesyonel ve toplulukların katılımı’ diğerlerine görece yeni ve öne 

çıkan değerler olmuştur. ICOM, müzelerin vizyonunu kültürel mirasın öneminin 

evrensel olarak değerlendirildiği bir dünya olarak belirlemiştir. Yeni müze 

tanımındaki sürdürülebilirlik, çeşitlilik vurguları ve vizyon; kültür, kültürel 

miras, kültürel sürdürülebilirlik kavramlarını açılımlamayı gerektirir.  

 Kültür, çeşitli şekillerde tanımlanabilir. Entelektüel ve yaratıcı ürünlere, 

toplum yapısını oluşturan inanışları ve anlayışları şekillendiren uygulamalara 

atıfta bulunabilir (Loach vd. 2016:191). Dünya Kültür Politikaları ve 

Sürdürülebilir Kalkınma Konferansı MONDIACULT 2022’nin nihai 

bildirgesinde; kültür “bir toplumu veya sosyal grubu karakterize eden, yalnızca 

sanat ve edebiyat değil, aynı zamanda yaşam tarzlarını da içeren, ayırt edici 

manevi, maddi, entelektüel ve duygusal özellikler kümesi” olarak tanımlanmıştır. 

3. maddede kültürel çeşitlilik ve sürdürülebilirlik bir değişim yenilik ve 

yaratıcılık kaynağı, normatif bir eylem ve ‘küresel bir kamu üretimi’ olarak 

vurgulanmıştır (URL-4). Sürdürülebilir kalkınmanın incelendiği tüm başlıklarda 

kültürün rolü konusunda artan bir farkındalık vardır. Toplumsal ve ekolojik 

sistemlerin dinamik doğası dikkate alınırsa, kültürel sürdürülebilirliği sürekli 

güçlendirilecek toplumsal, çevresel, ekonomik ve manevi bir yörünge olarak 

tanımlamak uygundur (Onur 2012:25). ICOM, sürdürülebilir kalkınmayı, 

ekonomik, çevresel ve sosyal olmak üzere üç ana başlıkta ele almıştır (URL-5).  

Sosyal kalkınmanın büyük bölümünü kültür ile ilgili konular oluşturmuştur. Bu 

açılardan, kültür, tüm sürdürülebilir kalkınma hareketleri için temel kabul 

edilebilir. 

  Sanayileşme, kentleşme, göç, modernleşme, küreselleşme gibi sosyal, 

kültürel ve ekonomik olguların ortaya çıkışı, toplulukların nesilden nesile 

aktarılan yaşayan kültürlerini koruyabilmeleri ve kültürel kimliklerini 

oluşturabilmeleri, kültürün korunması konusunda arayışların önünü açmıştır. 

Kültürel mirasın korunmasına yönelik çalışmalar gündeme gelmiştir (Oğuz 

2021:5). Kültürel miras, toplumun geçmişini oluşturan somut eserlerden ve 

somut olmayan değerlerden oluşur. Somut eserler, sanat, müzik, edebiyat, tarihi 

ve arkeolojik eserleri, binaları, anıtları ve tarihi yerleri içerirken, somut olmayan 

kültürel miras, estetiğe, manevi inanışlara ve sözlü kültüre dayanan gelenekleri, 

toplumsal uygulamaları, ritüelleri, gösteri sanatlarını içerir. Somut ve somut 

olmayan miras birlikte toplumun ayırt edici özelliğini karakterize eder (Willis 

2014:146-150). 



121 

  Dünya Kültürel ve Doğal Mirası Koruma Sözleşmesi’nde, kültür mirası 

olarak somut varlıklar söz konusudur. 2003 Sözleşmesine kadar, somut olmayan 

kültürel miras terimi yerine sırasıyla folklor, popüler ve geleneksel kültür, maddi 

olmayan miras ve sözlü ve somut olmayan kültürel miras terimleri kullanılmıştır. 

Somut olmayan kültürel miras, sözleşmenin (URL-1) tanımlar bölümünde 

“toplulukların, grupların ve kimi durumlarda bireylerin, kültürel miraslarının bir 

parçası olarak tanımladıkları uygulamalar, temsiller, anlatımlar, bilgiler, beceriler 

ve bunlara ilişkin araçlar, gereçler ve kültürel mekanlar anlamına gelir” şeklinde 

tanımlanmıştır. Ekici’ye (2004:57-65) göre somut olmayan kültürel miras 

temelde halk bilgisi yaratmalarıdır. ‘Bütün dünyada, halk bilgisi yaratmaları, 

bilgi ve sanatsal ifadeleri yaşatmada kullanılacak uluslararası bir çerçeve 

oluşturmak’ sözleşmenin amacıdır. M.Öcal Oğuz (2003:250), sözleşmenin somut 

olmayan kültürel mirasın sürdürülebilirliğini sağlamayı amaçladığını vurgular. 

Oğuz (2021:5) folklorun korunmasında bilim ve sanata yönelik belge ve ilham 

üretme yöntemlerinin yetersizliğini belirterek bu sözleşmenin örgün ve yaygın 

eğitim yoluyla nesiller arası aktarıma ve halk bilimi yoluyla yeniden 

canlandırmaya odaklanan bir koruma modeli geliştirdiğini belirtmektedir.  

  2005’te kültürel ifadelerin çeşitliliğini korumak ve kültürel zenginliklerden 

yararlanarak kültür alanında üretimler yapmayı teşvik amacıyla Kültürel 

İfadelerin Çeşitliliğinin Korunması ve Geliştirilmesi Sözleşmesi imzalanmıştır. 

Oğuz (2009:12), 2003 ve 2005 Sözleşmelerinin küresel karşısında savunmasız 

kalmış yerelin ve ulusalın kendi bağlamlarında korunması ve kültürel ifade 

çeşitliliği için önemli bir kaynak olduğunu vurgulamaktadır. 2003 Sözleşmesi, 

somut olmayan kültürel mirasın topluluklar ve gruplar tarafından çevrelerine, 

doğayla etkileşimlerine ve tarihlerine göre sürekli olarak yeniden yaratıldığını ve 

onlara kimlik ve süreklilik duygusu sağladığını, dolayısıyla kültürel değerlere 

saygıya teşviği kabul etmektedir (Yoshida 2004:109). Bu anlamda somut 

olmayan kültürel miras, insan varlığının temeli olan kimlik duygusunu sürekli 

olarak ve yeniden inşa eden bilgi bütünü olarak adlandırılabilir. Yaşamlarımız 

gibi bilgi yapısı da sürekli değişir ve dinamiktir. Bilgi birikiminin dinamizmi göz 

ardı edildiğinde, somut olmayan kültürel miras kavramının kendisi de reddedilir 

(Yoshida 2004:19). Somut olmayan kültürel mirasın korunması, mirasın 

değişmeden muhafazası anlamında korunması olarak değil, dinamikliğinin 

sağlanması şeklinde okunmalıdır.  

 Ekici, Somut Olmayan Kültürel Mirasın Müzelenmesi Sempozyumu’nda 

(2004); küreselleşmenin somut olmayan kültürel yaratmaların sosyo- ekonomik 

bağlamını ve yaratmaların kendilerini yok ettiğini vurgulamaktadır. Küreselleşen 

dünyada baskın olan kültürlerin öne çıkarılıp, yerel kültürlerin baskı altında 

tutulduğu kültürel tektipleşme, dünya için bir tehdit olabilir. Robertson’a 

(1995:36) göre ise “Küresel ve yerel arasında süregelen karşılıklı dinamik sonucu 

yaşanan farklılaşma ve aynılaşma birbirini olanaklı hale getirmektedir”. Bu 

yaklaşımlar ve 1990’lardan itibaren dünyada yükselen kültür farkındalığı yerel 



122 

kültürlerin öne çıkarılmasını gündeme taşır. Dolayısıyla yerel kültürün evrensele 

taşınması önemli hale gelmektedir. Somut olmayan kültürel mirasın 

sergilenmesinde; dijital görüntüleme teknikleri, çevrimiçi özelliğin kullanılması, 

web teknolojileri, AR, VR vb. sürükleyici teknolojiler yerel değerleri evrensele 

taşımak için önemli küresel aracılardır. 

 Bu araştırmada, bir etnografya müzesinin neden somut olmayan kültürü 

canlandırma ve yaşatma yaklaşımını benimsediği sorgulanmıştır. Fakat açıktır ki; 

yerel kültürün ve kimliklerin küreselde öne çıkarılması isteği ve kültürel 

kimliklere önem veren anlayışlar müzelere bu alanda sorumluluk yüklemiştir. 

H.A. Bir etnografya müzesi olarak somut olmayan kültürel mirası aktarma ve 

korumaya yönelme isteğinin nereden kaynaklandığı sorusunu “hamam 

kültürünün Gaziantep’te çok yoğun yaşanması ve bu kültür içinde bulunan çeşitli 

gelenek ve göreneklerin unutulmaması, gelecek nesillere aktarılması” vurgusuyla 

cevaplamıştır.  Soruya şu açıdan bakılabilir; Basat’ın vurguladığı gibi yerel 

yönetimlerin kültür politikaları içinde yer verdikleri etkinlikler, UNESCO’nun 

“koruma”, “onarma” “yaşatma” gibi dikkat çektiği kavramların uygulanması 

açısından dikkate değerdir. “Türkiye’de yerel yönetimlerin, bölgelerin somut 

olmayan kültürel mirasına yönelik farkındalık yaratmada, mirası yaşatma ve genç 

kuşaklara aktarmada önemli bir konumda olduklarını söylemek mümkündür” 

(Basat 2013a: 102). Ayrıca Belediye Kanunu’nun 14. maddesinde somut kültür 

varlıklarının korunmasına dikkat çekilerek, belediyelerin görevleri, “kültür ve 

tabiat varlıkları ile tarihi dokunun ve kent tarihi bakımından önem taşıyan 

mekanların ve işlevlerinin korunmasını sağlayabilir; bu amaçla bakım ve 

onarımını yapabilir, korunması mümkün olmayanları aslına uygun olarak 

yeniden inşa edebilir” şeklinde tanımlanmıştır. Basat (2013a:97-98), 

belediyelerin sorumlulukları arasında sıralanan kültür varlıklarını koruma, 

onarma, yeniden inşa ifadelerinin Sözleşme’de yer alan koruma kavramlarıyla 

örtüştüğünü vurgulamaktadır.  

Bu nedenlerle somut olmayan kültürel mirasın oluşturulduğu şartlarda 

yaşayabilmesi, tarihî mekânların korunmasını gerekir. Bu bağlamda Gaziantep 

Büyükşehir Belediyesi’nin konuya bütüncül yaklaşımı, somut olmayan kültürel 

mirasın içinde yaşatıldığı tarihi mekanla birlikte korunması anlayışıönemlidir.  

  Yaşayan Müzecilik  

  Unesco’nun miras ve kültür ile ilgili sözleşmeleri, kültür mirası anlayışını, 

yalnızca kültürel nesnelere değil, nesnelerin tekniğine ve teknik bilginin taşıyıcısı 

olan insanlara, yaşam biçimlerine doğru genişletmiştir. Yalnızca kültürel ürünleri 

dikkate almak anlayışından toplumun sosyal ve kültürel yaşamını da dikkate 

almayı teşvik eden miras anlayışı, yenilikçi kültür politikalarının oluşturulması 

açısından önemlidir (Bortolotto 2007:29). Kültürel mirasın yeni tanımları, 

toplulukları ve insanı kapsar. Müzeyi gerçek dünyaya doğru genişletir. 



123 

Etkileşimli enstalasyonlar ve canlı performanslarla desteklenen müze aktiviteleri 

yaşamın müzeye girmesine olanak tanır.  

Kültürel mirasın evrenselliği, somut ve somut olmayan kültür mirasının 

birlikte korunması gerekliliğini ortaya çıkarmıştır çünkü bütünsel yaklaşımlar 

getirilmemesinden dolayı, kültürün birbirinden yalıtılamayacak kısımları 

ayrıştırılmıştır.  Koruma yaklaşımları müzeciliğin evriminde iki temel noktada 

kırılma yaşayarak dönüşmüştür (Demir 2013:1157). Birincisi, insan unsurunu 

görmezden gelen nesne merkezli bakış açısının dönüşmesidir. İkincisi, korumada 

somut olmayan mirasın ihmalinin telafisine yöneliktir.  Basat (2013b:61-62) 

kültürü koruma yaklaşımlarının durağan ve dinamik kavramları üzerine 

biçimlendiğini belirtmektedir.  Basat’a göre “ne maddi kültürü̈, etrafında oluşan 

ritüellerden, pratiklerden, anlatma biçimlerinden, ne de somut olmayan kültürel 

mirası maddi bağlamından soyutlayarak tam olarak kavramak mümkündür”. 

Dolayısıyla, iki özelliğin de birlikte olduğu bütüncül koruma anlayışlarına 

yönelinmiştir. Sözleşmenin 2. maddesinde (URL-7) somut olmayan kültürel 

mirasın yaşayabilirliğinin güvende olması için izlenecek yol “kimlik saptaması, 

belgeleme, araştırma, muhafaza, koruma, geliştirme, güçlendirme ve özellikle 

okul içi ya da okul dışı eğitim aracılığıyla kuşaktan kuşağa aktarma olduğu kadar, 

kültürel mirasın değişik yanlarının canlandırılması” olarak belirtilmiştir (Baki 

Nalcıoğlu 2018: 138). 

Bütüncül koruma anlayışları, kültürel çeşitliliği ve sürdürülebilirliği teşvik, 

müzecilik alanında toplumla iletişim, sergileme yöntemleri ve stratejiler ile ilgili 

birtakım yeni yaklaşımları doğurmuştur. Yaşayan müzecilik, öne çıkan 

yaklaşımlardan biridir. Yaşayan müzeler, toplumun sosyal, tarihi ve geleneksel 

yaşamının sergilendiği (Akmehmet 2017:2), ulusal kültürlerin idealize edilmiş 

temsillerinin ve ulus inşasının aşamalarının topluma gösterildiği yerlerdir 

(Muzaini 2020: 85). ICOM, yaşayan müze tanımı ile açık hava müzeleri, eko 

müzeler, çiftlik müzeleri, yaşayan tarih müzeleri ve halk müzelerini 

ilişkilendirmiştir (Akmehmet 2017:3).  

Yaşayan müzenin değişik tanımlamaları süregelmiştir. ICOM eski başkanı 

(1971-1977) Jan Jelinek, The Modern, Living Museum’da (1975:54-58), bilimsel 

ve teknik devrimlerin sonucunda yeni bilgilerin hızla birbirini izlediğini, 

müzelerin sadece doğaya ve insan toplumuna ait belgelemenin yapıldığı durağan 

yerler olamayacağını, çağdaş toplumun gereksinimlerini karşılayan yerler 

olmaları gerektiğini vurgular. Jelinek’e göre güncel temalar üzerine 

yoğunlaştırılmış sergi organizasyonunun yanı sıra, ekolojik, sosyolojik ve 

çevresel temaların vurgulanması ve gençlerle çalışmak, yaşayan müzenin 

karakteristik özelliğidir. Jelinek, müzelerde deneyim ve katılımcılık kavramlarını 

yaşayan müze ile ilişkilendirmiştir. Akmehmet (2017:9-11), Yaşayan Müze 

Kavramı Üzerine Bir İnceleme’de, Museum International dergisini yaşayan müze 

(living museum) kelimesiyle taramıştır. Yaşayan müzeleri, müze türleri ve müze 



124 

iletişim yöntemleri ile alakalı olanlar şeklinde ayırmıştır. Birinci grupta yer alan 

müzeler, (örneğin eko müzeler) mekanla ilişkilendirilmiştir. İkinci gruptakiler, 

toplumla oluşturulan etkileşim, hareketlilik, deneyim ve iletişim yöntemleri 

nedeniyle yaşayan müze ile ilişkilendirilmiştir.  

Somut olmayan kültürel miras, halkbilimi alanının araştırdığı ve incelediği 

konulardan oluşmaktadır (Ekici 2004:58). Oğuz, Türkiye’de Halkbilimi 

Müzeciliği ve Sorunları Sempozyomu’nda (2003:4), halkbiliminin inceleme 

alanına giren konularla ilgili, objelerin camekan ardında teşhirine yönelik olarak 

kurulan ilk etnografya müzelerinden, halk hayatının bütün görünüm ve 

ürünleriyle açık ve kapalı alanlarda canlandırılmasını hedefleyen açık hava 

müzelerine, belli bir tarihsel ve/veya kültürel yapıyı bağlamıyla birlikte 

müzeleştirmeyi hedefleyen eko-müzelere uzanan süreçler üzerinde durmuştur. 

Dünyada halk bilimi müzeleri; halk müzesi, halk bilimi müzesi, yaşayan müze, 

popüler sanat müzesi, eko müze, bölgesel müze, açık hava müzesi, halk yaşamı 

müzesi, antropoloji, etnoloji ve etnografya müzeleri gibi müzeleri kapsamaktadır. 

Etnografya müzeleri, Türkiye’de uzun zaman halk bilimi disiplini ile ilişkili tek 

müze türü olmuştur. Oğuz (2003:11), Halkbilimi müzeciliğinin 19.yüzyıldan 

itibaren başta Avrupa olmak üzere gelişip, ülkelerin ve yerel kültürün küresel 

olarak tanıtımında etkili olduğunu, kültürel araştırma, turizm ve eğitim kurumu 

özelliği kazandıklarını belirtmektedir.  

Müzecilik alanındaki bu yöndeki çalışmalarla somut olmayan kültürel miras 

araştırmaları yapan, arşivleyen, canlı, dinamik sergilemeler yapan, iş birlikçisi 

olduğu projeler ile eğitimi ve katılımı ön planda tutan SOKÜM müzeciliği alanı 

oluşmuştur (URL-6).  

UNESCO Türkiye Milli Komisyonu’nun Somut Olmayan Kültürel Miras 

İhtisas Komitesi Alt Çalışma Grubunun hazırladığı raporda değerlendirilen 

müzeler (URL-6) ‘Somut Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM) 

Müzeleri’ ve ‘Somut Olmayan Kültürel Mirasla İlişkili Müzeler’ olarak iki 

başlıkta tanımlanmıştır.  Somut Olmayan Kültürel Miras Müzeleri, adında 

SOKÜM kavramı bulunan müzeleri; Somut Olmayan Kültürel Mirasla İlişkili 

Müzeler, adında SOKÜM kavramı olmayıp sergileme biçimleri ve faaliyetleri 

SOKÜM müzeciliği ile uyumlu müzeleri tanımlar. Türkiye’de iki grubu kapsayan 

dokuz müze bulunmaktadır.  

SOKÜM Müzeleri somut olmayan kültürel mirasın korunması, aktarımı ve 

sürdürülebilirliğinde yaşayan müzecilik örneğidir. Somut olmayan kültürel 

mirası koruma, toplumda farkındalık yaratma, kültürü yaşatma, kuşaktan kuşağa 

aktarma, topluluk katılımını sağlama özellikleri taşımaktadır. SOKÜM odaklı 

müzecilik anlayışında farklı stratejiler ele alınmaktadır. SOKÜM’le 

uyumlanabilecek stratejiler içinde sergileme yerine canlandırma, arşivleme 

yerine yeniden üretme, geçmişe odaklanmaktan çok geleceğe dair bir vizyon 

oluşturma, nostaljik bir heves yerine kullanılabilir bir yaşam pratiğine 



125 

dönüştürme, nesne odaklılıktan çok hikâye ve değer odaklı olma gibi pek çok 

strateji sıralanabilir (Özünel 2013:67). 

Gaziantep Hamam Müzesi etnografya müzesidir. Görünüşte etnoğrafya 

müzelerinin ana odağı nesneler gibi algılansa da, etnografik müzelerin temel 

amacı yalnızca nesneleri sergilemek değil, bu nesneleri üreten kültürleri de 

yorumlamak ve korumaktır. Günümüzün etnografik müzeleri, kendilerini daha 

dinamik ve etkileşimli alanlara dönüştürme çabasındadır (Fromm,2016:92) ve 

toplumların geçmişteki yaşam biçimlerini, becerilerini, değerlerini ve kültürlerini 

anlatan zengin koleksiyonlara sahip olsalar da yalnızca birer sergi alanı olmaktan 

çıkıp yaşayan kültür merkezleri hâline gelmektedirler. Bu açıdan bakıldığında da 

bir etnoğrafya müzesinin somut ve somut olmayan kültür mirasını sergileme 

yaklaşımları ve yaşayan müzecilik ile yakın tavırları anlaşılabilir. Gaziantep 

Hamam Müzesinin kuruluş aşaması ve nesnelerin edinimi sürecinde  bizzat içinde 

olan H.A- Müzeyi hangi kategoride değerlendirebiliriz? sorusunu: “Hamam 

müzesi Gaziantep Hamam kültürünü yansıtması, sergilenen eserler objeler vs 

bakımından etnografik müzeler kategorisinde yer almaktadır” ve “geçmişten 

günümüze hamam kültürü hakkında bilgiler sunması ve damat hamamı, şamşırak 

yapımı gibi bazı kültürel değerlerin müzede belirli aralıklarla gelecek nesillere 

aktarılması adına canlandırılması ve aktiviteleri  ile yaşayan müze tanımlamasına 

uyduğunu ifade edebiliriz” şeklinde cevaplamıştır. 

 Somut olmayan kültürü korumanın çeşitli amaçları vardır. Bunlardan en 

önemlileri, “kimlik oluşturma”, “sömürge olmaktan kurtulma” ve “ticari alanlar 

yaratma” olarak özetlenebilir (Ekici 2004:64). Bu mirasın korunmasında 

kullanılacak yöntem, mirasın oluşmasını sağlayan şeylerin sürekliliği ile 

mümkün olabilir (Ekici 2004:65). Kültürel mirasın aktarımı ve 

sürdürülebilirliğinde ve sürdürülebilir kalkınma konusunda yaşayan müze 

stratejilerinin önemine dikkat çeken H.A; toplum ve topluluklarla iletişimin 

Gaziantep Hamam Müzesi için bir strateji olduğunu belirtmiştir. Hamam 

Müzesi’nde belirlenmiş program dahilinde müze ziyaretleri için okul grupları, 

turlar, sivil toplum kuruluşları ile iş birliği yapılmaktadır. “Müzenin açılışından 

bu yana ziyaretçi istatistikleri ile oranladığımız da Gaziantep merkezinde aktif 

kullanılan hamam sayısında artış olmuştur. Hamam kullananların sayısı günden 

güne artmaktadır. Peştemal, mezer, takunya, hamam tasları, gelin bohçası vb. 

eşyalar yeniden eskisi gibi kullanılmaya başlamıştır. Yerel halk ve yabancı 

misafirlerin günü birlik bile olsa ziyaretlerinde artış olduğunu söyleyebiliriz.” 

diyenH.A’nın ziyaretçi istatistiklerine dayanarak verdiği cevaplar somut olmayan 

kültürün korunması stratejilerinin yerel turizme olan katkısını ve esnaf için ticari 

bir alan açtığını göstermektedir. Bu durum, yerel yönetime ait bir etnografya 

müzesinin somut olmayan kültürel miras sergilemelerine yönelmesinin bir nedeni 

olarak görülebilir. 



126 

Gaziantep Hamam Müzesi; Mimari, Toplumsal Uygulamalar ve 

Ritüeller 

Gaziantep, antik Dülük kenti ile anılan, Hitit (MÖ 1800-1200), Asur (MÖ 

613-612), Makedonya (MÖ334), Roma (MÖ190) ve Bizans (MS 395) 

uygarlıklarının yaşadığı kadim bir şehirdir. Antep Kalesi civarında, Emeviler, 

Abbasiler, Eyyubiler, Anadolu Selçukluları, Moğollar, İlhanlılar, Dulkadirliler, 

Karakoyunlular, Memlükler ve son olarak Osmanlılar hüküm sürmüştür (Darıcı 

2022: 135). Tarihi İpek Yolu üzerinde bulunması ticaret ve kültür alanında 

etkileşimini arttırmıştır. Farklılıklar zamanla kültürel zenginliğe ve mirasa 

dönüşmüştür (Karadayı Yenice ve Ararat 2022: 199).  

15. Yüzyıl’da Ayıntap şehrinde yirmi hamamın olduğu bilinmektedir. Paşa 

Hamamı olarak bilinen Lala Mustafa Paşa Vakfı Paşa Hamamı, Evliya Çelebi’nin 

Seyahatnamesinde (17.yy) övgüyle bahsettiği ve ayrıntılı bilgi verdiği tek 

hamamdır (Çınar 2000: 40). Antep Şer’i Mahkeme Sicillerinde ve vakfiyesinde 

yapılış tarihi 985 (1578) tarihlidir. Vakfiyelerin eserden sonra tertiplendiği 

gözetilerek 1577’de yapıldığı düşünülmektedir (Çam 2006:107). Paşa Hamamı, 

Osmanlı hamamlarının genel planları gibi; Soğukluk, Ilıklık ve Sıcaklık 

bölümlerinin olduğu üç ana mekândan oluşmuştur. Ana mekânların dışında genel 

olarak bulunan mekânlar; taşlık, aralık, su deposu, külhan ve cehennemliktir 

(Karadayı Yenice vd. 2022:202-203). Hamamın girişindeki kare planlı Soğukluk, 

ortasında aydınlatma fenerinin bulunduğu kubbe ile örtülüdür. (Görsel 1)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel1.Soğukluk Kubbesi. Fotoğraf Atiye Güner’e  aittir. 

Soğukluktan küçük bir koridorla geçilen Ilıklık kare planlıdır. Karşılıklı iki 

tarafında eyvanlar bulunmaktadır (Görsel 2,3).  



127 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 2. Ilıklık Eyvan. Fotoğraf Atiye Güner’e aittir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 3. Ilıklık Eyvan. Fotoğraf Atiye Güner’e aittir. 

 Sıcaklık kısmının sekizgen meydanı beş yüz metrekarelik kubbe ile örtülüdür 

(Görsel 4). Meydanın doğu ve batısına sekiz eyvan yerleştirilmiştir (Görsel 5). 

Köşe halvetleri kubbelerle, eyvanlar beşik tonozla örtülmüştür (Çam 2006 :108-

109). Su deposu, külhan ve cehennemlik sıcaklığın devamında yer alır.  

Hamam mimarisi devrin Osmanlı üslubunu yansıtmakla birlikte yöresel 

özellikler de taşımaktadır. Kapı ve dış cephesinde tezyinat yoktur. Zemin kotunun 

altında inşa edilmiştir (Görsel 6).  Zeminde kullanılan ve geometrik desenlerle 

süslenen siyah, beyaz, pembe kesme taşlar yörede çıkarılır (Çam 2006: 108-110). 

Gaziantep’te dönemin tüm hamamlarının zemin kotunun altında inşa edilmesinin 



128 

nedenleri; gizlilik, mahremiyet düşüncesi ve ısıyı korumaktır (Karadayı Yenice 

ve Ararat 2022:207).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4. Sıcaklık Kubbe. Fotoğraf Atiye Güner’e aittir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 5. Sıcaklık. Fotoğraf Atiye Güner’eaittir. 



129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 6. Soğukluğa iniş. Fotoğraf Atiye Güner’eaittir. 

Sıcaklığın kuzeybatısındaki nişin batısındaki kapıdan geçilen, kubbe ile örtülü 

halvet (Görsel 7), Musevilerin yıkanma sonrası batıp çıktıkları, ‘Gulleytin’ 

adında, içinde küçük bir havuz olan bölümdür (Görsel 8). Bu havuzu Museviler 

Mağtas veya Mikveh olarak adlandırmaktadır. Musevi inançlarına göre, kişinin 

sürekli akan temiz suyla dolan bir tekne veya havuzda suya daldırılarak 

günahlardan arındırılacağına inanılır (Karadayı Yenice ve Ararat. 2022:208). 

Kurt başı ritüeli, Kırk Hamamı geleneğinde uygulanır. Ritüelin halk arasında Orta 

Asya’ dan gelen Türk kavimlerin uygulaması olduğuna inanılır. Kırk günlük olan 

bebek ve annesi, ava giden avcılardan edinilen kurt başı ile yıkanır. Annenin 

kucağındaki çocuğun başına kurt başı tutulur ve üzerinden su dökülerek kırklanır. 

Ritüelle çocuğun kurt gibi azimli ve güçlü, olacağına inanılır (Darıcı 2022:87). 

  

Görsel 7,8. Gulleytin. Fotoğraf Atiye Güner’e  aittir. 

2015’ kadar hamam olarak işlev gören yapı aynı zamanda şehir için 

sosyalleşme mekânıdır. Karakul (2007:151-152); tarihi çevreleri, değişim 

halindeki karmaşık canlı varlıklar olarak tanımlar. Tarihi bir kentsel doku, inşa 

edilmiş ve doğal yapıdan oluşan fiziksel yapı anlamındaki somut özellikler ile 

kültür, kültürel uygulamalar/faaliyetler/kültürel temsiller anlamına gelen soyut 

değerlerden oluşur. Karakul (2007:155-162) soyut değerleri yapılı çevrelerde 



130 

kodlanmış ilkeler, yapılı çevreyi ise üzerine şifrelenen kültürel kodları ifade eden 

fiziksel ipuçlarının bütünü olarak görür. Tarihi ve geleneksel yapının bütüncül bir 

biçimde korunması ve özgün karakterinin gelecek nesillere aktarılması, somut 

olmayan kültürel değerler ile gerçekleşebilir.  

 Gaziantep hamam kültüründe kadın hamamı, nevse hamamı, gelin hamamı, 

damat hamamı, kırk hamamı gibi değişik isimlerde adlandırılan törenler ve 

ritüeller toplumun sosyo-kültürel yapısını gösterir. Gulleytin, Şamşırak, Nevse 

emi, Kurt başı gibi ritüel ve uygulamalar çok çeşitlilik içeren zengin kültürel 

dokunun bir örneğidir.Kadın hamamları, erkek hamamlarına göre oldukça detaylı 

ve özelliklidir. İpek hamam halısı, sırma, altın tel, Antep işi işlemelerle bezenmiş 

bohçalar kadın hamamlarının vazgeçilmezleridir. Bohçalar içinde ipek dokuma 

mezer (peştamal), iğne oyalı, pul boncuklu tülbentler, gümüş veya özel işlemeli 

hamam tasları, altın tel veya sırma işlemeli meşefeler (havlu takımı), fildişi 

taraklar, gümüş habbap (takunya), elbiseler, altın tel işlemeli iç çamaşırları 

bulunmaktadır (Karadayı Yenice ve Ararat 2022:204).  Nevse (Lohusa) hamamı, 

diğer adıyla kırk hamamı; doğumun kırkıncı gününde yapılan hamam geleneğidir 

(Köylüoğlu 2009: 118). Nevse emi ise zencefil, karanfil, tarçın, yenibahar, 

karabiber, kişniş, kakola, hint cevizi, rezene, anason, mahlep, çörekotu, kimyon, 

keten tohumu, kendir tohumundan meydana gelen bir karışımdır. Bu karışım bal 

veya pekmez, bazen de her ikisi birlikte yoğun bir kıvama gelecek şekilde 

yoğurulur. Bebeğin anne ile katıldığı ritüel, yaşça büyük kadınların duaları 

eşliğinde gerçekleştirilir.  Nevse, hamamda yıkandıktan sonra, hazırlanan nevse 

emi vücuduna sürülür. Yaklaşık yarım saat sonra yıkanarak temizlenir. İlk 

yıkanma işleminden sonra bebeğin vücudu tuzlanır, biraz şeker atılır ve 

bekletilerek suyla temizlenir. 

H.A; kültürel çeşitliliği gösteren şamşırak yapımı, nevse emi yapımı 

atölyeleri, çocuklara özgü renkli kokulu sabun atölyeleri gibi yaş sınırlarına göre 

atölyelerin ve interaktif sergilerin, geleneksel kültürün sürdürülebilirliğini 

sağladığını belirtmiştir. (Görsel 9,10,11,12) Fotoğraflar GBB arşivine aittir.  

 

Görsel 9, 10. Nevse Emi Atölyesi. Gaziantep Hamam Müzesi. 



131 

 

Görsel 11,12. Şamşırak Atölyesi. Gaziantep Hamam Müzesi. 

 Şamşırak, kız hamamı ve gelin hamamında kullanılan bir karışımdır. Kız 

hamamı; evlilik öncesi düzenlenen bir gelenektir. Bu hamamda, evlenecek kız 

yıkandıktan sonra ılıklık ve soğukluk arasındaki geçitte bekletilir (Köylüoğlu 

2009: 116). Evliliği mutlu olan bir kadın tarafından içinde gül, çeşitli kokular, 

nazara karşı koruduğuna inanılan üzerlik tohumu ile ‘şamşırak’ karışımı su tası 

ile gelinin başından aşağıya dökülür (Görsel 13). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 13.Şamşırak Dökme Ritüeli. Fotoğraf Atiye Güner’e aittir. 

H.A, Müzelerde kültürel mirasın aktarımı ve sürdürülebilirliğinde kullanılan 

teknolojiler ve uygulamalar konusundaki sorulara; dijital teknoloji 

ekipmanlarının müzede kullanıldığını köpük banyosu, sabun yapma makinesi vb. 

interaktif uygulamalar ve video projeksiyonlar ile teknoloji kullanımında çağdaş 

müzecilik anlayışını yakaladıklarını belirtmiştir. Sabun yapma cihazında 

katılımcılar AR (Arttırılmış Gerçeklik) teknolojisi ile kendi sabunlarını 

yapabilmektedir. Cihazda, defne, gül ve bıttım bitkileri ile aşama aşama sabun 

yapılmaktadır (Görsel 14,15).  



132 

 

 

 

 

 

 

Görsel 14,15.Sabun yapma cihazı. Fotoğraflar GBB arşivine aittir. 

Köpük banyosu AR teknolojisi ile oyunlaştırılarak gerçekleştirilmektedir. 

Duvara yansıtılan oyunun içindeki su ve köpük efekti sensörlüdür. Cihaz 

kamerası herhangi birini gördüğünde devreye girmektedir (Görsel 16). Cihazın 

algıladığı kişi hareket ettikçe sabunlanmış gibi görüntü oluşmakta, kişi kollarını 

havaya kaldırınca da üzerine su akıyormuş görüntüsü ve ses efekti 

oluşturulmaktadır (Görsel 17). Saray Hamamı odasında katılımcılar, Osmanlı 

saraylarındaki hamamın üç boyutlu tasarlanmış bir örneğini kiosklar aracılığıyla 

gezebilmektedir (Görsel 18). 

 

Görsel 16,17.Köpük banyosu deneyimi. (URL-8). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 18.  Saray Hamamı görüntüleri. (URL- 9). 



133 

H.A kullanılan teknolojinin kültürel çeşitliliğin devamı açısından önemine 

dikkat çekmiştir. Ziyaretçi istatistiklerinden aldığı sonuçlara bakarak, eski 

dönemlerde yaygın olan ve giderek azalan hamam kültürünün Hamam Müzesi 

açıldığı günden itibaren yaygınlaştığını ifade etmiştir. Şehir dışından gelen müze 

ziyaretçilerinin ‘burada gidebileceğimiz tarihi hamam var mıdır.?’, hala 

kullanılmakta olan eski hamam var mıdır?’ gibi sorularının sıklık oranına 

istinaden hamam kültürünün yaygınlaştığını ifade etmiştir. Ziyaretçi 

istatistiklerine bakarak 2015 yılından bu yana yaklaşık bir milyon kişinin müzeyi 

ziyaret ettiğini belirtmiştir. 

Sonuç ve Öneriler 

Kültürel mirası koruma ve sürdürülebilirliğini sağlama konusunda etkin rol 

oynayan kurumların başında müzeler gelmektedir. Kültür alanında söz sahibi 

kurumlar olarak, kültürel alanda rollerini gerçekleştirmek için birçok olanağı olan 

müzeler, kültürel çeşitliliği ve kültürün sürdürülebilirliğini sağlayarak 

tektipleşmeye ve kültürlerin kayboluşuna engel olabilir. Bu bağlamda yaşayan 

müzeler bilginin ve kültürün nesilden nesile aktarılmasını sağlayan önemli bir 

aracıdır. Yaşayan müzeler müze ortamını anlamlandırmada en etkili yolları seçen 

müzeler olarak düşünülebilir. Kültürel dokunun çeşitliliğinin sürdürülmesinde, 

unutulma riski altında olan kültürel uygulamaların ve ritüellerin korunmasında ve 

sürdürülebilirliğinde önemli bir görev üstlenmektedir ve geniş olanaklar 

sunmaktadır. 

Gaziantep Türk hamam kültürünün yoğun olarak yaşandığı illerin başında 

gelmektedir. Gaziantep Hamam Müzesinin geleneksel kültürü yansıtan ve somut 

bir kültür mirası olan yapısı ve sergilenen gelenekler, dinamik bir şekilde 

canlandırılan ritüeller bütüncül koruma anlayışının görülebileceği bir örnek teşkil 

eder. Yerel yönetime ait olan bir etnografya müzesi olan Gaziantep Hamam 

Müzesi kültürel mirasın korunması yönünde uygulamalar yapmakta ve 

sergilerinde geleneksel yöntemler dışında gelişmiş dijital teknoloji kullanarak 

yerel değerleri evrensel platforma çıkarma gayreti vermektedir. Kültürel mirasın 

gelecek nesillere aktarılması ve sürdürülebilirliğinde Gaziantep Hamam 

Müzesi’nin benimsediği yaklaşım; canlı atölyeler, etkileşimli canlandırılan 

ritüeller, halkla kurulan iletişim ve etkileşim, gezi ve sergi programları etnografya 

müzelerinin durağan sergileme anlayışlarının ötesine geçen bir yaklaşımdır. 

Gaziantep Hamam Müzesi’nin yapısının somut kültürel bir varlık oluşu somut ve 

somut olmayan kültürün birlikte yaşatılması bütünleşik koruma yaklaşımı için 

olanak sunmuştur. Gaziantep Hamam Müzesi, geleneksel kültürü yayan, koruyan 

etkileşimli sergilemeler ve canlandırmalar yapan ve kültürel çeşitliliği de 

gösteren bir müze olarak yaşayan müze kapsamında değerlendirilecek 

özelliklerini daha da geliştirip kültürel sürdürülebilirliğe daha çok katkı 

sağlayabilir. Yaşayan müzeler, Gaziantep Hamam Müzesi örneğinde olduğu gibi 

toplumların eski zamanlardaki yaşamlarının bir kısmını, değişik teknolojilerle ve 



134 

uygulamalarla yeniden canlandıran atmosferler yaratarak geçmişle bugün 

arasında bağ kurabilir.  

Bu araştırma sonucunda kültürel miras ile ilgili olan müzelere öneriler; 

geleneksel bağlamları korumaya çalışmak ve bunları dijital alanda yeni bir 

bağlamla sentezlemek olabilir. Eski ve yeni bağlamın sentezinden kastedilen 

melez veya hibrit bir bağlam değildir. Örneğin dijital teknolojilerin çeşitli 

olanaklarıyla somut ve somut olmayan kültür mirasının dijital ve gerçek ortamda 

sunumları yeni bir bağlamdır çünkü yerel değerler küresel bir teknoloji ile 

kurgulanır. Bu sentez, kültürel mirasın tanıtımında sürdürülebilirliği ve 

dolayısıyla korunmasında önemli olacaktır. 

 

  



135 

Kaynakça 

Akmehmet, Kadriye Tezcan. “Yaşayan Müze Kavramı Üzerine Bir İnceleme”. 

YaratıcıDrama (2017) :12(2): 1-16. 

Basat,Ezgi Metin. “Somut Olmayan Kültürel Miras ve Yerel Yönetim Uygulamaları”. 

Somut Olmayan Kültürel Mirasın Geleceği Türkiye Deneyimi. Ankara: 

Unesco Türkiye Millî Komisyonu Yayınları, 2013a, s.97-102. 

Basat,Ezgi Metin. "Somut ve Somut Olmayan Kültürel Mirasi Birlikte 

Koruyabilmek.", Milli Folklor (2013) 61. 

Baki Nalcıoğlu, Zeynep Safiye. “Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 

Sözleşmesi  ve Müze: Yaklaşımlar, Uygulama Örnekleri, Risk Alanları”, 

Milli Folklor. Yıl: 30, Sayı: 120, (2018): 131-139. 

Bortolotto Chıara.  “From Objects To Processes: Unesco's 'Intangıble Cultural 

Herıtage”. Source: Journal of Museum Ethnography, March 2007, No. 19, 

'Feeling the Vibes: Dealing with Intangible Heritage': Papers from the 

Annual Conference of the Museum Ethnographers Group Held at 

Birmingham Museum & Art Gallery, 18–19 May 2006 (March 2007), pp. 

21-33. URL: https://www.jstor.org/stable/40793837  

Büyüköztürk, Şener, Ebru Kılıç Çakmak, Özcan Erkan Akgül, Şirin Karadeniz, Funda 

Demirel. 2021. Eğitime Bilimsel Araştırma Yöntemleri. 31. bs. Ankara:Pegem 

Akademi. 

Çam, Nusret. Türk Kültür Varlıkları Envanteri Gaziantep 27. Ankara: TTK 

Yayınları,2006. 

Çınar, Hüseyin. “18.Yüzyılın İlk Yarısında Ayıntap Şehrinin Sosyal ve Ekonomik 

Durumu”. Doktora tezi. İstanbul:İstanbul Üniversitesi.2000. 

Darıcı, Çiğdem Güllü. Gaziantep’in Tarihi Çarşısı Yerin Ruhu. (Ed.Prof. Dr. Halil 

İbrahim Yakar). İstanbul:Gaziantep Büyükşehir Belediyesi Kültür 

Yayınları.2022. 

Demir, Zehra Sema. “Halk Bilimi Müzeciliğinde Deneysel Yaklaşımlar:Yaşayan 

Müze” Turkish Studies.C(8/9) (2013): 1111-1125. 

https://arastirmax.com/tr/system/files/dergiler/79199/makaleler/8/9/arastirm

ax-halk-bilimi-muzeciliginde-deneysel-yaklasimlar-yasayan-

muze.pdfE.T.10.04.2024 

Ekici, Metin. “Somut Olmayan Kültürel Miras Neden ve Nasıl Korunmalı ve Nasıl 

Müzelenmeli: Sorunlar, Çözümler ve Ülkelerden Örnekler”. (Ed.M.Öcal 

Oğuz, Tuba Saltık Özkan). Somut Olmayan Kültürel Mirasın Müzelenmesi, 

Sempozyum Bildirileri. (2004) Gazi University Turkish Folklore Research 

and Training Center Publications: 2: 57-66.  ISBN- 975-507-122-9  

https://arastirmax.com/tr/system/files/dergiler/79199/makaleler/8/9/arastirmax-halk-bilimi-muzeciliginde-deneysel-yaklasimlar-yasayan-muze.pdf
https://arastirmax.com/tr/system/files/dergiler/79199/makaleler/8/9/arastirmax-halk-bilimi-muzeciliginde-deneysel-yaklasimlar-yasayan-muze.pdf
https://arastirmax.com/tr/system/files/dergiler/79199/makaleler/8/9/arastirmax-halk-bilimi-muzeciliginde-deneysel-yaklasimlar-yasayan-muze.pdf


136 

Esen, Melek. “Etnografya Müzelerinden Somut Olmayan Kültürel Miras 

Müzelerine”. Yüksek Lisans Tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 2021. 

Fromm,Annette B. “Ethnographic Museums And Intangible Cultural Heritage Return 

To Our Roots”, Journal of Marine and Island Cultures. 5 (2016): 89-94. 

Jelinek, Jan. “The modern, living museum”. Museum International, The Modern 

living museum: some reflections and experiences (1975): 52-60. 

Karadayı Yenice Tülay ve Meltem Ararat.“Turkish Bath Tradition: The Example of 

Gaziantep, Turkey”. International Journal of Intangible Heritage 

17(2022):198-210. 

Karakul, Özlem. “Tarihi Çevrelerde Halk Mimarisi: Somut Olmayan Kültürel 

MirasınYa şama  Mekanları” Milli  Folklor 75 (2007):155-163. 

 Köylüoğlu, Akten.  Kadim Şehir Gaziantep. İzmir: Neşa Ofset. 2009. 

Loach,Kirsten ve diğer. “Cultural Sustainability As A Strategy Fort He Survival Of 

Museums And Libraries”. International Journal of Cultural Policy 23 

(2017): 186-198. 

Muzaini,Hamzah. “Rethinking The Living Museum Concept ‘From Below’”. Journal 

of Cultural Geography 36 (2021): 81-101. 

Oğuz, M. Öcal.  “Halk Bilimi Çalışmalarının Yeni Dönemi: Somut Olmayan Kültürel 

Mirasın Korunması Sözleşmesi”, Milli Folklor, 60 (2003a): 247-253.  

Oğuz, M. Öcal. Türkiye’de Halkbilimi Müzeciliği ve Sorunları Sempozyumu.  

Bildirileri. Ed.M.Öcal Oğuz, Tuba Saltık Özkan. Türkiye’de Halkbilimi 

Müzeciliği ve Sorunları Sempozyumu.  Bildirileri. (2003b). Gazi 

Üniversitesi Türk Halkbilimi Araştırma ve Uygulama Merkezi (THBMER) 

Yayınları: 1. ISBN- 975-507-105-9  

Oğuz, M. Öcal.  “Somut Olmayan Külltürel Miras Ve Kültürel  İfade Çeşitliliği”. Milli 

Folklor. 82 (2009):6-12. 

Oğuz, M. Öcal.  Safeguarding Approaches in Folklore and Intergenerational 

Transmission in the Convention for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage.  Milli Folklor, (2021) no.132, 5-15. 

Onur, Bekir.Çağdaş Müze Eğitim ve Gelişim Müze Psikolojisine Giriş. 1.bs. 

Ankara:İmge Yayınları, 2012. 

Ölçer Özünel, Evrim. “Camekândan Canlı Performansa Somut Olmayan Kültürel 

Miras  ve  Müzeler”. Somut Olmayan Kültürel Mirasın Geleceği Türkiye 

Deneyimi. Ankara: Unesco Türkiye Millî Komisyonu Yayınları, 2013, 65-

72 

Robertson, RolandGlocalization:Time,Space and Homogenity Heterognity” 

M.Feathersone(ed.). Global Modernities (içinde). Londra:Sage.25-45. 



137 

Scruton, David. “The Networked Museum”. New Review of Information Networking. 

11 (2005):171-178. 

Sezgin,Abdullah ve Abdullah Karaman.Müze Yönetimi ve Pazarlaması. Konya:Çizgi  

Kitabevi.2009. 

Ürün, Şule. “Dünya Kültürel ve Doğal Mirasın Korunmasına Dair Sözleşme: Doğal 

Miras Alanları Basvuru, Adaylık ve Değerlendirilme Süreçleri ”. 

Yayımlanmamış tez. Unesco Türkiye Milli Komisyonu.2016. 

Willis, Kenneth G. “The Use of Stated Preference Methods Value Cultural 

Heritage”.(Ed. Victor A. Ginsburgh, David Throsby).Handbook of the 

Economics of Art and Culture içinde. 2:145-181. Amsterdam: North-

Holland.2014. 

Yıldırım, Ali, Hasan Şimşek. 2021. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 

Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Yoshida, Kenji.(2004).“The Museum and the Intangible Cultural Heritage” Museum 

International. 56(2018): 108-112. 

İnternet Kaynakları 

URL-1: Sözleşmeler. UNESCO.1Ağustos 2023. 

https://www.unesco.org.tr/Pages/181/177/   

URL-2. Gaziantep Hamam Müzesi. 1Ağustos 2023. 

https://www.gaziantephamammuzesi.org   

URL-3: ICOM Definition 2022. ICOM.1 Ağustos 2023. 

https://icom.museum/en/resources/standards-guidelines/museum-definition/ 

URL-4: MONDİACULT 2022 Final Declaration. 1.Ağustos.2023. 

https://www.unesco.org/sites/default/files/medias/fichiers/2022/09/6.MON

DIACULT_EN_DRAFT%20FINAL%20DECLARATION_FINAL_1.pdf?

TSPD_101_R0=080713870fab200060964300ba742a67b5612fc88d0167d4

0d414789bcae2a28265c5927b53c451c0821a967a9143000e2621490dc6804

292872db460c209f84a3e1ab1d0fcd2ae59c935a11d2e6c159651f601795e81

5dd55b383e63758e32d 

URL-5: ICOM Sustainability.1 Ağustos 2023. 

https://icom.museum/en/research/sustainability-and-local-development/ 

URL- 6: UNESCO Komite Raporları.UNESCO Türkiye Milli Komisyonu. 1 Ağustos 

2023. https://www.unesco.org.tr/Pages/52/19/Somut-Olmayan-Kültürel-

Miras-İhtisas-Komitesi. 

https://www.unesco.org.tr/Pages/1810/91/Somut%20Olmayan%20Kültürel

%20Miras%20ve%20Müze%20Alt%20Çalışma%20Grubu%20Raporu  

URL-7: Somut Olmayan Kültür Sözleşme . 1.09.2023.https://teftis.ktb.gov.tr/TR-

263676/somut-olmayan-kulturel-mirasin-korunmasi-sozlesmesi.html  

https://www.unesco.org.tr/Pages/181/177/
https://www.gaziantephamammuzesi.org/
https://www.unesco.org.tr/Pages/52/19/Somut-Olmayan-Kültürel-Miras-İhtisas-Komitesi
https://www.unesco.org.tr/Pages/52/19/Somut-Olmayan-Kültürel-Miras-İhtisas-Komitesi
https://teftis.ktb.gov.tr/TR-263676/somut-olmayan-kulturel-mirasin-korunmasi-sozlesmesi.html
https://teftis.ktb.gov.tr/TR-263676/somut-olmayan-kulturel-mirasin-korunmasi-sozlesmesi.html


138 

URL-8: Gaziantep Paşa Hamamı İnteraktif Yıkanma Deneyimi. Monolab. 

https://monolab.org/portfolio/gaziantep-hamam-muzesi-yikanma-

etkilesimi/20.02.2025 

 URL-9: Gaziantep Paşa Hamamı Müzesi İnteraktif Saray Hamamı Gezisi.Monolab.  

https://monolab.org/portfolio/gaziantep-hamam-muzesi-saray-hamami-

interaktif-gezi/20.02.2025 

Kaynak kişi H.A. Gaziantep Büyükşehir Belediyesi Kültür, Sanat ve Bilim Daire 

Başkanıdır. 



139 

 

 

 

 

BÖLÜM 8 

 

 

 

Doğadan Ambalaja: Art Nouveau’nun Görsel 

Dilini Yeniden Okumak 

 

 

 

 

 

 

Çağhan Ağca1 
 

 

  

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Kapadokya Üniversitesi, ORCID: 0000-0002-9207-9400 



140 

Giriş 

Tasarım ile doğa arasındaki bağ estetik üretim tarihinde önemli bir yer 

tutmaktadır. Art Nouveau akımı 19. yüzyılın sonlarında ortaya çıkarak iletişime 

yeni bir yön çizmiştir ve doğadaki ritmi, hareketi ve akıcılığı tasarımın temel 

öğeleri hâline getirmiştir. Akımın etkisi sadece sanat alanıyla sınırlı kalmamakta 

aynı zamanda gündelik nesneler, afiş tasarımları, tipografi uygulamaları ve 

ambalaj yüzeyleri olmak üzere farklı tasarım alanlarında görülmektedir. 

Dolayısıyla doğa temelli bir estetik anlayış geniş bir uygulama alanı 

kazanmaktadır. 

Art Nouveau’nun görsel dili genel olarak stilize bitkisel motifler, kıvrımlı 

çizgiler ve dekoratif ayrıntılardan oluşmaktadır. Doğadan alınan formların 

işlevsel tasarım öğeleriyle birlikte kullanılması, akımın karakterini belirleyen en 

önemli özelliklerdendir. El işçiliği ile dönemin teknolojik üretim imkânlarının 

birleşmesi, grafik tasarım ürünlerinde olduğu gibi erken dönem ambalaj 

örneklerinde gözlemlenmektedir. Kolonya, sabun, kozmetik, tütün ve çikolata 

olmak üzere dönemin yaygın tüketim ürünlerinde Art Nouveau’nun çizgisel 

estetiği hem ürün kimliğini güçlendiren hem de ambalajın görsel çekiciliğini 

artıran bir tasarım yaklaşımı olarak öne çıkmaktadır. 

Art Nouveau döneminde ambalaj tasarımı, hızlı bir dönüşüm geçirmiştir ve 

sarmaladığı ürünü koruma işlevinin yanı sıra ürünün karakterini ve kimliğini 

yansıtan bir iletişim yüzeyine dönüşmüştür. Rekabetin hızla arttığı tüketim 

ortamında, akımın dikkat çekici görsel dili döneminde markalar için önemli bir 

farklılaşma stratejisi hâline gelmiştir.  Organik çizgilerin zarafeti, kusursuz 

süsleme geleneği ve doğa temelli estetik, ambalaj yüzeylerine hem sanatsal hem 

de duygusal bir katman eklemiştir. 

Günümüzde Art Nouveau estetiği sadece tarihsel bir akım olarak varlığını 

sürdürmemekte, aynı zamanda çağdaş ambalaj tasarımında yeniden hayat bulan 

güçlü bir görsel ifade aracı olarak önem kazanmaktadır. Retro akımların 

yükselişi, doğal içerikli ürünlerin yaygınlaşması, sürdürülebilir tasarım anlayışı 

ve el işçiliği algısının tüketici üzerindeki etkisi, Art Nouveau akımının günümüz 

ambalajlarında yeniden yorumlanmasını desteklemektedir. Akım tarihsel ve 

çağdaş tasarım anlayışlarıyla kurduğu ilişki nedeniyle günümüzde hala etkisini 

sürdüren bir estetik yaklaşım olarak kabul edilmektedir. 

Çalışma, Art Nouveau sanat akımının tarihsel sürecini ve görsel ilkelerini ele 

alarak ambalaj tasarımındaki etkilerini ve modern yorumlarını kapsamlı biçimde 

incelemeyi amaçlamaktadır. Art Nouveau estetiğinin ambalaj yüzeylerindeki 

biçimsel özelliklerini ortaya koymak, tasarım tarihine ve çağdaş ambalaj 

tasarımlarına yeni bir okuma alanı sunacaktır. Art Nouveau’nun ambalaj 

tasarımındaki etkisini yeniden değerlendirmek grafik tasarım tarihi literatürüne 

ve güncel üretim süreçlerine katkı sunmaktadır. 



141 

Art Nouveau’nun Tarihsel Süreci 

19. yüzyılda Avrupa’da hız kazanan sanayileşmenin üretim 

süreçlerinde büyük bir getirdiği verimlilik beraberinde tasarım 

nesnelerinde belirgin bir tekdüzeliği getirmiştir. Makineleşmenin üretim 

modeli, el işçiliğinin önemini yitirmesine yol açmıştır ve gündelik yaşamın 

görsel kültürü mekanik ve standartlaşmış bir görünüme kavuşmuştur. 

Tasarım araçlarında meydana gelen dönüşüm, sanatçıların doğadaki 

organik biçimlere yönelerek daha duyusal bir estetik arayış 

geliştirmelerine zemin hazırlamıştır (Ayaydın, 2015, s.59). 

Art Nouveau döneminin kültürel atmosferi, sadece biçimsel bir değişimi değil, 

aynı zamanda sanatın toplumsal rolüne ilişkin yeni bir sorgulamayı beraberinde 

getirmiştir. Sanatçılar, modern endüstri toplumunun ruhsuz, estetik görünüme 

sahip olmayan ve tekrar üreten yapısına karşı sanatın bireyin gündelik yaşamında 

yeniden anlam kazanması gerektiğini savunmuştur. Estetiğin yeniden 

tanımlanmasını hedefleyen görüşler, Art Nouveau’nun bir üslup olmanın 

ötesinde, dönemin kültürel dönüşümüne yönelik bir yanıt olarak ortaya çıkmasını 

sağlamıştır. 

William Morris ve John Ruskin’in öncülük ettiği, Arts and Crafts akımı Art 

Nouveau’nun ortaya çıkmasında öncülük ve kaynaklık eden hareketlerden 

birisidir. Sanayi üretiminin yaygınlaştırdığı, düşük nitelikli nesne anlayışına 

karşı el işçiliğini, zanaatkârlığı ve bütüncül estetik tasarım ilkesini savunan akım 

Art Nouveau’nun sanat ile zanaat arasındaki ayrımını kaldıran temel 

yaklaşımının kökenlerini oluşturmaktadır (Ağatekin & Turan, 2019, s. 1355). 

Fransa’da Art Nouveau, Almanya’da Jugendstil, Avusturya’da Secessionstil, 

İspanya’da Modernista ve İtalya’da Stile Liberty olarak Avrupa’nın farklı 

merkezlerinde farklı olarak adlandırılan Art Nouveau sanat akımı ortak bir estetik 

temele sahip olsa da her coğrafyada özgün bir yorum kazandığını göstermektedir. 

1896 yılında Paris’te açılan Art Nouveau galerilerinin etkisiyle akım uluslararası 

yayılımını genişletmiş ve kısa sürede birçok ülkede mimariden grafiğe çeşitli 

disiplinlerde temsil edilmiştir (Ayaydın, 2015, s.60–61). 

Art Nouveau’nun kapsamlı yapısı, akımın sadece dekoratif süsleme 

sanatlarında değil aynı zamanda mimarlık, cam sanatı, afiş tasarımı, grafik 

tasarım, tipografi, seramik ve mobilya olmak üzere birçok farklı alanda etki 

yaratmasını sağlamıştır. Art Nouveau’nun çok yönlü etkisi, akımı sadece 

dönemsel bir sanat akımı olmaktan çıkarmış ve modern tasarımın temellerini 

şekillendiren bir geçiş hareketi hâline getirmiştir. Akım, geleneksel el işçiliğini 

ve modern estetik anlayışını bir arada toplayan ve tasarım tarihinin önemli dönüm 

noktalarından birisi olarak kabul edilmektedir (Ağatekin & Turan, 2019, s.1368). 

Birçok farklı alanda etkiye sahip, tarihsel süreçte önemli bir dönüm noktası ve 



142 

sanat ile zanaat arasında bir köprü oluşturan Art Nouveau akımı birçok temel 

tasarım ilkesine sahiptir. 

Art Nouveau Temel Tasarım İlkeleri 

Art Nouveau’nun estetik yapısı, doğadaki organik biçimlerin akıcı bir çizgi 

düzeniyle tasarıma taşınmasına dayanmaktadır. Kıvrımlı hatlar, literatürde 

whiplash line olarak adlandırılan dinamik eğriler ve doğal hareketi çağrıştıran 

akış hissi, akımın temel görsel özellikleri arasında yer almaktadır (Ayaydın, 

2015, s.62). Çizgisel tercihlerin sadece süsleme amacı taşımadığı aynı zamanda 

doğadaki ritim ve hareketin tasarımın geneline yansıtılmasını hedeflediği 

anlaşılmaktadır. Art Nouveau’nun çizgisel karakteri Resim 1’de 

örneklendirilmektedir (Resim 1). 

Resim 1. 

Art Nouveau Çizgisel Yapı ve Akışkan Formlar 

Art Nouveau akımının biçimsel dili, çizgi, yüzey ve motif ilişkisinin tasarım 

yüzeyinde uyumlu bir şekilde kullanılmasına dayanmaktadır. Akımda özellikle 

asma, nilüfer ve sarmaşık gibi stilize edilmiş çiçek ve yaprak formları ya da 

bitkisel öğeler kompozisyonun yönünü ve ritmini önemli derecede belirleyen 

görsel unsurlardır. Japon ukiyo-e baskılarının Avrupa’daki etkisi akımdaki 

bitkisel form dilinin daha sade, çizgi ağırlıklı ve rafine bir yapıya dönüşmesine 

katkı sağlamıştır ve akımın ayırt edici estetik karakteri daha belirgin hâle 

gelmiştir (Ağatekin & Turan, 2019, s.1356–1357). Art Nouveau’da nilüfer, asma, 

sarmaşık ve benzeri stilize edilmiş organik formlar akımın estetik dilini 

oluşturmaktadır. Art Nouveau’nun bitkisel motif anlayışı Resim 2’de 

görülmektedir (Resim 2). 

 

Resim 2. Art Nouveau Bitkisel Formlar ve Motifler 



143 

Art Nouveau’nun karakteristik bitkisel motif anlayışını yansıtan stilize çiçek 

ve yaprak formları ve organik hatların çizgisel bir estetikle yeniden yorumlandığı 

örnekler, akımın yüzey düzeni ve motif kullanımındaki dekoratif yaklaşımını 

göstermektedir. 

Art Nouveau döneminde bitkisel motiflerin yanı sıra tipografi akımın biçimsel 

özelliklerini en belirgin biçimde yansıtan tasarım unsurlarından birisidir. Harf 

biçimleri var olan geleneksel dikey ve yatay eksenli yapılarından uzaklaşarak 

daha kıvrımlı, akıcı ve organik hatlarla yeniden düzenlenmiştir. Yazı karakterinin 

yüzeyde sadece bir bilgi aktarım aracı olarak değil, aynı zamanda kompozisyonu 

destekleyen bir görsel unsur olarak kullanılması, dönemin tipografisini diğer 

dönemlerden ayıran temel özelliklerden birisidir. Tipografinin estetik ve işlevsel 

boyutlarının yeniden yorumlanmasına katkıda bulunmaktadır ve modern 

tipografiye geçiş sürecini etkileyen önemli bir gelişme olarak 

değerlendirilmektedir (Zor, 2014, s. 1–8). 

Art Nouveau’nun yüzey estetiği, çizgi, motif ve kompozisyon arasındaki 

ilişkinin tasarımda belirleyici bir rol üstlenmesine dayanmaktadır. Akımın 

organik biçimlere yönelen görsel dili afiş, etiket, mekânsal düzenleme ve ambalaj 

tasarımı olmak üzere farklı alanlarda yapısal bir ifade niteliği taşımaktadır. 

Tasarım yüzeyinde tipografi, sadece metni aktaran bir unsur olmaktan çıkarak 

yüzey düzeninin ritmini şekillendiren, grafik bütünlüğü destekleyen bir öğe 

hâline gelmektedir. Akımda yazı karakteri, Art Nouveau estetiğinin hem biçimsel 

hem de işlevsel açılardan karakteristik bileşenlerinden birisi olarak 

değerlendirilmektedir (Resim 3). 

 

Resim 3. Art Nouveau dönemine ait tipografi unsurları 

Art Nouveau dönemine ait tipografik örnekler organik hatlara sahip dekoratif 

harf yapısını ve dönemin karakteristik çizgisel estetik anlayışını yansıtmaktadır. 

Art Nouveau kompozisyonlarında genel olarak ince dekoratif çerçeveler, zarif 

sınırlar ve çizgisel düzende hareket yaratan konturlar sıkça kullanılmaktadır. Art 

Nouveau akımına özgü kullanılan çerçeveler, yüzeye yön vererek bir görsel ritim 

oluşturmakta ve tasarımın bütüncül yapısına katkı sağlamaktadır. Akımın estetik 

ve yapısal dinamizmini destekleyen çizgisel düzen, ritim oluşturmasının yanı sıra 

tasarım yüzeyinde derinlik ve süreklilik hissini artırmaktadır (Ağatekin & Turan, 

2019, s.1355). Art Nouveau, organik biçimlerin çizgisel olarak stilize edilmesi, 

tasarım yüzeyindeki kompozisyon mantığı ve tipografiyle görsel öğelerin iç içe 



144 

geçtiği tasarım anlayışı ile tasarımın temel akımlarından birisi hâline gelmiştir. 

Akımın sanat ve zanaat arasında kurduğu denge, akımı sadece dekoratif bir akım 

olmaktan çıkarıp zaman içerisinde tasarım tarihini dönüştüren bir estetik dil 

hâline getirmiştir. 

Ambalaj Tasarımının Ortaya Çıkışı  

Ambalaj tasarımının tarihsel gelişimi, üretim ve kullanıcıların tüketim 

alışkanlıklarındaki dönüşümlerle eş zamanlı olarak şekillenmektedir. 

Sanayileşme öncesi dönemde ambalaj, sadece ürünün korunmasında kullanılan 

işlevsel bir araçken, 19. yüzyıla gelindiğinde teknolojinin ilerlemesi, üretimin 

çeşitlenmesi, markalaşma süreçlerinin başlaması ve uluslararası ticaret ağlarının 

genişlemesiyle ambalaj tasarımı estetik bir değer kazanmıştır. Tarihsel süreçte 

baskı tekniklerindeki gelişmeler ve litografinin yaygınlaşması, ambalaj tasarım 

yüzeyinin grafik anlatımla bütünleşmesini sağlamıştır (Zor, 2014, s.2–4). 

Ambalaj tasarımının gelişimi ve dönüşümü sadece teknik bir ilerleme değil 

aynı zamanda tüketimin görsel kültür içinde temsil edilme biçimlerini değişmeye 

başlamıştır. Ürünlerin ayırt edilebilir olması, kimlik kazanması ve tüketicide 

güven oluşturması ambalajın iletişimsel işlevini güçlendirmiştir. Ambalaj, hızla 

sanayileşen toplumda ürünün fiziksel koruyucusu ve marka kimliğinin taşıyıcısı 

hâline gelmiştir. Ambalajın tasarım yüzeyleri, üreticinin tüketiciyle kurduğu ilk 

görsel temas noktası olarak tasarımcılar için yeni bir ifade alanı sunmaktadır. 

Ambalaj tasarımının gelişimi sanayileşme, baskı teknolojileri, ticaret 

kültürünün dönüşümü ve dekoratif sanat anlayışının yaygınlaşmasıyla birlikte 

şekillenmiştir ve Art Nouveau akımı meydana gelen dönüşümün estetik ve 

biçimsel açıdan en görünür katkılarından birisi olmuştur. Art Nouveau akımının 

temelini oluşturan motifler ambalajın sadece görsel niteliğini değil, aynı zamanda 

izleyicinin ürünü algılayış biçimini de şekillendirmektedir. Doğal, akışkan ve 

zarif çizgilerin ambalaj yüzeydeki dağılımı kullanıcıda kalite, özen ve el işçiliği 

algısı oluşturmakta ve markaların rakipleri arasında estetik açıdan 

konumlandırma biçimlerini etkilemektedir. 

Sanat akımının tipografiye getirdiği yenilikler ambalaj tasarımında önemli bir 

rol oynamaktadır. Art Nouveau geleneksel tipografik düzenlemelerden ayrılarak 

kıvrımlı, organik ve kompozisyonla bütünleşmiş harf formları, yazıyı işlevsel bir 

öğe olmaktan çıkarıp görsel kompozisyonun estetik bir parçası hâline 

getirmektedir. Kıvrımlı, dalgalı ve organik tipografi unsurları grafik tasarımın 

başlangıcında önemli bir kırılma noktası olmuştur ve Art Nouveau tipografisinin 

ambalaj yüzeyine kolay bir şekilde adapte edilmesini sağlamıştır (Zor, 2014, s. 

2–5). Art Nouveau’nun ambalaj tasarımında sıkça görülen dekoratif çerçeveler, 

kıvrımlı sınırlar, ince çizgisel konturlar ve yüzeye yön veren girift formlar, 

ambalaj üzerinde düzenleyici ve estetik bir katkı sunmaktadır. Tasarımdaki 



145 

çizgisel dinamizm, yüzeye hem hareket hem derinlik kazandırarak ambalajın 

görsel kimliğini güçlendirmektedir (Ağatekin & Turan, 2019, s.1355).  

Dönemsel Ambalaj Örnekleri 

Art Nouveau’nun ambalaj tasarımındaki etkisini somut biçimde 

değerlendirebilmek için döneme ait görsel örneklerin incelenmesi 

gerekmektedir. Özellikle kolonya, sabun, çikolata, çay ve tütün ürünlerinin 

ambalajlarında Art Nouveau’ya özgü çizgisel ritim, bitkisel motifler ve 

dekoratif tipografi yaygın bir biçimde kullanılmaktadır. Aşağıda akımın 

ambalaj yüzeyindeki etkisini gösteren örnekler yer almaktadır. 

Sabun ve kozmetik ambalajlarında sıklıkla kullanılan kadın figürü, çiçekli 

çerçeveler ve zarif konturlarla bütünleşen yüzey düzenlemeleri, ürünün temizlik, 

saflık ve tazelik algısını güçlendirmek amacıyla Art Nouveau estetiğinin yoğun 

biçimde kullanılan öğeleri arasındadır. Dönemin görsel tasarımlarında kadın 

imgesinin narin ve akışkan çizgilerle betimlenmesi, ürünün niteliklerini doğrudan 

temsil eden sembolik bir anlatı alanı oluşturmaktadır. Dolayısıyla tasarımlarda 

zarif çizgilerin kullanımı estetik bir tercihin ötesine geçerek tüketicinin zihninde 

ürünle ilgili olumlu bir duygusal çerçeve yaratmakta, hijyen, bakım ve zarafet 

kavramlarını görsel bir dile dönüştürmektedir. Ayrıca akımın dekoratif 

yoğunluğu ve organik kompozisyonları, günümüz tüketicisinde nostaljik bir 

çağrışım yaratarak ambalajın hem tarihsel bir estetik geleneğe bağlılığını hem de 

premium bir marka kimliğini destekleyen unsurlar olarak değerlendirilmektedir 

(Resim 4). 

 

Resim 4. French Art Nouveau L'aureole 

Kozmetik ürünlerinin yanı sıra çay ve kolonya ambalajları, Art Nouveau 

akımının etkilediği bir diğer tasarım alanlarından birisidir. Ambalaj yüzeylerinde 

organik çizgilerle hareketlendirilmiş çerçeveler, dekoratif tipografi ve doğaya 

gönderme yapan bitkisel kompozisyonlar, akımın kıvrımlı çizgi yapısı ve floral 

süslemeleriyle birleşerek belirgin bir estetik kimlik oluşturmaktadır. Dönemin 

ürünlerinde görülen biçimsel özellikler, markanın kalite algısını yükseltmesinin 

yanı sıra ambalajı ürünün kimliğini yansıtan bir görsel anlatı aracına 

dönüştürmektedir. Özellikle premium kategoride yer alan geleneksel ürünlerde 

Art Nouveau’nun çizgisel estetiği tarihsel bir referans ve çağdaş bir tasarım dili 

olarak tercih edilmektedir (Resim 5). 



146 

 

Resim 5. Art Nouveau çay ambalajı 

Çalışmada sunulan örnekler, Art Nouveau’nun ambalaj yüzeyini sadece bir 

süsleme alanı olarak değil aynı zamanda ürün kimliğini güçlendiren tasarım alanı 

olarak ele aldığını göstermektedir. Tasarımlardaki estetik yaklaşım çizgi, 

tipografi ve motif birlikteliğinin ambalajları dönemin modern grafik üretiminin 

temsilcileri hâline getirdiğini ortaya koymaktadır. Art Nouveau akımında 

ambalaj tasarımları çeşitli biçimsel özelliklere sahiptir. 

Art Nouveau akımı, çikolata ambalajlarında özellikle kıvrımlı hatlar, floral 

süslemeler ve zarif çerçeve düzenleriyle belirgin bir estetik kimlik 

oluşturmaktadır. Dönem ambalajlarında yüzeye yayılan çizgisel hareketler ve 

stilize doğaya özgü motifler ürünün özel, rafine ve seçkin bir tüketim nesnesi 

olarak konumlandırılmasına katkıda bulunmaktadır.  

Art Nouveau akımı, çikolata ambalajlarında özellikle yüzey süslemelerinin 

yoğun biçimde kullanıldığı zarif ve dekoratif bir estetik ortaya koymaktadır. 

Dönemin çikolata kutularında stilize çiçek ve deniz kabuğu motifleri, kıvrımlı 

çizgiler ve akışkan hatlardan oluşan kompozisyonlar, ürünün duyusal niteliğini 

destekleyen özenli bir görsel düzenleme işlevi görmektedir. Dönemin 

ambalajlarda kullanılan dekoratif çerçeveler, ince detaylı bitkisel bezemeler ve 

organik ritim, çikolatanın özel, değerli ve rafine bir tüketim ürünü olarak 

sunulmasına katkıda bulunmaktadır. Ayrıca tasarım yüzeyindeki ayrıntılı çizgisel 

estetik, dönemin el işçiliği ve sanat anlayışını yansıtan bir nitelik taşımaktadır ve 

ambalajın sadece koruyucu bir işlev değil, aynı zamanda estetik bir obje olarak 

görülmesine olanak sağlamaktadır. Dolayısıyla Art Nouveau, çikolata 

ambalajlarının görsel kimliğini şekillendiren belirgin bir tasarım dili 

oluşturmaktadır (Resim 6). 

 

Resim 6. Art Nouveau çikolata ve şekerleme kutuları 



147 

Art Nouveau dönemine ait çikolata kutularında görülen stilize deniz kabuğu 

motifleri, kıvrımlı çizgiler ve dekoratif yüzey düzeni dönemin ambalaj 

anlayışının estetik yoğunluğunu ve ürünün özel, rafine bir tüketim nesnesi olarak 

konumlandırılmasını destekleyen görsel yaklaşımı yansıtmaktadır. 

Stilize edilmiş yaprak, çiçek ve sarmaşık motifleri, Art Nouveau estetiğinin 

temel imgelerindendir. Bitkisel süslemeler kozmetik, kolonya, çikolata ve çay 

gibi ürünlerin ambalajlarında doğallık ve rafine bir estetik algısı oluşturmak 

amacıyla sıkça tercih edilmektedir. Art Nouveau’nun akıcı ve kıvrımlı çizgileri, 

ambalaj yüzeylerinde hareket ve dinamizm hissi yaratmak için sıklıkla 

kullanılmaktadır. Organik hatlar, ürünün doğal, zarif veya yüksek kalite algısını 

destekleyen estetik bir araç olarak işlev görmektedir. 

Art Nouveau akımının ambalaj tasarımlarında bitkisel süslemelerin yanı sıra 

eğrisel tipografi unsurları ve harflerin gövdesine uygulanan akışkan çizgiler 

sıklıkla kullanılmaktadır. Ambalaj yüzeyinde hareketli çizgiler metin ile görsel 

arasında ritim oluşturarak dekoratif bir ambalaj tasarımı oluşturmaktadır. Akımın 

en belirgin kompozisyon araçlarından birisi olan dekoratif çerçeveler, ambalaj 

yüzeylerinde bilgi alanlarını zarif bir biçimde ayırmak için kullanılmaktadır. 

İnce, kıvrımlı ve simgesel çizgilerden oluşan çerçeveler, ürün kimliğini 

vurgulayan bir görsel ifade görevi görmektedir.  

Tarihsel biçimsel özellikler, günümüzde ambalaj tasarımında yeniden 

yorumlanan estetik bir altyapı oluşturmaktadır. Dijital üretim teknikleri ve çağdaş 

grafik eğilimleri doğrultusunda sadeleştirilen çizgisel ve dekoratif öğeler, modern 

ambalajlarda hem nostaljik bir referans hem de güçlü bir marka kimliği aracı 

olarak kullanılmaktadır. Özellikle doğal içerikli ürünler, premium kategoriler ve 

butik markalar, Art Nouveau’nun organik ritmine ve zarif yüzey düzenine 

gönderme yapan grafik çözümlerle tüketicide duygusal bir etki yaratmayı 

amaçlamaktadır. Akımın tarihsel estetik özellikleri, güncel tasarım özellikleri 

içinde işlevsel bir görsel dile dönüşmekte ve ambalaj tasarımının çağdaş 

örneklerinde yeniden anlam kazanmaktadır. 

Günümüz Ambalaj Tasarımında Art Nouveau Akımı 

Art Nouveau’nun günümüzde kullanılan ambalaj tasarımlarında yeniden 

yorumlanması sadece bir retro canlandırma değil aynı zamanda yüzey 

organizasyonu, çizgisel ritim, tipografik bütünlük ve doğa temelli estetik 

ilkelerinin bugünün tasarım ihtiyaçlarıyla buluşturulduğu bilinçli olarak yapılan 

bir tasarım tercihidir. Art Nouveau, çağdaş ambalaj tasarımında hem estetik hem 

de duygusal değeri artıran güçlü bir görsel araç olarak varlığını sürdürmektedir. 

Günümüzde ambalaj tasarımında Art Nouveau akımının estetik mirası üst 

seviye ya da butik üretim yapan markalar tarafından stratejik bir görsel dil olarak 

yeniden kullanılmaktadır. Modern tasarımcılar, akımın organik çizgilerini ve 

bitkisel motiflerini daha sade, geometrik ve dijital üretime uygun bir biçimde 



148 

yeniden yorumlayarak retro-modern bir ambalaj estetiği oluşturmaktadır. 

Uygulamalar, markalara nostaljik bir kimlik ve çağdaş bir görünüm 

kazandırmaktadır. Aşağıda, Art Nouveau akımının ambalaj tasarımındaki estetik 

yaklaşımının özellikle çay, kolonya, çikolata, sabun, yağ ve kişisel bakım 

ürünlerinde kullanıldığı örnekler sunulmaktadır. 

Günümüzde çikolata ve kahve markalarının yanı sıra bitki özlü sabun, yağ ve 

bakım ürünleri üreten birçok marka akımın biçimsel özelliklerini ambalaj 

tasarımlarında kullanmaktadır. Ambalaj tasarımlarında stilize edilmiş bitkisel 

kompozisyonlar, ince çizgili dekoratif çerçeveler ve sadeleştirilmiş Art Nouveau 

tipografik düzenlemeleri kullanarak ürünün içeriği vurgulanmaktadır. Organik 

içerik ile doğal form dili arasındaki uyum, tüketici algısında olumlu bir etki 

yaratmaktadır (Resim 7). 

 

Resim 7. Güncel bakım ürünleri 

Benzer biçimde, farklı ürün kategorilerinde Art Nouveau’nun görsel dilinin 

yeniden yorumlanması benzer estetik stratejilerin farklı bağlamlarda nasıl 

uygulandığını göstermektedir. Çay ve kolonya gibi geleneksel ürünlerde Art 

Nouveau’nun yeniden yorumlanması, kültürel miras ile modern tasarım 

arasındaki köprüyü güçlendirmektedir. 

Çalışma kapsamında sunulan örnekler, Art Nouveau’nun güncel ambalaj 

tasarımında sadece dekoratif bir unsur olmadığını aynı zamanda tüketici ile 

marka arasında duygusal bağ kuran, ürün niteliğini yansıtan ve görsel hiyerarşiyi 

destekleyen modern bir tasarım aracı olarak işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. 

Akımın tasarım yüzeyinde çizgi, motif ve kompozisyon ilişkisine verdiği önem, 

çağdaş ambalajlarda estetik görünümü, iletişimsel etkiyi güçlendiren ve mesajın 

algılanabilirliğini artıran bir özellik olarak değerlendirilmektedir. 

Günümüzde tüketici eğilimleri incelendiğinde, ambalaj tasarımının sadece 

ürünü koruyan bir unsur değil aynı zamanda ürünün estetik kimliğini belirleyen 

ve tüketiciyle kurulan ilk temasın oluşturan bir iletişim yüzeyi olarak işleve sahip 

olduğu anlaşılmaktadır. Art Nouveau’nun organik çizgileri, stilize bitkisel 

formları ve akışkan yüzey düzeni, tüketicinin ürünü doğal, özenli ve kaliteli 

olarak algılamasına katkıda bulunmaktadır. Akımla birlikte doğadan gelen 

biçimlerin tasarıma taşınması, tüketicide ürünle ilgili zihinsel bir saflık ve 

doğallık çağrışımı yaratmaktadır (Ağatekin & Turan, 2019, s.1356). 



149 

Art Nouveau ambalaj tasarımlarında çizgisel hareketlerin ve biçimsel ritmin 

tüm yüzeye yayılması tüketicinin tasarımı bir bütün olarak algılamasını 

sağlamaktadır. Akımın ambalaj tasarımında biçimsel özelliklerinin kullanıcının 

algılamasını kolaylaştırmasının yanı sıra özenle üretilmiş bir ambalaj izlenimini 

yaratmaktadır. Dalgalı çizgiler ve diğer biçimsel unsurlar özellikle butik ve 

premium ürün kategorilerinde marka değerini güçlendiren bir unsur hâline 

gelmektedir. 

Art Nouveau’nun ambalaj tasarımında yer alan tipografi unsularına getirdiği 

dekoratif ve organik yaklaşım tüketici algısını destekleyen önemli faktörlerden 

birisidir. Geleneksel tipografik sınırlamaların dışına çıkan akıcı harf yapıları, 

yazıyı sadece tüketiciye bilgi aktaran bir araç olmaktan çıkararak ambalajın 

estetik bütünlüğünü artıran bir öğeye dönüştürmektedir. Modern tasarım 

literatürü, tipografinin yüzeyde ağırlıklı bir görsel rol üstlenmesinin tüketicide 

marka kimliği güçlüdür izlenimi oluşturduğunu göstermektedir (Zor, 2014, s. 1–

4). 

Art Nouveau’da tipografi elemanlarında sıkça kullanılan nilüfer, iris ve 

sarmaşık gibi doğal ve bitkisel formlar sağlık, temizlik, tazelik ve doğallık 

anlamları barındırmakta ve tüketicinin ürünle kurduğu bağı güçlendirmektedir. 

Ayrıca tüketici, doğa temelli estetik ve biçimsel öğeler içeren ambalajları daha 

organik, daha güvenilir ve daha çevre dostu olarak algılama eğilimindedir. 

Dolayısıyla çay, kolonya, sabun, doğal kozmetik ve çikolata gibi ürün 

ambalajlarında bitkisel motiflerin kullanımı tüketicide ürünü rakipleri arasından 

seçerek satın almaya teşvik etmektedir. 

Art Nouveau akımının ambalaj tasarımındaki estetiği, tüketici algısında 

duygusal ve bilişsel düzeyde etkili olan görsel bir dil sunmaktadır. Organik ritim, 

dekoratif bütünlük, tipografik zarafet ve yüzeydeki çizgisel akışlar tüketicinin 

ürünü daha değerli, özenli ve güvenilir olarak tanımlamasını sağlayan bir tasarım 

oluşturmaktadır. Dolayısıyla Art Nouveau, günümüz ambalaj tasarımında sadece 

estetik bir ürün değil aynı zamanda tüketici davranışlarını etkileyen, 

biçimlendiren ve değiştiren bir algısal araç olarak önemini korumaktadır. 

Sonuç 

Art Nouveau, ortaya çıktığı dönemin kültürel ve estetik dönüşümlerini 

yansıtan önemli bir tasarım akımı olmasının yanı sıra ambalaj tasarımının 

biçimsel ve iletişimsel yapısını etkileyen temel kaynaklardan birisi olarak önem 

taşımaktadır. Akımın organik çizgileri, stilize bitkisel motifleri ve akıcı yüzey 

düzeni, erken dönem ambalaj örneklerinde ürün kimliğini güçlendiren ve 

kullanıcının görsel algısını yönlendiren bir yapı oluşturmaktadır. Akımın estetik 

yaklaşımı, ambalajın sadece koruyucu bir unsur olmadığını aynı zamanda marka 

kimliğini yansıtan, ürün algısını geliştiren ve tüketiciyle kurulan ilk temasta 

belirleyici bir rol oynayan iletişim yüzeyi olduğunu göstermektedir. 



150 

Güncel tasarımlar değerlendirildiğinde, Art Nouveau’nun biçimsel 

özelliklerinin dijital üretim teknikleriyle uyumlu olduğu ve dolayısıyla 

günümüzde hazırlanan ambalaj tasarımlarında yeniden ele alındığı 

görülmektedir. Özellikle premium ve butik üretim yapan markalar, akımın çizgi, 

motif ve dekoratif yapılarını sadeleştirerek retro-modern bir estetik anlayış 

geliştirmektedir. Akımın biçimsel özelliklerinin ambalaj tasarımlarında 

uygulanması tüketicinin nostalji algısını, doğal ürün beklentisini ve estetik 

duyarlılığını destekleyen bir görsel strateji olarak önem kazanmaktadır. 

Hazırlanan çalışmanın bulguları, Art Nouveau estetiğinin tarihsel ambalaj 

tasarımında ve güncel tasarım uygulamalarında süreklilik gösteren bir etki 

alanına sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Çalışma tasarım tarihinin 

incelenmesinin yanı sıra günümüz grafik ve ambalaj tasarımcılarının görsel dil 

oluşturma süreçlerinde yol gösterici bir kaynak niteliği taşımaktadır. Art 

Nouveau’nun yeniden yorumlanmasına yönelik çalışmaların artması, tasarım 

eğitiminde ve ambalaj tasarımı araştırmalarında estetik, duygusal etki ve kültürel 

referanslar açısından yeni tartışma alanları açacaktır. 

Tarihsel ve çağdaş ambalaj örnekleri birlikte değerlendirildiğinde, Art 

Nouveau’nun biçimsel sürekliliğini koruyarak farklı dönemlerde farklı işlevler 

üstlendiği görülmektedir. Dönemin özgün ambalajlarında yoğun dekoratif 

süslemeler, el işçiliğini yansıtan çizgisel ritimler ve detaylı bitkisel 

kompozisyonlar ön plandayken güncel tasarımlarda aynı estetik kodlar daha sade, 

geometrik ve dijital üretime uygun biçimlerde yeniden yorumlanmaktadır. Art 

Nouveau, tarihsel süreçte ürün kimliğini zenginleştiren sanatsal bir yüzey dili 

olarak varlık gösterirken, günümüzde marka stratejilerinde nostalji, kalite algısı, 

doğallık ve premium konumlandırma anlamlarını destekleyen bir tasarım aracı 

olarak kullanılmaktadır. Her iki dönemde de akımın temel estetik ilkeleri 

korunmakta ve üretim teknolojileri, tüketici beklentileri ve güncel pazar 

dinamikleri doğrultusunda ambalaj tasarımında farklı görsel ağırlıklarla ortaya 

çıkmaktadır. Bu doğrultuda, Art Nouveau’nun ambalaj tasarımında zamanlar 

arası bir köprü kuran sürdürülebilir bir estetik değer taşıdığını göstermektedir. 

  



151 

Kaynaklar 

Ağatekin, M., & Turan, N. (2019). Art Nouveau Akımı’nın Cam Sanatına 

Yansımaları. İdil Sanat ve Tasarım Dergisi, 8(59), 1350-1362, 

https://doi.org/10.7816/idil-08-59-11 

Ayaydın, A. (2015). Art Nouveau’ya 21. Yüzyıl Perspektifinden Bir Bakış. 

ULAKBİLGE Dergisi, 3(12), 1–17. https://doi.org/10.7816/ulakbilge-03-12-

01 

Desmet, P. M. A., & Hekkert, P. (2009). Design & Emotion. International Journal of 

Design, 3(2), https://www.ijdesign.org/index.php/IJDesign/article/view/658 

Grasset, E. (1900). Ornamental Designs / Decorative Elements. [Public Domain 

pattern book]. 

Kuru, A. Ç. (2019). Sağlıklı Ürün Tercihinde Ambalaj Tasarımının Etkisi. İdil Sanat 

ve Tasarım Dergisi, 8(59), 1259–1272. https://doi.org/10.7816/idil-08-59-08 

McDonagh, D., Hekkert, P., van Erp, J., & Gyi, D. (2003). Design and Emotion. CRC 

Press. 

Meggs, P. B., & Purvis, A. W. (2016). History of Graphic Design (5. basım). Wiley. 

Shukla, P. et al. (2022). The influence of creative packaging design on customer 

behavioural intention in the luxury market. Journal of Business Research, 

144, 290–303. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2022.01.018 

Uçar, T. F. (2004). Görsel İletişim ve Grafik Tasarım. İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

Wellcome Collection. (t.y.). Public domain ambalaj görselleri [Veri tabanı]. Erişim: 

https://wellcomecollection.org 

Zor, A. (2014). Modern sanat akımlarının grafik tasarıma ve tipografinin doğuşuna 

etkisi. Uluslararası Sosyal ve Ekonomik Bilimler Dergisi, 4(1), 1–7. 

Görsel Kaynakları 

Resim 1. Art Nouveau Çizgisel Yapı ve Akışkan Formlar, Kaynak: 

https://www.vam.ac.uk/articles/thewhiplash?srsltid=AfmBOopAJfTrEbYl

mfITEnvtIt5vrtiPYJ6xgYwE5h1lAxYVXpkKXVrX 

Resim 2. Art Nouveau Bitkisel Formlar ve Motifler, Kaynak: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File%3AAlfons_mucha_obraz_1.jpg 

Resim 3. Art Nouveau dönemine ait tipografi unsurları, 

https://www.heritagetype.com/blogs/articles/artnouveau  

Resim 4. French Art Nouveau L'aureole, Kaynak: 

https://theboxsf.com/products/0011-3 

Resim 5. Art Nouveau çay ambalajı, Kaynak: https://www.antiques-

atlas.com/antique/fun_pair_of_art_nouveau_tea_tins_a1083/as179a1083 

https://wellcomecollection.org/
https://theboxsf.com/products/0011-3


152 

Resim 6. Art Nouveau çikolata ve şekerleme kutuları, Kaynak: 

https://www.zazzle.com/vintage_art_nouveau_biscuit_ad_by_alphonse_mu

cha_wooden_box_sign-

256432385720708218?srsltid=AfmBOor3iIDoL1Tri1PlaZQWYN56YPPj

Ke96EtCw4XitpDRUugc5uEMT 

Resim 7. Güncel bakım ürünleri, Kaynak: https://worldbranddesign.com/deeez-

create-fruitawa-goodness-of-nature-safron-art-nouveau-packaging-design/ 

 

 

 

https://www.zazzle.com/vintage_art_nouveau_biscuit_ad_by_alphonse_mucha_wooden_box_sign-256432385720708218?srsltid=AfmBOor3iIDoL1Tri1PlaZQWYN56YPPjKe96EtCw4XitpDRUugc5uEMT
https://www.zazzle.com/vintage_art_nouveau_biscuit_ad_by_alphonse_mucha_wooden_box_sign-256432385720708218?srsltid=AfmBOor3iIDoL1Tri1PlaZQWYN56YPPjKe96EtCw4XitpDRUugc5uEMT
https://www.zazzle.com/vintage_art_nouveau_biscuit_ad_by_alphonse_mucha_wooden_box_sign-256432385720708218?srsltid=AfmBOor3iIDoL1Tri1PlaZQWYN56YPPjKe96EtCw4XitpDRUugc5uEMT
https://www.zazzle.com/vintage_art_nouveau_biscuit_ad_by_alphonse_mucha_wooden_box_sign-256432385720708218?srsltid=AfmBOor3iIDoL1Tri1PlaZQWYN56YPPjKe96EtCw4XitpDRUugc5uEMT


153 

 

 

 

 

BÖLÜM 9 

 

 

 

Willem de Kooning’in Çalışmalarında Erken 

Ve Olgun Stil Üzerine Biçimsel ve Kavramsal 

Bir İnceleme 

 

 

 

 

 

 

Yusuf Emre Işık1 
 

 

 
1 Doç. Dr., Trabzon Üniversitesi Güzel Sanatlar ve Tasarım Fakültesi Resim Bölümü, 

ORCID: 0000-0001-6876-7310    



154 

Giriş 

Willem de Kooning (1904–1997), 20. yüzyılın en etkili modern 

sanatçılarından biri olarak, figüratif geleneğin sınırlarını aşan ve soyut 

dışavurumculuk akımının biçimsel ve düşünsel temellerini derinleştiren bir sanat 

pratiği geliştirmiştir. Hollanda’nın Rotterdam kentinde aldığı klasik sanat 

eğitimi, sanatçının erken dönem figüratif çalışmaları için teknik bir temel 

oluşturmuş, bu temelden hareketle geliştirdiği jestüel ifade dili, modern sanatın 

yönünü belirleyen özgün bir estetik anlayışın zeminini hazırlamıştır (de Kooning, 

1985: 12). 1926 yılında Amerika Birleşik Devletleri’ne göç eden sanatçı, kısa 

sürede New York’un entelektüel ve deneysel sanat ortamıyla etkileşime geçmiş; 

1930’lardan itibaren ürettiği figüratif kompozisyonlardan 1950’lerdeki soyut 

dışavurumcu yapıtlarına uzanan bir dönemde, biçim ve anlamı dönüştüren bir 

sanatsal evrim gerçekleştirmiştir (Rosenberg, 1972: 45).  

De Kooning’in erken dönem yapıtları, Avrupa akademik geleneğinden 

devraldığı figüratif disiplin ile Amerikan modernizminin deneysel dinamizmini 

bir araya getiren özgün bir sentez sunar. Sanatçının 1930’lu yıllarda ürettiği 

“Untitled” (yak. 1931) ve “Man” (1939) gibi yapıtları, bir yandan geometrik 

soyutlamaya yaklaşan biçimsel düzenlemeler içerirken, diğer yandan insan 

figürünün psikolojik kırılmalarını ve toplumsal gerilimlerini görünür kılar 

(Polcari, 1993: 266). Bu dönemde sanatçının figürü ele alış biçimi, yalnızca 

bedensel bir temsil olarak değil, modern bireyin parçalanmış kimliğinin metaforu 

olarak da okunabilir. Bu açıdan de Kooning’in erken üretimi, dönemin 

Avrupa’daki modernist gelişmelerine paralel biçimde, temsilin çözüldüğü, biçim 

ile duygu arasındaki sınırların belirsizleştiği bir kavramsal zemine sahiptir 

(Sandler, 1970: 122).  

1940’lardan itibaren, sanatçının çizim ağırlıklı disiplini jestüel bir boyut 

kazanmış; figüratif unsurlar yerini giderek daha dinamik, enerjik ve akışkan 

biçimlere bırakmıştır. Bu dönüşüm süreci, de Kooning’in modernist biçim dilini 

kendi varoluşsal deneyimiyle birleştirmesini sağlamıştır. “Pink Angels” (1945) 

ve “Painting” (1948) gibi yapıtlar, bu geçişin en belirgin örnekleri olarak, 

sanatçının bilinçli bir biçimsel dağılma stratejisiyle, figüratifden soyuta uzanan 

bir görsel söylem kurduğunu göstermektedir (Polcari, 1993: 273; Sandler, 1970: 

125). Özellikle 1940’ların ortasından itibaren geliştirdiği siyah-beyaz 

kompozisyonlar, hem ekonomik kısıtlamalardan doğan bir zorunluluk hem de 

formu sadeleştirerek özsel yapısal ilişkileri açığa çıkarma çabasının sonucudur 

(Sandler, 1970: 128). Bu bağlamda, de Kooning’in biçimsel arayışı yalnızca 

görsel bir deneysellik değil, aynı zamanda varoluşsal bir sorgulama biçimi olarak 

değerlendirilmelidir.  

De Kooning’in olgunluk dönemine damgasını vuran “Woman” serileri (1950–

1952), sanatçının figürle kurduğu ilişkide hem biçimsel hem de kavramsal bir 

kırılma noktası oluşturur. “Woman I” (1950–52), kadının sanatsal temsiline dair 



155 

tarihsel klişeleri yıkarak, figürün hem grotesk hem de çekici yanlarını bir arada 

sunar. Bu seri, sanatçının figürü soyut bir enerji alanına dönüştürdüğü, aynı 

zamanda toplumsal ve cinsel kimlik temsillerini sorguladığı bir dönemi yansıtır 

(Rosenblum, 1990: 118; Kuspit, 2000: 57). Sanatçının jestüel fırça kullanımı, 

yüzeydeki enerjiyi ve ritmik akışı ön plana çıkarırken, resmin içkin yapısını 

neredeyse heykelsi bir dinamizme taşır. Bu bağlamda “Woman” serileri, modern 

resmin özne, beden ve temsil kavramları üzerine geliştirdiği eleştirinin 

merkezinde yer alır.  

1950’lerin ortasında ürettiği “Easter Monday” (1955–56) ve “Ruth’s Zowie” 

(1957) gibi yapıtlar ise, sanatçının jestüel enerjiyi mekânsal belirsizlik ve ritim 

duygusuyla birleştirdiği dönemi temsil eder. Bu eserlerde renk, hareket ve yüzey 

arasındaki ilişki, figüratif bir temsilden ziyade, resmin maddeselliği üzerinden 

tanımlanan bir deneyim alanına dönüşür (Storr, 1992: 36). De Kooning’in 

sanatında figür, doğrudan bir temsilden çıkarak bir “oluş” hâline gelir; resim, 

sabit bir formdan çok, sürekli dönüşen bir süreç olarak var olur (Joselit, 2003: 

14).  

Bu çalışmanın temel amacı, Willem de Kooning’in erken dönem figüratif 

üretiminden olgunluk dönemindeki soyut dışavurumcu kompozisyonlarına 

uzanan sanatsal dönüşümünü biçimsel ve kavramsal bir bakış açısıyla 

irdelemektir. Sanatçının eserlerindeki çizim ve boya ilişkisi, kompozisyon 

örgüsü, jest anlayışı ve figüratif soyutlama biçimleri tarihsel bağlam içinde 

değerlendirilecek; erken dönem figüratif arayışlar ile olgun dönem soyut 

deneyimler arasındaki estetik süreklilik ve kırılmalar analiz edilecektir. Bu 

inceleme, de Kooning’in Amerikan sanatındaki özgün konumunu belirlemeyi ve 

onun modern sanat tarihinde biçimsel yenilik ile kavramsal derinlik arasındaki 

etkileşimi nasıl dönüştürdüğünü ortaya koymayı amaçlamaktadır (de Kooning & 

Newman, 1998: 22; Seitz, 1955: 319–320).  

De Kooning’in üretimi, modern sanatın yalnızca biçimsel gelişim süreci 

içinde değil, aynı zamanda insanın varoluşsal deneyimini ifade etme arayışında 

da merkezi bir konumda yer alır. Sanatçının figürle kurduğu gerilim, hem resmin 

yüzeyinde hem de sanatın düşünsel derinliğinde yankılanır. Onun eserlerinde, 

çizgi ile renk, form ile jest, figür ile boşluk arasında süregiden bir diyalektik ilişki, 

modern sanatın temel varoluşsal sorgulamalarını görünür kılar. Böylece de 

Kooning, yalnızca soyut dışavurumculuğun değil, tüm 20. yüzyıl sanatının 

kavramsal yönelimlerini şekillendiren öncü bir figür olarak değerlendirilmelidir.  

Willem de Kooning’in Sanatsal Yöneliminin Oluşum Süreci  

Willem de Kooning’in sanatsal yöneliminin temelleri, erken yaşlarda aldığı 

klasik sanat eğitimi ile Avrupa modernizminin biçimsel mirası arasında 

şekillenmiştir. 1904 yılında Rotterdam’da doğan sanatçı, 1916 yılında Rotterdam 

Güzel Sanatlar ve Teknik Akademisi’ne (Rotterdam Academy of Fine Arts and 

Techniques) gece okuluna kaydolarak, geleneksel desen, perspektif, renk kuramı 



156 

ve anatomi eğitimi almıştır. Bu eğitim, onun sonraki dönemlerde geliştireceği 

biçimsel disiplinin ve çizim merkezli yaklaşımının temelini oluşturmuştur 

(Polcari, 1993: 264). Aynı dönemde ticari bir sanat firmasında çırak olarak 

çalışan de Kooning, uygulamalı tasarım alanında kazandığı deneyimle, 

kompozisyon düzeni, oran, denge ve yüzey kontrolü konularında teknik bir 

ustalık geliştirmiştir. Bu yıllarda aldığı akademik formasyon, onun soyut 

dışavurumcu döneminde dahi gözle görülür bir biçimsel titizlikle çalışmasına 

olanak tanımıştır (Sandler, 1970: 122). Sanatçının erken döneminde aldığı bu 

klasik eğitimin yanı sıra, Avrupa modernizmiyle dolaylı temasları da onun 

sanatsal kimliğini biçimlendirmiştir. Özellikle 1920’lerin ortasında Hollanda’da 

hâkim olan De Stijl hareketi ve onun kuramsal temsilcileri olan Piet Mondrian ve 

Theo van Doesburg’un geometrik düzen anlayışı, de Kooning’in mekân ve form 

ilişkisine dair düşüncelerini etkilemiştir. Aynı dönemde Paris ve Brüksel 

çevresinde etkisini sürdüren kübist ve sürrealist yaklaşımlar da sanatçının görsel 

hafızasında kalıcı izler bırakmıştır. Bu birikim, onun soyutlamayı yalnızca bir 

biçimsel çözümleme alanı olarak değil, aynı zamanda içsel bir deneyimin temsili 

olarak algılamasına zemin hazırlamıştır. 1926 yılında Amerika Birleşik 

Devletleri’ne göç eden de Kooning, Hoboken, New Jersey üzerinden New York’a 

yerleşmiş ve burada hızla yükselen modern sanat ortamıyla ilişki kurmuştur. 

Başlangıçta geçimini sağlamak amacıyla mağaza vitrin tasarımları ve tabelalar 

üzerinde çalışan sanatçı, 1930’ların ortalarına kadar hafta sonları resim yaparak 

üretimini sürdürmüştür. 1935 yılında Federal Sanat Projesi (WPA/Federal Art 

Project) kapsamında resmî görev alması, onun profesyonel sanat pratiğine 

geçişinde belirleyici bir dönüm noktası olmuştur (Polcari, 1993: 264). Bu dönem, 

yalnızca ekonomik bir geçiş değil, aynı zamanda sanatsal aidiyetin de oluştuğu 

bir süreçtir. Çünkü de Kooning, bu proje aracılığıyla dönemin önemli 

sanatçılarıyla—özellikle Arshile Gorky, John Graham ve David Smith ile—yakın 

dostluklar kurmuş ve onların aracılığıyla Avrupa modernizminin Amerikan 

yorumu üzerine yoğun düşünsel tartışmalara katılmıştır (Polcari, 1993: 266). 

Arshile Gorky’nin etkisi, de Kooning’in biçimsel yöneliminde özellikle 

belirgindir. Gorky’nin sürrealist kökenli organik formları ile kübist yapı anlayışı 

arasındaki sentez, de Kooning’in hem figüratif hem de soyut denemelerinde bir 

model oluşturmuştur. Gorky aracılığıyla tanıdığı Picasso, Miró ve Léger gibi 

sanatçıların çalışmaları, onun figürü biçimsel olarak parçalayarak yeniden kurma 

stratejisini derinleştirmesine yol açmıştır. Bu dönemde ürettiği “Untitled” (yak. 

1931) adlı çalışma, sanatçının figüratif ile geometrik soyutlama arasında kurduğu 

erken bir dengeyi temsil eder. Kompozisyon, yüzeyin düzleştirilmesine rağmen 

derinlik izlenimini koruyan biçimleriyle, hem yapısal hem de sezgisel bir ifade 

taşır. Dairesel biçimlerin yatay düzlemlerle kurduğu ritmik ilişki, sanatçının 

sonraki dönem soyutlamalarının öncülü niteliğindedir (Polcari, 1993: 266).  



157 

 
Resim 1. Willem de Kooning, “Untitled”, yak. 1931, tuval üzerine yağlıboya.  

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 266. 

 

Yine aynı döneme ait “Pink Landscape” (1938) adlı eser, sanatçının Avrupa 

kökenli modernist birikimini kişisel bir dilde yeniden yorumladığını gösterir. 

Eserde, Miró ve Gorky’nin organik biçimlerine benzer yumuşak geçişli formlar, 

pastel tonların dengesiyle birleşir. Mekân algısının düzleştiği, ama figürsel 

çağrışımların tamamen ortadan kalkmadığı bu kompozisyon, soyutlamanın 

duygusal ve sezgisel bir düzleme taşındığı bir ara formdur. Burada doğa, soyut 

biçimlerin içsel uyumuna dönüşür; figür ve zemin arasındaki ilişki, gözle görülür 

bir armoni ve gerginlik içinde çözümlenir (Polcari, 1993: 266).  

 
Resim 2. Willem de Kooning, “Pink Landscape”, 1938, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 266. 

  



158 

De Kooning’in Amerika’daki ilk yılları, onun sanatsal düşüncesinde “Avrupa 

disiplini” ile “Amerikan ifadeselliği” arasında gidip gelen bir gerilimi görünür 

kılar. Avrupa’da aldığı katı akademik eğitimin getirdiği teknik ustalık, Amerikan 

sanat ortamının deneysel özgürlüğüyle birleştiğinde, sanatçının benzersiz bir 

biçim dili ortaya çıkmıştır. Bu ikili yapı, sanatçının tüm kariyeri boyunca sürecek 

olan biçimsel ve kavramsal bir dinamizmin kaynağını oluşturur. Sandler’a göre 

(1970: 123), de Kooning’in figürü ele alış biçimi, klasik resmin yapısal 

bütünlüğüyle modern resmin parçalanmış mekânsallığı arasında gidip gelen bir 

dengeye dayanır.  

Sonuç olarak, de Kooning’in sanatsal yöneliminin oluşum süreci yalnızca 

bireysel bir stil arayışı değil, aynı zamanda iki kültürel geleneğin kesiştiği bir 

düşünsel alanın ürünüdür. Rotterdam’daki akademik eğitim, ona biçimsel bir 

titizlik kazandırmış; New York’ta karşılaştığı modernist çevre ise bu disiplini 

özgürleştirici bir ifade biçimine dönüştürmüştür. Bu dönemden itibaren 

sanatçının üretimi, ne tamamen Avrupa’ya özgü bir yapısal düzen anlayışı ne de 

Amerikan soyut dışavurumculuğuna özgü bir jestsel özgürlükle sınırlıdır. Aksine, 

bu iki yönelimi sentezleyen hibrit bir yaklaşım, onun sanatsal dilinin özünü 

oluşturur. Bu bağlamda, de Kooning’in erken dönem üretimi, hem tarihsel hem 

de biçimsel olarak, modern sanatın küresel dönüşümünün merkezinde yer alan 

bir geçiş alanı olarak değerlendirilebilir (Sandler, 1970: 125).   

Figür ve Soyutlama Arasında: 1930’lardan 1940’lara Geçiş 

Willem de Kooning’in 1930’ların sonlarından 1940’ların başına uzanan 

üretimi, sanatçının figüratif eğilimleri ile soyutlamaya yönelen biçim arayışları 

arasında kurduğu karmaşık bir dengeyi gözler önüne serer. Bu dönem, onun 

sanatsal gelişiminde yalnızca tematik bir geçiş değil, aynı zamanda biçimsel bir 

dönüşüm sürecidir. De Kooning, figürü bir anlatı unsuru olarak değil, biçimsel 

bir araştırmanın merkezi olarak ele almış; insan bedenini, psikolojik ve mekânsal 

çözülmenin bir aracı hâline getirmiştir (Polcari, 1993: 267). 1930’ların ekonomik 

ve toplumsal koşulları, sanatçının figür anlayışında içe dönük, melankolik bir 

atmosfer yaratmıştır. Bu dönemde ürettiği erkek figürleri, yalnızlık, 

yabancılaşma ve kimlik arayışı gibi temaları işlerken; biçimsel düzeyde yüzeyin 

düzleştirilmesi, parçalanmış anatomi ve geometrik deformasyon gibi özellikler 

belirginleşmiştir.  

De Kooning’in “Man” (yak. 1939) adlı yapıtı, bu dönemin karakteristik 

özelliklerini en açık biçimde yansıtır. Durağan bir pozda betimlenen erkek figürü, 

klasik bir portre geleneğini çağrıştırmasına rağmen, biçimsel olarak belirsizlik ve 

kırılma hissi taşır. Figürün bedensel bütünlüğü, yüzeyin düzleştirilmesiyle 

bilinçli biçimde bozulmuş; ışık ve gölge geçişleri yerini sert renk kontrastlarına 

bırakmıştır. Göz ve ağız gibi yüz ayrıntıları, psikolojik bir çözülmeyi ima edecek 

ölçüde silikleşmiştir. Bu figür, yalnız bir bireyden çok, toplumsal bunalımın 

sembolü hâline gelmiştir (Polcari, 1993: 268).  



159 

 
Resim 3. Willem de Kooning, “Man”, yak. 1939, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 268. 

 

Sanatçının “Self-Portrait with Imaginary Brother” (yak. 1938) adlı 

çalışması, bireysel kimlik ve benlik bölünmesi temasını figüratif biçimde işler. 

Buradaki iki figür —sanatçının kendisi ve hayali kardeşi— birbirine hem fiziksel 

hem de duygusal olarak bağlı görünür; ancak mekânsal düzenleme, bu bağı kırar 

niteliktedir. Figürlerin hacmi belirsizleşmiş, konturlar yer yer erimiş, yüzeydeki 

fırça darbeleri ise psikolojik bir gerginliği vurgular. Gorky’nin biçimsel etkisi bu 

eserde güçlü biçimde hissedilir; yumuşak renk geçişleriyle oluşturulan atmosfer, 

sürrealist bir iç dünyanın temsiline dönüşür (Polcari, 1993: 268).  

 
Resim 4. Willem de Kooning, “Self-Portrait with Imaginary Brother”, yak. 1938, 

tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Expe-rience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 268. 



160 

Bu dönemin en dikkat çekici yönlerinden biri, sanatçının “mannequin” 

teması üzerinden insan ile nesne arasındaki sınırları belirsizleştirmesidir. 

“Manikins” (yak. 1939–42) adlı çizim ve resimlerinde, mağaza vitrinlerinde 

gördüğü cansız manken figürlerini resmeder. Bu mankenler, insan bedeninin 

duygusal ve ruhsal boşluğunu sembolize eder. Figürler, hem teatral hem de donuk 

bir varlık hissi taşır; gözler ve yüz hatları yer yer maskesel biçimlere dönüşür. Bu 

durum, insanın modern toplumda nesneleşmesini ve öznel kimliğin çözülmesini 

metaforik bir düzlemde yansıtır (Polcari, 1993: 269).  

 
Resim 5. Willem de Kooning, “Manikins”, yak. 1939–42, kâğıt üzerine karakalem. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Expe-rience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 269. 

 

“The Glazier” (yak. 1940) adlı çalışmada, figürün cinsiyet ve kimlik 

sınırlarının belirsizleştiği, neredeyse androjen bir beden formu öne çıkar. 

Kompozisyon, sıcak toprak tonlarıyla inşa edilmiş olup Pompeii fresklerinden 

esinlenen renk armonisine sahiptir. Figür, hem erkek hem de kadın özellikleri 

taşıyan bir anatomik yapıya sahiptir; bu durum, de Kooning’in figürü toplumsal 

cinsiyetin ötesinde, evrensel bir beden imgesi olarak ele aldığını gösterir. Omuz 

çizgilerindeki keskin üçgen biçimler ve kırık konturlar, hem bedensel hem 

psikolojik bir gerilimi ifade eder (Polcari, 1993: 270).  



161 

 
Resim 6. Willem de Kooning, “The Glazier”, yak. 1940, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 270. 

 

Aynı yıllarda üretilen “Seated Woman” (yak. 1940) ise, sanatçının figüratif 

geleneği modernist bir çözümleme süzgecinden geçirdiği önemli bir örnektir. Bu 

çalışmada, klasik oturan kadın imgesi yeniden ele alınır; ancak figürün anatomik 

bütünlüğü parçalanmış, çizgisel hatlar yer yer yüzeye yayılmıştır. Ingres ve 

Picasso’nun biçimsel etkileri, burada soyutlamayla birleşir. Figürün sağ kolu 

gövdeyle orantısız biçimde uzatılmış, baş ve boyun arasında bilinçli bir kopukluk 

yaratılmıştır. Bu deformasyon, figürün bir kadın olmaktan çok, resimsel bir 

araştırma nesnesine dönüştüğünü gösterir (Polcari, 1993: 270; Sandler, 1970: 

124).  

 
Resim 7. Willem de Kooning, “Seated Woman”, yak. 1940, tuval üzerine 

yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 270–271. 



162 

De Kooning’in bu dönemi, figür ve soyutlama arasındaki gerilimin 

olgunlaştığı bir eşik olarak değerlendirilebilir. Erkek figürlerinde varoluşsal içe 

kapanma ve psikolojik çözülme ön plandayken, kadın figürlerinde formun 

parçalanması ve jestsel deformasyon belirleyici olmuştur. Bu yapıtlar, sanatçının 

figürü hem temsil eden hem de çözümleyen bir araç olarak kullandığını; bedenin 

sınırlarını soyutlamanın hizmetine sunduğunu gösterir. Böylece 1940’ların 

başında, de Kooning’in üretimi artık yalnızca bir figüratif resim anlayışına değil, 

soyut dışavurumculuğun biçimsel ve kavramsal temelini kuran bir düşünsel 

evreye dönüşmüştür.  

Soyutlamanın Eşiğinde: 1947–1950 Arası Deneysel Dönem 

Willem de Kooning’in 1940’ların ortasından 1950’ye uzanan dönemi, 
sanatçının figüratif temsilden koparak soyutlamaya yöneldiği, biçimsel ve 

psikolojik açıdan son derece yoğun bir geçiş sürecini temsil eder. Bu yıllar, hem 

savaş sonrası Amerikan sanatının yönünü belirleyen hem de de Kooning’in 

kişisel estetiğini yeniden tanımladığı bir deneysel evredir. Sanatçının üretiminde, 
figür artık doğrudan bir temsil olmaktan çıkmış; jest, hareket ve boya katmanları 

aracılığıyla zihinsel bir sürecin izine dönüşmüştür (Polcari, 1993: 273).  

Bu dönemin başlangıcını işaret eden “Pink Lady” (yak. 1944), figüratif 
yapının çözülmeye başladığı bir eşik olarak değerlen-dirilebilir. Kompozisyonda 

oturan bir kadın figürünün başı ve gövdesi, neredeyse soyutlanmış organik 

şekiller hâline gelir. Fırça darbelerinin ritmik akışı, bedensel parçalanmayı görsel 

bir enerjiye dönüştürür. Renk kullanımı, sıcak pembe ve bej tonlarının gerilimli 
kontrastına dayanır; bu da hem erotik hem de psikolojik bir yoğunluk yaratır. 

Figürün birden fazla başı ve omuz hattı, Picasso’nun 1930’lar sonrasındaki figür 

deformasyonlarını çağrıştırır. De Kooning burada formu çözerek yeni bir anlatım 
alanı yaratır: bedensel varlık ile zihinsel süreç arasındaki sınır ortadan kalkar 

(Polcari, 1993: 273).  

 
Resim 8. Willem de Kooning, “Pink Lady”, yak. 1944, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 273. 

 



163 

“Pink Angels” (yak. 1945), sanatçının soyutlama yöneliminin simgesel 

başlangıç noktasıdır. Bu yapıt, hem figürün parçalanmasına hem de resim 

yüzeyinin tamamen jestsel bir alana dönüşmesine olanak tanır. Eski Ustalar’ın 

kadın nü kompozisyonlarından esinlenen figürsel yapı, burada dinamik bir enerji 

akışına evrilir. Formlar geniş pembe alanlar içinde dalgalanır, baş ve uzuvlar 

soyut ritimlerle birleşir. Polcari’ye (1993: 274) göre bu tablo, Guernica’nın 

parçalı anatomisinden ve savaşın yarattığı travmatik ruh hâlinden doğan şiddetli 

bir duygusal tını taşır. De Kooning’in çizgisel jestleri, bir yandan Picasso’nun 

biçimsel mirasını sürdürürken, diğer yandan kendi kuşağının varoluşsal 

kaygılarını soyut düzleme taşır. Bu yönüyle “Pink Angels”, sanatçının hem 

figüratif hem de soyut enerjiyi bir araya getirdiği bir eşik çalışmadır.  

 
Resim 9. Willem de Kooning, “Pink Angels”, yak. 1945, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 274. 

 

1947–1948 yılları arasında, de Kooning’in üretimi neredeyse tamamen 

çizimsel jest üzerine kurulu bir yapıya evrilir. Bu dönemde ekonomik kısıtlamalar 

nedeniyle yağlıboya yerine endüstriyel enamel boya kullanmaya başlayan 

sanatçı, aynı zamanda paletini de sınırlayarak siyah, beyaz ve gri tonlarının hâkim 

olduğu bir dizi soyut kompozisyon üretmiştir. “Painting” (1948) adlı eser, bu 

siyah-beyaz dönemin başlıca örneklerinden biridir. Burada figür, yalnızca 

çizgisel bir çağrışım olarak kalır; alanlar iç içe geçer, biçimler birbiriyle erir. 

Sandler’a göre (1970: 126), bu resimlerde sanatçı, figürün anatomik bütünlüğünü 

bilinçli olarak parçalayarak, mekânı sabit bir kompozisyondan kurtarır. Fırça 

hareketleri, biçimsel bir düzen yerine enerjik bir süreklilik yaratır; yüzey artık 

sabit bir alan değil, canlı bir eylem mekânıdır.  



164 

 
Resim 10. Willem de Kooning, “Painting”, 1948, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 278. 

 

Aynı döneme ait “Mailbox” (1948) adlı yapıtta, beyaz zemin üzerine siyah 

konturlarla tanımlanmış amorf biçimler, hem geometrik hem organik nitelikler 

taşır. De Kooning’in ince hatlı fırça kullanımı, Gorky’nin otomatik çizimlerinden 

esinlenmiştir. Bu kompozisyonlarda biçimler sabit değildir; her an dönüşen bir 

hareketin içinde çözülür. Hess’e (1959: 24) göre, bu dönemde sanatçının yüzey 

anlayışı artık açık alanlı kompozisyon (open field painting) niteliği kazanmıştır: 

biçimler zeminle birleşir, arka plan ortadan kalkar, resim kendi içkin enerjisiyle 

var olur. Bu, soyut dışavurumculuğun yapısal temelini kuran radikal bir 

anlayıştır. 

 
Şekil 11. Willem de Kooning, “Mailbox”, 1948, tuval üzerine enamel boya. 

Kaynak: Polcari, Stephen. Abstract Expressionism and the Modern Experience. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993, s. 278. 

 



165 

Sanatçının 1950 tarihli “Excavation” adlı yapıtı, bu deneysel dönemin doruk 

noktasını oluşturur. Figürün yerini alan soyut biçimler, neredeyse arkeolojik bir 

kazı alanı gibi üst üste biner. Her fırça darbesi, hem çizgisel bir jest hem de 

yüzeydeki hareketin kaydı olarak işlev görür. Renk paleti, açık bejler, gri tonları 

ve sarı vurgularla sınırlandırılmıştır; böylece kompozisyonun enerjisi, renkten 

ziyade yapısal ritimden kaynaklanır. Polcari (1993: 278) bu eseri, “parçalanmış 

anatominin resim yüzeyine gömülerek yeniden doğduğu” bir çalışma olarak 

tanımlar. De Kooning, bu tabloyla birlikte artık figürün maddi varlığından 

tamamen koparak, jestin kendisini resmin öznesi hâline getirmiştir.  

 
Resim 12. Willem de Kooning, “Excavation”, 1950, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Sandler, Irving. The Triumph of American Painting: A History of 

Abstract Expressionism. New York: Harper & Row, 1970, s. 128. 

 

Bu dönemin genelinde, de Kooning’in üretimi otomatik çizim, jestsel 

özgürlük ve parçalanmış anatomi arasında salınır. Figür artık sabit bir özne değil, 

enerjinin geçici bir izi hâline gelir. Savaş sonrası psikolojik yıkımın ve modern 

bireyin parçalanmış bilincinin görsel bir ifadesi olarak, sanatçının tuvalleri hem 

bedensel hem ruhsal bir çözülmeyi kaydeder. 1947–1950 arasındaki bu deneysel 

yıllar, de Kooning’in sonraki “Kadın” serilerinin kavramsal ve biçimsel zeminini 

hazırlayarak, modern sanat tarihinde figür–soyutlama ilişkisini kökten 

dönüştüren bir dönüm noktası hâline gelir.  

Jestüel Soyutlamanın Zirvesi: “Kadın” Serileri (1950–1956) 

Willem de Kooning’in 1950–1956 yılları arasındaki üretimi, sanatçının jestüel 

soyutlamayı hem biçimsel hem de kavramsal düzeyde en uç noktaya taşıdığı 

dönemi temsil eder. Bu yıllarda ortaya çıkan “Kadın” serileri, yalnızca soyut 

dışavurumculuğun değil, 20. yüzyıl sanatının genelinde figüratif temsilin 

sınırlarını yeniden tanımlamıştır. De Kooning için kadın figürü, ne yalnızca bir 

ikonografik tema ne de estetik bir nesneydi; aksine, resimsel eylemin kendisiyle 

özdeşleşmiş bir biçim alanıydı. Seitz’in (1955: 319–320) belirttiği üzere, 



166 

sanatçının jestleri bir “felsefi eylem” niteliği taşır: boya yüzeyine yapılan her 

müdahale, düşüncenin bedensel bir dışavurumuna dönüşür.  

Serinin ilk yapıtı olan “Woman I” (1950–52), sanatçının yıllar süren figüratif 

soyutlama deneyimlerinin en yoğun sentezidir. Bu eserde figür, hem grotesk hem 

de çekici bir biçimde betimlenir. Geniş gözler, abartılı dişler ve parçalı beden 

yapısı, hem şiddeti hem de erotizmi aynı anda çağrıştırır. Renk paletindeki agresif 

kontrastlar — beyaz, pembe, sarı ve siyahın dinamik karşıtlığı — figürün 

duygusal karmaşasını artırır. Sandler’a göre (1970: 131), “Kadın I”deki jestler 

yalnızca biçimsel bir çözülmeyi değil, sanatçının varoluşsal çatışmasını da 

yansıtır. Boya katmanlarının üst üste bindirilmesi, yüzeyin bir mücadele alanına 

dönüştürülmesine neden olmuştur. De Kooning, kompozisyonu planlı bir düzen 

olarak değil, sürekli yeniden yazılan bir süreç olarak ele alır — bu durum, onun 

“composition elimination” olarak adlandırdığı yapısal çözülmenin özünü 

oluşturur.  

 
Resim 13. Willem de Kooning, “Woman I”, 1950–52, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Sandler, Irving. The Triumph of American Painting: A History of Abstract 

Expressionism. New York: Harper & Row, 1970, s. 130–134. 

 

Serinin devamındaki “Woman VI” (1953), figürün artık tamamen jestsel bir 

yapıya dönüştüğü bir aşamayı temsil eder. Renkler, biçimi tanımlamak yerine 

enerjiyi taşır. Fırça darbeleri bir tür doğaçlama dans gibidir; figürün sınırları yer 

yer yok olur, bedensel form jestin hareketine karışır. Bu, Seitz’in (1955) “jestin 

felsefi eylem olarak resimsel özneye dönüşmesi” kavramının en açık örneğidir. 

Kadın bedeni artık bir temsil değil, resimsel enerjinin taşıyıcısıdır. Rosenblum 

(1990), bu dönemde de Kooning’in kadın imgesini modernliğin içsel çelişkilerini 

yansıtan bir simgeye dönüştürdüğünü vurgular: güzellik ile korku, arzuyla yıkım 

iç içe geçmiştir.  



167 

 
Resim 14. Willem de Kooning, “Woman VI”, 1953, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Seitz, William Chapin. Abstract Expressionist Painting in America. Princeton 

University, Doktora Tezi, 1955, s. 319–320. 

 

Serinin üçüncü aşaması olarak görülen “Gotham News” (1955–56), kadın 

temasının kent yaşamı, hareket ve bilgi bombardımanı kavramlarıyla birleştiği 

bir kompozisyondur. Bu yapıt, hem figüratif hem de mimari referanslar içerir; 

yoğun fırça darbeleri, gazete kâğıdı gibi üst üste yığılmış renk katmanlarıyla 

birleşir. Bu yönüyle tablo, modern metropolün kaotik enerjisini kadın figürünün 

dönüşümü üzerinden işler. Joselit’e (2003: 15) göre, “Kadın” serilerindeki 

figürler, hem tarihsel hem kültürel olarak kadının temsil biçimlerinin 

sorgulanmasıdır: ilkel tanrıçalardan 1940’ların pin-up imajlarına kadar uzanan 

bir ikonografik zincirin soyut ifadesi. Bu nedenle de Kooning’in “Kadın”ları, 

feminist sanat eleştirisinde de tartışmalı bir yere sahiptir. Kadın bedeni, hem 

yüceltilen hem de parçalanan bir imgeye dönüşür; jestin şiddeti, cinsiyet 

politikalarının metaforik bir ifadesine bürünür.  

 
Resim 15. Willem de Kooning, “Gotham News”, 1955–56, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Sandler, Irving. The Triumph of American Painting: A History of Abstract 

Expressionism. New York: Harper & Row, 1970, s. 134 



168 

Sandler (1970: 133) bu dönemi, sanatçının insan figürünü soyut 

dışavurumculuğun merkezine taşıdığı en önemli aşama olarak değerlendirir. 

“Kadın” serileri, insan bedenini sadece bir biçim değil, modern dünyanın içsel 

geriliminin bir aynası olarak sunar. Kuspit (2000) ise bu resimlerdeki jestsel 

şiddetin, sanatçının yaratım sürecine dair bilinçli bir risk stratejisi olduğunu 

savunur: de Kooning, kontrolü elden bırakarak resmin kendi iradesiyle 

şekillenmesine izin verir. Bu yaklaşım, soyut dışavurumculuğun temel ilkesi olan 

“eylem olarak sanat” (art as action) anlayışını en saf hâline ulaştırır.  

Sonuç olarak “Kadın” serileri, de Kooning’in hem teknik ustalığının hem de 

düşünsel derinliğinin doruk noktasını oluşturur. Bu yapıtlar, jestin yalnızca 

estetik bir araç değil, aynı zamanda felsefi bir eylem olduğunu kanıtlar. De 

Kooning’in resminde kompozisyon artık sabit bir düzen değil; sürekli dönüşen, 

enerjik bir süreçtir. “Kadın” figürü, modern sanat tarihinde hem güzelliğin hem 

şiddetin, hem yaratımın hem yıkımın simgesi olarak yer alır. Bu dönem, jestüel 

soyutlamanın hem biçimsel hem varoluşsal anlamda zirvesidir.  

Soyut Peyzajlara Doğru: 1955 Sonrası Lirik Açılımlar 

1955 sonrasında Willem de Kooning’in sanatsal yönelimi, figür merkezli 

kompozisyonlardan giderek peyzaj temelli soyutlamalara doğru evrilmiştir. Bu 

dönüşüm, sanatçının jestsel enerjisini korurken aynı zamanda daha lirik, ritmik 

ve açık bir mekânsal anlayış geliştirdiği bir dönemi temsil eder. Sandler’ın (1970: 

134) belirttiği gibi, bu yıllarda de Kooning’in resimleri artık “bedenin 

parçalanmış anatomisi”nden değil, doğanın genişleyen enerjisinden beslenir. 

Figürün yerini renk, hareket ve boşluk arasındaki dinamik ilişki alır.  

Bu dönemin başlangıcını işaret eden “Easter Monday” (1955–56), sanatçının 

“Kadın” serilerindeki yoğun figüratif enerjiyi mekânsal bir akış içinde yeniden 

düzenlediği bir yapıttır. Resimdeki hareket hissi, fırça darbelerinin ritmik 

tekrarlarıyla sağlanır. Renk katmanları üst üste binerek, bir tür soyut peyzaj etkisi 

yaratır. Açık bej, gri, sarı ve mavi tonlarının dengesi, yüzeyde hem ışık hem 

hareket duygusu oluşturur. Kompozisyon, hem kent yaşamının kaotik enerjisini 

hem de doğanın sürekli değişen dokusunu çağrıştırır. Storr (1992) bu eseri, 

“hareketin yüzeyde ritim hâline geldiği bir geçiş tablosu” olarak değerlendirir. 

Sanatçı bu çalışmayla birlikte, jestin yıkıcı gücünü lirik bir ifade aracına 

dönüştürmüştür.  



169 

 
Resim 16. Willem de Kooning, “Easter Monday”, 1955–56, tuval üzerine 

yağlıboya. 

Kaynak: Sandler, Irving. The Triumph of American Painting: A History of 

Abstract Expressionism. New York: Harper & Row, 1970, s. 134–135 

 

“Ruth’s Zowie” (1957) adlı yapıt, bu dönüşümün olgunlaşmış hâlini temsil 

eder. Burada de Kooning, kentsel dinamizmin yerini alan geniş, neredeyse 

pastoral bir ritmi benimser. Renk paleti açılmış; pembe, açık sarı ve mavi tonları 

öne çıkmıştır. Fırça hareketleri, artık keskin jestlerden çok, akışkan hatlara 

dönüşmüştür. Yüzey, çizgi ve renk arasında kurulan dengeyle nefes alır. 

Rosenblum’a (1990) göre, sanatçı bu dönemde “jestüel geometri” adını 

verebileceğimiz bir mekân anlayışı geliştirir. Bu anlayışta jest, yalnızca bir ifade 

aracı değil, aynı zamanda mekânı kuran temel öğe hâline gelir. De Kooning’in 

çizgileri ve boya sürüşleri, belirli bir kompozisyon düzenine bağlı kalmaksızın 

birbirine bağlanan görsel ritimler oluşturur.  

 
Resim 17. Willem de Kooning, “Ruth’s Zowie”, 1957, tuval üzerine yağlıboya. 

Kaynak: Sandler, Irving. The Triumph of American Painting: A History of 

Abstract Expressionism. New York: Harper & Row, 1970, s. 136–137 



170 

1950’lerin sonuna gelindiğinde sanatçının üretiminde figür tamamen 

çözülmüş, yerini renk alanlarının iç içe geçtiği, hareketin mekânla bütünleştiği 

lirik soyutlamalar almıştır. De Kooning’in jestleri artık yalnızca bir eylemin izleri 

değil, bir duyumsama biçiminin görsel karşılığıdır. Sandler (1970: 136) bu 

dönemi “jestin geometriye dönüştüğü, yüzeyin ise duygusal bir ritme büründüğü” 

bir aşama olarak tanımlar. Renklerin açılması, biçimlerin gevşemesi ve 

yüzeydeki titreşimli dokular, sanatçının önceki yıllardaki yoğun enerjisinin yeni 

bir dinginlik biçimine evrildiğini gösterir.  

Sonuç olarak, 1955 sonrasında de Kooning’in peyzaj soyutlamaları, jestsel 

enerjinin doğaya yönelmiş bir uzantısı olarak değerlendirilebilir. Bu yapıtlar, hem 

kent sonrası bir rahatlama duygusunu hem de insanla çevresi arasındaki duyusal 

ilişkiyi yansıtır. Renk, çizgi ve hareket arasındaki etkileşim, sanatçının resimsel 

düşüncesinin özünü oluşturmaya devam eder. Bu dönemde de Kooning, jesti 

yalnızca bir yaratım eylemi değil, aynı zamanda bir varoluş biçimi olarak yeniden 

tanımlamıştır.  

Biçimsel ve Kavramsal Süreklilik Üzerine Değerlendirme 

Willem de Kooning’in sanatsal üretimi, yüzeyde figüratiften soyuta geçiş gibi 

görünse de özünde biçimsel ve kavramsal bir sürekliliğe dayanır. Sanatçının 

erken dönem erkek figürlerinden başlayarak “Kadın” serileri ve sonraki soyut 

peyzajlarına uzanan çizgi, keskin bir kopuştan ziyade, resimsel düşüncenin farklı 

evrelerde yeniden biçimlenmesidir. Sandler’ın (1970) belirttiği gibi, de 

Kooning’in sanatı hiçbir zaman tamamen soyut ya da bütünüyle figüratif değildir. 

Her iki yönelim de onun üretiminde iç içe geçmiş biçimde varlığını sürdürür. 

Figür, zamanla çözülür fakat yok olmaz. Jest, biçimin yerini alır ancak figürün 

varlığı jestin belleğinde yaşamaya devam eder.  

De Kooning’in bu ikili yaklaşımı, sanatçının jesti yalnızca biçimsel bir araç 

değil, aynı zamanda düşünsel bir eylem olarak görmesiyle yakından ilişkilidir. 

Seitz’in (1955: 319–320) vurguladığı üzere, onun için resim yapmak yalnızca bir 

estetik faaliyet değil, aynı zamanda varoluşsal bir süreçtir. Boya, fırça hareketi 

ve yüzey arasındaki ilişki, düşüncenin bedensel bir uzantısına dönüşür. Kuspit 

(2000) bu durumu “resmin içkin bilinç hâli” olarak tanımlar. Sanatçı, kontrol ve 

kaos arasında gidip gelirken yaratım sürecini hem akılla hem sezgiyle 

yönlendirir. Böylece de Kooning’in tuvali, yalnızca görsel bir alan değil, 

düşüncenin somutlaştığı bir mekân hâline gelir.  

Bu sürekliliğin bir diğer boyutu, malzeme ve süreç arasındaki organik ilişkide 

görülür. De Kooning, yüzeyi bir sonuç olarak değil, sürekli dönüşen bir süreç 

olarak ele alır. Boya kazınır, yeniden sürülür, silinir ve tekrar eklenir. 

Rosenberg’in (1972) “action painting” kavramı tam da bu noktada sanatçının 

pratiğini tanımlar. Resim, bir ürün olmaktan çok bir olay ve bir eylem hâline gelir. 

Bu anlayış, modern sanatın nesne merkezli yaklaşımlarını reddeder ve yaratım 

sürecinin kendisini eserin özüne dönüştürür. De Kooning’in çalışmalarında boya 



171 

maddesi ile sanatçının bedensel enerjisi arasında doğrudan bir etkileşim vardır. 

Bu nedenle onun eserlerinde teknik, içerikten ayrı düşünülemez.  

De Kooning’in sanatsal mirası yalnızca soyut dışavurumculuk içinde değil, 

sonraki kuşak sanatçılar üzerinde de derin bir etki yaratmıştır. Joselit (2003) ve 

Kuspit (2000), 1960’lar sonrası resim anlayışında özellikle Neo-Ekspresyonizm 

ve jest temelli resim pratiklerinde de Kooning’in jestsel özgürlük anlayışının 

belirleyici bir referans noktası olduğunu vurgular. Onun yüzeye yaklaşımı, hem 

Amerikalı hem Avrupalı ressamlar için “resimle düşünme” kavramının 

temellerini oluşturmuştur.  

Sonuç olarak, de Kooning’in sanatında biçimsel değişimlerin ardında güçlü 

bir kavramsal süreklilik vardır. Figürden soyuta geçiş, bir son değil, resimsel 

düşüncenin evrimi olarak okunmalıdır. Jest, onun sanatında hem düşünsel bir 

strateji hem de bedensel bir tanıklıktır. Malzeme, süreç ve benlik arasında 

kurduğu bu içsel diyalog, 20. yüzyılın resim anlayışını kökten dönüştürmüş ve 

sonrasında gelen kuşaklar için resim yapmayı yalnızca bir teknik değil, varoluşsal 

bir deneyim alanı hâline getirmiştir.  

Sonuç 

Willem de Kooning’in sanatsal serüveni, modern sanat tarihinde figür ile 

soyutlama arasındaki en karmaşık ve verimli diyaloglardan birini temsil eder. 

1927’den 1957’ye uzanan otuz yıllık süreç boyunca sanatçı, biçimsel bir 

dönüşümden çok, düşünsel bir derinleşme yaşamıştır. Bu dönemdeki üretimi, 

hem Avrupa’nın yapısal disiplinini hem de Amerika’nın jestsel özgürlüğünü 

bünyesinde barındıran özgün bir sentez oluşturmuştur. De Kooning’in sanatı 

hiçbir zaman yalnızca figüratif ya da yalnızca soyut bir yönelime bağlı kalmamış, 

bu iki yaklaşımın sürekli olarak birbirine dönüştüğü dinamik bir süreç içinde var 

olmuştur.  

Sanatçının erken dönem figüratif resimleri, insan bedenini yalnızca bir temsil 

aracı olarak değil, modern bireyin psikolojik ve toplumsal gerilimlerinin 

yansıdığı bir varoluş sahası olarak ele alır. 1940’ların ortalarından itibaren figür 

çözülmeye, beden jestin bir parçası hâline gelmeye başlar. Bu dönüşüm, biçimsel 

bir çözülmeden çok daha fazlasını ifade eder. De Kooning için jest, düşüncenin 

bedensel bir eyleme dönüşmesidir. Bu nedenle onun resimleri, tamamlanmış bir 

görüntüden çok, oluş hâlindeki bir düşüncenin izlerini taşır.  

1950’lerin başında ortaya çıkan “Kadın” serileri, sanatçının bu sürecin doruk 

noktasına ulaştığı dönemi temsil eder. Bu yapıtlar, hem figürün sembolik gücünü 

korur hem de onu biçimsel olarak parçalayarak yeniden kurar. Kadın imgesi, bir 

kimlik veya güzellik idealinden ziyade, insan doğasının içsel karmaşasının ve 

yaratıcı enerjisinin ifadesine dönüşür. De Kooning, yüzeydeki boya 

hareketleriyle insan bedenini yeniden kurgular; figür artık bir beden olmaktan 

çok, resmin içsel ritminin bir tezahürüdür.  



172 

1955 sonrasında sanatçının üretimi, lirik soyutlamalara yönelmiş ve jestin 

yıkıcı gücü yerini doğayla bütünleşen bir akışkanlığa bırakmıştır. Renk, hareket 

ve boşluk arasındaki etkileşim, bu dönemde resmin temel yapısını belirlemiş; 

yüzey hem maddesel hem de duygusal bir alan olarak yeniden tanımlanmıştır. Bu 

aşamada de Kooning, kent yaşamının gerginliğini doğanın ritmiyle dengeleyen 

bir görsel dil geliştirmiştir.  

Genel olarak de Kooning’in sanatı, Avrupa’nın kuramsal geleneği ile 

Amerikan modernizminin deneysel enerjisi arasında kalıcı bir köprü 

oluşturmuştur. Onun resimleri, geçmişin biçimsel disipliniyle çağdaş dünyanın 

içsel karmaşasını bir araya getirir. Bu yönüyle de Kooning, modern sanatın 

yalnızca biçimsel sınırlarını değil, düşünsel temellerini de dönüştürmüştür.  

Sonuç olarak, Willem de Kooning’in sanatsal mirası, figür ve soyutlama 

arasındaki gerilimi bir karşıtlık değil, yaratıcı bir süreklilik olarak yeniden 

tanımlamıştır. Onun resimleri, modern insanın varoluşsal arayışını yüzeydeki 

jestlere, çizgilere ve renk katmanlarına dönüştürür. De Kooning, modern sanat 

tarihinde yalnızca bir dönemin temsilcisi değil, sanatın düşünceyle, bedenle ve 

varlıkla kurduğu ilişkinin en derin yorumcularından biri olarak kalıcı bir yer 

edinmiştir.    

  



173 

Kaynakça 

de Kooning, W. (1985). The Collected Writings of Willem de Kooning. New York: 

Abbeville Press.  

de Kooning, W., & Newman, H. (1998). Conversations with Artists. New York: 

Alfred A. Knopf.  

Hess, T. B. (1959). Willem de Kooning. New York: Museum of Modern Art.  

Joselit, D. (2003). American Art Since 1945. London: Thames & Hudson.  

Kuspit, D. (2000). The Rebirth of Painting in the Late Twentieth Century. Cambridge: 

Cambridge University Press.  

Polcari, S. (1993). Abstract Expressionism and the Modern Experience. Cambridge: 

Cambridge University Press.  

Rosenberg, H. (1972). The Tradition of the New. New York: McGraw-Hill.  

Rosenblum, R. (1990). Modern Painting and the Northern Romantic Tradition: 

Friedrich to Rothko. New York: Harper & Row.  

Sandler, I. (1970). The Triumph of American Painting: A History of Abstract 

Expressionism. New York: Harper & Row.  

Seitz, W. C. (1955). Abstract Expressionist Painting in America (Doctoral 

dissertation). Princeton University, Princeton, NJ.  

Storr, R. (1992). Willem de Kooning: Drawing, Painting, Sculpture. New York: 

Thames & Hudson.  

 



174 

  



175 

 

 

 

 

BÖLÜM 10 

 

 

 

Ahmed Adnan Saygun’un Opera Sanatı ve 

Vokal Müziğe Katkıları: Cumhuriyet 

Döneminde Ulusal Sesin İnşası 

 

 

 

 

 

Funda Yazıksız1 
 

 

 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi Müzik ve Sahne Sanatları 

Fakültesi Sahne Sanatları Bölümü Opera Anasanat Dalı, ORCID: 0000-0003-4622-9807 



176 

Giriş 

Türk müziği ve Batı müziği arasındaki bağın oluşumu 17.yy’a dayanmaktadır. 

Öncelik olarak Türk ezgileri vurmalı çalgılardaki ritmik doku ile Batı müziği 

bestecilerini etkilemiş olup, bu bestecilerin marşlarında, ezgilerinde, opera-bale 

yapıtlarında kullanmalarına neden olmuştur. Giuseppe Donizetti’nin2 de Osmanlı 

sarayına gelmesi ile de ulusal ritm ve ezgilerimiz Batı müziği ile tanışırken, Batı 

müziği de bizim ezgilerimize dahil olmuştur.  

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte Türkiye’de sanat, toplumun modernleşme 

sürecinde önemli bir yeri olmuştur. Özellikle müzik alanında, Osmanlı 

dönemindeki musiki geleneğinden farklı olarak batı tarzı çok seslilik ve sahne 

sanatlarına yer verilerek desteklenmiştir. Mustafa Kemal Atatürk’ün 

yönlendirmesiyle 1930’lu yıllarda Ankara Devlet Konservatuvarı’nın kurulması 

da yeni sanat politikasının en önemli adımlarından olmuştur. Bu yeniliklerin 

amacı, hem batı müziğinin teknik disiplinini hem de Türk halk müziğinin özünü 

bir araya getiren, ulusal ve çağdaş bir sanat dili oluşturmaktır (Altar, 1993).  

Ahmed Adnan Saygun (1907–1991) bu kültürel dönüşümün hem tanığı hem 

de mimarı olarak “Türk müzik Tarihi”nde önemli bir yer edinmiştir. Saygun’un 

müziği, yalnızca estetik bir üretim değil, aynı zamanda ideolojik bir misyon 

taşımaktadır. Anadolu’nun sesini evrensel bir forma dönüştürerek ulusal 

ezgilerimizi dünyaya tanıtmıştır. Bestecinin operaları, oratoryoları, vokal için ve 

enstrüman için bestelediği eserleri Türk müziği ile Batı müziğinin kesişim 

noktasında bir sentez yaratmıştır.  Ahmet Adnan Saygun’un sanat anlayışı, eğitim 

aldığı Fransa’daki Vincent d’Indy okulunun disipliniyle şekillenmiştir. D’Indy, 

öğrencilerine müzikte yapısal bütünlüğün ve kontrpuan bilincinin önemini 

öğretmiştir. Saygun, bu Avrupaî tekniği Anadolu’nun modal yapısıyla 

birleştirerek kendine özgü bir dil geliştirmiştir. 

Saygun, sanatı yalnızca bireysel bir ifade alanı olarak değil, toplumsal bir 

görev olarak görmüştür. Onun “Türk Halk Musikisinin Temel Unsurları” adlı 

çalışması, halk müziğinin bilimsel analizini yapan ilk kapsamlı denemeler olarak 

literatüre katkı sağlamıştır (Saygun, 1951). Saygun’a göre, halk müziği ham 

madde değil, doğrudan sanatsal esin kaynağıdır. Bu yönüyle o, Zoltán Kodály ve 

Béla Bartók gibi bestecilerle aynı çizgide değerlendirilmekle birlikte, Bartók ile 

Türkiye’de yaptığı halk ezgisi derlemeleri de bu görüşün somut örnekleri 

olmuştur (Saygun, 1957). 

 
2 Giuseppe Donizetti (1788-1856): İtalyan orkestra ve bando şefi olan Giuseppe 

Donizetti, opera bestecisi olan Gaetano Donizetti’nin (1797-1848) ağabeyidir. II. Mahmt 

döneminde saraya davet edilerek Fransız Marquel tarafından kurulan Mızıkay-ı 

Hümâyûn’nun toparlanması konusunda görevlendirilmiş olup, 28 yıl hizmet etmiştir. 

1856 yılında da İstanbul’da ölmüştür. http://www.turkishmusicportal.org 

/tr/besteciler/detay /giuseppe-donizetti/ (01.11.2025). 



177 

Ahmed Adnan Saygun’un Müzik Felsefesi  

Saygun her ne kadar Osmanlığı İmparatorluğu döneminde doğmuş olsa da, 

ailesinin, özellikle babasının aydın fikirli olmasından dolayı Cumhuriyet’i hemen 

kabul etmiş ve bunu gerek kendi yaşamında gerekse eserlerinde açıkça ortaya 

koymuştur. Milli duyguları da oldukça güçlü olan besteci, eserlerinde Türk 

halkını ve Türk Müziği makamlarına çokça yer vermiştir. Atatürk’e olan inancını 

ise Köroğlu eserinde göstermiş ve eseri Atatürk’ün anısına ithaf etmiştir. 

Eserlerini bestelerken kendi kurallarını ortaya koymayı değil, dinleyicileri 

tarafından anlaşılmayı amaç etmiştir. Ahmed Adnan Saygun,  hem  batı  

müziğinin geleneksel tekniklerine, hem de Türk kültürüne  dayanarak  yeni bir 

müzik elde etmiş, kendisinden sonraki bestecilere de örnek ve ilham  kaynağı  

olmuştur. Saygun Anadolu topraklarının kokusunu uluslararası müzik ortamına 

taşımış, eseriyle ülkemizi sanatın kalbi olarak kabul edilebilecek ülke ve 

şehirlerde tanıtmıştır (Aracı, 2001). 

Sanatçının müzik felsefesinde “ulusal olanın evrenselleştirilmesi” ilkesi temel 

taşlardan biri olmuş, bu anlayışı da özellikle opera sanatında belirgin biçimde 

kendini göstermiştir. Böylelikle  Saygun, Türk halk ezgilerini doğrudan 

alıntılamak yerine onların modal, ritmik ve melodik karakterini dönüştürerek 

özgün bir dil yaratmıştır (Akdil, 1987). Müzikal yaratıcılığından etkilenmiş 

olduğu besteci Béla Bartók gibi “halk ezgilerine” bağlılığı örnek alarak, kendi 

özünden kopmadan eserler yaratmayı amaç edinmiştir. Buna ek olarak sadece 

makamsal yapıyı değil Antik Yunan modları da eserlerinde işlemiştir (M.H. 

Spatar, Çev. 1960). 

A. A.Saygun’un Opera Anlayışı 

Ahmet Adnan Saygun’un opera anlayışı, Cumhuriyet’in “ulus inşası” 

idealiyle paraleldir. Operayı, Batı’dan ithal edilen bir sanat formu olarak değil, 

Anadolu’nun anlatı geleneğiyle bütünleştirilebilecek bir ifade biçimi olarak 

görmüştür. Saygun’un opera dili, yalnızca Batı müziği tekniklerinin 

yerelleştirilmesinden ibaret olmamakla beraber, eserlerinde ritmik düzenlemeler, 

pentatonik diziler ve makamsal modaliteler dramatik anlatımı desteklemektedir. 

Besteci, melodik gelişimi genellikle halk ezgisi temalarıyla başlatır ancak bunları 

“kontrpuan” içinde yeniden biçimlendirerek çok sesli bir yapıya taşımıştır. 

Saygun’un vokal müziğe yaklaşımı, şan (şarkı söyleme) sanatının dilsel ve 

duygusal potansiyeline dayanmaktadır. O, insan sesini yalnızca melodik bir araç 

olarak değil, dramatik kimliğin taşıyıcısı olarak görmüştür. Bestecinin şan 

partilerinde dikkat çeken ilk özellik, diksiyonun müzikal yapı ile bağdaşmasıdır. 

Türkçenin kısa ünlüleri ve sert sessizleri, Saygun’un ritmik yapısında 

belirginleşmiştir. Özellikle Kerem ile Aslı operasında bu durum net biçimde 

gözlenmektedir. Kerem’in aryalarında uzun, dramatik yaylı melodilerle tutkulu 

bir lirizm yaratılırken, Aslı’nın partilerinde narin, süslemeli hatlar tercih 

edilmiştir. Saygun’un vokal yazımında ses türleri dramatik işlevle doğrudan 



178 

ilişkili olmuştur. Tenor sesler genellikle idealist ve kahraman karakterleri, 

soprano sesler duygusal ve saf kimlikleri temsil etmektedir. Bariton ve bas sesler 

ise çoğu zaman otorite ya da bilgelik simgesi olmuştur. Bu seçimler, Avrupa 

operası geleneğini takip etse de, Saygun eserlerindeki karakterlere yerel bir 

duyarlık kazandırmıştır. Ayrıca koro bölümleri Saygun’un operalarında yalnızca 

sahne dekoru değil, dramatik anlatımın aktif öğesi olmuştur. Köroğlu operasında 

koro, halkın sesi olarak yer alarak, bireysel kahramanlığın kolektif bilince 

dönüşümünü simgelemiştir. Bu durum, bestecinin müzikteki “toplumsal bilinç” 

idealini de yansıtmıştır. 

Öz Soy Operası (1934) 

Atatürk tarafından gerçekleştirilen müzik devriminin ilk örnek eseri olarak ve 

buna bağlı olarak da Cumhuriyet tarihinin “ilk lirik sahne eseri” olması 

bakımından çok büyük bir öneme sahiptir. İran Şahı Rıza Pehlevi’nin 1934’te 

Türkiye ziyaretinden sonra Atatürk tarafından Ahmed Adnan Saygun’a eseri 

bestelemek üzere sipariş edilmiştir. Cumhuriyet temelli Türkiye’nin ana 

değerlerini tanıtacak olması bakımından da çok büyük önem taşımaktadır. 

Atatürk operanın konusunu bizzat kendisi belirlemiş ve librettosunu Münir Hayri 

Egeli ile karşılıklı bilgi alışverişinde bulunarak yazdırmıştır (Kıran, 2005). 

Ahmet Adnan Saygun eserin tamamını (3 perde 12 tablodan oluşan operayı) iki 

ay gibi kısa bir sürede bestelemiştir (Çelik, 2023). Bu bakımdan “Öz Soy Destanı 

Operası” metni, dünya müzik tarihinde “büyük bir devlet adamı ve büyük bir 

sanatçının birlikte yarattıkları tek opera” olma özelliğini de taşımaktadır. Türkiye 

Cumhuriyeti’nin ilk ulusal operası olarak, librettosunda Türk-İran dostluğu ve 

“Türk soyu birliği” teması işlenmiştir. Cumhuriyet’in ulusal müzik anlayışının 

somut başlangıcı sayılan Öz Soy, mitolojik bir anlatıyı kullanarak modern bir ulus 

bilinci oluşturmayı hedeflemiştir. Saygun, bu eserde modal melodilerle senfonik 

orkestra yazımını kaynaştırmış, kadın vokal partilerinde yüksek tessitura, 

erkeklerde ise geniş dramatik hatlar tercih edilmiştir.  Besteci, müziğinde hem 

kahramanlık hem de lirizm öğelerini ustalıkla harmanlamış olup, melodik yapıda 

halk ezgilerine göndermeler bulunarak orkestra dokusu ile geç klasik-romantik 

geleneğe dayanan bir eser yaratmıştır. Birinci perdede, yakarış korosunun dua 

sahnesinde ve şenliklere ait bölümlerdeki müziği halk motiflerine dayanmaktadır. 

İkinci perdenin ise büyük bir kısmında pentotik aralıkların baskın olduğu motifler 

yer almaktadır. Her iki perdenin prelüdlerini Ahmed Adnan Saygun kendine has 

bir düşünce ile bestelemiştir. Operanın hemen hemen tüm bölümlerinde besteci 

solistlerin ve koronun söyleyebilecekleri tonaliteyi tercih etmiştir (Baltacan, 

2006; 27). 

Taş Bebek Operası (1934) 

Lirik fantezi türündeki Taş Bebek operasında Öz Soy’dan farklı olarak daha 

bireysel bir temayı işlenmiştir. Modernleşen Türk kadınının simgesel bir 

hikâyesini ele alması bakımından önem taşımaktadır. Kadın karakterin duygusal 



179 

dönüşümü, vokal yazımda lirizm aracılığıyla ifade edilmiştir. Buna ek olarak, 

Saygun, vokal müzikte Türkçenin doğal aksanını ve sözcük vurgularını ön plana 

çıkararak,  dilin fonetiğini müziğin ritmik yapısıyla bütünleştirmiştir. Türkçe’nin 

vurgulu yapısı, sözcük-melodi ilişkisini belirler. Saygun burada halk müziğinden 

doğrudan alıntı yapmaz ancak modal renkler, Anadolu ezgilerini 

çağrıştırmaktadır. Bu yaklaşım ile Türkçenin “şarkı söylenebilir” bir dil olmadığı 

yönündeki önyargılara da güçlü bir yanıt vermiştir. Türk opera sahnelerinde her 

zaman sahnelenebilecek nitelikte olan bu eser, insanın yaşadığı zaman dilimine 

uygun olarak hayata tutunma arzusunu içermektedir. Buna bağlı olarak ruhunu 

ve yaşama dair arzularını taze tutma çabası eserin simgesi haline gelmiştir (Altar, 

1993). 

Kerem Operası (1953) 

Saygun’un olgunluk dönemi eserlerinden olan Kerem operası, halk 

hikâyelerinin epik duygusunu Batı’nın dramatik formuyla birleşmiştir. Bu 

operadaki ses kullanımı en gelişmiş düzeyde olmakla birlikte, Aslı karakterinin 

aryalarında süslemeler, modülasyonlar ve uzun legato çizgiler; Kerem’in 

bölümlerinde ise daha geniş dinamik kontrastlar bulunmaktadır. Bu yapı, hem 

karakter farkını hem de dramatik çatışmayı ses aracılığıyla yansıtması 

bakımından opera şarkıcıları için önem taşımaktadır. Anadolu hikayelerinde 

sıkça yer alan bir aşk masalı olarak, yüzyıllarca nesilden nesile konuşulan Kerem 

ile Aslı’nın aşkı, Adnan Saygun’un opera eserinde ilâhi bir aşka evrilmiştir. 

Büyük opera formunda bestelenmiş ilk Türk operası olan bu eser, halkın bildiği 

hikayeden sıyrılmıştır. Librettosunun yazarı olan Prof. Dr. Selahattin Batu ve 

besteci Saygun serbest bir çalışma ile üç aşamalı mistik bir aşk ile yaratılmıştır. 

Halkın bildiği gibi üç ayrı zirve üzerinde oluşup gelişmiştir fakat operadaki 

formunda üçüncü zirve masaldan farklıdır. Birinci zirve Kerem’in Aslı’yı 

sevmesi, ikinci zirve Aslı’nın Kerem’den uzaklaşması, üçüncü zirve ise Kerem’in 

ilâhi aşka erişme yolunda eriyip yok olması olarak işlenmiştir (Atak, 2007). 

Köroğlu (1973) 

Bestecinin son operası olan Köroğlu, epik ve kahramanlık temasıyla Türk 

opera repertuvarında özel bir yere sahiptir. Türk Dünyasını birleştiren ortak bir 

halk değeri olan bu kahramanlık destanı, Sibirya, Makedonya, İran ve 

Tataristan’a kadar bütün Türkler tarafından tanınmaktadır. Ayrıca yüzyıllar boyu 

Türklerle birlikte yaşamış olan Gürcü, Tacik, Ermeni gibi milletler tarafından da 

(Karadavut, 2002) bilinmektedir. Geniş bir coğrafyaya yayılan bu destanda motif 

ve epizot farklılıklar görülmekle birlikte, daha çok vurgulanan Köroğlu’nun 

ezilenleri koruyan ve haksızlıklara karşı duran kahramandır. Bu eser, aynı 

zamanda Saygun’un müzikal mirasının bir özeti gibidir. Koro partilerinin 

simgesel rolü, halkın bilincini temsil etmektedir. Köroğlu’nun aryalarındaki 

güçlü ritmik yapılar, özgürlük ve direniş duygusunu öne çıkarmaktadır. 

 



180 

Yunus Emre Oratoryosu (1943) 

Ahmed Adnan Saygun 1942 yılında altı ay kadar bir sürede eserleri içinde 

dünyaya da açılması bakımından önemli bir yere sahip olan “Yunus Emre 

Oratoryosu”nu bestelemiştir. Fakat eser 4 yıl shnelenmeyi beklemiş, 1946 yılında 

İsmet İnönü’nün emri ile sahnelenmiştir. 25 ve 29 Mayıs 1946 yılında Opera, 

Gazi Eğitim Enstitüsü’nün birleştiği koro, Cumhurbaşkanlığı Filarmonik 

Orkestrası ile; Muazzez Ünal (soprano), Necdet Demir (alto), Aydın Gün (tenor) 

ve Hilmi Girginkoç (bas) solist olarak yer alıp temsil gerçekleşmiştir. Saygun’u 

en çok mutlu eden şey ise, eserin radyoda da yayınlanmasından sonra birkaç 

köylünün evine gelip teşekkür etmesidir. Eser büyük başarı kazanınca Saygun, 

hem Ankara Devlet Konservatuvarı’na öğretmen olarak atanmış hem de 

yurtdışından davetler almaya başlamıştır. Üç bölümden oluşan eser Türkçe, 

İngilizce, Almanca ve Fransızca olarak dört dilde yazılmış olup, Amerika dahil 

birçok ülkede temsil edilmiştir (Cemalcılar, 1992). 

Adnan Saygun Yunus Emre’nin şiirlerinden bir oratoryo yazmayı bir tren 

yolculuğu sırasında düşünmüş, hatta eseri bestelemeden önce oratoryo tarzında 

bir eser olan Op.19 Eski Üslupta Kantat’ı bestelemiştir. Behçet Kemal Çağlar’ın 

“Karanlıktan Aydınlığa” isimli şiirini Barok kantat tarzında işlemiş, 1941 yılında 

bitirip, aynı yılın 23 Şubat’ında seslendirilmiştir. 

Saygun’un Yunus Emre’ye olan ilgisi çocukluk döneminde başlamış, onun 

ilahilerini söyleyerek okula gitmiş ve şiirlerini anlamaya çalışmıştır. Oratoryonu 

anafikri, ilahi sevgiyi ararken yaşanılan zorluk, sıkıntı ve sınavla geçen yolculuk 

olmuştur. Yunus Emre Oratoryosu üç temel bölümden oluşmuş olup, ikinci ve 

üçüncü bölüm arasında bir parçadan oluşan bir ara bölüm bulunmaktadır. Birinci 

bölüm 5, ikinci bölüm 5, üçüncü bölüm ise iki parçadan oluşmaktadır (Saygun, 

1953). 

Sonuç 

Saygun her ne kadar Osmanlığı İmparatorluğu döneminde doğmuş olsa da, 

ailesinin, özellikle babasının aydın fikirli olmasından dolayı Cumhuriyet’i hemen 

kabul etmiş ve bunu gerek kendi yaşamında gerekse eserlerinde açıkça ortaya 

koymuştur. Milli duyguları da oldukça güçlü olan besteci, eserlerinde Türk 

halkını ve Türk Müziği makamlarına çokça yer vermiştir. Atatürk’e olan inancını 

ise Köroğlu eserinde göstermiş ve eseri Atatürk’ün anısına ithaf etmiştir. 

Eserlerini bestelerken kendi kurallarını ortaya koymayı değil, dinleyicileri 

tarafından anlaşılmayı amaç etmiştir. Ahmed Adnan Saygun,  hem  batı  

müziğinin geleneksel tekniklerine, hem de Türk kültürüne  dayanarak  yeni bir 

müzik elde etmiş, kendisinden sonraki bestecilere de örnek ve ilham  kaynağı  

olmuştur. Saygun Anadolu topraklarının kokusunu uluslararası müzik ortamına 

taşımış, eseriyle ülkemizi sanatın kalbi olarak kabul edilebilecek ülke ve 

şehirlerde tanıtmıştır. 



181 

Cumhuriyet’in ilk  bestecilerinden olan Ahmed  Adnan Saygun,  müziğin  pek  

çok  türünde  olduğu  gibi, opera alanında da eserler vermiş  bir besteci ve 

eğitimcidir. Müzik dünyasındaki kişiliği, eğitimciliği, etnomüzikolojik 

çalışmaları, düşünceleri ve yapıtlarıyla çağdaş müzik tarihinde önemli bir yeri 

vardır. Saygun eserlerinde melodik yapı olarak Antik Yunan ve Anadolu’ya ait 

melodileri, Ortadoğu ve Türk müziğinde kullanılan makamları, halk müziğini de 

içeren pentatonik dizileri ekleyerek, bazen kendi söylemine uygun biçimde ulusal 

ahenkte, kimi zaman ise daha soyut bir şekilde kullanmıştır, ayrıca ritim 

açısından Türk Müziği’ndeki  aksak usulleri kullanmaktan da  kaçınmamıştır. 

Ahmet Adnan Saygun, Cumhuriyet dönemi müzik tarihinin en önemli 

bestecilerinden biri olmanın ötesinde, Türk operasının kurucu figürüdür. O'nun 

operaları, Anadolu’nun melodik dokusunu Batı’nın dramatik formlarıyla 

buluşturmuş, dünyanın çeşitli sahnelerinde tanınmamızı sağlamıştır. Saygun 

vokal üzerine bestelediği eserler  ile  Türkçenin fonetik yapısını müzikal avantaja 

dönüştüren özgün bir vokal anlayışı da  ortaya koyarak dilimizin avantajlarını da 

ortaya çıkarmıştır. 

Saygun’un müziğinde halk, birey ve ulus kavramları birbirinile iç içedir. 

Özsoy’daki mitolojik birliğin ideali, Taşbebek’teki modern kadının sesiyle, 

Kerem ile Aslı’daki aşkın lirizmiyle ve Köroğlu’ndaki özgürlük çağrısıyla 

birleştirmiştir. Bu bütünlük, onun sanatını zamandan bağımsız kılarak nesilden 

nesile aktarılabilecek nitelikte olmasını kanıtlamaktadır. 

Sonuç olarak, Saygun’un opera sanatı yalnızca bir bestecilik başarısı değil, 

aynı zamanda Türkiye’nin kültürel modernleşme sürecinin estetik ifadesidir. 

Günümüz yorumcuları ve şancıları için Saygun’un eserleri, hem teknik hem de 

duygusal derinliğiyle zengin bir çalışma alanı sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

  



182 

Kaynakça 

Akdil, Sayram (1987). “Besteci Ahmed Adnan Saygun”. Ahmed Adnan Saygun 

Semineri Bildirileri, İzmir: Filarmoni Derneği Yayınları. 

Altar, C.M. (1993). Opera Tarihi IV. Cilt, İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Aracı, Emre (2001). Ahmed Adnan Saygun Doğu-Batı Arası Müzik Köprüsü, 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Atak, P. (2007). Çağdaş Türk Bestecilerinin Operalarının İncelenmesi, İstanbul 

Kültür Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul. 

BALTACAN, M. (2006), Ahmet Adnan Saygun’nun Özsoy Destanı Operasının 

İncelenmesi, Reji Çalışması ve Sahnelenmesi, Selçuk Üniversitesi SBE 

Sahne Sanatları Bölümü Yüksek Lisans Tezi, Konya. 

Büyükyıldırım, M. (2011). Ahmet Adnan Saygun ve Operaları Üzerine İnceleme, 

Ankara: Gazi Üniversitesi Yayınları. 

Cemalcılar, A. (1992). Ahmet Adnan Saygun ve Yunus Emre Oratoryosu. Kurgu, 

11(1), 174-184. 

Çelik, D. (2023). Opera Sanatının Tarihçesi ve Tanzimat’tan Günümüze Opera. 

Premium e-Journal of Social Sciences (PEJOSS), 7(35), 1300-1310. 

Finkelstein, S. (1995). Besteci ve Ulus: Müzikte Halk Mirası, çev: M.H. Spatar, 

İstanbul: Pencere Yayınları. (1960). 

KARADAVUT, Zekeriya (2002). Köroğlu’nun Ortaya Çıkışı, Bişkek: Kırgızistan-

Türkiye Manas Üniversitesi Yayınları: 10 İlimi Eserler Dizisi: 2. 

KIRAN, S. S. (2005), Ahmet Adnan Saygun Üzerine Bir İnceleme Çalışması, Afyon 

Kocatepe Üniversitesi, SBE, Yüksek lisans Tezi, Afyon. 

Öztürk, M. (2018). Cumhuriyet Dönemi Türk Operasında Ulusal Kimlik Arayışı, 

İstanbul: Pan Yayıncılık. 

Saygun, A. A. (1969). Müzik Üzerine Düşünceler, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları. 

Saygun, A. A. (1951). Türk Halk Musikisinin Temel Unsurları, İstanbul: Maarif 

Basımevi. 

SAYGUN, A. A. (1953).Yunus Emre Oratoryosu, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi.  

Saygun, A. A. (1957). Anadolu’dan, New York: Southern Music Publishing Company 

Inc.http://www.turkishmusicportal.org/tr/besteciler/detay/giuseppe-

donizetti/ 01/11/2025. 

 

 

http://www.turkishmusicportal.org/tr/besteciler/detay/giuseppe-donizetti/
http://www.turkishmusicportal.org/tr/besteciler/detay/giuseppe-donizetti/


183 

 

 

 

 

BÖLÜM 11 

 

 

 

Kültürler Arası İletişimde Bir Araç Olarak 

Plastik Sanatlar 

 

 

 

 

 

Mehmet Ali Gökdemir1 
 

 

 

  

 
1 Dicle Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, ORCID: 0000-0002-5100-5026 



184 

Giriş 

İçinde bulunduğumuz çağda Dünya, küreselleşmenin hızlı etkileri altındadır. 

Teknolojinin gelişmesi ve iletişim araçlarının yaygınlaşmasıyla birlikte, farklı 

kültürler arasındaki etkileşim hiç olmadığı kadar kolay ve hızlı bir şekilde 

gerçekleşmekte ve kültürler arası iletişimi bir zorunluluk haline getirmiştir. Bu 

durum ise farklı kültürlerin birbirleriyle yeniden kültür alış verişine mecbur 

bırakarak yeni bir kültürleşme sürecine sokmuştur (Karaca, 2015,s.145).   

Kültürler arası iletişim, dünyanın dört bir yanından insanları bir araya getirerek 

yeni fikirlerin, düşüncelerin ve sanat eserlerinin ortaya çıkmasına olanak 

tanımaktadır.  İşte bu noktada, sanatın rolü oldukça belirleyicidir. Sanatın, 

kültürler arası iletişimde bir köprü işlevi gördüğü ve farklı toplumların 

birbirlerine anlatılarını ve duygularını ifade etmelerini sağlayan görsel kodlar 

içeren güçlü ve kökeni mağara resimlerine dayanan bir araç görevi görmekte 

olduğu ifade edilebilir. Mağara resimlerinin, insanların imge ve zihinsel 

dünyasına dair ipuçları sunduğu kuşkusuzdur.  Bu zihinsel dünyada, sembollerin 

ve simgesel ifadelerin önemli bir rol oynadığı düşünülmektedir. Bobaroğlu 

(2012, s 12) simgesel düşüncenin, simgesel olmayan hiçbir şeyin düşün nesnesi 

olamayacağını belirttiğini ifade etmektedir. Bu durum, hem tarih öncesi 

dönemlerde yaşayan insanlar hem de günümüz toplumları açısından etkileri 

hissedilen bir kavramı işaret etmektedir. İnsan bilincinin nesneler, olaylar ve 

olgularla olan ilişkisi, "imgeler" aracılığıyla saklanır ve kullanılır. İmgeler, 

gerçek dünya ile bilinç arasında bir bağ kurar. İmgeler, düşünceyi simgeler 

vasıtasıyla temsil eder ve bu, yansıtıcı bir ilişkiyi içerir (Özdemir, 2012,s.827).  

Başka bir ifadeyle, bilincin kavramlarıyla düşünce arasındaki ilişki, mağara 

duvarlarına simgeler aracılığıyla ifade edildiği söylenebilir.  Bu bağlamda, maddi 

sanat dilinin, tarih öncesi insan toplulukları için neredeyse bir konuşma dili olarak 

işlev görebileceği ve topluluklar arasında bir iletişim aracı olarak kabul 

edilebileceği bu bağlamda söylenebilir (Huyssteen, 2018). 

Kültürler arası iletişim biliminin kurucusu Edward T. Hall, kültür ve iletişim 

kavramlarını iletişimi birbirinden ayırmaz. Hall’ ün yaklaşımına göre, insan 

topluluklarının temel ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla insan eliyle üretilen 

ürünlerin tümü kültür diye tanımlanmaktadır.  Bunun yanında,  Ray L. 

Birdwhistell kültür ile iletişim olgularının birbirinden bağımsız düşünülmemesi 

gerektiğini kültürün yapıyla ilgili olmasının yanında iletişimin ise etkileşim 

süreciyle alakalı olduğunu vurgulamaktadır. Birdwistell’in görüşü bu yönüyle 

Hall’ün görüşüne ters düşmektedir. Hall’ün “ihtiyaçları karşılamak amacıyla 

insan yapımı olan her şey” biçiminde tanımladığı kültür,  insan topluluklarının 

temelini oluşturan en önemli unsur niteliğindedir.  Bu yaklaşıma göre, her hangi 

bir toplulukta toplumu oluşturan bireyler arsında gerçekleşen etkileşim/iletişim 

süreçleri muhakkak kültür denen yapıdan etkilenmektedir (Kartarı, 2019,s.7).  

İnsan içgüdüsel olarak çevresiyle iletişime girer.  İnsan,  anlamak, anlaşılmak ve 

anlatmak gibi bazı ihtiyaçlarından dolayı iletişim kurar. Toplumun bir parçası 



185 

olan her birey, bulunduğu çevreye kendini anlatmak ve çevresindekileri de 

anlamak zorundadır. Bu ihtiyaçlardan doğan iletişim, kapsam, simge ve ilişki 

boyutlarına sahip bir süreç niteliğindedir (Erdem ve Okul, 2015,s.5). 

Farklı kültürel yapıların hakim olduğu toplumların birbirleriyle ilişki kurması 

durumunda iletişim engelleri gibi bazı sorunlar ortaya çıkmaktadır. Bu 

karşılaşmalar sonucunda ortaya çıkacak muhtemel sorunların ortadan 

kaldırılması ve etkili bir iletişimin gerçekleşmesi bağlamında, kültürler arası 

iletişim oldukça büyük bir önem arz etmektedir.  Casmir ve Asuncion Lande 

(2003) Kültürlerarası iletişimin sürecinin başlaması için farklı kültürel zeminden 

gelen bireylerin ortak bir çevrede iletişim sürecine girmeleri durumunda bağlı 

olduğunu belirtmişlerdir (s.28). Mutlu (2008) kültürler arası iletişimi,  farklı 

kültürlerin veya aynı kültürün alt kültürlerine mensup bireylerin aynı ortam 

içerisinde iletişime geçmesi durumunda gerçekleşen bir süreç olarak 

tanımlamaktadır (s. 204).  Aksoy (2015) ise kültürlerarası iletişimi sosyoloji, 

psikoloji, uluslararası ilişkiler ve antropoloji gibi bilim dallarını da ilgilendiren 

çoklu bir disiplin olarak tanımlamaktadır. Ona göre bu disiplinin amacı, farklı 

kültürel yapıya sahip toplumlardan gelen bireylerin iletişim yaklaşımlarını ve 

davranışlarını anlayıp, kültürel farklılıktan kaynaklanan iletişim sorunlarına 

çözüm aramaktır (s. 32). 

İletişim kurmanın sayısız yolu bulunmakta ve bu yollar zamanla değişiklik 

gösterebilmektedir; ancak iletişimin temelinde her zaman sabit kalan bir unsur 

vardır: sembol (simge). Her tür iletişim biçiminin temelini oluşturan öğe 

sembollerdir. Turani (1998) sembolü “bir şeyi tanıtan veya temsil eden biçim, 

alamet” olarak tanımlamaktadır. İletişimde en yaygın kullanılan semboller 

arasında, sözlü iletişimi mümkün kılan kelimeler yer almaktadır (Ayaydın, 

2012,s.259).  İletişimde kullanılan semboller yalnızca dilsel göstergelerle sınırlı 

değildir. İletişim sürecinde oldukça güçlü anlamlar aktaran görsel öğeler, 

biçimler ve renkler de kullanılmaktadır. Görsel semboller, kelimelerin ifade 

edemediği duygu, düşünce ve kültürel değerleri yansıtarak, iletişimin evrensel 

boyutunu güçlendirmektedirler. Görsel sembollerin algısal niteliği, sanatın 

algılanabilirliğini belirleyen temel unsurlardan biri olarak, iletişimin görsel 

boyutunun da oluşumuna katkı sağlar. Bir sembolün taşıdığı anlamın, gönderici 

ile alıcı arasında etkili bir iletişim kurulabilmesi için alıcı tarafından fark edilmesi 

ve çözümlenebilmesi gerekir. Robinson (2003:145)  başta resim olmak üzere 

görsel sanatların diğer alanlarındaki ürünlerin de zengin sembolik ifadeler 

sunduğunu ifade etmiştir.   

Araştırmanın Amacı 

Bu araştırmanın amacı, görsel sanatların kültürler arasında iletişimi nasıl 

etkilediğini ve desteklediğini açıklamaktır.  Ayrıca bu araştırmada, sanatın 

kültürel farkındalığı artırma, farklı kültürlerin anlaşılmasına katkı sağlama, 

hoşgörü ve saygıyı teşvik etme, kültürel kimliğin korunmasına katkı sağlama ve 



186 

insanlar arasında bağlar kurma gibi önemli rollerini vurgulaya çalışmak 

amaçlanmıştır.   

Araştırmanın önemi  

Sanat, bir toplumun kültürel kimliğinin temel bir yansıması niteliğindedir. 

Sanat disiplinleri arasında özellikle görsel sanatlar, kültürel kimliğin 

korunmasına ve güçlendirilmesine çok önemli katkılar sunmaktadır. Görsel 

sanatlar, dil bariyerlerini aşarak insanlar arasında iletişim kurmanın etkili bir 

yolunu sunar. Ayaydın(2012)’ nin de ifade ettiği gibi her görsel sanatlar ürünü 

bünyesinde bir iletişim unsuru niteliğinde olan semboller bulunmaktadır (s.263).  

Bu yönüyle görsel sanatlar ürünleri içerdikleri kültürel kodlar aracılığıyla,  farklı 

kültürler arasında sanatsal etkileşimlere ve kültürel değişimlere yol açabileceği 

söylenebilir.   Yapılan alanyazın taramasında kültürler arası iletişimle ilgili bazı 

araştırmaların (Altay, 2023; Uçak, 2021; Akova, 2014; Ayaydın, 2012; Bozkuş, 

2024; Çıtav, 2015; Örs ve Durgeç, 2020).  yapıldığı görülmüştür. Ancak, 

Kültürler arası iletişimde sanatın rolünü doğrudan ele alan herhangi bir 

araştırmanın olmadığı görülmüştür. Yapılan bu araştırmanın alanyazındaki bu 

boşluğu doldurması açısından önem arz ettiği söylenebilir.  Ayrıca bu 

araştırmanın, görsel sanatların dil bariyerlerini aşarak insanlar arasında anlam ve 

iletişim kurmanın evrensel bir dil olduğunu kavratması ve sanatın insanların ortak 

duygularını ve deneyimlerini paylaşmasına ve bağlantı kurmasına imkan 

vermesini kavraması açısından da önem arz ettiği söylenebilir.   

YÖNTEM 

Genel literatür taramasına temelinde yürütülen bu araştırmada kültürler arası 

iletişimde görsel sanatların rolünü ortaya koymak amacıyla bir alanyazın 

incelemesi yapılmıştır. Alanyazın sonucunda ulaşılan kaynaklarda bulunan 

veriler araştırma konusu paralelinde bilgilendirici bir analiz yapılarak bilgiler 

derlenmiştir.  Köroğlu (2015),  literatür taramasının yalnızca bir konu ile ilgili 

yazılmış akademik yayınların incelemesinin ötesinde, yenilikçi alanların 

tümünde bilgi derlemek, derlenen bilgileri sunmak,  farklı bir bakış açısı 

geliştirerek söz konusu kavramları tanıtmak amacıyla başvurulan bir yöntem 

olduğunu ifade etmektedir. Bu bilgiler doğrultusunda, bu araştırmada da kültürler 

arası iletişimde görsel sanatların rolünü ortaya koymak amacıyla konu ile ilgili 

literatür taranmış ve elde edilen veriler bulgular kısmında sunulmuştur.  

BULGULAR   

Kökenini Latinceden alan “kültür” sözcüğünün bilinen ilk anlamı “ekin” dir.  

Kültür, bir toplumun yüzyıllar boyunca inşa ettiği yaşam tarzlarına ait kodları 

barındıran bir hafıza niteliğindedir. Bir miras niteliği olan kültür, toplumun asırlar 

boyunca tutum, ilgi, algı ve davranışlarla oluşmuş yaşam tarzı, maddi ve manevi 

değerlerin bütünü olup kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır (Göçer, 2012, s.50). 

Başka bir ifadeyle kültür, bireyin varlığını yaşamak amacıyla oluşturduğu alanın 



187 

içinde bulunan ve birey tarafından yaratılan tüm gerçekliği kapsayarak, insanın 

düşünce biçimlerini, yaşama bakışını şekillendiren duygular, düşünceler, 

tutumlar ve idealleri içeren bir yapı olarak tanımlanabilir.   İlk insan 

topluluklarının bir araya gelmesiyle şekillenmeye başlayan kültür, farklı insan 

topluluklarının farklı amaçlar temelinde iletişime geçmesiyle çeşitlenmiş ve 

gelişmiştir.  

Kültürel Estetik 

İlk çağlardan beri insanlar dileklerini, inançlarını ve duygularını ifade etmek 

için çeşitli biçimlere başvurmaya başlamışlardır. Bu eylem nesilden nesle 

aktarılarak günümüze kadar gelmiştir.  Bunun sonucu olarak, kültürel 

farklılıkların kaynaklık ettiği, her toplumun kendine özgü bir sanat tarzı 

geliştirdiği görülmektedir (Kavuncuoğlu, 2003).  Kültürün içinde dil, inanç ve 

gelenekler gibi unsurlar bulunur çünkü bu öğeler bir toplumun kolektif 

değerlerini şekillendirir. Sanat da, bu kültürel kaynaklardan ilham alan bir özellik 

taşır.  Çünkü sanatçılar, eserlerini önce yerel veya bölgesel kültürlerle besler ve 

daha sonra evrensel kültüre ulaşmaya çalışırlar (Daşdağ, 2017, s.308).   

Sanat ve Kültürel içerikli Görsel Kodlar 

Bir sanat eserinde yer alan kültürel imgeler ve semboller, ait olduğu toplumun 

değerleri, inanç sistemi ve yaşam pratikleri hakkında önemli veriler sunmaktadır. 

Bu yönüyle sanat eleştirisine dayalı bir öğretim sürecinin, özellikle ilköğretim 

çağındaki öğrencilerin kendi kültürel kimliklerinin bilincine varmaları ve farklı 

kültürel yapıları tanımaları açısından işlevsel olacağı belirtilmektedir (Tuna, 

2011, s. 575). Sanatın kültürler arası anlam kurma kapasitesine ilişkin bu 

yaklaşım, kültürün yalnızca bireysel düzeyde değil, aynı zamanda kolektif bir 

hafıza üretimi üzerinden şekillendiğini de göstermektedir. Nitekim görsel kodlar, 

toplumsal belleği besleyen ve onun içeriğini yapılandıran en güçlü bileşenlerden 

biri olarak değerlendirilmektedir. Toplumsal Bellek; kültürle ilişkili maddi ve 

manevi değerlerin tümünü kapsayan, toplumların tarihsel süreç boyunca 

biriktirdikleri inançları, düşünsel birikimleri ve duygusal deneyimleri aracılığıyla 

görünürlük kazanan kapsamlı bir olgudur. Soyut niteliği nedeniyle bu belleğin 

sınırlarını kesin bir biçimde belirlemek güç olmakla birlikte, onu oluşturan sosyal 

dinamikler ve tarihsel süreç içinde şekillenen değerlendirmeler, kavramın 

anlaşılmasında belirleyici bir rol üstlenmektedir (Salman Günalp, 2011, s. 52). 

Bu bağlamda, görsel kodların tarihsel süreç boyunca ortaya çıkışı ve dönüşümü, 

insan ve toplum ihtiyaçlarıyla uyumlu biçimde gelişmiş; gündelik yaşam 

pratiklerini yönlendiren güçlü bir etken hâline gelmiştir. Söz konusu etkiler, kod 

kavramının sanat alanında incelenmeye değer bir olgu olarak ele alınmasına 

zemin hazırlamıştır. Sanatsal bağlamda kod; hatırlama, dönüşüm ve özgünlük 

temalarını yeniden yorumlayarak jenerik bir modele dönüşmekte ve yaşamın 

bütününe yönelik ortak bir referans çerçevesi sunmaktadır (İsayeva, 2022, s. 46). 

  



188 

Plastik sanatlarda Görsel Kodlar ve İletişim 

Görsel unsurlar yoluyla kurulan iletişim, tarih boyunca insan ilişkilerinin 

şekillenmesinde belirleyici bir işlev üstlenmiştir (Smith, 2010’dan akt. Güzel, 

2024, s. 215). Eski çağlardan beri İnsanlar, çevrelerini anlamlandırırken 

çoğunlukla görsel ögelere başvurarak ve bu ögelerle kurdukları etkileşim 

üzerinden iletişim süreçlerini geliştirmişlerdir  (Johnson, 2008). Görsellik, bir 

iletişim biçimi olarak, sağladığı etkileşim alanı sayesinde sözlü ve yazılı ifade 

biçimlerinin oluşumuna ve gelişimine katkıda bulunmaktadır. İletişimin tarihsel 

süreci incelendiğinde ise görsel kullanımının, özellikle tarih öncesi dönemlerde, 

yüz yüze ve sözlü etkileşime dayalı bir yapı içinde ortaya çıktığı görülmektedir 

(Güzel, 2024, s. 115-116). Bu açıdan değerlendirildiğinde, mağara duvarlarına 

aktarılan betimlemelerin sadece birer resim olmanın ötesinde anlamlar taşıdıkları 

ifade edilebilir. Bu görseller aracılığıyla, o dönem insanının düşünce dünyası, 

beslenme alışkanlıkları ya da inanç sistemlerine ilişkin önemli ipuçları 

okunabilmektedir. Benzer şekilde, rastlantısal bir biçimde şekillendirildiği 

düşünülen bir kil parçası dahi, söz konusu toplumunun kültürüne ait bir takım 

unsurlara ışık tutabilmektedir (Öztürk Çelebi, 2028, s.144-145) Dolayısıyla tarih 

öncesi dönemlerden günümüze kadar bir kültüre ait plastik sanat ürünleri 

kültürler arası iletişim süreçleri için birer iletişim göstergesi olarak 

değerlendirilmelidir.  

Ünlü Sanatçıların Eserlerindeki Kültürel Kodlar 

Sanat, insanlık tarihinin en erken dönemlerinden itibaren kültürel ifadenin 

inşa edilmesinde temel bir araç olarak görülmektedir. Farklı toplumlarda çeşitli 

biçimlerde ortaya çıkan sanatsal üretimler, zaman içerisinde hem biçimsel hem 

de anlam açısından dönüşüme uğramış ve değişen kültürel bağlamlara göre 

yeniden yorumlanmıştır (Özrili, 2023, s. 78). Bu durum sanatta kültürel 

üslupların oluşmasına neden olmuştur (Görsel 1)   

 

Görsel 1: Antik Mısır resim sanatı (Url-1). 

Sanatın dili, hem yerel hem de evrensel göstergeleri bünyesinde barındırarak 

çok aktarımlı bir iletişim alanı yaratır. Bu dilin güçlü ve etkili bir biçimde 



189 

kurulabilmesi ise sanatçının geniş ve derinlikli bir görsel kültür belleğine sahip 

olmasını gerektirir. Söz konusu belleğin oluşmasında, sanatçının içinde yaşadığı 

toplumun kültürel simge ve göstergelerinin belirleyici bir role sahip olduğu 

söylenebilir. Bu bağlamda Frida Kahlo’nun resimleri, Meksika kültürünün 

tarihsel, mitolojik ve folklorik değerlerini kişisel deneyimleriyle harmanlayan 

özgün bir anlatım sunar. Sanatçının otoportrelerinde yer alan geleneksel 

kıyafetler, yerel semboller, doğa imgeleri ve Meksika halk sanatına özgü renk 

anlayışı, kültürel kimliğin sanatsal üretimde nasıl içselleştirildiğini 

göstermektedir  (Görsel 2).  

 

Görsel 2: Frida Kahlo, Otoportre, 1940 (URL-2). 

Türk resim sanatının önemli isimlerinden Nuri İyem de figüratif 

çalışmalarında Anadolu insanını, özellikle de kadın figürünü merkeze alarak 

Türkiye’nin sosyokültürel yapısına ilişkin güçlü bir temsil alanı oluşturur. 

İyem’in eserlerinde yer alan ifadesel yüz betimleri, kırsal yaşamın ruhunu 

yansıtan kompozisyonlar ve yerel kimliğe gönderme yapan temalar, kültürel 

belleğin görsel dile nasıl aktarıldığının önemli örnekleri arasında yer almaktadır 

(Görsel 3).  Her iki sanatçı da kültürel unsurları bireysel üsluplarıyla yeniden 

yorumlayarak, toplumlarının kimliksel yapılarını sanat aracılığıyla süreklileştiren 

birer aktarıcı konumundadır. 

  



190 

 

Görsel 3: Nuri İyem, Tarla Dönüşü, 1960 (URL-3). 

Bu yönüyle sanat, toplumların kuşaklar boyunca biriktirdiği kültürel 

değerlerin yan yana geldiği, dönüştüğü ve yeniden üretildiği bir alan niteliği taşır. 

Sanatın tarihsel süreçte geçirmiş olduğu biçimsel değişimler dikkate alındığında, 

gerçeklikle doğrudan benzerlik kurmayan soyut nitelikli eserlerin dahi, sanatçının 

ait olduğu dönemin sosyokültürel atmosferini yansıttığı görülmektedir. 

Dolayısıyla sanat, görünürde temsil gücü sınırlı gibi görünse bile, her zaman 

belirli bir kültürel bağlamın izlerini taşır. Nitekim sanat tarihi birikimine 

bakıldığında, farklı dönemlerde yaşamış çok sayıda sanatçının, kendi 

toplumlarının kültürel dokusunu eserlerine çeşitli biçimlerde yansıttığı dikkat 

çekmektedir. Bu durum, yüzyıllar önce üretilen sanat eserlerinin bile ait oldukları 

toplumların değerler sistemi, estetik anlayışı ve kültürel pratikleri doğrultusunda 

şekillendiğini göstermektedir (Bağ, 2023, s. 1). Böylece sanat, hem bireysel 

yaratıcılığın bir ürünü hem de toplumsal belleğin görünür hâle geldiği bir kültürel 

aktarım aracı olarak konumlanmaktadır. 

Sonuç 

Kültürler arası iletişimde sanatın rolünü ele alan bu araştırmada, sanatın 

insanlar ve toplumlar arasında önemli bir bağlantı aracı olduğunu görülmüştür.  

Sanat, farklı kültürlerin birbirlerine anlatılarını ve duygularını ifade etmelerine 

olanak tanırken, aynı zamanda kültürel çeşitliliği ve hoşgörüyü teşvik eden güçlü 

bir araç görevi görülmüştür. Sanat, kültürel zenginliği artırmanın yanı sıra, 

farklılıkları anlama ve değer verme sürecine katkı sağladığı söylenebilir. 

Geçmişten günümüze, sanatın kültürel etkileşimi besleyen bir kaynak 

olduğunu görülmüştür. Antik uygarlıklardan modern çağa kadar, sanatçılar farklı 

kültürlere ait mitleri, efsaneleri ve toplumsal konuları ele alarak evrensel bir dili 

temsil etmiştir. Sanatın bu birleştirici ve dönüştürücü gücü, kültürler arasında 

anlayış ve işbirliği geliştirilmesinde önemli bir rol oynadığı söylenebilir. 

Günümüzde, dijital çağın getirdiği olanaklarla birlikte kültürler arası iletişim 

daha da güçlenmiştir. Sanatçılar, internet ve diğer dijital platformlar aracılığıyla 

Dünya’nın dört bir yanındaki izleyici kitlesine ulaşabilir ve farklı kültürlerin 



191 

günlük yaşamına ve sosyal sorunlarına dikkat çekebilir. Bu sayede sanatın, 

kültürler arası iletişimin sınırlarını aşarak toplumlar arasında güçlü bir diyalog 

aracı görevi üstlendiğini söylemek yerinde olur.  

Sonuç olarak, sanatın kültürler arası iletişimdeki rolü vazgeçilmez bir öneme 

sahiptir.  Sanat, insanların ortak bir paydada birleşmesini sağlayarak farklı 

kültürlere duyulan merakı artırır ve hoşgörü kültürünün gelişmesine katkıda 

bulunur. Sanatçılar, kültürler arası etkileşimi kuvvetlendiren birer elçi olarak, 

farklı toplumlar arasında anlayış ve sevgi köprüleri kurarlar. Özellikle küresel 

dünyamızda, kültürler arası iletişim ve sanatın gücü daha da önem 

kazanmaktadır. Sanatın bir araç olarak kullanılması, barış ve işbirliği için güçlü 

bir araç olabilir ve Dünya genelinde insanların birbirlerini daha iyi anlamalarına 

ve saygı göstermelerine yardımcı olabilir. Bu nedenle, kültürel çeşitliliği ve 

sanatın birleştirici gücünü kutlamak ve teşvik etmek, daha anlayışlı ve barışçıl bir 

Dünya yaratma yolunda önemli bir adımdır. 

Herbert Marcuse, sanatın özerk bir alan olmasına karşın toplumsal gerçekliği 

çok yönlü biçimde içinde barındırdığını ileri sürmektedir. Marcuse’ye (1997) 

göre estetik temsilde esas olan, geçmişin ve şimdinin dönüştürülmüş bir biçimde 

temsil nesnesi hâline gelmesidir. Bu durum, geleneğin sanatçıya aktardığı 

kavramsal, dilsel ve imgesel unsurların tarihsel niteliğini ortaya koymaktadır. 

Sanat, göstergeler ve simgeler aracılığıyla anlam üretir ve bu anlamı toplumsal 

alana aktarma işlevi üstlenir. Bu bağlamda sanat, toplumsal iletişimi mümkün 

kılan bir dil olarak değerlendirilebilir. Sanat yapıtları, toplumsal olana ilişkin 

bilgiyi kodlayan ve bu kodları çözümlenebilir kılan anlamlı yapılar şeklinde ele 

alınmalıdır. Sanatçının kullandığı simge ve göstergelerin ise bireysel ve parçalı 

olmaktan ziyade, ortak ve genel bir anlam alanına hitap etmesi gerekmektedir 

(Marcuse, 1997; akt. Cengiz, 2010, s. 11–12). 

  



192 

KAYANKÇA 

Akova, S. (2014). Türk dizilerinin Balkanlar’daki etkileri (Sır bistan, Karadağ 

ve Bosna Hersek Örneklemi) Kültürlera rası iletişim bağlamında; Türk 

dizilerinin fahri elçiler  olmaları söyleminden hareketle, Türk ve 

Balkan toplum larının, kültürel ve tarihi benzerliklerini okumak. (Ya

 yımlanmamış Doktora Tezi). Maltepe Üniversitesi, Sos yal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Aksoy, Z. (2015). Kültürel Zekâ: Kültürlerarası İletişimde Çağ daş Bir Yaklaşım. 

İstanbul: Beta Yayınları. 

Altay, R. (2023). Kültür Kimlik İdeoloji Kültürlerarası İletişim  Açısından Iğdır. 

Eğitim Yayınevi. 

Ayaydın, A. (2012). Evrensel dil ve semboller dünyası: Görsel  Sanatlar. Fine 

Arts, 7(3), 258-268. 

Bağ, A. (2023). Yöresellik bağlamında Nuri İyem'in eserlerinde  kültürel imgeler 

(Master's thesis, Necmettin Erbakan  University (Turkey)). 

Bobaroğlu, M.(2012).Simgesel Düşünme, İstanbul,  

Bozkuş, Ş. (2014). Kültür ve sanat iletişimi çerçevesinde Türki ye'de sanal 

müzelerin gelişimi. The Journal of Academic  Social Science Studies, 

26(2), 329-344. 

Casmir, F. L. & Asuncion-Lande, N. C. (2003). Kültürlerarası  İletişimi Yeniden 

Düşünmek: Kavramsallaştırma, Para digma İnşası ve Metodolojik 

Yaklaşımlar (E. Sarı, Çev.).  Folklor/Edebiyet Dergisi, 33, 28-34. 

Cengiz, E. (2010). Popüler kültür ve sanat. Folklor/edebiyat,  16(64), 7-14. 

Çıtav, N.(2015). Kültürler arası iletişim ve afişte illüstrasyon  kullanımı. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). İstanbul  Arel Üniversitesi, 

İstanbul. 

Daşdağ, F. E. (2017). Görsel iletişimin tarihi, kültürel ve estetik  nesnesi olan 

Diyarbakır surları ve sembolik motifleri.  Dicle Üniversitesi 

Mühendislik Fakültesi Mühendislik  Dergisi, 8(2), 307-318. 

Erdem, A. R., & Okul, Ö. (2015). Sınıf öğretmenlerinin öğrenci lerle iletişim 

becerileri. Çağdaş Yönetim Bilimleri Dergi si, 2(1), 4-13. 

Göçer, A. (2012). Dil-kültür ilişkisi ve etkileşimi üzerine. Türk  Dili, 729(1), 50-

57. 

Salman Günalp, Ö. (2011). Kıbrıs sorunu paradoksunda görsel  kültür ortaklığı ve 

iki toplum. LAÜ Sosyal Bilimler Der gisi, 2(2), 50-69. 



193 

Güzel, M. (2024). Görsel kültür ve kuşakların iletişim biçimleri:  sembol ve 

emojilerin kullanımı. İletişim Ve Medya Ala nında Uluslararası 

Araştırmalar XVII, 115. 

Huyssteen, J. W. V.(2018). Görünmeyeni Kodlamak: Çatalhö yük’te Epistemik 

Sınırlamaları ve Sembolik Davranışı  Anlamak, Uygarlığın Doğuşunda 

Din-Çatalhöyük Örne ği-, (Edt. John Fred- Ian Hodder),  İstanbul.  

İsayeva, N. (2023). Güncel Sanatta Kültürel Kodların kullanı mında Imgenin 

Algısal Etkileri (Doctoral dissertation,  Anadolu University (Turkey). 

Karaca, M. (2015). Küresel Dünyada kültürler arası iletişim ve  değişen 

medyanın rolü. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilim ler Enstitüsü Dergisi, (13), 

134-157. 

Kartarı, A. (2019). Kültürlerarası İletişim. Eskişehir, Anadolu  Üniversitesi 

Yayınları. 

Kavuncuoğlu, P. A., (2003). Selçuklu dönemi Konya ve yöresi:  çini ve 

seramiklerdeki sembolik motiflerin günümüz  kültür ve sanat 

eğitimindeki yeri ve önemi, Yüksek Li sans Tezi, Gazi Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü,  Ankara 

Köroğlu, S. A. (2015). Literatür taraması üzerine notlar ve bir  tarama tekniği. 

GİDB Dergi, 1(2015), 61-69.  

Mutlu, E. (2008). İletişim Sözlüğü. Ankara: Ayraç. 

Örs, F., & Durgeç, P. (2020). Sanat İletişiminin ve Kültür Sanat  Politikalarının 

Toplumsal Gelişmedeki Rolü. Turkish  Studies-Social Sciences, 15(8). 

Özdemir, M. (2021). Mağara Resimleri Bize Ne Anlatır? PaleO litik Çağ Mağara 

Resimleri Bağlamında Tarih Öncesi  İnancına İlişkin Bazı Sorgulamalar. 

Tarih ve Gelecek  Dergisi, 7(4), 825-843. 

Öztürk, Çelebi, G. (2018). Tarih öncesi dönemlerde iletişim.  Etkileşim, (2), 

142-156. 

Özrili, Y. (2023). Hipergerçekçilik Perspektifinden Uygur Sana tının Simülasyon 

ve Simülakrlarla İnşa Edilen Dünyası.  Edebiyat ve Beşeri Bilimler 

Dergisi, (71), 77-90. 

Robinson, K., (2003). Yaratıcılık Aklın Sınırlarını Aşmak (Çev:  Nihal Geyran 

Koldaş). İstanbul: Kitap Yayınevi. 

Tuna, S. (2011). Kültürel farkındalık yaratma açısından sanat  eleştirisi 

öğretimi. İlköğretim Online, 10(2), 569-575. 

Johnson, M. (2008). The meaning of the body: Aestherics of  human 

understanding. Univercity of Chicago Press.  



194 

Uçak, O. (2021). Kültürlerarası iletişimde tek kültüre doğru:  Dijital kültür.  

Communication and Technology Cong ress. 215-230. İstanbul: CTC, 2021. 

GÖRSEL KAYNAKLAR 

URL-1:https://www.arkeolojisanat.com/shop/blog/antik-misir- sanati-sanatin-

islevsel-kullanimi_3_1354590.html  (22.11.2025).  

URL-2: https://ivasanat.com/blog/frida-kahlo-hayati-sanati- eserleri-ve-

bilinmeyenleri/ (22.11.2025). 

URL-3:https://www.soylentidergi.com/nuri-iyem-gozlerin- icinde-

anadoluyu-anlatan-ressam/ (24.11.2025 

 

 

https://ivasanat.com/blog/frida-kahlo-hayati-sanati-


195 

 

 

 

 

BÖLÜM 12 

 

 

 

Küreselleşme Sürecinde Müzik, Kültür ve 

Kimlik 

 

 

 

 

 

Süheyla Çiçek1 
 

 

  

 
1 Öğr. Gör. Dr. Süheyla ÇİÇEK, Erciyes Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik 

Bölümü, orcid: 0009-0002-2640-9376 



196 

1. GİRİŞ 

Küreselleşme, günümüz dünyasında yalnızca ekonomik ve siyasal alanlarla 

sınırlı kalmayan; kültürel pratikleri, temsil biçimlerini ve kimlik algılarını 

dönüştüren çok katmanlı bir süreç olarak ele alınmaktadır. İletişim 

teknolojilerindeki hızlı gelişmeler, kültürel ürünlerin dolaşımını yoğunlaştırmış; 

bu durum, kültürün en önemli ifade alanlarından biri olan müzik üzerinde belirgin 

etkiler yaratmıştır. Müzik, küreselleşme sürecinde kültürel aktarımın ve kimlik 

oluşumunun etkin bir aracı hâline gelmiş; yerel, ulusal ve küresel ölçekler 

arasında sürekli yeniden tanımlanan dinamik bir alan olarak öne çıkmıştır. 

Küreselleşme süreci, kültürel alanlarda hem çeşitliliğin görünürlük 

kazanmasına hem de homojenleşme ve standartlaşma tartışmalarının gündeme 

gelmesine neden olmaktadır. Özellikle müzik alanında “evrensellik”, “world 

music” ve “popüler müzik” gibi kavramlar etrafında şekillenen söylemler, küresel 

kültürün nasıl üretildiği, temsil edildiği ve farklı bağlamlarda nasıl anlam 

kazandığı sorusunu gündeme taşımaktadır. 

Bu çalışma, küreselleşme sürecini müzik–kültür–kimlik ilişkisi çerçevesinde 

ele almaktadır. Çalışmanın temel amacı, müziğin küresel dolaşım koşulları 

altında kültürel kimliklerin temsil edilmesi ve yeniden inşasında üstlendiği rolü 

ortaya koymak; bu süreci homojenleşme eğilimleri ile yerel özgünlükler 

arasındaki gerilim üzerinden tartışmaktır. Bu doğrultuda müzik, yalnızca estetik 

bir üretim alanı olarak değil, kimliğin görünürlük kazandığı, müzakere edildiği 

ve toplumsal bağlamlar içinde yeniden üretildiği bir kültürel pratik olarak 

değerlendirilmektedir. 

Bu çalışmada, normatif yargılardan ziyade betimleyici ve analitik bir 

yaklaşım benimsenmekte; küresel ve yerel dinamikler arasındaki etkileşimlerin 

müzik pratikleri üzerindeki yansımaları, nitel ve kuramsal bir literatür 

değerlendirmesi çerçevesinde ele alınmaktadır. Bu doğrultuda, öncelikle 

küreselleşme, kültür ve kimlik arasındaki ilişki kavramsal düzlemde 

incelenmekte; ardından küreselleşme sürecinde müzik kültürlerinde meydana 

gelen dönüşümler ile müzik aracılığıyla kimliğin temsili ve yeniden inşa edilme 

süreçleri tartışılmaktadır. 

2. Küreselleşme ve Kimlik: Kavramsal Bir Çerçeve 

Çağdaş dünyada küreselleşme, yalnızca ekonomik ilişkilerin genişlemesiyle 

sınırlı olmayan; siyasal, toplumsal ve kültürel alanları da kapsayan çok boyutlu 

bir dönüşüm süreci olarak düşünülebilir. Literatürde bu süreç, mal ve sermaye 

dolaşımının hızlanmasının yanı sıra bilgi, imgeler ve kültürel ürünlerin ulus ötesi 

hareketliliğiyle ilişkilendirilmektedir (Marshall, 2005; Mutlu, 2008). Söz konusu 

hareketlilik, kültürün üretim, aktarım ve temsil biçimlerinde önemli değişimlere 

yol açmakta; kültürel kimliklerin sabit ve kapalı yapılardan ziyade etkileşim 



197 

hâlinde ve sürekli yeniden tanımlanan yapılar olarak ele alınmasını gerekli 

kılmaktadır. 

Sosyal bilimlerde kavramsal olarak kültür, bireylerin içinde yaşadıkları 

topluma ait anlamları, değerleri ve davranış kalıplarını öğrenerek 

içselleştirdikleri ve kuşaklar arası aktardıkları dinamik bir yapı olarak 

tanımlanmaktadır. Güvenç’e (2002) göre kültür, yalnızca geçmişten devralınan 

bir miras değil; toplumsal yaşam içinde sürekli yeniden üretilen ve dönüştürülen 

bir süreçtir. Bu yönüyle kültür, küreselleşme bağlamında edilgen bir unsur 

olmaktan ziyade, farklı güç ilişkileri içerisinde yeniden biçimlenen aktif bir alan 

olarak değerlendirilebilir. Kültürel üretim biçimlerinde gözlemlenen bu 

dönüşüm, bireylerin ve toplulukların kendilerini nasıl tanımladıklarına ilişkin 

kimlik süreçlerini de doğrudan etkilemektedir. 

Kimlik, bu çerçevede, sabit ve değişmez bir özden ziyade toplumsal ilişkiler 

ve kültürel etkileşimler içerisinde şekillenen bir süreç olarak ele alınabilir. 

Bauman’ a (2017) göre küreselleşme koşullarında kimlikler, kurumsal 

güvencelere dayalı durağan yapılardan uzaklaşarak daha akışkan ve geçici 

biçimler kazanmaktadır. Eriksen (2009) ise artan kültürel temasın kimliklerde 

hem çeşitlenme hem de tek tipleşme eğilimlerini eş zamanlı olarak ürettiğini 

vurgulayarak kimliğin ilişkisel niteliğine dikkat çekmektedir. Bu yaklaşımlar, 

kimliğin tarihsel ve toplumsal koşullar içerisinde sürekli yeniden kurulan bir yapı 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Küreselleşmenin kültürel boyutu, her zaman eşitlikçi bir etkileşim alanı 

yaratmamaktadır. Aksine belirli kültürel biçimlerin ve anlam sistemlerinin daha 

görünür ve baskın hâle gelmesine zemin hazırlamaktadır. Williams’ın (2016) 

kültür ve popülerlik üzerine değerlendirmeleri, kültürel ürünlerin dolaşımında 

iktidar ilişkilerinin belirleyici rolüne işaret etmektedir. Küresel ölçekte yayılım 

kazanan kültürel formlar, çoğu zaman belirli estetik ve ideolojik çerçeveler içinde 

sunulmakta; bu durum kimlik temsillerinin de söz konusu çerçeveler 

doğrultusunda biçimlenmesine neden olmaktadır. 

Bu tartışmalar, kültürel ifade alanlarının yalnızca estetik tercihlerle değil, aynı 

zamanda tarihsel, toplumsal ve siyasal güç ilişkileriyle birlikte 

değerlendirilmesini gerekli kılmaktadır. Küreselleşme sürecinde bu güç ilişkileri, 

özellikle kültürel üretimin dolaşıma girdiği ifade biçimlerinde daha görünür hâle 

gelmektedir. Görsel medya, popüler kültür ürünleri ve gündelik pratiklerle 

birlikte müzik, bu dönüşümün en yoğun biçimde izlenebildiği kültürel alanlardan 

biri olarak öne çıkmaktadır. 

Zaman ve mekân sınırlarını aşabilen yapısı sayesinde müzik, kültürel 

anlamların hızla dolaşıma girmesine olanak tanımakta; bu yönüyle hem kültürel 

kimliklerin temsil edildiği hem de bu kimliklerin yeniden üretildiği bir ifade alanı 

hâline gelmektedir. Ancak müziğin küresel dolaşımdaki bu konumu, yalnızca 

estetik tercihlerle açıklanamayacak kadar çok katmanlıdır ve üretim, dağıtım ve 



198 

anlamlandırma süreçlerini şekillendiren ideolojik dinamiklerle birlikte ele 

alınmalıdır. 

Kültürel aktarım süreçleri, bireylerin ve toplulukların deneyimlerini, 

sembollerini ve anlam dünyalarını süreklilik içinde yeniden üretmelerini 

sağlayan temel bir mekanizma olarak işlev görmektedir. Haviland ve Prins’e 

(2008) göre kültürel aktarım, toplulukların sembollerini ve anlam dünyalarını 

süreklilik içinde yeniden üretmelerini sağlayan temel bir mekanizma olmakla 

birlikte, küreselleşmenin etkisiyle giderek daha karmaşık bir hâl almıştır. Bu 

noktada ulus-devlet yapılanmaları ile küreselleşme arasındaki gerilim, kültür ve 

kimlik tartışmalarında belirleyici bir rol oynamaktadır. Şen’in (2004) vurguladığı 

gibi ulus-devlet modeli, kültürel birlik ve homojenlik üzerinden inşa edilen bir 

kimlik anlayışını temel alırken, küreselleşme süreci bu yapıyı çözerek çoklu 

kimliklerin ve kültürel akışların önünü açmaktadır. 

Küreselleşmenin ideolojik boyutu, kültürel alanların dönüşümünde belirleyici 

bir rol oynamaktadır. Mütevellioğlu (2008) ve Önder (2008), küreselleşmenin 

yalnızca ekonomik bir süreç olmadığını; aynı zamanda kültürel ve ideolojik bir 

yeniden yapılanmayı içerdiğini vurgulamaktadır. Bu yeniden yapılanma, kültürel 

ürünlerin piyasa dinamikleri içinde dolaşıma sokulmasını teşvik ederken, müzik 

gibi kültürel ifade alanlarının da bu dinamikler doğrultusunda biçimlenmesine 

neden olmaktadır. Stuart Hall (2017), medya–ideoloji ilişkisini ele alırken kitle 

iletişim araçlarını toplumsal ve kültürel egemenliğin kurulma biçimleriyle 

birlikte düşünür; egemenliğin yalnızca zor yoluyla değil, rıza üretimi üzerinden 

kurulduğunu vurgulayarak medyayı anlamların sürekli yeniden üretildiği 

dinamik bir kültürel alan olarak değerlendirir. 

Bu kuramsal çerçeve ışığında küresel dolaşıma giren müziksel üretimlerin 

biçimlenişinde piyasa dinamiklerinin belirleyici olduğu görülmektedir. Müzik 

alanında belirli estetik kalıpların “evrensel” olarak sunulması ve dolaşımda 

baskın hâle gelmesi, kültürel üretimin küresel ölçekte nasıl yönlendirildiğine dair 

önemli ipuçları sunmaktadır. 

3. Küreselleşme Sürecinde Müzik Kültürlerinin Dönüşümü 

Küreselleşme süreci, müzik kültürlerinin üretim, dolaşım ve temsil 

biçimlerinde belirgin dönüşümler yaratmıştır. İletişim teknolojilerinin gelişmesi 

ve medya araçlarının küresel ölçekte yaygınlaşmasıyla birlikte müzik, yerel 

bağlamlarından koparak ulus ötesi dolaşıma giren bir kültürel pratik hâline 

gelmiştir. Bu durum, müziğin yalnızca estetik bir üretim alanı olarak değil, aynı 

zamanda kültürel anlamların kimlik imgelerinin ve ideolojik temsillerin dolaşıma 

girdiği bir alan olarak değerlendirilmesini gerekli kılmaktadır. 

Bu küresel dolaşım süreci, her zaman eşitlikçi bir etkileşim alanı 

üretmemektedir. Edward Said’in (1978) oryantalizm eleştirisinde ortaya 

koyduğu üzere, Batı ile Batı dışı kültürler arasındaki ilişki çoğu zaman asimetrik 



199 

temsil pratikleri üzerinden kurulmaktadır. Müzik alanında da benzer biçimde, 

Batı dışı müzik kültürleri küresel dolaşımda yer alabilmek için belirli estetik 

normlara uyum sağlamak zorunda kalmakta; bu durum yerel müziklerin seçici 

biçimde görünür kılınmasına ve yeniden kurgulanmasına yol açmaktadır. 

Küresel dolaşıma dâhil olan müziksel üretimlerin estetik ve biçimsel 

yönelimleri, piyasa dinamiklerinin etkisi altında şekillenmektedir. Bu noktada 

Theodor W. Adorno’nun kültür endüstrisi kavramsallaştırması açıklayıcı bir 

çerçeve sunmaktadır. Adorno’ya (2014) göre kültür endüstrisi, kültürel üretimi 

planlı, standartlaştırılmış ve tüketime yönelik ürünler aracılığıyla örgütleyen; 

bireylerin algı ve beğeni dünyalarını mevcut toplumsal düzenle uyumlu hâle 

getiren ideolojik bir sistem olarak işlemektedir. Müzik alanında bu durum, belirli 

estetik kalıpların “evrensel” olarak sunulması ve küresel dolaşımda baskın hâle 

gelmesiyle somutlaşmaktadır. 

Bununla birlikte küresel müzik dolaşımı, yalnızca tek yönlü bir homojenleşme 

süreci olarak değerlendirilmemelidir. Eriksen’in (2009) vurguladığı üzere, 

küresel dolaşım süreçleri hem benzeşme hem de farklılaşma dinamiklerini eş 

zamanlı olarak üretmektedir. Müzik kültürleri, küresel etkileşimler içerisinde bir 

yandan baskın kalıplarla karşılaşırken, diğer yandan yerel müzik pratikleri bu 

etkileşimlere kendi tarihsel ve kültürel bağlamları üzerinden yanıt vermektedir. 

Bu durum, müzik kültürlerinin dönüşümünü çok katmanlı ve müzakereye açık bir 

süreç hâline getirmektedir. 

Bu bağlamda müzik kültürlerinin dönüşümü, yalnızca kültürel yayılma ya da 

taklit yoluyla değil; transkültürasyon ve melezleşme süreçleri üzerinden 

gerçekleşmektedir. Loomba’nın (1998) kolonyalizm ve postkolonyalizm 

tartışmaları, bu dönüşümlerin tarihsel güç ilişkilerinden bağımsız 

düşünülemeyeceğini göstermektedir. Batı merkezli estetik normların evrensel 

ölçütler olarak kabul edilmesi, Batı dışı müzik kültürlerinin küresel dolaşıma 

hangi koşullarda dâhil olabileceğini belirleyen önemli bir etken hâline gelmiştir 

Bu tarihsel ve ideolojik arka plan içerisinde “World Music” söylemi, müzik 

kültürlerinin küresel dolaşımında yaşanan dönüşümün en görünür örneklerinden 

biri olarak öne çıkmaktadır. Stokes’a (2014) göre world music söylemi, post-

kolonyal coğrafyalarda müzikal yaratıcılığın durağan olmadığını; aksine küresel 

dolaşım içinde dönüşen, yeniden üretilen ve farklı aktörlerin etkileşimiyle 

şekillenen dinamik bir süreç olduğunu ortaya koymaktadır. Bu çerçevede 

küreselleşme, yalnızca Batı merkezli bir kültürel tahakküm biçimi olarak değil; 

göç, diaspora, yerel müzik ağları ve bağımsız üreticiler aracılığıyla işleyen çok 

katmanlı bir etkileşim alanı olarak değerlendirilmektedir. Stokes’in tanımladığı 

bu süreç, “yukarıdan” dayatılan bir küreselleşmeden ziyade, “aşağıdan 

küreselleşme” kavrayışıyla örtüşmektedir. Bu kuramsal çerçeve doğrultusunda, 

aşağıdaki tabloda Martin Stokes’un world music tartışmalarında öne çıkardığı 



200 

temel kavramlar, Türkiye’deki popüler müzik pratikleriyle ilişkilendirilerek 

analitik bir karşılaştırma içinde örnek olarak sunulmaktadır. 

Stokes’un 

Kuramsal 

Kavramları 

Kavramsal Açıklama 
Türkiye’de Popüler Müzik 

Bağlamında Yansımaları 

Yerel aktörlerin 

belirleyiciliği 

Küresel müzik dolaşımının merkezî 

yapılar kadar yerel müzisyenler ve 

topluluklar tarafından 
şekillendirilmesi 

Yerel müzik üreticilerinin 

küresel türlerle ilişki kurarak 

kendi estetik dillerini 
geliştirmesi 

Göç ve diaspora 

deneyimi 

Göç süreçlerinin müzikal ifade 

biçimleri ve kimlik anlatıları 

üzerindeki dönüştürücü etkisi 

Kırsal–kentsel göç ve diaspora 

deneyimlerinin popüler müzik 

söylemlerine yansıması 

Gündelik müzik 

pratikleri 

Müziğin profesyonel üretimin 

ötesinde gündelik yaşam içinde 

anlam kazanması 

Dijital platformlar aracılığıyla 

gündelik müzik üretim ve 

paylaşım pratiklerinin 

yaygınlaşması 

Aşağıdan 

küreselleşme 

Küresel dolaşımın merkezden değil, 

yerel ve yatay ağlar üzerinden 

işlemesi 

Bağımsız müzik üreticilerinin 

ve yerel ağların küresel 

dolaşıma katılımı 

Müzikal 

melezleşme 

Kültürel etkileşimler sonucunda saf 
formlar yerine melez müziksel 

yapıların ortaya çıkması 

Pop, rap/hip-hop ve arabesk 
unsurların iç içe geçtiği melez 

müzik üretimleri 

Tablo.1.Martin Stokes’un World Music Yaklaşımı Çerçevesinde Kuramsal Kavramlar ve 

Türkiye’de Popüler Müzik Bağlamı 

 

World music kategorisi, küresel müzik endüstrisi tarafından desteklenen bir 

dolaşım alanı yaratmakla birlikte, yerel müziklerin belirli estetik kalıplar 

içerisinde yeniden sunulmasına da zemin hazırlamaktadır. Kuvanç’ın (2010) 

belirttiği gibi, dünya müziği söylemi bir yandan yerel müziklerin görünürlük 

kazanmasını sağlarken, diğer yandan bu müziklerin küresel piyasa koşullarına 

uyumlu hâle getirilmesini teşvik etmektedir. Benzer biçimde Ayas (2015), 

müziğin evrenselliği söyleminin çoğu zaman Batı müziğine özgü armonik ve 

biçimsel anlayışlar üzerinden kurulduğunu vurgulamaktadır. 

Bu dönüşüm dinamikleri, Türkiye’deki popüler müzik alanında da açık 

biçimde gözlemlenmektedir. Arabesk, pop, rap/hip-hop ve yerel müzik 

unsurlarının iç içe geçtiği üretimler, küresel müzikal kodların yerel motif veya 

çalgılarla yeniden yorumlandığı melez yapılar ortaya koymaktadır. Medya ve 

dijital platformlar aracılığıyla dolaşıma giren bu üretimler, bir yandan küresel 

estetik normlarla ilişki kurarken, diğer yandan yerel deneyimlere, sınıfsal 

konumlara ve kimlik anlatılarına referansla şekillenmektedir.  

Bu noktada Williams’ın (2016) popüler kültüre ilişkin çözümlemeleri 

açıklayıcıdır. Williams popüler kültürü, yalnızca egemen kültürel biçimlerin 

pasif bir yansıması değil; ideolojik mücadelelerin, müzakerenin ve yeniden 



201 

anlamlandırmanın gerçekleştiği dinamik bir alan olarak ifade eder. Türkiye’de 

popüler müzik pratikleri de bu çerçevede değerlendirildiğinde, küresel müzik 

endüstrisinin etkileriyle şekillenen ancak yerel bağlamlarda yeniden anlam 

kazanan aktif bir kültürel üretim alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

4. Müzik Yoluyla Kimliğin Temsili ve Yeniden İnşası 

Önceki bölümde müzik kültürlerinin küresel dolaşım içerisinde 

geçirdiği yapısal ve estetik dönüşümler ele alınmıştır. Bu bölümde ise söz konusu 

dönüşümlerin, müzik aracılığıyla kimliğin nasıl temsil edildiği ve yeniden 

kurulduğu sorusu çerçevesinde değerlendirilmektedir. Zira küresel müzik 

dolaşımı, yalnızca müziksel biçimleri değil; bu biçimler aracılığıyla üretilen 

anlamları, aidiyet anlatılarını ve kimlik imgelerini de etkilemekte; müziği 

kimliğin müzakere edildiği bir temsil alanına dönüştürmektedir. 

Müzik, kültürel kimliğin ifade edilmesi ve görünürlük kazanması açısından en 

etkili alanlardan biri olarak değerlendirilmektedir. Küreselleşme süreciyle 

birlikte bu işlev daha da görünür hâle gelmiş; müzik, yalnızca ait olduğu 

toplumsal bağlamın bir yansıması olmaktan çıkarak, kimliğin temsil edildiği ve 

yeniden kurgulandığı bir kültürel pratik olarak konumlanmıştır. Küresel dolaşım 

ağları içinde yer alan müzik ürünleri, kimliğe ilişkin anlamları farklı coğrafyalara 

taşıyarak, kimliğin sabit değil, sürekli müzakere edilen bir yapı olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu durum, Bauman’ın (2017) küreselleşme koşullarında 

kimliklerin durağan ve kurumsal güvencelere dayalı yapılardan uzaklaşarak, 

akışkan ve yeniden tanımlanan süreçler hâline geldiğine ilişkin 

değerlendirmeleriyle örtüşmektedir. 

Küresel müzik endüstrisi ve medya aracılığıyla küresel dolaşımda yer alan 

müziksel temsiller, belirli kimlik imgelerini öne çıkararak bu imgeleri yaygın ve 

tanıdık normlar hâline getirme eğilimi taşımaktadır. Williams’ın (2016) popüler 

kültüre ilişkin çözümlemeleri, popüler müzik ürünlerinin yalnızca estetik 

nesneler olarak değil, aynı zamanda belirli değerleri, yaşam tarzlarını ve kimlik 

anlatılarını dolaşıma sokan kültürel metinler olarak işlev gördüğünü ortaya 

koymaktadır. Bu bağlamda popüler müzik, kimliğin temsil edildiği bir alan 

olmasının yanı sıra, kimliğin yeniden üretildiği ve belirli kalıplar içinde 

standartlaştırıldığı bir mecra olarak değerlendirilebilir. 

Medya, müzikle birlikte üretilen kimlik temsillerinin görsel ve söylemsel 

boyutlarını güçlendiren temel bir aygıt olarak öne çıkmaktadır. Video klipler, 

sahne performansları ve dijital platformlar, müziği yalnızca işitsel bir deneyim 

olmaktan çıkararak çok katmanlı bir temsil alanına dönüştürmektedir. 

Williamson’ ın (1995) medya ve temsil ilişkisine dair değerlendirmeleri, bu 

temsillerin yalnızca görünen anlamlar üretmediğini; aynı zamanda sınıf, güç ve 

ideoloji gibi yapısal unsurları da yeniden dolaşıma soktuğunu göstermektedir. Bu 



202 

bağlamda müziksel temsiller, kimliğin belirli çerçeveler içinde 

anlamlandırılmasına katkı sunmaktadır. 

Küreselleşme sürecinde müzik yoluyla kurulan kimlik anlatıları, çoğu zaman 

homojenleşme eğilimleri taşımaktadır. Farklı kültürel bağlamlara ait müzik 

pratikleri, küresel dolaşımda yer alabilmek için benzer estetik ve biçimsel 

kalıplara uyarlanmakta; bu durum, kimliğin çeşitliliğinden ziyade ortak ve tanıdık 

imgeler üzerinden temsil edilmesine yol açabilmektedir. Bununla birlikte müzik, 

her zaman bu homojenleştirici etkiye teslim olan bir alan değildir. Thomas 

Hylland Eriksen (2009) ve Ania Loomba’nın (1998) vurguladığı tarihsel 

eşitsizlikler ve merkez–çevre ilişkileri bağlamında değerlendirildiğinde, bazı 

müzik pratiklerinin yerel kimliklerin görünürlük kazanmasına ve kültürel 

özgünlüğün korunmasına imkân tanıyan sembolik direnç alanları oluşturabildiği 

görülmektedir. Bu durum, müzik yoluyla kurulan kimlik temsillerinin 

homojenleştirici baskılar ile yerel aidiyet ve özgünlük arayışları arasında sürekli 

bir gerilim alanında şekillendiğini göstermektedir. 

Türkiye’de popüler müzik alanı, küreselleşme koşullarında kimliğin müzik 

yoluyla nasıl temsil edildiğini gözlemlemek açısından önemli bir örnek 

sunmaktadır. Özellikle pop, rap/hip-hop ve arabesk ekseninde üretilen 

müziklerde; sınıf, mekân, aidiyet ve toplumsal dışlanmışlık gibi deneyimler, 

müziksel söylemler aracılığıyla görünür kılınmaktadır. Bu bağlamda müzik, 

küresel dolaşımın sunduğu estetik olanaklar içinde, yerel toplumsal deneyimlerin 

ifade edildiği bir özneleşme alanı hâline gelmektedir. Medya ve dijital 

platformlar aracılığıyla dolaşıma giren bu müziksel temsiller, kimliğin sabit bir 

öz olarak değil; toplumsal bağlamlar içerisinde sürekli yeniden kurulan bir anlatı 

olarak şekillendiğini göstermektedir. 

Bu çerçevede müzik yoluyla kimliğin yeniden inşası, tek yönlü bir süreç 

olarak değerlendirilemez. Küresel dolaşım, müzik kültürlerine yeni görünürlük 

alanları açarken, kimliğin hangi unsurlarının korunacağı ve hangilerinin 

dönüştürüleceği sorusunu da sürekli olarak gündemde tutmaktadır. Müzik, bu 

ikili yapı içerisinde, kimliğin hem üretildiği hem de yeniden anlamlandırıldığı 

dinamik bir kültürel alan olarak konumlanmaktadır. 

  



203 

5. Sonuç 

Bu çalışmada küreselleşme süreci, müzik–kültür–kimlik ilişkisi çerçevesinde 

ele alınmış; müzik kültürlerinin küresel dolaşım içerisinde geçirdiği dönüşüm 

betimleyici ve analitik bir yaklaşımla değerlendirilmiştir. Küreselleşmenin 

yalnızca ekonomik ve siyasal alanlarla sınırlı olmayan çok katmanlı bir süreç 

olduğu; kültürel pratikler, temsil biçimleri ve kimlik inşaları üzerinde de 

belirleyici etkiler yarattığı ortaya konulmuştur. Bu bağlamda müzik, küresel 

süreçlerin en görünür ve etkili kültürel ifade alanlarından biri olarak öne 

çıkmaktadır. 

Müzik kültürlerinin küreselleşme sürecinde yaşadığı dönüşüm, bir yandan 

farklı müzik pratiklerinin dolaşıma girmesine ve görünürlük kazanmasına olanak 

tanırken, diğer yandan belirli estetik ve biçimsel kalıpların baskın hâle gelmesiyle 

sonuçlanmaktadır. Bu durum, kültür endüstrisi tartışmaları bağlamında ele 

alındığında, müzik alanında çeşitlilik ve standartlaşmanın eş zamanlı olarak 

üretilebildiğini göstermektedir. Özellikle popüler müzik ve “World Music” 

ekseninde şekillenen üretimler, yerel müziklerin küresel ölçekte temsil edilme 

biçimlerini yeniden tanımlamakta; bu temsil süreçleri çoğu zaman tarihsel olarak 

şekillenmiş estetik normlar doğrultusunda yapılandırılmaktadır. 

Küresel dolaşım içerisinde müzik, kültürel kimliklerin ifade edildiği bir alan 

olmanın ötesinde, kimliğin yeniden kurgulandığı ve müzakere edildiği bir pratik 

hâline gelmektedir. Küreselleşme koşullarında kimliklerin akışkanlaşması, 

müzik aracılığıyla somutlaşmakta; medya ve dijital platformlar aracılığıyla 

üretilen müziksel temsiller, belirli kimlik imgelerini öne çıkararak bu imgeleri 

yaygınlaştırmaktadır. Bu durum, kimliğin müzik yoluyla nasıl temsil edildiği ve 

yeniden inşa edildiği sorusunu merkezi hâle getirmektedir. 

Bununla birlikte müzik, küreselleşme sürecinde yalnızca homojenleştirici bir 

etkiye sahip değildir. Tarihsel eşitsizlikler ve merkez–çevre ilişkileri bağlamında 

değerlendirildiğinde, bazı müzik pratiklerinin yerel kimliklerin görünürlük 

kazanmasına ve kültürel özgünlüğün korunmasına imkân tanıyan sembolik 

direnç alanları oluşturabildiği görülmektedir. Bu yönüyle müzik, küresel güç 

ilişkileri içerisinde hem baskı hem de müzakere alanı olarak işlev 

görebilmektedir. 

Bu perspektiften müzik, küreselleşme sürecinde kültür ve kimlik arasındaki 

ilişkinin anlaşılmasında merkezi bir konumda yer almaktadır. Müzik kültürleri, 

küresel etkileşimler içerisinde sürekli olarak yeniden tanımlanmakta; bu süreç, 

müziği hem kültürel dönüşümün hem de kimlik müzakerelerinin önemli bir 

taşıyıcısı hâline getirmektedir. Bu çerçevede müzikoloji, küreselleşme 

tartışmalarına kültürel ve kimlik temelli bir perspektif sunarak, müziğin 

toplumsal anlamlarını görünür kılma potansiyeline sahip önemli bir disiplin 

olarak değerlendirilebilir. 



204 

Bu çalışma, müzik kültürlerinin küreselleşme sürecinde yalnızca estetik 

dönüşümler üzerinden değil, aynı zamanda kimlik, temsil ve kültürel müzakere 

süreçleri üzerinden ele alınmasının önemini ortaya koymaktadır. Bu çerçevede 

ileride yapılacak çalışmaların, belirli müzik türleri, yerel pratikler ya da somut 

örnekler üzerinden bu dönüşüm süreçlerini daha ayrıntılı biçimde incelemesi, 

küreselleşme–müzik–kimlik ilişkisine dair tartışmaları derinleştirebilir. Böylece 

müzikoloji alanı, küresel kültürel süreçlerin anlaşılmasına yönelik disiplinler 

arası bir katkı sunma potansiyelini daha da güçlendirebilir. 

  



205 

Kaynakça 

Adorno, T. W. (2014). Kültür endüstrisi. N. Ülner, M. Tüzel & E. Gen (Çev.). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ayas, O. G. (2015). Müzik sosyolojisi: Sorunlar–yaklaşımlar–tartışmalar. İstanbul: 

Doğu Kitabevi. 

Bauman, Z. (2017). Kimlik. İstanbul: Heretik Yayınları. 

Eriksen, T. H. (2009). Küçük yerler, büyük meseleler: Sosyal ve kültürel antropoloji 

(Çev. A. E. Koca). Ankara: Birleşik Yayınevi. 

Güvenç, B. (2002). Kültürün abc’si. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Haviland, W. A., & Prins, H. E. L. (2008). Kültürel antropoloji. İstanbul: Kaknüs 

Yayınları. 

Kuvanç, İ. U. (2010). Küreselleşmenin tektipleştirme ideolojisi ve toplumsal yeniden 

üretiminde ideolojik aygıt olarak “Dünya Müziği” (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). Ankara. 

Loomba, A. (1998). Kolonyalizm / postkolonyalizm. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Marshall, G. (2005). Sosyoloji sözlüğü (Çev. O. Akınhay & D. Kömürcü). Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları. 

Mutlu, E. C. (2008). Küreselleşme yönetim yazını. Küreselleşme, demokratikleşme ve 

Türkiye Uluslararası Sempozyumu Bildiri Kitabı (ss. 203–215). Antalya. 

Mütevellioğlu, N. (2008). Küreselleşme ve sosyal devlet. Küreselleşme, 

demokratikleşme ve Türkiye Uluslararası Sempozyumu Bildiri Kitabı (ss. 

160–173). Antalya. 

Önder, İ. (2008). Küreselleşme retoriği. Küreselleşme, demokratikleşme ve Türkiye 

Uluslararası Sempozyumu Bildiri Kitabı (ss. 30–35). Antalya. 

Said, E.W. (2013). Şarkiyatçılık Batı’ nın Şark Anlayışları, İstanbul: Metis Yayınları. 

Stokes, M. (2014). Creativity, globalization and music. Volume La revue des 

musiques populaires, 10(2), 30–45. https://doi.org/10.4000/volume.4561 

Şen, F. (2004). Globalleşme sürecinde milliyetçilik trendleri ve ulus devlet. Ankara: 

Yargı Yayınevi. 

Williams, R. (2016). Anahtar sözcükler (Çev. S. Torlak). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Williamson, J. (1995). Eğlence incelemeleri: Eğlence ile ilgili feminist araştırmalar. 

İstanbul: Metis Yayınları. 



206 

  



207 

 

 

 

 

BÖLÜM 13 

 

 

 

CGI Teknolojisi Destekli Reklamların Etkisi 

ile Değişen Dijital Kent Görünümü 

 

 

 

 

Dide Akdag ̆ Satır1 
 

 

  

 
1 Doç., Yıldız Teknik Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi 

0000-0001-6238-8731 



208 

GİRİŞ 

Dijitalleşmenin hız kazanmasıyla birlikte reklamcılık alanında kullanılan 

stratejik üretim teknikleri de köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Özellikle görsel 

iletişim uygulamalarında, geleneksel fotoğraf ve video çekimlerine dayalı 

yöntemlerin yanı sıra bilgisayar destekli üretim süreçleri giderek daha belirleyici 

hale gelmiştir. Bu bağlamda CGI (Computer-Generated Imagery - Bilgisayar 

Üretimli Görüntü) teknolojileri, reklam anlatısının sınırlarını genişleten, estetik 

ve teknik olanakları çeşitlendiren önemli bir araç olarak öne çıkmaktadır. 

Bilgisayar üretimli görüntü destekli reklamlar, markaların yalnızca ürün 

tanıtımını değil, aynı zamanda deneyim, duygu ve hikaye odaklı iletişim 

stratejilerini de yeniden kurgulamalarına olanak tanımaktadır. 

CGI destekli reklamlar, markalar açısından çok yönlü avantajlar sunmaktadır. 

Öncelikle bu teknoloji, yaratıcı özgürlüğü önemli ölçüde artırarak reklamcıların 

fiziksel gerçeklik sınırlarının ötesinde görsel anlatılar kurgulamasına olanak 

tanımaktadır. Ürün ya da hizmetlerin idealize edilmiş, dikkat çekici ve estetik 

açıdan güçlü biçimlerde sunulması, marka algısının güçlenmesine katkı 

sağlamaktadır. CGI teknolojileri, reklam mesajlarının görsel hafızada kalıcılığını 

artırmakta ve hedef kitle ile daha yoğun bir duygusal bağ kurulmasına olanak 

vermektedir. Dijital platformlarla yüksek uyumu sayesinde CGI destekli 

reklamlar, paylaşılabilirlik ve viral yayılım potansiyeli açısından da markalara 

yeni bir rekabet ortamı sunmaktadır. Çalışmada CGI destekli reklamların ne 

olduğu, nasıl kullanıldığı ve markalar için sağladığı avantajlar üzerine detaylar 

ortaya konmuş, markaların CGI destekli reklamları kullanarak ürettiği yaratıcı, 

etkileyici kampanyalarla, günümüz reklamcılığı ve ilgili örneklerle içinde 

bulunulan döneme ışık tutulmuştur. CGI teknolojisi destekli reklamların etkisi ve 

değişen kent görünümünün örnekleri ile kentin yeni dijital yüzünün ortaya 

konması amaçlanmaktadır. Bu kapsamda çalışmanın evrenini CGI destekli 

reklamlar, örneklemini ise İstanbul’da yer alan başarılı örnekler arasından seçilen 

uygulamalar oluşturmaktadır.  

Başarılı reklamlarda yaratıcı fikir çözümlemeleri, mesajı doğrudan aktarmak 

yerine hedef kitleyi düşünmeye yönlendirmektedir. Diğer öğeler de bu fikri 

destekleyerek mesajın anlamlandırılmasını güçlendirmekte, bu yaklaşım da 

reklamın hedef kitle üzerindeki etkisini artırmaktadır (Özaltun, G. & Çeken, B., 

2020:1083). Tüm bu yaklaşımlar ve yaratıcılık beklentisinin, markaların daha 

anlaşılır ve algılanabilir kılınmasını amaçlayan iletişim stratejilerini, pragmatik 

olarak da dönüştürdüğü görülmektedir. Günümüzde açıkhava reklamcılığı, sosyal 

medya, dijital platformlar ve teknoloji odaklı arayışlarla dijital ve bütüncül bir 

iletişim ekseninde konumlandırılmaktadır. 

CGI destekli reklamlar, çağdaş reklamcılık ve görsel iletişim pratiklerinde 

yalnızca teknik bir yenilik değil, aynı zamanda anlatı biçimlerini ve tüketici 

deneyimini dönüştüren stratejik bir araç olarak da değerlendirilebilmektedir. Bu 



209 

teknoloji, markaların görsel kimliklerini güçlendirmelerine, dikkat çekici ve 

akılda kalıcı kampanyalar üretmelerine olanak tanımaktadır. Dijitalleşmenin hız 

kazandığı günümüz medya sisteminde CGI destekli reklamların, gelecekte 

reklam iletişiminin temel bileşenlerinden biri olmayı sürdüreceği 

öngörülmektedir. Bu reklam türünde sahneler tamamen dijital ortamda 

oluşturulabildiği gibi, gerçek çekim görüntüler CGI öğelerle bütünleştirilerek 

hibrit yapılar da üretilebilmektedir. CGI teknolojisi, fiziksel dünyada 

gerçekleştirilmesi zor, maliyetli ya da olanaksız olan görsel kurguların dijital 

ortamda inşa edilmesine imkan tanıyarak reklam anlatısına yeni bir boyut 

kazandırmaktadır. 

CGI destekli reklamların üretim süreci, büyük ölçüde sinema ve görsel efekt 

endüstrisinde geliştirilen teknik altyapıya dayanmaktadır. Bu süreç; konsept 

geliştirme, sahne ve ürün modelleme, animasyon, ışıklandırma, render ve post-

prodüksiyon aşamalarından oluşmaktadır. Markalar, reklam kampanyalarının 

iletişim hedefleri doğrultusunda yaratıcı briefler hazırlamakta; bu briefler 

doğrultusunda CGI sanatçıları ya da tasarımcıları ve dijital prodüksiyon ekipleri 

görsel anlatıyı hayata geçirmektedir. Ortaya çıkan reklam içerikleri, televizyon, 

açıkhava reklamcılığı, sosyal medya ve dijital platformlarda bütüncül bir iletişim 

stratejisi kapsamında konumlandırılmaktadır. 

Günümüz dijital kültüründe tüketici, yalnızca bilgi aktarılan bir alıcı olmaktan 

çıkmış; görsel olarak etkilenmeyi, şaşırmayı ve deneyimlemeyi bekleyen aktif bir 

tüketiciye dönüşmüştür. CGI destekli reklamlar, bu beklentiye yanıt veren 

spektaküler anlatılar üreterek tüketicinin dikkatini yoğun biçimde çekmektedir. 

Özellikle açıkhava reklamları ve sosyal medya mecralarında kullanılan CGI 

uygulamaları, gündelik mekan algısını dönüştürerek izleyicide gerçeklik ve 

kurgu arasındaki sınırların bulanıklaştığı bir deneyim yaratmaktadır. 

CGI destekli reklamların en büyük avantajlarından biri, markaların hayal 

güçlerini sınırlamadan ürünlerini tanıtabilmektedir. Örneğin, bir otomobil 

markası, CGI ile oluşturulan bir reklamda aracın hızını ve performansını daha 

etkileyici bir şekilde gösterebilmektedir. Bu da tüketiciye markanın ürünüyle 

ilgili daha güçlü bir algı oluşturmaktadır. Ek olarak CGI destekli reklamların 

dijital platformlarda daha etkili olduğu da bilinmektedir. Sosyal medya ve diğer 

dijital kanallar aracılığıyla yayınlanan CGI reklamlar, kullanıcıların dikkatini 

çekme ve marka ile etkileşim kurma konusunda daha başarılı olabilmektedir. 

CGI destekli reklamlar, etkisi, görsel kalitesi, dikkat çekici yönü ve akılda 

kalıcılığı ile de tercih edilmektedir. CGI destekli reklamların önemi, rekabet 

avantajı sağlama, hedef kitleye hızlı ulaşması, yaratıcı ve yenilikçi bir imaj 

oluşturma kapsamında önem taşımaktadır. Film ve dizi fragmanlarından, 

otomobil reklamlarına, moda ve kozmetik sektörüne kadar uzanan geniş bir 

yelpazede hizmet sunulabilmektedir. 



210 

 

Resim1. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/calve-siseleri-bozdogan-su-

kemeri/ 

 

Ketçap, mayonez ve gurme soslar gibi geniş bir ürün yelpazesi 

sunan Calvé markası, çekiliş kampanyasını duyurmak amacıyla CGI (Bilgisayar 

Üretimli Görüntü) teknolojisinden yararlanan dikkat çekici bir reklam çalışması 

gerçekleştirmiştir. İstanbul’da yer alan Bozdoğan Su Kemeri üzerinde 

kurgulanan bu dijital uygulama, tarihî mekânın simgesel gücü ile çağdaş dijital 

görselleştirme tekniklerini bir araya getirerek izleyicilere deneyim odaklı bir 

görsel anlatı sunmaktadır (Önder, 2023). Kampanyada kullanılan CGI çalışması, 

kamusal alanda karşılaşılan gündelik mekan algısını dönüştürerek tüketicinin 

dikkatini yoğunlaştırmış; markanın kampanya mesajının daha akılda kalıcı ve 

etkili biçimde iletilmesine katkı sağlamıştır. Calvé’nin bu yaratıcı ve yenilikçi 

yaklaşımı, tüketiciler nezdinde yüksek düzeyde ilgi uyandırmış ve kampanyanın 

iletişim başarısını güçlendiren önemli bir unsur olarak öne çıkmıştır. 

 

https://www.marketingturkiye.com.tr/author/nafizcan-onder/


211 

 

Resim 2. https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/marka-evreninde-buyulu-

gercekcilik-akimi-cgi/ 

Son yıllarda reklamcılık alanında karşılaşılan bazı kampanyalar, izleyicide 

gerçeklik algısını sorgulatan bir etki yaratmaktadır. “Bu gerçek mi?” 

(Büyükçulhacı, 2023) sorusunu gündeme getiren bu tür uygulamalar, CGI 

(Computer-Generated Imagery) teknolojisinin reklam iletişiminde artan 

kullanımının bir sonucudur. Bilgisayar üretimli görüntü destekli kampanyaların 

hızla yaygınlaşmasıyla birlikte, reklamcılık pratiğinde gerçeklik ile kurgu 

arasındaki sınırlar giderek daha belirsiz hale gelmektedir. Bu durum, reklam 

anlatısının yalnızca mesaj iletme işlevini değil, tüketici deneyimini de dönüştüren 

bir sürece işaret etmektedir. Bilgisayar üretimli görüntü teknolojileri, uzun yıllar 

boyunca özellikle yüksek bütçeli film yapımlarında kullanılmaktadır. Bu 

tekniklerin sunduğu görsel olanakların neredeyse sınırsız olduğu genel kabul 

görmektedir. Ancak CGI teknolojilerinin reklamcılık alanında yaygın ve görünür 

hale gelmesi, yalnızca estetik tercihlerle açıklanabilecek bir durum değildir. 

Aksine bu dönüşüm, teknolojik gelişmelerle birlikte reklam üretim süreçlerinde 

yaşanan yapısal bir değişimin sonucudur. 

Günümüzde New York ve Londra sokaklarında beliren dev ölçekli ürün 

simülasyonları, Paris’te kurgulanan dijital geçit törenleri ya da İstanbul Boğazı 

üzerinde konumlandırılan sembolik nesneler, reklamcılığın fiziksel mekân ile 

dijital görüntüyü bütünleştiren yeni bir anlatı dili geliştirdiğini göstermektedir 

(Büyükçulhacı, 2023). Bu örnekler, dijital devrimin etkisiyle reklamcılığın, 

gerçekliğin sınırlarının yeniden tanımlandığı bir görsel iletişim alanına 

dönüştüğünü ortaya koymaktadır. CGI teknolojisi, bu dönüşüm sürecinin en 

dikkat çekici ve belirleyici araçlarından biri olarak öne çıkmaktadır. 

Son yıllarda CGI teknolojileri alanında yaşanan gelişmeler, literatürde bir tür 

“erişilebilirlik dönüşümü” olarak değerlendirilebilecek niteliktedir. Gelişmiş üç 



212 

boyutlu modelleme yazılımları, ışığın fiziksel davranışını yüksek doğrulukla 

simüle eden ışın izleme teknolojileri ve gerçek zamanlı görselleştirme imkanı 

sunan oyun motorlarının üretim süreçlerine dahil edilmesi, CGI tabanlı 

çalışmaların daha ölçeklenebilir ve uygulanabilir hale gelmesini sağlamıştır. Bu 

gelişmeler, CGI’nin yalnızca büyük bütçeli projelere özgü bir teknoloji olmaktan 

çıkmasına ve reklam ajansları ile markalar tarafından daha yaygın biçimde 

kullanılmasına olanak tanımıştır. 

Bu teknik altyapı sayesinde CGI, artık yalnızca animasyon temelli reklam 

filmleri ya da görsel efektlerle zenginleştirilmiş sahnelerle sınırlı kalmamaktadır. 

Bunun yerine, fiziksel gerçekliğin içine doğrudan entegre edilen, kamusal 

alanlarda deneyimlenen ve tüketicinin gündelik mekan algısına müdahale eden 

kampanyalar giderek daha fazla tercih edilmektedir.  

Görsel anlatımın giderek merkezi bir konum kazandığı çağdaş iletişim 

ortamında, markalar tüketicilerle daha etkili ve kalıcı bağlar kurabilmek amacıyla 

CGI (Computer-Generated Imagery) teknolojilerinden yoğun biçimde 

yararlanmaktadır. Bu bağlamda CGI, geleneksel pazarlama yaklaşımlarının 

ötesine geçerek, markalara hedef kitle üzerinde daha çarpıcı etkiler yaratma 

potansiyeli sunan yeni nesil bir gerilla pazarlama aracı olarak konumlanmaktadır. 

CGI destekli kampanyalar, yalnızca ürün ve hizmetlerin tanıtımını 

gerçekleştirmekle kalmamakta; aynı zamanda tüketicileri alternatif dijital 

mekanlara ve deneyim alanlarına dahil eden bütüncül anlatılar üretmektedir. 

Bilgisayar üretimli görüntü ile kurgulanan reklam uygulamaları, fiziksel 

olarak kamusal alanda yer kaplamasa da geleneksel gerilla pazarlama örneklerine 

benzer biçimde yüksek düzeyde dikkat çekici bir etki yaratmaktadır. Özellikle 

dijital mecralarda “sokakları ele geçiren” ürün temsilleri, tüketicide ilk aşamada 

gerçeklik algısına yönelik bir tereddüt oluşturmakta; bu belirsizlik duygusu, 

kampanyanın sosyal medya platformları aracılığıyla hızla yayılmasını 

kolaylaştırmaktadır. Böylece CGI destekli kampanyalar, izleyicide “fiziksel 

ortamda gerçekleşseydi nasıl bir etki yaratırdı?” (Büyükçulhacı, 2023) sorusunu 

gündeme getirerek merak ve etkileşim düzeyini artırmaktadır. 

Bu süreçte CGI teknolojilerinin sunduğu yaratıcı olanaklar, reklamcıların 

yalnızca görsel dikkat çekme stratejileri geliştirmesine değil, aynı zamanda 

tüketicilerin duygusal dünyasına daha derinlemesine temas eden anlatılar 

kurgulamasına da imkan tanımaktadır. Dijital gerçeklik ile fiziksel çevre 

arasındaki sınırların bilinçli biçimde bulanıklaştırılması, izleyicinin deneyimi 

merkeze alan bir iletişim modelinin oluşmasına katkı sağlamaktadır. Ancak bu 

sınırsızlık algısının uzun vadede izleyici üzerinde bir doygunluk ve huzursuzluk 

yaratma potansiyeli taşıdığı da göz ardı edilmemelidir. Bu nedenle CGI destekli 

gerilla pazarlama uygulamalarının, yalnızca teknik ve estetik boyutlarıyla değil; 

aynı zamanda etik, algısal ve psikolojik etkileri bağlamında da değerlendirilmesi 

gerekmektedir. 



213 

CGI (Computer-Generated Imagery) teknolojisinin kullanıldığı reklam 

çalışmalarında, farklı görsel, işitsel ve kavramsal unsurların bir araya getirildiği 

bir “harmanlama” (Gümüşcüoğlu, 2023) pratiği dikkat çekmektedir. Bu 

harmanlama yaklaşımı, reklam yaratıcılığının temelinde yer alan kavramsal bir 

strateji olarak değerlendirilebilir. Pazarlama iletişimi, her ne kadar estetik ve 

sanatsal unsurlar barındırsa da, özünde sanatsal üretimden farklı bir amaca 

sahiptir. Reklamcılıkta yaratıcılık, bağımsız bir estetik arayıştan ziyade, 

tüketicinin dikkatini çekmeyi ve ürün ya da hizmetin pazarlanmasını hedefleyen 

işlevsel bir yapı içinde şekillenmektedir. Bu bağlamda “yaratıcı” reklam 

kampanyaları, tüketicinin önceden bildiği ve hafızasında yer etmiş nesne, 

kavram, değer ve duyguların yeni biçimlerde bir araya getirilmesi yoluyla 

üretilmektedir. Tanıdık unsurların özgün kombinasyonlar halinde sunulması, 

izleyicinin yeni mesajları daha hızlı ve etkili biçimde anlamasını mümkün 

kılmaktadır. 

CGI destekli üretimlerde gözlemlenen bu yoğun deneysellik ve sınırsızlık 

algısının geçici bir ilgi unsuru olduğu söylenebilir. Başlangıçta dikkat çekici ve 

yenilikçi bulunan deneysel görsel dil, zaman içinde alışkanlığa dönüşme ve hatta 

görsel yorgunluk yaratma potansiyeline sahiptir. Sınırsız üretim olanağı, uzun 

vadede izleyicide huzursuzluk ve doygunluk duygusu yaratabilir. Bu nedenle 

gelecekte CGI destekli reklam çalışmalarında, teknik gücü en iyi biçimde kontrol 

edebilen, gerçeklik algısını ikna edici şekilde yönetebilen ve iletişim ihtiyacına 

en uygun çözümleri üretebilen markaların ve ajansların daha belirgin biçimde öne 

çıkacağı öngörülebilmektedir. 

Son dönemde CGI teknolojisinin kamuoyunda güçlü biçimde tartışılmasına 

yol açan dikkat çekici örneklerden biri, sinema alanından gelmiştir. 

Özellikle Christopher Nolan’ın, Oppenheimer filminde atom bombası sahnesi 

gibi (Bulut, 2023) anlatının merkezinde yer alan bir sekans için bilgisayar 

üretimli görsel efektleri kullanmayı bilinçli biçimde reddetmesi, CGI 

teknolojisinin sınırları ve gerekliliği üzerine önemli bir tartışma başlatmıştır.  

Türkiye’de CGI kullanımına bakıldığında, özellikle müşteri deneyiminden 

bağımsız biçimde kurgulanan çalışmaların ağırlıkta olduğu görülmektedir. Bu 

örneklerin önemli bir kısmı, statik fiziksel mekanlar içinde konumlandırılan sabit 

ekranlar üzerinde, parallax efekt gibi (Bulut, 2023) derinlik yanılsaması yaratan 

görsel teknikler aracılığıyla üretilmektedir. Küresel ölçekteki uygulamalarda ise 

2024 yılı itibarıyla daha sık gündeme gelmesi beklenen “MR” (mixed reality - 

karma gerçeklik) kavramı öne çıkmaktadır. MR tabanlı uygulamalar, fiziksel 

dünyadaki animasyon ve hareket hissini sosyal medya ortamına taşıyarak, CGI 

anlatılarını daha bütüncül ve ikna edici bir deneyim düzeyine ulaştırmaktadır. 

Hayal gücünün gelişimi, bireyin ya da kurumun sahip olduğu koşullar ve bu 

koşullara ilişkin teknik ve kavramsal hâkimiyet düzeyiyle doğrudan ilişkilidir 

(Kop, 2023). CGI (Computer-Generated Imagery) teknolojisi, yarım asrı aşkın 



214 

süredir görsel üretim alanlarında kullanılmakta olup, teknolojik gelişmelerle 

birlikte günümüzde görsel iletişim pratiğinin en etkili yöntemlerinden biri haline 

gelmiştir. Artan işlem gücü, gelişmiş yazılımlar ve gerçekçi simülasyon 

teknikleri sayesinde CGI, hayal gücünün sınırlarını genişleten bir üretim ortamı 

sunmaktadır. 

Dijital Panorama genel müdürü Sevilay Kop CGI kapsamındaki 

değerlendirmelerinde, CGI ile oluşturulan dijital varlıkların en önemli 

özelliklerinden birinin, uzun ömürlü ve yeniden kullanılabilir olması olduğunu 

ifade etmektedir. Dijital ortamda üretilen bu varlıklar, fiziksel sınırlamalara tabi 

olmaksızın saklanabilir, dönüştürülebilir ve farklı projelerde tekrar kullanılabilir. 

Buna karşılık, fiziksel prodüksiyonlara dayalı çekimlerde kullanılan setler ve 

mekânlar, belirli bir kullanım süresine sahiptir. Örneğin, küçük ev aletleri 

serisinin tanıtımı için inşa edilen bir mutfak seti, çekim süreci tamamlandıktan 

sonra ya yeniden düzenlenmekte ya da yeni projelere yer açmak amacıyla ortadan 

kaldırılmaktadır. Bu durum, zaman, maliyet ve sürdürülebilirlik açısından 

sınırlayıcı bir yapıya işaret etmektedir. Aynı üretim sürecinin CGI teknolojisiyle 

gerçekleştirilmesi durumunda ise, söz konusu sınırlamalar büyük ölçüde ortadan 

kalkmaktadır. Dijital ortamda oluşturulan bir mutfak seti, çekim sonrasında farklı 

ürünlerle güncellenebilir, estetik anlayışı dönüştürülebilir ya da uzun süre 

değişikliğe uğramadan saklanabilir. Böylece aynı dijital stüdyo, farklı 

dönemlerde ve farklı kampanyalarda yeniden kullanılabilen esnek bir üretim 

alanına dönüşmektedir. Bu durum, CGI’nin reklamcılıkta sürdürülebilirlik, 

maliyet etkinliği ve yaratıcı esneklik açısından sağladığı yapısal avantajları 

açıkça ortaya koymaktadır. 

Bununla birlikte, CGI’nin güncel reklam pratiklerindeki merkezi konumuna 

rağmen, bu teknolojinin gelecekte yeni ve daha gelişmiş etki araçlarıyla 

dönüşüme uğraması olasıdır. Artırılmış gerçeklik, karma gerçeklik ve mekansal 

deneyim odaklı teknolojilerin gelişimi, CGI’nin tek başına bir nihai çözüm 

olmaktan ziyade, daha geniş bir deneyim ekosisteminin parçası haline geleceğine 

işaret etmektedir. Bu bağlamda CGI, reklamcılık tarihinde önemli bir eşik olarak 

değerlendirilmeli; ancak sürekli evrilen dijital iletişim ortamı içinde yeni anlatı 

biçimlerine zemin hazırlayan bir geçiş teknolojisi olarak ele alınmalıdır. 

Anlatı temelli görsel deneyimlerin izleyici üzerindeki etkisi, insanlık tarihinin 

en eski kültürel pratiklerinden biri olan masal anlatıcılığı ve sahne illüzyonlarıyla 

benzerlik göstermektedir. Bu tür anlatılarda izleyicinin “gerçek mi, değil mi?” 

sorusunu sorması, deneyimin temel cazibe unsurlarından biri olarak öne 

çıkmaktadır. Gerçeklik ile kurgu arasındaki bu belirsizlik hali, tarihsel olarak 

değişen teknolojik araçlara rağmen, tüketici davranışı açısından süreklilik 

gösteren bir algı biçimi olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda CGI destekli 

reklam uygulamaları, insanın hayret ve merak duygusuna dayalı bu köklü algısal 

refleksi güncel dijital anlatı biçimleriyle yeniden üretmektedir. 



215 

CGI ile keskin mizah unsurlarını bir araya getiren reklam kampanyaları, 

özellikle mobil platformlarda yoğun biçimde vakit geçiren genç izleyici kitlesine 

ulaşmada etkili bir araç hâline gelmiştir. Bu tür uygulamalar, “gerçeğimsi” görsel 

estetik ile abartılı anlatım arasında konumlanan, ekran merkezli karikatürize 

temsiller olarak değerlendirilebilir (Ünsal: 2023). Hızlı tüketilen dijital içerik 

ortamında, bu estetik yaklaşım izleyicinin dikkatini kısa süreli de olsa 

yoğunlaştırma potansiyeli taşımaktadır. 

Bununla birlikte, CGI destekli pazarlama uygulamalarının da önceki görsel 

iletişim trendlerinde olduğu gibi belirli bir doygunluk noktasına ulaşması ve 

zamanla yerini yeni etki araçlarına bırakması olasıdır. Daha önce video mapping 

uygulamalarının yaşadığı popülerlik döngüsü, CGI marketing için de benzer bir 

sürecin öngörülebileceğine işaret etmektedir. Bu tür kampanyalarda belirleyici 

olan unsur, kullanılan teknolojinin kendisinden ziyade, uygulamanın ne derece 

özgün ve ikna edici bir gerçeklik hissi sunduğudur. İzleyicinin birkaç saniye 

boyunca “Bu gerçekten yaşandı mı?” sorusu üzerinde düşünmesi, dikkat 

ekonomisinin hâkim olduğu günümüz medya ortamında markalar açısından 

önemli bir iletişim avantajı sağlamaktadır ancak CGI’nin her uygulamasının bu 

etkiyi yaratabildiğini söylemek güçtür. Özgünlükten uzak ve tekrar eden 

örnekler, izleyici nezdinde hızla etkisini yitirebilmektedir. Buna karşılık, 

biçimsel açıdan gerçeküstü unsurlar ile gündelik mekânların dengeli ve anlamlı 

biçimde yan yana getirildiği çalışmalar daha başarılı sonuçlar üretmektedir. 

Ürünün formu ile kullanıldığı ya da temsil edildiği kentsel mekân arasında 

kurulan görsel ilişki, anlatının ikna ediciliğini artırmaktadır. 

CGI destekli görsellerin sunum biçimi de izleyici algısı üzerinde belirleyici 

bir rol oynamaktadır. Organik bir çekim hissi veren kamera hareketleri, doğal 

odak geçişleri ve kontrollü kusurlar, dijital olarak üretilmiş görüntülerin 

yapaylığını azaltarak gerçeklik algısını güçlendirmektedir.  

 



216 

 

Resim 3. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/tadelle-treni-20-

milyondan-fazla-izlendi/ 

Farklı sektörlerden küresel markalarla çalışan yaratıcı ajans Clytech, 

gerçekleştirdiği bir CGI (Computer-Generated Imagery) kampanyasıyla 

Türkiye’de yüksek izlenme oranlarına ulaşan örnekler arasında yer 

almıştır. Tadelle, Milka, Bioderma, PUBG ve Honor gibi markalarla yürüttüğü 

projeler arasında öne çıkan bu çalışma, 20 milyonu aşan izlenme sayısıyla 

Türkiye’deki CGI reklam kampanyaları içinde dikkat çekici bir etki yaratmıştır. 

Kampanya, Dünya Kırmızı Giyme Günü kapsamında Tadelle markası için 

kurgulanan bir CGI reklam filmi aracılığıyla hayata geçirilmiştir (Marketing 

Türkiye, 2024). Reklam filminde İstanbul metrosu, Tadelle ambalajı ile 

kaplanmış bir görsel kimlik içerisinde yeniden yorumlanmış; metro kapılarının 

açılmasıyla birlikte perona yayılan çok sayıda ürün, izleyiciye gerçeklik ile kurgu 

arasında konumlanan deneyimsel bir anlatı sunmuştur. Kamusal bir ulaşım 

mekânının dijital olarak dönüştürülmesi, izleyicinin gündelik mekân algısını 

geçici olarak yeniden yapılandırmış ve yüksek düzeyde dikkat çekicilik 

sağlamıştır. 

Kampanya, özellikle sosyal medya platformlarında geniş bir etkileşim alanı 

bulmuş; yalnızca Tadelle’nin resmi Instagram hesabında 16 milyondan fazla 

izlenmeye ulaşmıştır. Elde edilen bu izlenme oranları, çalışmanın Türkiye’de en 

çok izlenen CGI reklam filmleri arasında konumlanmasına olanak tanımıştır. Bu 

örnek, CGI teknolojisinin kamusal mekan temsilleriyle bütünleştiğinde, marka 



217 

görünürlüğünü ve hatırlanırlığını artıran etkili bir iletişim stratejisi sunabildiğini 

göstermesi açısından önemli bir örnek uygulama olarak 

değerlendirilebilmektedir. 

 

 

 

Resim 4. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/eti-puflar-istanbulu-oyun-

alanina-cevirdi/ 

ETİ Puf markasına ait karakterlerin CGI (Computer-Generated Imagery) ve 

üç boyutlu görselleştirme teknolojileri aracılığıyla kamusal mekanlarda yeniden 

kurgulandığı bu kampanya, İstanbul’un farklı lokasyonlarında eş zamanlı olarak 

deneyimlenen çoklu bir görsel iletişim stratejisi sunmaktadır. Kampanya 

kapsamında karakterler, kentin çeşitli kullanım bağlamlarında konumlandırılarak 

gündelik mekan algısına müdahale eden eğlence odaklı anlatılar üretmektedir. Bu 

bağlamda, Sapphire AVM’nin tepe noktasından başlayan yarış temalı CGI 

sahnesi, markanın eğlence söylemini dinamik bir mekansal kurguyla 

ilişkilendirmektedir. Aynı karakterler, daha sonra Optimum AVM ve Sapphire 

AVM’nin üç boyutlu ekranlarında yeniden görünürlük kazanmakta (Önder, 

2024) böylece dijital ekranlar üzerinden süreklilik arz eden bir anlatı hattı 

oluşturulmaktadır. 

 



218 

Kampanyanın bir diğer ayağında ise Gayrettepe Metro İstasyonu ve Levent 

Metro İstasyonu gibi yoğun yolcu sirkülasyonuna sahip ulaşım noktalarında CGI 

karakterler, metro ortamına özgü fiziksel etkilerle (örneğin rüzgâr ve hareket) 

etkileşime giren bir görsel kurgu içerisinde sunulmaktadır. Bu sahnelerde 

karakterlerin biçimsel olarak dönüşmesi, dijital üretimin “organik” bir gerçeklik 

hissiyle sunulmasını amaçlamakta ve izleyicide şaşkınlık ile eğlence duygusunu 

eş zamanlı olarak tetiklemektedir. 

Aynı anda farklı lokasyonlarda yayına giren CGI ve 3D içerikler, kent 

yaşamının yoğun temposu içinde izleyiciyi kısa süreli bir eğlence deneyimine 

(Önder, 2024)  davet etmektedir. Bu yaklaşım, markanın renkli ve neşe odaklı 

kimliğini kamusal alanlara taşıyarak, izleyiciyle gündelik karşılaşmalar 

üzerinden duygusal bir bağ kurmayı hedeflemektedir. CGI teknolojilerinin 

kamusal mekânlarda deneyimsel ve çoklu temas noktaları yaratma potansiyelini 

göstermesi açısından dikkat çekici bir uygulama olarak değerlendirilebilir. 

 

Resim 5. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/aluminyum-kureler-

nostaljik-tramvaydan-istiklal-caddesine-dagildi/ 

Sistem Alüminyum, kuruluşunun 30. yılını, CGI (Computer-Generated 

Imagery) teknolojisine dayalı bir reklam kampanyasıyla kutlamıştır. Kampanya 

kapsamında hazırlanan reklam filmi, İstanbul’un simgesel kamusal 

mekanlarından biri olan İstiklal Caddesi’nde kurgulanmış; nostaljik tramvay ile 

etkileşime giren alüminyum küreler aracılığıyla markanın sektörel birikimi ve 

yenilikçi yaklaşımı görsel bir anlatıya dönüştürülmüştür. 

Yapı, otomotiv, havacılık, denizcilik, beyaz eşya, aydınlatma ve enerji gibi 

farklı sektörlere yönelik özel ürün ve çözümler geliştiren Sistem Alüminyum’un 

(Advertorial, 2024) raylı sistemlerde kullanılan inovatif ürünlerinden ilhamla 

tasarlanan filmde; CGI ile üretilen alüminyum kürelerin nostaljik tramvaya 

yerleştirilmesi ve ardından cadde boyunca dağılımı, teknoloji ile tarihsel/kentsel 

bellek arasında kurulan sembolik bir ilişkiyi görünür kılmaktadır. Bu kurgu, 

alüminyumun modern endüstriyel işlevselliğini, kentin gündelik yaşam 

pratikleriyle bütünleştiren deneyimsel bir anlatı sunmaktadır. 



219 

 

Reklam filminde tramvayın CGI efektleriyle alüminyum kürelerle etkileşimi, 

sinematografik bir arka plan eşliğinde estetik ve teknolojik bir bütünlük içinde 

kurgulanmıştır. Bu bütünlük, markanın yenilikçi ve geleceğe dönük vizyonunu 

kamusal alanda yüksek görünürlükle sunmayı amaçlamaktadır. Kampanya, 

Sistem Alüminyum’un 30 yıllık kurumsal yolculuğunu, dijitalleşme odaklı 

stratejik yönelimini ve sektördeki öncü konumunu vurgularken, teknolojinin 

şirket odağındaki belirleyici rolünü de açıkça ortaya koymaktadır. 

 

Resim 6. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/viessmann-turkiyeden-

sicak-yaz-gunlerine-ozel-sehri-serinleten-teknoloji/ 

Viessmann Türkiye, yaz mevsiminde artan sıcaklık koşullarına yönelik 

geliştirdiği iklimlendirme çözümlerini, CGI (Computer-Generated Imagery) 

teknolojisine dayalı yeni bir reklam kampanyası aracılığıyla tanıtmıştır. “Sıcak 

yaz günlerinde Viessmann Klima Sistemleri tüm şehri serinletiyor!” söylemi 

etrafında kurgulanan kampanya (Marketing Türkiye, 2024), markanın 

iklimlendirme alanındaki yenilikçi yaklaşımını ve ürünlerinin mekânsal ölçekte 

algılanan etkisini görünür kılmayı amaçlamaktadır. 

Kampanya, Viessmann’ın yüksek performans ve enerji verimliliği 

odaklı Vitoclima ürün grubunun sağladığı serinlik ve konforu deneyimsel bir 

anlatı ile aktarmak üzere tasarlanmıştır. CGI teknolojisi kullanılarak üretilen 

görsel anlatımda, İstanbul Boğazı kentsel ve simgesel bir arka plan olarak ele 



220 

alınmış; ürünlerin serinletici etkisi, şehrin tamamına yayılan bir etki metaforu 

üzerinden dinamik biçimde temsil edilmiştir. Bu yaklaşım, iklimlendirme 

teknolojilerinin yalnızca iç mekân konforu değil, kent ölçeğinde algılanan yaşam 

kalitesiyle ilişkilendirildiği bir görsel iletişim stratejisini işaret etmektedir. 

Kampanyaya ilişkin değerlendirmelerde bulunan Viessmann Türkiye 

Pazarlama Müdürü Ceylin Akdemir, yaz aylarının yoğun sıcaklık koşullarında 

klima sistemlerinin sağladığı serinlik ve konforun önemine dikkat çekildiğini; 

CGI teknolojisi sayesinde ürünlerin şehir genelindeki etkisinin soyut bir 

düzlemden somut bir görsel anlatıya dönüştürüldüğünü ifade etmektedir. Bu 

bağlamda kampanya, Viessmann’ın yüksek kaliteli ve güvenilir iklimlendirme 

çözümlerini, kullanıcı deneyimi ve yaşam konforu odağında konumlandırmayı 

hedeflemektedir. Çalışma, CGI teknolojisinin iklimlendirme sektöründe ürün 

faydalarını deneyimsel ve kent ölçekli bir anlatı ile görünür kılma potansiyeline 

ilişkin dikkat çekici bir uygulama örneği sunmaktadır. 

 

 

Resim 7. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/ajda-pekkan-daima-21/ 

Geleneksel moda çekimlerinin sınırlarını aşan bu kampanya, ileri dijital 

üretim teknikleri ve CGI (Computer-Generated Imagery) teknolojisinin 

kullanımıyla kurgulanmıştır. Kampanyada, Ajda Pekkan’ın İstanbul’un kentsel 

dokusu içerisinde devasa bir figür olarak temsil edilmesi, fiziksel gerçeklik ile 

dijital simülasyon arasındaki sınırların bilinçli biçimde, deneyimsel bir görsel 

anlatı ortaya koymaktadır. 



221 

Bu yenilikçi iş birliğinde Ajda Pekkan’ın zamansız estetik imgesi, güçlü sahne 

varlığı ve yıllara meydan okuyan duruşu; Forever 21 markasının (Önder, 2024)  

gençlik, dinamizm ve trend odaklı kurumsal kimliğiyle bütünleştirilmiştir. Ortaya 

çıkan anlatı, kuşaklar arası bir görsel ve kültürel süreklilik kurarken, markanın 

çağdaş moda söylemini ikonik bir figür üzerinden yeniden anlamlandırmaktadır. 

Bu bağlamda kampanya, CGI teknolojisinin moda iletişiminde yalnızca estetik 

bir araç değil, aynı zamanda marka kimliği ve kültürel temsil üretiminde stratejik 

bir anlatı bileşeni olarak işlev gördüğünü göstermektedir. 

 

Resim 8. https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/amare-globalde-yeni-donem-

basliyor/ 

 

Günümüz yaşam koşullarının hızla değişmesiyle birlikte, bireylerin güçlü bir 

bağışıklık sistemi, doğal enerji düzeyinin artırılması, bedensel zindelik ve 

motivasyon gereksinimleri giderek daha belirgin hale gelmektedir. Bu bağlamda, 

48 ülkede faaliyet gösteren ve doğal bazlı içerikleri ileri teknolojilerle 

birleştirerek fiziksel ve zihinsel bütünlük odağında gıda takviyeleri 

geliştiren Amare Global (Advertorial, 2024), Türkiye pazarında yürüttüğü yeni 

pazarlama çalışmaları aracılığıyla söz konusu ürün gruplarını tüketicilerle 

buluşturmaktadır. 

Türkiye’de geniş bir ürün portföyüne sahip olan Amare Global; vitamin, 

mineral, omega-3, kolajen ve protein takviyeleri gibi fiziksel bütünlüğü 

desteklemeye yönelik ürünleriyle, “iyi yaşam” kavramını bütüncül bir çerçevede 

ele almaktadır. Ek olarak marka, doğal enerji düzeyini ve motivasyonu artırmaya 



222 

yönelik olarak konumlandırılan “zihinsel bütünlük” ürünleri aracılığıyla, 

bireylerin fiziksel ve zihinsel performanslarını birlikte değerlendiren bir yaklaşım 

benimsemektedir. Amare Global’in “Yeni Nesil Ticaret” olarak tanımladığı; e-

ticareti marka elçiliği modeliyle bütünleştiren çevrim içi iş modeli ise ekonomik 

sürdürülebilirliği desteklemeyi amaçlamakta ve katılımcılara dijital girişim 

olanakları sunmaktadır. Amare Global’in ürün anlatısında merkezî bir konuma 

sahip olan “Wellness Üçgeni”, Sunrise, Sunset ve Nitro Plus adlı üç temel 

üründen oluşmaktadır. Bu üçlü yapı, CGI (Computer-Generated Imagery) 

bilgisayar üretimli görüntü teknolojisiyle hazırlanan dinamik tanıtımlarda, doğal 

içeriklerden elde edilen gücün bilimsel ve teknolojik bir çerçevede 

görselleştirilmesi yoluyla sunulmaktadır. CGI destekli anlatım, ürünlerin içerik 

yapısını ve işlevsel konumlandırmasını soyut kavramlardan somut görsel 

metaforlara dönüştürerek (Advertorial, 2023) deneyimsel bir iletişim dili 

üretmektedir. 

Bu ürünlerin CGI teknolojisi aracılığıyla görselleştirilmesi, tüketicilere 

ürünlerin iddia edilen faydalarını daha anlaşılır ve algılanabilir kılmayı 

amaçlayan bir iletişim stratejisi sunmaktadır. Böylece marka, doğa temelli 

içerikleri bilim ve teknoloji ekseninde yeniden anlamlandırarak, iyi yaşam 

söylemini dijital görsel anlatılar üzerinden güçlendirmektedir. 

 

Resim 9. https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/turkiye-finans-yeni-

musterilerine-cgi-filmiyle-tesekkur-etti/ 

Dijitalleşme odaklı kurumsal stratejileri ve mobil bankacılık uygulamalarıyla 

öne çıkan Türkiye Finans, CGI (Computer-Generated Imagery) teknolojisine 

dayalı bir reklam kampanyası aracılığıyla dijital bankacılık vizyonunu kamusal 

mekân temsilleri üzerinden görünür kılmıştır. Kampanya kapsamında, İstanbul 

Ümraniye’de bulunan Türkiye Finans Genel Müdürlük Binası, dijital olarak dev 

bir cep telefonu formuna dönüştürülmüş, binadan yayılan mobil bankacılık 

uygulamaları, sıcak hava balonları metaforu ile gökyüzüne dağılan bir görsel 

anlatı içinde (Marketing Türkiye, 2024)  kurgulanmıştır. Bu anlatı, bankanın 

mobil bankacılık kullanımındaki artışı ve dijital kanallar üzerinden kazanılan 

yeni müşteri kitlesini sembolik bir dille temsil etmektedir. 



223 

CGI filminde, Türkiye Finans Mobil uygulamasının indirilmesiyle birlikte 

bankacılık hizmetlerinin fiziksel mekân sınırlarını aşarak kentsel ölçekte yayılım 

göstermesi vurgulanmaktadır. Bu bağlamda kampanya, dijital bankacılığı 

yalnızca bir hizmet kanalı olarak değil, gündelik yaşamın her alanına entegre olan 

bir deneyim olarak konumlandırmaktadır. Söz konusu yaklaşım, “Hayat Mobil 

Bankan Mobil” mottosu etrafında şekillenen iletişim stratejisinin görsel bir 

karşılığı olarak değerlendirilebilir. 

 

 

Resim 10.https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/networkun-dev-topu-

istanbul-sokaklarinda/ 

Moda iletişiminde teknolojiyi stratejik bir araç olarak kullanan NetWork, yeni 

sezon kampanyasında CGI teknolojisinden yararlanarak dijital anlatım dilini 

sürdürmektedir. Markanın İlkbahar/Yaz 2024 koleksiyonu için Cape Town’da 

gerçekleştirilen çekimler, sezon açılışını küresel bir mekânsal bağlam içinde 

konumlandırırken; “Live Bold” teması etrafında şekillenen kampanya, moda 

tüketicisini cesur yaşam pratikleri ve stil anlayışıyla ilişkilendirilen (Marketing 

Türkiye, 2024) ilham odaklı bir görsel evrene davet etmektedir. 

 



224 

Kampanya kapsamında yalnızca çekim süreciyle sınırlı kalınmamış; imaj 

kareleri ve vitrin tasarımlarında da ilkbaharın kent yaşamına dönüşünü 

simgeleyen görsel öğelere yer verilmiştir. Bu bağlamda, koleksiyonun 

dinamizmini temsil eden küresel formlar, CGI teknolojisi aracılığıyla kentsel 

mekâna taşınarak, modanın fiziksel ve dijital sınırları aşan bir deneyim alanı 

içinde sunulması hedeflenmiştir. Bu yaklaşım, CGI’nin yalnızca görsel efekt 

üretimi değil, marka kimliğinin mekânsal anlatımını destekleyen bir araç olarak 

işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. CGI teknolojisi ile üretilen devasa küresel 

formların Akaretler sokaklarında dolaşan bir kurgu içerisinde sunulması, 

izleyicinin gündelik kent algısına müdahale eden deneyimsel bir anlatı 

oluşturmaktadır. Baharın coşkusunu ve şehirle kurulan özgür ilişkiyi temsil eden 

bu görsel öğeler, izleyiciyi merak ve keşif duygusu etrafında şekillenen bir 

etkileşime davet etmektedir. Kampanya videosunun markanın dijital platformları 

üzerinden yayımlanması, CGI destekli anlatının sosyal medya odaklı dolaşıma 

uygun biçimde kurgulandığını göstermektedir. 

Bu örnek, CGI teknolojisinin moda sektöründe koleksiyon enerjisini, 

mevsimsel dönüşümü ve marka temasını kamusal mekanlar üzerinden 

deneyimsel bir görsel dile dönüştürme potansiyeline işaret eden güncel bir 

uygulama olarak değerlendirilebilir. 

 

Resim 11. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/istanbul-bogazindaki-

ojeleri-gordunuz-mu/ 

Kişisel bakım ve güzellik perakendeciliğinde trend belirleyici konumuyla öne 

çıkan Watsons, kısa sürede tüketici nezdinde yüksek beğeni düzeyine 

ulaşan Unfilter Beauty oje markasının başarısını, CGI teknolojisine dayalı bir 

reklam kampanyasıyla görünür kılmıştır. Kampanya, İstanbul’un simgesel 

mekânlarından biri olan İstanbul Boğazı’nda kurgulanan dijital bir anlatı 

aracılığıyla markanın yenilikçi iletişim yaklaşımını kamusal alana taşımaktadır. 

Bilgisayar tabanlı görselleştirme teknikleri kullanılarak hazırlanan 

kampanyada, içi Unfilter Beauty ojeleriyle doldurulmuş Watsons’a ait WBus 

minibüsünün Boğaz üzerinde yüzüyormuş gibi (Önder, 2023) temsil edilmesi, 



225 

gerçeklik ile kurgu arasındaki sınırların bilinçli biçimde deneyimsel bir görsel dil 

üretmektedir. Bu yaklaşım, markanın ürün başarısını yalnızca istatistiksel 

verilerle değil, izleyici dikkatini yoğunlaştıran simgesel ve eğlenceli bir anlatı 

üzerinden aktarmayı hedeflemektedir. 

Watsons Türkiye Ticaret ve Pazarlama Direktörü Cem Demiröz, kampanyaya 

ilişkin değerlendirmelerinde, markanın kendisini güzellik ve kişisel bakım 

alanında bir “deneyim markası” olarak konumlandırdığını vurgulamaktadır. Bu 

çerçevede CGI, yapay zekâ ve üç boyutlu görselleştirme tekniklerinin, yalnızca 

mağaza içi ve çevrim içi temas noktalarında değil, pazarlama ve iletişim 

faaliyetlerinde de aktif biçimde kullanıldığı ifade edilmektedir. Unfilter Beauty 

markasının kısa bir süre içinde elde ettiği pazar başarısının, CGI destekli bu 

kampanya aracılığıyla kutlanması, markanın deneyim odaklı iletişim stratejisini 

pekiştiren bir uygulama olarak değerlendirilebilmektedir. 

Bu örnek, CGI teknolojisinin güzellik sektöründe ürün lansmanı ve marka 

başarısının duyurulmasında, kamusal mekan temsilleri ve dijital simülasyonlar 

aracılığıyla yüksek etkileşim potansiyeli sunan bir iletişim aracı olarak 

kullanılabileceğini göstermektedir. Kampanya, izleyiciyi gündelik mekân 

algısının dışına çıkaran kurgusuyla, marka-tüketici etkileşimini eğlence ve merak 

duyguları üzerinden güçlendiren güncel bir CGI niteliği taşımaktadır. 

 

Resim 12. https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/axess-kampanyalari-

paketlerden-tasiyor/ 

Axess, yılbaşı dönemine yönelik kampanyalarını CGI ve üç boyutlu 

görselleştirme teknolojileri kullanılarak üretilen özel videolar aracılığıyla 

duyurmuştur. Nafizcan Önder, Axess kampanyaları paketlerden taşıyor 

kampanyası ile ilgili olarak markaya ait yazısında, “Axess’in merakla beklenen 

yılbaşı kampanyaları hediye paketine sığmıyor!” söylemi etrafında kurgulanan 

bu içeriklerin, İstanbul’un ikonik kamusal mekanlarını dijital olarak dönüştüren 

deneyimsel bir anlatı sunduğunu ifade etmektedir. 



226 

 

Kampanya kapsamında hazırlanan videolarda, yılbaşı temasıyla 

ilişkilendirilen görsel öğeler CGI ve 3D tekniklerle kentsel bağlama entegre 

edilmekte; böylece mevsimsel coşku, gündelik kent deneyimine müdahil olan 

dinamik bir görsel dil aracılığıyla aktarılmaktadır. Bu yaklaşım, soyut kampanya 

faydalarının somut ve dikkat çekici imgelerle temsil edilmesini sağlayarak 

izleyici dikkatini yoğunlaştırmayı amaçlamaktadır. Bu örnek, CGI ve 3D 

teknolojilerinin finansal ürünlerin mevsimsel kampanyalarında yüksek etkileşim 

ve hatırlanırlık sağlayan bir iletişim aracı olarak kullanılabileceğini göstermesi 

açısından dikkate değer olarak yorumlanmaktadır. 

Günümüzde, reklamcılık alanında teknolojik gelişmelerin hızla ilerlemesi, 

reklamcıların da yeni ve yaratıcı yöntemler arayışına girmesine neden olmuştur. 

Bu doğrultuda, oluşturulan CGI destekli reklamlar, markaların hedef kitlelerine 

daha etkili bir şekilde ulaşmalarını sağlamaktadır. Gerçek dünyada mümkün 

olmayan görsel efektlerin yaratılmasına imkan tanıyan CGI destekli reklamlar ile 

ürün ya da hizmetin öne çıkarılmasının ve tüketiciye daha çekici bir şekilde 

sunulmasının mümkün olduğu görülmektedir. İstanbul özelinde  sıkça kullanılan 

CGI efektleri, kentin değişen yüzü olarak büyük bir etki yaratmaktadır. 

Marka bilinirliği kadar marka tanınırlığı da güçlü olan markaların, CGI 

destekli kampanyalarda daha yüksek bir başarı potansiyeline sahip olduğu 

görülmektedir. Ambalaj, logo, renk paleti ve tipografi gibi yerleşik marka 

kodlarının güçlü biçimde tanımlanmış olması, CGI tarafından üretilen görsel 

anlatıların daha hızlı ve doğru algılanmasına katkı sağlamaktadır. Tüketici ile 

uzun vadeli ve tutarlı bir iletişim kurabilmiş markalar, bu kodların CGI üretim 

süreçlerinde de etkin biçimde kullanılmasını sağlayarak daha güçlü bir etki 

yaratabilmektedir. Bu durum, gelecekte CGI destekli reklam kampanyalarının 

sayısının ve çeşitliliğinin artacağına işaret etmektedir. Nitelikli ve teknik açıdan 

güçlü örneklerin artması ile düşük kalite ve yüzeysel uygulamaların zamanla 

elenmesi öngörülmektedir. 

SONUÇ 

CGI teknolojisi destekli reklamların önemi ve insanlar üzerindeki etkisi 

oldukça güçlüdür. Bu tür reklamlar genellikle gerçeklikten uzak, fantastik ve 

görsel olarak çarpıcı görüntüler içermektedir. Bu da izleyicilerin dikkatini 

çekerek reklamın akılda kalıcı olmasını sağlamaktadır. CGI destekli reklamlar 

aynı zamanda ürün veya hizmetin daha modern ve ilgi çekici bir şekilde 

sunulmasını sağlarken, tüketicilerin markaya karşı olumlu bir algı oluşturmasına 

yardımcı olmaktadır. CGI destekli reklamların insanları duygusal olarak etkileme 

potansiyeli de oldukça yüksek olduğu için fantastik ve büyüleyici görüntüler 

izleyicilerin hayal dünyasına hitap ederek onları reklamın mesajına daha fazla 

bağlanmalarını sağlamaktadır. CGI destekli reklamların insanlar üzerindeki etkisi 

oldukça güçlüdür ve markaların hedef kitlelerine ulaşmak ve akıllarında kalıcı bir 



227 

iz bırakmak için etkili bir yöntem olarak kullanılabilmektedir. Çalışmada, 

İstanbul’da kullanılan CGI efektleri ve kentte yaşanan dijital değişimler ile 

değişen kentin yeni çehresinden kesitler sunulmuştur. Reklamcıların özellikle 

etki oranı yüksek büyükşehirlerde, CGI destekli reklamları kullanarak yaratıcı, 

etkileyici kampanyalar ortaya koydukları, marka bilinirliğini artırdıkları 

gözlemlenmiştir. 

Sonuç olarak CGI destekli reklam kampanyaları, çağdaş reklamcılığın teknik, 

estetik ve stratejik boyutlarını dönüştüren önemli bir araç olarak 

değerlendirilebilir. Gerçeklik ile simülasyon arasındaki sınırları bilinçli biçimde 

değiştiren bu yaklaşım, reklam iletişiminin deneyim odaklı yapısını da 

güçlendirmektedir. 

 

  



228 

KAYNAKÇA 

Bulut O., (2023). Çok Daha Fazla CGI İşi Göreceğiz, 24 Aralık 2023, 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/marka-evreninde-buyulu-

gercekcilik-akimi-cgi/ 

Büyükçulhacı A. H., (2023). Marka evreninde büyülü gerçekçilik akımı: CGI, 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/marka-evreninde-buyulu-

gercekcilik-akimi-cgi/ 

Gümüşcüoğlu C. ,(2023). Zamanla sınırsızlık huzursuz edecek!, 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/marka-evreninde-buyulu-gercekcilik-

akimi-cgi/ 

Kop S. ,(2023). Stüdyonuz ilelebet hazır!, 24 Aralık 2023, 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/marka-evreninde-buyulu-

gercekcilik-akimi-cgi/ 

Önder N. , (2023). Dev Calvé şişeleri Bozdoğan Su 

Kemeri’nde!,https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/calve-

siseleri-bozdogan-su-kemeri/ 

Özaltun, G. & Çeken, B. (2020). “Reklamlarda Yaratıcı Sürecin Grafik Tasarım 

Eğitimindeki Önemi ve Reklam Çözümlemeleri”, Journal Of Social, 

Humanities and Administrative Sciences, 6(28):1064-1087 

Ünsal K. (2023). CGI Yerini Yeni Etki Aracına Bırakacak, 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/marka-evreninde-buyulu-

gercekcilik-akimi-cgi/ 

https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/axess-kampanyalari-paketlerden-

tasiyor/ 

https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/istanbul-bogazindaki-ojeleri-

gordunuz-mu/ 

https://www.marketingturkiye.com.tr/kampanyalar/networkun-dev-topu-istanbul-

sokaklarinda/ 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/turkiye-finans-yeni-musterilerine-cgi-

filmiyle-tesekkur-etti/

https://www.linkedin.com/in/cenkgumuscuoglu/?originalSubdomain=tr


229 

 

 

 

 

BÖLÜM 14 

 

 

 

Türk Müziği Formlarından Medhal 

Formunun Bestecilere Göre Üsluplarının 

Tespiti 

 

 

 

 

 

 

Ali Kerim Öner1 
 

 

  

 
1 Doç. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Türk Müziği Devlet Konservatuvarı 

Çalgı Eğitimi Bölümü, ORCID:0000-0003-0673-6513 



230 

Klasik Türk Müziğinin büyük bir kısmı saz müziklerinden oluşmaktadır. 

“Klasik Türk Müziğinizde saz eserlerinin formu, başlangıçta peşrev ve saz 

semaisi idi 19. Yüzyıldan sonra yeni formlar bu tür içerisinde yerini almıştır. 

Klasik Türk Müziğinde saz müziği formları olarak başlıca; peşrev, saz semaisi, 

oyun havası, ara nağmesi, taksim, longa, sirto, medhal, mandıra ve kodalar 

sayılabilir” (Güney, 2006). 

19. yüzyıldan itibaren, saz musikisi formlarından biri olarak orata çıkan 

Medhal, ilk olarak musiki hocası, Ud icracısı ve bestekâr Ali Rıfat Çağatay 

tarafından kullanılmıştır. Peşrev formuna benzer olmakla birlikte genellikle daha 

küçük usullerle bestelenmiştir(Yavaşça, 2002, s.76). Çağatay’ın yenilikçi 

anlayışına,  Medhal formunu örnek gösterebiliriz. Geleneği devam ettirirken 

modernleşmeyi de birlikte kucaklayan bir anlayışa sahiptir(Behar,2015, Akt. 

Karadeniz, 2025, s.92). 

Medhal Bir nevi küçük bir peşrev gibidir, ama peşrevlerden daha serbest 

olarak icra eldirler. Hane sayısı belirli değildir. “Sözcük anlamı olarak giriş 

demektir; Batı müziği eserlerindeki “uvertür”ü hatırlatır. Bazı bestekârlarımızca 

“Müsahabat-i Musikiye” yani “Musiki sohbetleri” adı altında da bestelenmiştir. 

Yüzyılımızın başından beri kullanılmaya başlanmıştır. Bu adı ilk kez kullanan 

Ali Rıfat Çağatay‟dır. Peşrevler kadar parlak bir beste şekli olmayan bu tür 

eserler, genellikle Sofyan usulü ile bestelenir. Büyük usullerle de bestelendiği 

olur.” (Özalp,1986: 38). “İlk defa tamburi besteci Refik Fersan‟ın kullandığı bir 

tür peşrev olan Medhal, peşrevden farkı olarak küçük usullerle bestelenmesi, 

melodik ve ritmik yapısında yeni anlayışların hor görülmesi ve bazı bölümlerinin 

karabatak tekniğinde usulsüz olarak yazılabilmesidir” (Tanrıkorur, 2005: 51). 

Medhallerin çoğunlukla hane ve teslim gibi bölümleri yoktur. Medhallerin en 

büyük özelliği serbest icra edilmesidir. Medhal formu fasıllardan önce 

çalınmaktadır.  Taksim formunun derli toplu, bir usule uydurulmuş nota ile 

çalınan değişik bir şeklinden ibarettir.” (Yılmaz, 1994: 240). 

Medhal formundaki eserler incelendiğinde genellikle sofyan usulünde 

bestelendiğinde dikkati çekmektedir. Medhal formunda makamsal anlamda 

çeşitlilik söz konusudur fakat burada da bu çeşitlilik sınırlı kalmıştır. Medhalleri 

incelediğimizde genellikle, Hicaz, Nihavend, Buselik, Nikriz ve Rast 

makamlarında sıklıkla kullanıldığı görülmektedir.  

Medhal formu, 20. Yy ikinci yarısından itibaren geliştiği, için bu formda beste 

yapan besteciler sınırlı kalmıştır. TRT ve Radyonun etkisiyle gelişmiş bir form 

olan Medhal, kısa, gösterişli ve giriş niteliğindedir.  

 

 

 



231 

OSMANLI–CUMHURİYET GEÇİŞ SÜRECİNDE REPERTUVAR 

BOŞLUĞU 

Saz müziğinde en çok kullanılan formlara baktığımız zaman peşrev2, saz 

semaisi, sirto, longa gibi formları örnek verebiliriz. 19. Yy ‘dan itibaren, 

Osmanlıdaki yenilikçi hareketlerin etkisiyle birlikte saz eserlerinde de 

farklılaşmalar görülmeye başlanmıştır. Tanburi cemil bey saz musikisine sadece 

saz eseri besteleyen bestekâr olarak en önemli şahsiyetlerden biridir. Cemil 

bey’in icraları ve yorumculuk anlayışı saz musikisi alanına önemli katkılar 

sunmuştur. Yapmış olduğu taksimler birer beste değeri taşımaktadır(Aksoy, 

1985, s. 1231). Yenilikçi hareketlerin etkisiyle başlayan saz musikisindeki bu 

dönüşüm Osmanlı dan cumhuriyete geçiş sürecinde yeni bir musikinin ortaya 

çıkış sürecini beraberinde getirmiş fakat savaşlar ve imkansızlıklar bu dönemde 

icracıların her alanda üretimini engellemiştir. 20. Yy ın başları ile birlikte, 

Tanburi Cemil Bey’in bıraktığı bestecilik mirası, kendinden sonra gelen 

bestekarlar tarafından geliştirilerek devam etmiştir. Yorgo Bacanos, Şerif 

Muhittin Targan, Cinuçen Tanrıkorur, Haydar Tatlıyay, Refik talat Alpman, 

Reşat Aysu gibi saz musikisine emek vermiş bestekarlar tarafından üst seviyelere 

ulaşmıştır. 

Yeni saz musikisinin ortaya çıktığı süreçte, longa ve sirto türü ortaya 

çıkmıştır. Birbirine benzer özellikleri olan bu formlar, Türk musikisine 19. yy 

itibariyle girmiştir. Her iki formda fasıl sonlarında da icra edilmektedir. Santuri 

Ethem Bey, en çok longa besteleyen bestekârdır(Yavaşça, 2002, s. 97).  

Modernleşmenin etkisiyle ve radyo sürecinin ortaya çıkışı ile daha kısa yapıda 

eser besteleme isteği, aceliteli icra performanslarının ilgi çekmeye başlaması gibi 

etkenler saz musikisi formlarını ortaya çıkarmıştır. Bunun sonucu olarak Medhal 

formu yeni bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır.  

YÖNTEM 

Bu araştırmada, Osmanlı’dan Cumhuriyete geçiş sürecinde yeni bir form 

olarak ortaya çıkan Medhal formu’nun bu formda eser bestelemiş beş bestekârın 

(Ali Rıfat Çağatay, Alaaddin Yavaşca, Nevreser Kökdeş, Haydar Tatlıyay ve 

Cinuçen Tanrıkorur) eserlerindeki, makam tercihleri, teknik ve yapısal tespitler 

ve analizler yapılmıştır. Çalışmanın içeriğine uygun olarak nitel arama 

yöntemlerinden kaynak tarama ve betimsel analiz yöntemleri kullanılmıştır. Var 

olan veriler ele alınarak sınıflandırılmış ve yorumlanmıştır. Elde edilen veriler 

tablolaştırılarak analiz edilmiştir.  

  

 
2 Saz mûsikîsi içinde en çok bilinen türlerden biri hiç şüphesiz “peşrev” formudur. 

Peşrev Farsça “pişrev” önde giden anlamını taşır. Günümüze ulaşan en eski peşrev 

örnekleri Sultan II. Bayezid Hân’a ait üç peşrevdir (Yavaşça, 2002, s. 45). 



232 

Verilerin analizi 

Bestekârların kaynaklarda kayıtlı eserleri makamlara göre sınıflandırılmış, her 

bir makamın bestekâr tarafından ne kadar bestelendiğine yönelik tablo 

oluşturulmuştur. Ortak kullanılan makamlar, en çok kullanılan makamlar tespit 

edilmiştir. İncelenen bestekâr sayısı beş olmasına rağmen, dönemsel çeşitlilik göz 

önüne alınarak seçildikleri için bütünü yansıttıkları söylenebilir.  

BULGULAR 

BEŞ BESTEKÂRIN MEDHAL FORMUNDA BESTELEDİKLERİ 

MAKAM TABLOSU 

Makam Ali Rıfat 

Çağatay  

Alaaddin 

Yavaşça 

Neveser 

Kökdeş 

Haydar 

Tatlıyay 

Cinuçen 

Tanrıkorur 

Rast 1 1 1 2 1 

Hicaz 1 1 
 

2 
 

Nihavend 1 1 1 
 

1 

Saba 
 

1 
   

Segâh 
 

1 
   

Suzinak 
 

1 
   

Suzidil 1   1  

Şevkefzâ 
 

1 
   

Tahirbuselik 
 

1 
   

Uşşak 
 

1 
 

1 
 

Beyati 
 

1 
   

Buselik 
 

1 
  

1 

Eviç 
 

1 
   

Ferahnâk 
 

1 
   

Gerdaniyebuselik 
 

1 
   

Hicazkâr 
 

1 1 2 
 

Hüseyni 
 

2 
 

1 
 

Acem 
 

1 
   

Nişaburek 1     

Mahur 
 

1 
 

1 1 

Muhayyer    1  

Kürdilihicazkâr 
 

1 
 

1 1 

Karciğar 
 

1 
   

Hüzzam 
 

2 
   

Acem Aşiran 
 

1 
   

Şedaraban 
  

1 
  

Şehnaz 
    

1  
Yegâh 1     

Sultanı Yegâh 1 1    

Tablo 1. 

 

Makam çeşitliliği açısından Alaadin Yavaşça’nın 23 makam ile en fazla 

makamda Medhal formunda eser bestelediği gözlemlenmektedir. Ali Rıfat 



233 

Çağatay ve Cinuçen Tanrıkorur’un 7 farklı makamda, Haydar Tatlıyay’ın 9 farklı 

makamda, Neveser Kökdeş’in ise 4 farklı makamda Medhal formunda eser 

bestelediği görülmektedir. Alaaddin Yavaşça, Hüseyni ve Hüzzam makamlarında 

2, Haydar Tatlıyay, Rast, Hicaz ve Hicazkâr makamında 2’şer Medhal 

bestelemiştir. Diğer bestekârlar, besteledikleri Medhalleri tüm makamlarda tek 

eser ile temsil etmektedirler.  

MAKAMLARIN TOPLAM KULLANIM SIKLIĞI( BEŞ BESTEKÂR 

VE 60 ESER) 

Aşağıdaki tablo tüm bestekârların eserlerindeki makamsal dağılımı 

göstermektedir: 

Makam 
Toplam 

Kullanım 

Rast 6 

Hicaz 4 

Nihavend 4 

Hicazkâr 4 

Hüseyni 3 

Mahur 3 

Kürdilihicazkâr 3 

Sultaniyegâh 2 

Suzidil 2 

Suzinak 2 

Uşşak 2 

Buselik 2 

Hüzzam 2 

Nişaburek 1 

Yegâh 1 

Saba 1 

Segâh 1 

Şevkefzâ 1 

Tahirbuselik 1 

Beyati 1 

Tablo 2. 

 

Medhal formu besteleyen 5 bestekârın, tümünün kullandığı makam, Rast 

olarak görülmektedir. Geleneksel ve modern makam öğretim süreçlerinde Rast 

makamının içerisinde barındırmış olduğu nazari özellikler ile her formda olduğu 

gibi Medhal formunda da makamın tercih edildiğini göstermektedir. Rast 

makamını takiben en fazla bestelenen (4 besteci tarafından) makam Nihavend, 

Hicaz ve Hicazkâr makamları 3 besteci tarafından, Uşşak ve Hüseyni makamında 

da 2 besteci tarafından Medhal formu bestelenmiştir. Bu makamların 

modernleşme sürecindeki makam tercihleri olduğu görülmektedir.  



234 

Ali Rıfat Çağatay’ın Geç Osmanlı ve erken cumhuriyet bestekârı olarak 

geleneksel makamlardan Suzidil makamını kullanmış ve modernleşmenin 

etkisiyle Rast ve Nihavend makamlarında da Medhal bestelemiştir. Erken 

cumhuriyet bestekârı Neveser Kökdeş Şedaraban ve Nihavend makamlarında, 

Cumhuriyet bestekârı Haydar Tatlıyay, Rast, Hicaz ve Hicazkâr gibi hem 

geleneksel hem modern makam makamlarda, Modern Klasik dönem bestekârı 

Cinuçen Tanrıkorur, Suzinak, Şehnaz ve Kürdili Hicazkâr gibi klasik 

makamlarda, modern dönem bestekarı Alaaddin Yavaşça, neredeyse birçok 

makamda Medhal bestelemiş, makam çeşitliliğinde üst seviye kullanım 

gerçekleştirmiştir.  

Teknik yönler 

Bestecilerin medhallerinde bulunan yapı özellikleri, motif kalıpları 

Bestecilerin medhallerinde seyir anlayışı, sık kullanılan perdeler, süslemeler 

Ali Rıfat Çağatay  Rast Medhal yapısal özellikleri 

Ali Rıfat Çağatay’ın Rast Medhal bestesinde usûl sofyandır. Ali Rıfat Çağatay 

bu formda ilk eser veren bestecidir. Bu yönüyle eserde yapmış olduğu yapısal 

şekil, referans olarak diğer besteciler tarafından alınmıştır. Çağatay Rast 

Medhal’inde giriş ve geçiş müziği niteliğindedir. Farklı tartım özellikleri 

kullanılmıştır. Makam geçkileri ve enstrüman icracıları için teknik ve gösterişli 

bölümler bulunmaktadır. Bugün algıladığımız Medhal formunun karakteristik 

yapısında var olan hızlı pasajlar, eser içinde renkli motif geçişleri yapılarak tam 

olarak yansıttığını söyleyebiliriz.  

Medhal formunun yapısal özellikleri dikkate alındığında, doğru bir 

kompozisyonla, kurgulanmıştır. A-A-B-C Rast makamının seyir özellikleri 

gösterilmektedir. Medhal Rast makamının karakteristik özellikleri ile başlamıştır. 

Yerinde rast dörtlüsü ile başlayıp, yegâh’ta rast ile devam etmiştir. Segahta segah 

çeşnisi ile renklendirilmiştir. Eser içerisinde Çağatay, müzikal müdahalelerde 

bulunarak, hep beraber, mızraplılar, yaylılar ifadelerini kullanmıştır. Ayrıca 

nüans terimleri ile de eseri zenginleştirmiştir. Farklı tartımsal çeşitlemeler ile 

eseri hareketlendirmiş, rast makamının temel seyir anlayışına sadık kalmış fakat 

özgün motiflerle fark yaratmıştır.  

  



235 

Alaaddin Yavaşça’nın  Rast Medhal yapısal özellikleri 

Alaaddin Yavaşça’nın RaST medhalinde usûl, sofyandır. Medhal Formunun 

özelliği olarak, 4 ölçülük kısa bir giriş bölümünde Rast makamının karakteristik 

çeşnilerini kullanmış, röpriz içine aldığı bölümde makamın yakın ilişkide olduğu 

çeşniler ile devam etmiş, aksak usulü içerisinde senkoplu tartımsal çeşitlemeler 

ve 8’lik 16’lık notaların kullanılması Medhal formunun hareketli yapısına uygun 

oluşmuştur. Rast makamının klasik seyir anlayışına uygun bir şekilde seyir 

devam etmiştir. Ağırca olarak adlandırdığı bölümde yine klasik rast makamının 

seyir özellikleri ile makam genişlemiş ve sonlanmıştır. Bu bölümde kullanılan 

üçlemeler Medhal formunun özelliği olarak hareketli ve enerjik bir özellik 

kazandırmıştır. Küçük motiflerden oluşan bir yapı şekli vardır. Yavaşça’nın bu 

Rast medhalinde nüans kullanımına da özen göstermiştir. Akıcı bir melodik yapı 

ile eser oluşmuştur.  

Yapı olarak 2 bölümden oluştuğu söylenebilir. A bölümü olarak 

adlandırabileceğimiz giriş bölümünde Rast makamının temel seslerinin 

kullanıldığı seyir ile medhale başlanmıştır.  

B bölümü olarak adlandıracağımız bu bölüm röprizin olduğu kısımdır ve 

nişabur çeşnisi ile renklendirilmiştir. Bu bölümde besteci özellikle nüans (mf,pp) 

kullanımı konusunda hassasiyet göstermiştir. Burada ifadeyi güçlendirmek 

amaçlanmaktadır.  C bölümü olan üçüncü bölümde, Ağırlaştırılmış kısım olarak 

ifade edilmiş, makamın simetrik perdelerinin kullanıldığı, üçlemeler ile medhal 

formunun hareketli yapısının yansıtıldığı özgün bir seyir kullanılmıştır.  

Cinuçen Tanrıkorur  Rast Medhal yapısal özellikleri 

Cinuçen Tanrıkorur’un Rast Medhâli sofyan usulünde bestelenmiştir. Medhal 

4 bölümden oluşmaktadır. Medhal formunun karakteristik yapısına uygun şekilde 

hareketli akışın vurgulandığı sekizlikler sıklıkla kullanılmıştır.  Rast makamının 

karakteristik özellikleri gösterilerek esere başlanmıştır. Soru cevap motifleri 

gösterilmiştir. Sekanslar eseri renklendirmiştir. Nüans özellikleri kullanılarak 

esere nitelik kazandırılmıştır. Nüans kullanımı zaten bestekârın bilinen en önemli 

özelliklerindendir. Süslemeler sıklıkla kullanılmıştır. Eserin içindeki sözel 

yönlendirmeler ile icra notları verilmiştir. (biterken, son vb).  Rast makamının 

karakteristik sesleri ile başlamış nevada buseliğin yedeni olan nim hicaz perdesi 

ile eser renklendirilmiştir. Geniş bir ses aralığında bölüm dizayn edilmiştir. 2. 

Bölümde sekanslı yürüyüşler ile eser genişlemiş ve anlatım güçlendirilmiştir. Bu 

ifade biçimine süslemelerde eşlik etmiştir. 3. Bölümde genişleme yüksek 

perdelerde soru cevap şeklinde gelişmiştir. Son bölümde makam geçişi hicaz 

makamına yapıldıktan sonra kontrollü şekilde makama ve güçlü perdesi olan 

neva perdesine dönülmüştür. Cinuçen Tanrıkorur’un Rast Medhal’i Rast 

makamının AEU sistemiyle uyumlu klasik karakterini esas alan özelliklerinin 

yansıra bestekârın makamı işleyiş biçimi ve makama kattığı özgünlüğün 

gözlemlendiği etkili bir eserdir. Bestekarın diğer bütün eserlerinde görülen perde 



236 

temelli besteleme anlayışına uygun olacak şekilde perde kullanıldığı 

görülmektedir.  

Haydar Tatlıyay  Rast Medhal yapısal özellikleri 

Haydar Tatlıyay’ın Rast medhali, sofyan usulünde yazılmış fakat usul baskısı 

olmayan bir Medhaldir. Sekizlik ve onaltılıkların yoğun olarak kullanıldığı, 

sekvenslerin olduğu, teslim bölümünün özellikle belirtildiği şekliyle Medhal 

formuna uygun bestelendiği görülmektedir.  

Rast dizisinin ana yapısının kullanıldığı görülmektedir. Perde değişkenliği ve 

makam geçkisi kullanılmamıştır. Klasik Rast makamının nazari sınırlarını 

koruyan özelliktedir.  Makamın ana sesleri ile eser oluşmuş, formun yapısına 

uygun hareketli bir besteleme yapılmıştır. Teslim kısmında bulunan arpejler ve 

üçlemeler eseri renklendirmiştir.  

Neveser Kökdeş Rast Medhal yapısal özellikleri 

Neveser Kökdeş’in Rast Medhali karakteristik olarak medhal formuna özgü 

sofyan usulü ile bestelenmiştir. Eser de teslim bölümü yoktur. Eserde Rast 

makamının genel karakterini yansıtacak şekilde rast dörtlü ve rast beşlinin 

gösterilmesi ile başlamıştır. Acem perdesinin sıklıkla vurgulandığı eserde segahta 

segah çeşnisi de vurgulanmıştır. Aynı çeşni 2. Bölümde de simetrik olarak 

gösterilmiştir. 2. Bölümde genişleme bölgelerini simetrik olarak kullanmış esere 

canlılık katılmıştır. Neveser Kökdeşin Rast Medhal’i AEU sistemiyle uyumlu 

perde yapısına sahip, sade cümleler ile oluşmuş bir eserdir.  

SONUÇ 

Medhal formu 20. Yy ın ikinci yarısından sonra gelişmeye başlayan ve 

modernleşmenin etkisi ile kendini gösteren bir form olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Saz musikisinde ilk olarak Ali Rıfat Çağatay tarafından kullanılmış olan bu form, 

Cinuçen Tanrıkorur, Haydar Tatlıyay gibi önemli saz musikisi bestekârları 

tarafından kullanılmış, hem saz hemde sözlü musikiye eserler üretmiş Alaaddin 

Yavaşça tarafından çok yoğun kullanılmıştır. Medhal formunun batı müziğinde 

ki üvertür formuna benzemesi bakımından modernleşmenin bir sonucu olarak 

ortaya çıktığı düşünülmektedir. Ali Rıfat Çağatay, hem batı müziği eğitimi hem 

Türk müziği eğitimi aldığı için, batı formlarından uvertür formuna benzer 

özellikler taşıdığı söylenebilir. Neveser kökdeşin Rast Medhali el yazması 

notadır. Neveser kökdeşin tek medhal formunda eseri olan rast medhalin bu 

araştırmaya konu olması Medhal formunun geleneksel olarak nasıl işlendiğinin 

ispatıdır. Rast Medhal örneklerinde, usul çerçevesinin aynı olması yanında 

bestecilerin teknik ve icra yönünden farklılaştığı gözlemlenmektedir. Neveser 

Kökdeş ve Ali Rıfat Çağatay’ın Rast makamının klasik seyir anlayışına sadık 

kaldıkları gözlenirken, Haydar Tatlıyay ve Cinuçen Tanrıkorur’un enstrümantal 

virtüözite yönlerinin eserlerinde gözlemlenmektedir. Cinuçen Tanrıkorur diğer 

tüm formlarda olduğu gibi, Medhal formunda da ekol seviyesinde örnekler ortaya 



237 

koymuştur. Ud tekniğini gösteren hızlı pasajlar, ritmik çeşitlemeler ile bu formu 

zenginleştirmiş ve eğitim repertuvarında da en çok kullanılan Medhalleri 

bestelemiştir. Bestelemiş olduğu Medhaller Virtüözite seviyesindedir. Teknik 

anlamda da bu formun gelişimine katkı sağlamıştır.  

 Medhal formunun giriş özelliğinin bütün bestecilerin eserlerinde yansıdığı 

görülmektedir. Bütün bestekârlar genellikle sofyan usulünde Medhaller 

bestelemişlerdir. Rast makamı örnekleminde rast seyir anlayışı arel nazariyatı 

çerçevesinde özgün motiflerle bestelenmiştir.  

Saz musikisi icracıları için önemli bir çalışma, etüt formu olduğu 

düşünülmektedir. İcracıların farklı formlarda eserleri çalışmaları bakımından 

Medhal formu çalışma kaynağı olarak önerilmektedir.  

 

  



238 

KAYNAKÇA 

Güney, A. (2006). T.S.M. saz eserleri-1. Ankara: Müzik Dairesi Başkanlığı Yayınları. 

Karadeniz, Ş. (2025). Bir formun doğuşu: Ali Rıfat Çağatay’ın medhallerine form 

açısından bir bakış. H. Arapgirlioğlu & D. Tankız (Ed.), Müzik/müzikoloji ve 

müzik teorileri alanında uluslararası araştırmalar ve değerlendirmeler 

içinde (ss. xx–xx). Ankara: Ekim. 

Özalp, M. N. (1986). Türk musikisi tarihi (Cilt 1). Ankara: Müzik Dairesi Başkanlığı 

Yayınları. 

Tanrıkorur, C. (2005). Osmanlı dönemi Türk musikisi. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Yavaşça, A. (2002). Türk mûsikîsi’nde kompozisyon ve beste biçimleri. İstanbul: Türk 

Kültürüne Hizmet Vakfı Yayınları. 

Yılmaz, Z. (1994). Türk musikisi dersleri. İstanbul: Çağlar Yayınları. 

 



239 

 



240 

 



241 

 

 

 



242 

 

 

 

 



243 

 

 

 



244 

 

 

 



245 

 

 

 

 

BÖLÜM 15 

 

 

 

Giyilebilir Teknoloji Tasarımında Bütünsel 

Yaklaşım: Estetik, İşlevsel ve Etik 

Perspektifler 

 

 

 

 

 

Öznur Enes1 

 

 

  

 
1 Doç., Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Tekstil ve Moda Tasarımı 

Bölümü, Aksesuar Tasarımı Anasanat Dalı, 0000-0003-2708-3398 



246 

1. Giriş 

Moda endüstrisi, tarihsel olarak insan bedenini çevresel faktörlerden koruma 

ve estetik bir kimlik inşası sunma işlevlerini üstlenmiştir. Ne var ki, 21. yüzyılın 

ilk çeyreğinde radikal bir ontolojik dönüşüm geçirdiği görülmektedir. Geleneksel 

tekstil üretim süreçlerinin dijital teknolojilerle (Endüstri 4.0) yakınsaması, giysiyi 

pasif bir "örtü" olmaktan çıkarıp, veri toplayan, işleyen ve çevreyle iletişim kuran 

aktif bir "arayüz"e dönüştürmüştür. Literatürde "Moda Teknolojisi" (Fashion 

Tech) olarak adlandırılan bu yeni paradigma, elektronik bileşenlerin ve bilişim 

teknolojilerinin giysilere ve aksesuarlara entegrasyonunu ifade etmektedir 

(Benelli, Filippi, Turrini, Pucci ve Ascente, 2024). 

2020 yılı öncesinde giyilebilir teknoloji çalışmaları çoğunlukla "bileğe takılan 

donanımlar" veya estetik kaygıdan uzak, hantal prototipler ile sınırlıyken; 2020-

2025 yılları arası, teknolojinin "görünmez" hale geldiği ve tasarımın doğal bir 

parçası olduğu bir olgunlaşma dönemini temsil etmektedir. 

Günümüzde giyilebilir teknolojiler, vücuda takılabilen (örneğin saat, ceket, 

kemer), vücuda yerleştirilebilen (örneğin kalp atış hızı takip cihazı, doğum 

kontrol çipi) veya bazı durumlarda vücuda dövme olarak uygulanabilen (örneğin 

parlayan veya renk değiştiren dövme) bir tür cihaz veya elektronik cihazdır. 

Giyilebilir cihazlar yapay zeka ile çalışır ve kronik hastalıkları tespit etmek ve 

yönetmek için gelişmiş sensörler kullanılır (Fortune Business Insights, 2025). 

Tablo 1. Pasif ve aktif yapılarına göre giyilebilir teknolojiler 

 

 (Bu veriler Fortune Business Insights (2025) raporundan uyarlanmıştır) 

Fortune Business Insights. (2025, 24 Kasım). Wearable technlogy market size, share & 

industry analysis, by type, by technology, by end-use and regional forecast, 2025 – 2032. 

https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-technology-market-106000 (Erişim 

tarihi: 1 Aralık 2025) 

 

 

 

  



247 

Tablo 2. Teknolojilerine göre giyilebilir teknolojiler 

 

 (Bu veriler Fortune Business Insights (2025) raporundan uyarlanmıştır) 

Fortune Business Insights. (2025, 24 Kasım). Wearable technlogy market size, share & 

industry analysis, by type, by technology, by end-use and regional forecast, 2025 – 2032. 

https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-technology-market-106000 (Erişim 

tarihi: 1 Aralık 2025) 

 

Bu dönemde malzeme bilimi, yapay zeka (AI) ve nesnelerin interneti (IoT) 

alanındaki gelişmeler, teknolojinin tekstil liflerinin içine gizlenmesine olanak 

tanımıştır. Nitekim pazar verileri de bu dönüşümün ekonomik boyutunu 

doğrulamaktadır; Fortune Business Insights (2025) verilerine göre, Küresel 

giyilebilir teknoloji pazarının büyüklüğü 2024 yılında 78,40 milyar ABD doları 

olarak değerlendirilmiş olup, 2025 yılında 86,78 milyar ABD dolarından 2032 

yılına kadar 191,58 milyar ABD dolarına ulaşması ve tahmin dönemi boyunca 

%12,0'lık bir bileşik yıllık büyüme oranı sergilemesi beklenmektedir. Bu 

büyümenin arkasındaki temel itici güç, tüketicilerin işlevsel ve estetik açıdan 

tatmin edici ürünlere (smart aesthetics) olan talebidir. 

Bu kitap bölümünün odaklandığı 2020-2025 dönemi, özellikle "hibrit" 

deneyimlerin yükselişe geçtiği bir zaman dilimidir. Fiziksel ve dijitalin iç içe 

geçtiği "fijital" (phygital) tasarımlar, giysilerin kullanıcı ile etkileşim kurma 

kapasitesini artırmıştır. Örneğin, Koo ve Chae (2022), modern giyilebilir 

teknolojilerin başarısının, cihazın teknik kapasitesinin ötesinde, kullanıcının 

günlük yaşam tarzına ve konforuna uyum sağlayan "somut arayüzler" (tangible 

interfaces) yaratılmasına bağlı olduğunu belirtmektedir. Bu bağlamda, Adobe'nin 

renk değiştiren akıllı kumaşlarından, Meta ve Ray-Ban iş birliğindeki yapay zeka 

destekli gözlüklere kadar uzanan örnekler, teknolojinin, bir tasarım öğesi olarak 

kurgulandığını göstermektedir. 

Bu çalışmanın amacı, 2020-2025 yılları arasında moda sektöründe öne çıkan 

marka temelli giyilebilir teknoloji uygulamalarını; malzeme inovasyonu, yapay 

zeka entegrasyonu ve kullanıcı etkileşimi ekseninde incelemektir. Bölüm 

boyunca, teorik altyapı, güncel vaka analizleri ile desteklenerek, giyilebilir 



248 

teknolojilerin etik, sürdürülebilirlik ve estetik tartışmalarını barındıran çok 

katmanlı bir tasarım alanı olduğu ortaya konulacaktır. 

2. Kavramsal Çerçeve: Hibrit Bedenler ve Dijital Moda 

Marilyn J. Horn'un (1975) geleneksel moda teorisinde 'ikinci deri' (second 

skin) olarak tanımladığı ve biyolojik bedenin bir uzantısı sayılan giysi; 

dijitalleşme ve 2020 sonrası teknolojik gelişmelerle birlikte Wided Batat'ın 

(2019) işaret ettiği 'hibrit' ve 'phygital' bir deneyim alanına dönüşmüştür. Fiziksel 

gerçeklik ile dijital veri akışının iç içe geçtiği bu yeni düzlemde, moda tasarımı, 

kumaşın yanı sıra, piksel ve kodlarla da icra edilmektedir. 

2.1. Phygital (Fiziksel + Dijital) Kavramı ve Genişletilmiş Gerçeklik 

İlk kez 2007 yılında pazarlama odaklı bir terim olarak kullanılmaya başlanan 

(Weil, 2007) "Phygital" kavramı, günümüzde Wided Batat'ın (2019) 

çalışmalarıyla moda endüstrisinde fiziksel ürün ile dijital deneyimin (Physical + 

Digital) ayrılmaz bütünlüğünü ifade eden akademik bir çerçeveye kavuşmuştur. 

Bu yaklaşım, tüketicinin fiziksel bir giysiyi satın aldığında, o giysinin dijital 

varlığına da (digital asset) sahip olması prensibine dayanır. Bu süreç, giysinin 

kullanım alanını fiziksel sokaklardan sanal evrenlere (Metaverse, oyun 

platformları, sosyal medya filtreleri) taşımaktadır. 

2020-2025 yılları arasında bu kavramın en somut uygulaması "Dijital İkiz" 

(Digital Twin) teknolojisi ile gerçekleşmiştir. Lüks moda markaları, fiziksel 

ürünlerinin birebir dijital kopyalarını blokzincir (blockchain) teknolojisiyle 

sertifikalandırarak sunmaya başlamıştır. Bu durum, modada mülkiyet kavramını 

değiştirmiş; giysi sadece "giyilen" değil, dijital cüzdanda "saklanan" ve değeri 

artabilen bir varlık haline gelmiştir (Joy, Zhu, Peña ve Brouard, 2022). 

RTFKT ve Nike (2021-2022) Phygital dönüşümün en belirgin örneği, dijital 

moda evi RTFKT'nin (Artifact) Nike tarafından satın alınması ve ardından 

geliştirilen projelerdir. 2022 yılında piyasaya sürülen "Nike Dunk Genesis 

Cryptokicks", kullanıcılara fiziksel bir spor ayakkabı ile birlikte, dijital 

avatarlarının giyebileceği bir NFT (Nitelikli Fikri Tapu) versiyonunu sunmuştur. 

 

 

 



249 

 

Resim 1. Fiziksel ve dijital (NFT) ayakkabının birleşimi (Cryptokicks) 

Le, M. (2022, 7 Aralık). RTFKT and Nike announce the public draw of Cryptokicks iRL, 

the first native Web3 sneaker. Sneaker News https://sneakernews.com/2022/12/07/nike-
cryptokicks-irl-release-date/ (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Ayrıca bkz. Nike. (t.y.). Nike x RTFKT Cryptokicks iRL. https://www.nike.com/ 

launch/t/ni ke-x-rtfkt- cryptokicks-irl-public-draw  

 

Kullanıcılar, "Skin Vial" adı verilen dijital tüpleri kullanarak ayakkabının 

görünümünü sanal ortamda değiştirebilmektedir. Bu, fiziksel ürünün statik 

kalırken, dijital ikizinin sürekli evrim geçirebildiği hibrit bir moda deneyimidir. 

Bu vaka, modanın tekil bir üründen ziyade, fiziksel ve dijital katmanlar arasında 

geçiş yapan akışkan bir deneyim olduğunu kanıtlamıştır (Nike, 2022). 

2.2. Sanal Deneme (VTO) ve Artırılmış Gerçeklik (AR) 

Hibrit beden kurgusunun bir diğer ayağı, Artırılmış Gerçeklik (AR) 

teknolojisiyle bedenin üzerine giydirilen dijital katmanlardır. Snapchat ve 

Instagram gibi platformların filtre teknolojileriyle popülerleşen bu akım, lüks 

markaların "Virtual Try-On" (Sanal Deneme) uygulamalarıyla ticari ve estetik bir 

boyut kazanmıştır. 

Farfetch ve Prada gibi markalar, Wanna Kicks gibi AR teknolojisi 

sağlayıcılarıyla iş birliği yaparak, tüketicilerin ayakkabıları fiziksel olarak 

giymeden, kamera aracılığıyla ayaklarında görmelerini sağlamıştır. Akademik 

açıdan bu durum, bedenin "taranabilir bir yüzey" haline gelmesi olarak 

yorumlanabilir. Silva ve Bonetti (2021), bu teknolojinin tüketicide yarattığı 

"telepresence" (uzaktan orada olma) hissinin, ürünle kurulan duygusal bağı 

güçlendirdiğini belirtmektedir. 

https://sneakernews.com/2022/12/07/nike-cryptokicks-irl-release-date/
https://sneakernews.com/2022/12/07/nike-cryptokicks-irl-release-date/
https://www.nike.com/%20launch/t/ni%20ke-x-rtfkt-%20cryptokicks-irl-public-draw
https://www.nike.com/%20launch/t/ni%20ke-x-rtfkt-%20cryptokicks-irl-public-draw


250 

2.3. Nesnelerin İnterneti (IoT) ve Giyim: "Giyilebilir Kumanda"dan 

"Otonom Veri İstasyonu"na 

Endüstri 4.0'ın moda sektöründeki yansıması olan 'Nesnelerin İnterneti' (IoT), 

Xianyi Zeng ve arkadaşlarının (2016) çalışmalarıyla, giysilerin internete bağlı 

nesneler olarak tanımlandığı 'Giyilebilir Nesnelerin İnterneti' (IoC-Internet of 

Clothing) kavramını doğurmuştur. Bu paradigma, giysiyi bedeni örten bir tekstil 

ürünü olmaktan çıkarıp, veri toplayan, işleyen ve diğer akıllı cihazlarla iletişim 

kuran dijital bir düğüm (node) noktasına dönüştürmektedir. 2020-2025 yılları 

arasında bu alandaki temel yaklaşım, kullanıcının aktif olarak komut verdiği 

(müziği değiştirmek, arama cevaplamak gibi) "giyilebilir kumanda" modelinden, 

giysinin arka planda sessizce veri topladığı "otonom izleme" modeline doğru 

kaymıştır. 

2.3.1. Platformların Yükselişi ve Düşüşü: Google Jacquard Örneği 

2010'ların sonunda büyük umutlarla tanıtılan ve Levi's, Saint Laurent, 

Samsonite gibi markalarla iş birliği yapan Google Jacquard projesi, iletken 

ipliklerin denim kumaşın içine dokunarak ceket kolunun bir dokunmatik yüzeye 

dönüştürülmesini sağlamıştı. Ancak, Google'ın 2023 yılı Nisan ayında Jacquard 

uygulamasını kapatması ve desteği sonlandırması, sektörde önemli bir dönüm 

noktası olmuştur (9to5Google, 2023). Bu gelişme, tüketicilerin giysilerini 

telefonlarını kontrol etmek için bir "uzaktan kumanda" olarak kullanma fikrine 

beklenen ilgiyi göstermediğini; bunun yerine teknolojinin daha işlevsel ve sağlık 

odaklı alanlara kaydığını kanıtlamıştır. 

 
Resim 2. Levi's ceketlerinde kullanılmış olan akıllı kumaş uygulaması 

AllaTech. (2025, 17 Mayıs). Jacquard project: Lessons from the failure of Google’s 

smart fabric. Digital Shroud. https://medium.com/digitalshroud/jacquard-project-

lessons-from-the-failure-of-googles-smart-fabric-bf1c9b621440 (Erişim tarihi: 15 Ekim 
2025) 

 

 

https://medium.com/digitalshroud/jacquard-project-lessons-from-the-failure-of-googles-smart-fabric-bf1c9b621440
https://medium.com/digitalshroud/jacquard-project-lessons-from-the-failure-of-googles-smart-fabric-bf1c9b621440


251 

2.3.2. Yeni Odak: Biyometrik Veri ve Sağlık Takibi 

2024 ve 2025 yılları itibarıyla IoT entegrasyonu, "eğlence/lifestyle" 

ekseninden "sağlık/performans" eksenine kesin bir geçiş yapmıştır. Özellikle 

spor giyim (activewear) ve medikal tekstillerde, sensörler kumaşın dokusuna 

gizlenerek kalp ritmi, kas aktivitesi, vücut ısısı ve hidrasyon seviyesi gibi 

biyometrik verileri anlık olarak takip etmektedir. 

Tablo 3. Son kullanıcıya göre küresel giyilebilir teknoloji pazar payı, 2024 

 
Fortune Business Insights. (2025, 24 Kasım). Wearable technlogy market size, share & 

industry analysis, by type, by technology, by end-use and regional forecast, 2025 – 2032. 

https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-technology-market-106000 (Erişim 

tarihi: 1 Aralık 2025) 

 

Fortune Business Insights (2025) verilerine göre, akıllı giyim pazarındaki 

büyümenin ana itici gücü, aktif spor giyim ve sağlık izleme (healthcare) 

segmentleridir (bkz. Tablo 3). Kullanıcılar, giysilerinin onlara "ne yapmaları 

gerektiğini" söylemesini (örn: duruş bozukluğunu titreşimle uyaran yoga taytları 

vb.) talep etmektedir. 2025 yılında Kanada hükümetinin Alberta 

Üniversitesi'ndeki sensör entegre giysi araştırmalarına 24 milyon dolarlık fon 

sağlaması, giyilebilir IoT'nin yaşlı bakımı ve rehabilitasyon süreçlerindeki kritik 

rolünü göstermektedir (IndustryARC, 2025). 

2.3.3. Enerji Hasadı (Energy Harvesting) ve Sürdürülebilirlik 

IoT giysilerin önündeki en büyük engel olan 'şarj etme' zorunluluğu, Dong, 

Peng ve Wang'ın (2020) çalışmalarında belirttiği üzere, giysinin kullanıcının 

hareketinden veya güneş enerjisinden kendi elektriğini üretmesini sağlayan 

'Enerji Hasadı' teknolojileriyle aşılmaya başlanmıştır.2025 yılında tanıtılan 

Anker Solix prototipi, giyilebilir bir pelerin/ceket formunda olup, esnek 

perovskite* güneş hücreleri ile kaplanmıştır. Bu tasarım, giysiyi bir enerji 

 
* Perovskit güneş hücreleri maliyet etkin, kolay yöntemlerle ve yüksek verimli üretilmelerinden dolayı son 

yıllarda çok çalışılan ve gelecek vaad eden bir güneş hücre çeşitidir. 1839 yılında Ural Dağları'nda keşfedilen 

Perovskit adını rus mineralist Countr Lev Perovskite'den almıştır.  

     Bkz. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi. (t.y.). Perovskite güneş pilleri. 

https://www.ohu.edu.tr/nanoteknoloji/sayfa/perovskite-gunes-pilleri (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-technology-market-106000


252 

kaynağına dönüştürerek, kullanıcının üzerindeki diğer cihazları (telefon, kulaklık 

vb.) hareket halindeyken şarj etmesine olanak tanır. Bu, giyilebilir teknolojinin 

"tüketen" değil "üreten" bir yapıya evrildiğinin en güncel örneğidir. 

 
Resim 3. Anker Solix ceketi, hava koşullarına karşı korumayı güneş enerjisiyle 

birleştiren, giyilebilir teknoloji ürünü. 

Jain, A. (2025, 3 Mart). MWC 2025: Anker’s solar-powered Solix cloak can keep you 

warm when you’re hiking. Beebom. https://beebom.com/anker-solix-cloak-solar-jacket-
mwc-2025/ (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

 

3. Malzeme Odaklı Yaklaşımlar ve Akıllı Tekstiller 

2020-2025 dönemi, giyilebilir teknolojilerin donanım odaklı (gadget-centric) 

yapıdan sıyrılarak, teknolojinin lif ve dokuma aşamasına indiği bir 'malzeme 

devrimi'ne sahne olmuştur. Stoppa ve Chiolerio'nun (2014) erken dönemde 

ortaya koyduğu vizyona paralel olarak, günümüzde 'Akıllı Tekstiller' (Smart 

Textiles), estetik ve konforun ön planda tutulduğu, elektronik bileşenlerin tekstil 

yüzeylerinde görünmez kılındığı hibrit yapılar olarak tanımlanmaktadır. 

Literatürde bu malzemeler, çalışma prensiplerine göre iki ana kategoride 

incelenmektedir: Elektrik iletkenliğine dayalı E-Tekstiller ve çevresel uyaranlara 

tepki veren Biyomimetik/Reaktif Malzemeler. 

Bu sınıflandırma kapsamında E-Tekstiller; Tao'nun (2001) detaylandırdığı 

üzere, gümüş, bakır veya paslanmaz çelik gibi iletken metallerin nano boyutta 

işlenerek polimer liflere entegre edildiği iplik teknolojilerini kapsamaktadır. Bu 

yapılar, veri iletimi için gerekli olan hantal kablolama ihtiyacını ortadan 

kaldırarak, elektronik devrelerin 'dikişsiz' (seamless) bir şekilde kumaşa 

gömülmesine olanak tanır. Diğer yandan Biyomimetik/Reaktif Malzemeler ise 

herhangi bir harici güç kaynağına ihtiyaç duymadan çalışan otonom yapıları 

işaret eder. Stoppa ve Chiolerio'ya (2014) göre, ortam sıcaklığıyla renk değiştiren 

termokromik pigmentler veya vücut ısısına tepki vererek form değiştiren Şekil 

Hafızalı Alaşımlar (Shape Memory Alloys-SMA), bu kategorinin en güncel 

uygulama alanlarını oluşturmaktadır. 

  

https://beebom.com/anker-solix-cloak-solar-jacket-mwc-2025/
https://beebom.com/anker-solix-cloak-solar-jacket-mwc-2025/


253 

3.1. E-Tekstiller ve İletken Mimari 

Elektronik tekstiller (E-tekstiller), metalik ipliklerin (gümüş, bakır) veya 

iletken polimerlerin kumaş yapısına entegre edilmesiyle elde edilmektedir. 2020 

öncesinde kabloların giysi içine gizlenmesiyle yapılan ilkel uygulamalar, yerini 

iletken mürekkepler ve grafen tabanlı kaplamalara bırakmıştır. 

 
Resim 4. Grafenle modifiye edilmiş tekstillerin çok fonksiyonlu özelliklerinin şematik 

gösterimi 

Versarien. (2022). Graphene-Wear: Textiles [PDF belgesi]. 

https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-

2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-

%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575 (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

 

Özellikle 2023 ve sonrası araştırmalarda, grafen (graphene) kullanımı öne 

çıkmıştır. Tek atom kalınlığındaki bu malzeme, yüksek iletkenliği, esnekliği ve 

hafifliği sayesinde, giysilerin birer sensör yüzeyine dönüşmesini sağlamaktadır. 

Örneğin, İngiltere merkezli Versarien firmasının geliştirdiği "Graphene-Wear" 

teknolojisi, sporcu giysilerinde termal regülasyon (ısı yönetimi) sağlarken, aynı 

zamanda kumaşın dayanıklılığını artırmaktadır (Versarien, 2023). Bu yaklaşım, 

teknolojinin giysiye sonradan eklenen bir parça değil, kumaşın yapısal bir özelliği 

olması gerektiğini savunan "gömülü zeka" (embedded intelligence) prensibini 

desteklemektedir. 

3.2. Biyomimetik ve Reaktif Malzemeler (Elektroniksiz Teknoloji) 

Giyilebilir teknolojideki en radikal kopuş, enerji kaynağına (pil veya elektrik) 

ihtiyaç duymadan, doğadaki canlı organizmalar gibi davranan biyomimetik 

malzemelerin geliştirilmesidir. Örneğin, MIT Media Lab araştırmacılarından Yao 

ve arkadaşlarının (2015) 'BioLogic' projesinde ortaya koyduğu gibi, nem 

değişikliklerine tepki vererek otonom hareket eden bakteri tabanlı 'nano-

https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575
https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575
https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575


254 

aktüatörler', giysinin ikinci bir deri gibi nefes almasını sağlayan pasif sistemlere 

öncülük etmiştir. Bu malzemeler, ortam nemi, sıcaklık veya ışık gibi dış etkenlere 

fiziksel tepkiler vererek şekil veya özellik değiştirebilmektedir. Bu alan, 

sürdürülebilirlik ve enerji tasarrufu açısından kritik bir öneme sahiptir.  

Ralph Lauren & Skyscrape "Intelligent Insulation" (2022) Bu kategorinin en 

çarpıcı ve ticari olarak uygulanmış örneği, 2022 Pekin Kış Olimpiyatları için 

Ralph Lauren tarafından tasarlanan ABD takımı üniformalarıdır. Skyscrape 

firması ile işbirliği içinde geliştirilen "Akıllı Yalıtım" (Intelligent Insulation) 

teknolojisi kullanılmıştır. Kumaş, herhangi bir pil veya kablo içermez. Ortam 

sıcaklığı düştüğünde, kumaşı oluşturan iki farklı malzeme farklı oranlarda 

büzülerek kumaşın fiziksel olarak kabarmasını (hava boşluğu oluşturmasını) ve 

yalıtımın artmasını sağlar. Sıcaklık arttığında ise kumaş düzleşerek nefes alabilir 

hale gelir. 

 
Resim 5. Pekin Kış Olimpiyatları için geliştirilen, pilsiz ısı yönetimi sağlayan kumaş 

teknolojisi 

Ralph Lauren Corporation. (2022, 20 Ocak). Ralph Lauren unveils Team USA opening 

ceremony parade uniform for the 2022 Olympic Winter Games. 

https://corporate.ralphlauren.com/pr_220120_BeijingOlympics.html (Erişim tarihi: 15 

Ekim 2025) 

 

Ralph Lauren Corporation (2022) tarafından "giyilebilir teknolojinin 

geleceği" olarak lanse edilen bu ürün, teknolojinin elektronik devrelerden ibaret 

olmadığını kanıtlamıştır. Quinn, Comrie ve McLaren (2023), bu tür "otonom 

tekstillerin", elektronik atık (e-atık) sorununa çözüm sunan en sürdürülebilir 

teknolojik yaklaşım olduğunu vurgulamaktadır. 

3.3. 4D Baskı ve Şekil Değiştiren Formlar 

3D baskı teknolojisinin zaman boyutuyla (zamanla şekil değiştirme) 

birleşmesiyle ortaya çıkan 4D Baskı, moda tasarımında 2024 itibarıyla deneysel 

olmaktan çıkıp podyum uygulamalarına dönüşmeye başlamıştır. MIT Self-

Assembly Lab kökenli araştırmaların moda sektörüne yansıması olan bu 

teknoloji, nem veya ısıyla aktive olan programlanabilir malzemeler 

(programmable matter) kullanır. Bu sayede, tek beden üretilen bir giysi, 

https://corporate.ralphlauren.com/pr_220120_BeijingOlympics.html


255 

kullanıcının vücut ısısına göre form alarak kişiye özel hale gelebilmektedir 

(Tibbits, 2024). 

 
Resim 6. Isı ile aktive olan naylon iplikten üretilen ve ısı uygulamasıyla formu 

değiştirilebilen 4D-Knit (4 Boyutlu Örgü) Elbise. 

Aouf, R. S. (2024, 9 Şubat). MIT and Ministry of Supply create 4D-Knit Dress that can 

be tailored with heat. Dezeen. https://www.dezeen.com/2024/02/09/4d-knit-dress-mit-

ministry-of-supply/ (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

 

4. Yapay Zeka (YZ) ve Giyilebilir Teknoloji Entegrasyonu 

McKinsey ve Business of Fashion'ın (2023) ortak raporunda 'Yapay Zeka Yılı' 

olarak nitelendirilen 2023 yılı, Üretken Yapay Zeka (Generative AI) 

teknolojilerinin ana akım haline gelmesiyle birlikte, moda ve teknoloji 

kesişiminde bir kırılma noktası olmuştur. Önceki yıllarda yapay zeka, moda 

endüstrisinde daha çok trend analizi veya tedarik zinciri yönetimi gibi 'arka plan' 

süreçlerinde kullanılırken; 2023-2025 döneminde doğrudan giyilebilir ürünün 'ön 

yüzüne' entegre edilmiştir. Bu dönemde giyilebilir teknolojiler, veriyi sadece 

toplayan pasif sensörlerden, veriyi yorumlayan ve kullanıcıyla diyalog kuran 

aktif asistanlara dönüşmüştür. 

4.1. Üretken YZ Destekli Dinamik Yüzeyler: Adobe Project Primrose 

Moda tasarımında "değişmezlik" ilkesini yıkan en önemli gelişme, kumaşın 

bir dijital ekran gibi davranmasını sağlayan teknolojilerdir. Bu alandaki öncü 

çalışma, Adobe tarafından 2023 yılında tanıtılan "Project Primrose"dur. 

  

https://www.dezeen.com/2024/02/09/4d-knit-dress-mit-ministry-of-supply/
https://www.dezeen.com/2024/02/09/4d-knit-dress-mit-ministry-of-supply/


256 

 
Resim 7. Renk ve desen değiştiren akıllı payet elbise 

Adobe. (2023, 10 Ekim). Adobe MAX 2023 Sneaks: Project Primrose. 

https://blog.adobe.com/en/publish/2023/10/10/adobe-max-2023-sneaks-project-

primrose (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

 

Geleneksel LED ekranların sert ve enerji yoğun yapısının aksine, bu projede 

"akıllı payetler" (smart sequins) kullanılmıştır. Yansıtıcı (reflective) ve ışığı 

dağıtıcı (diffusive) modüllerden oluşan bu esnek sistem, polimer dağılımlı sıvı 

kristal (PDLC) teknolojisine dayanır. Kullanıcılar, üretken yapay zeka araçlarını 

(Adobe Firefly gibi) kullanarak saniyeler içinde yeni desenler tasarlayabilmekte 

ve bu desenleri anlık olarak elbiseye yansıtabilmektedir (Adobe, 2023). 

Adobe (2023) tarafından "giyilebilir, esnek ve düşük güç tüketen ekranlar" 

olarak tanımlanan bu teknoloji, modayı statik bir üründen, içeriği sürekli 

güncellenebilen dinamik bir medyaya dönüştürmüştür. Christian Cowan'ın 2024 

koleksiyonunda bu teknolojiyi podyuma taşıması, mühendislik prototiplerinin 

yüksek modaya entegrasyonunun somut bir kanıtıdır (Wagener, 2023). 

4.2. Multimodal YZ ve Giyilebilir Asistanlar: Ray-Ban &    Meta 

Giyilebilir teknolojinin kitlesel kabul görmesindeki en büyük estetik engel 

(hantal görünüm), 2023 sonlarında piyasaya sürülen Ray-Ban Meta Smart 

Glasses ile aşılmıştır.     



257 

 
Resim 8. Ray-Ban Meta, yapay zeka ve canlı yayın özellikli akıllı gözlük 

Meta. (2023, 27 Eylül). Introducing the new Ray-Ban | Meta smart glasses.  

https://about.fb.com/news/2023/09/new-ray-ban-meta-smart-glasses/ (Erişim tarihi: 15 

Ekim 2025) 

 

Bu gözlükler, sesli komutları ve kamerası aracılığıyla kullanıcının "gördüğü" 

nesneleri analiz edebilen multimodal bir yapay zeka (Meta AI) barındırır. 

Örneğin, kullanıcı elindeki bir giysiye bakıp "Bu pantolonla hangi ayakkabı 

uyar?" diye sorduğunda, yapay zeka görseli analiz ederek stil önerisi 

sunabilmektedir. Teknolojinin, ikonik "Wayfarer" tasarımının içine gizlenmesi, 

giyilebilir teknolojide "görünmezlik" trendinin zirvesidir. Ancak bu durum, 

kamusal alanda gizlilik ve gözetim tartışmalarını da beraberinde getirmiştir 

(Heath, 2023). 

 

4.3. Ekransız Bilişim (Ambient Computing) ve Podyum: Humane AI Pin 

Akıllı telefon bağımlılığını azaltmayı hedefleyen "ekransız gelecek" vizyonu, 

moda podyumlarında kendine yer bulmuştur. Eski Apple çalışanları tarafından 

kurulan Humane şirketinin geliştirdiği AI Pin, 2023 Paris Moda Haftası'nda 

Coperni defilesinde tanıtılmıştır. 

     



258 

 
Resim 9. Ekransız yapay zeka cihazının Paris Moda Haftası'nda (Coperni defilesi) 

sergilenmesi (üst) ve ürün bilgilendirmesi (alt) 

Üst. McDowell, M. (t.y.). What happens when AI devices become fashion statements? 
Vogue. https://www.vogue.com/article/what-happens-when-ai-devices-become-fashion-

statements (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Alt. HP IQ. (t.y.). Enterprise. https://www.hp-iq.com/enterprise (Erişim tarihi: 15 Ekim 

2025) 

 

Yakaya manyetik olarak tutturulan bu cihaz, bir ekran yerine kullanıcının avuç 

içine lazerle projeksiyon yaparak ve sesli komutlarla çalışmaktadır. Coperni 

markasının kurucuları Arnaud Vaillant ve Sébastien Meyer, bu cihazı bir 

teknolojik aletten ziyade, modern bir broş veya mücevher gibi 

konumlandırmıştır. Bu iş birliği, teknolojinin "soğuk" imajının, modanın "arzu 

nesnesi" yaratma gücüyle nasıl yumuşatıldığını göstermektedir (McDowell, 

2023). 

5. Etik Tartışmalar ve Sürdürülebilirlik 

Moda endüstrisi, giyilebilir teknolojilerin entegrasyonuyla birlikte sadece 

estetik ve fonksiyonel değil, aynı zamanda derin etik ve ekolojik sorunsallarla da 

yüzleşmek zorunda kalmıştır. 2020-2025 dönemi, teknolojinin demokratikleştiği, 

ancak aynı zamanda bireysel mahremiyet ve çevresel sürdürülebilirlik üzerindeki 

tehditlerin de görünür hale geldiği bir süreçtir. 

5.1. Gizlilik, Gözetim ve "Rıza" Sorunu 

Kameralı akıllı gözlüklerin (Ray-Ban Meta gibi) ve ses kayıt özellikli 

giyilebilir cihazların (Humane AI Pin) yaygınlaşması, kamusal alanda 

   

  

https://www.vogue.com/article/what-happens-when-ai-devices-become-fashion-statements
https://www.vogue.com/article/what-happens-when-ai-devices-become-fashion-statements
https://www.hp-iq.com/enterprise


259 

mahremiyet sınırlarını bulanıklaştırmıştır. Shoshana Zuboff'un (2019) 

tanımladığı 'Gözetim Kapitalizmi' kavramı, sadece yazılımlar değil, arzu nesnesi 

haline getirilen moda ürünleri üzerinden de fiziksel dünyada yeniden 

üretilmektedir. 

Geleneksel bir kameranın aksine, bir moda aksesuarının (gözlük veya broş) 

kayıt cihazı olarak kullanılması, karşıdaki kişinin kayıt altına alındığını fark 

etmesini zorlaştırmaktadır. Bu durum, "aydınlatılmış rıza" ilkesini ihlal 

etmektedir. Avrupa Veri Koruma Kurulu (EDPB), giyilebilir cihazların topladığı 

verilerin şeffaflığı konusunda uyarılarda bulunurken; araştırmacılar, bu 

cihazların "sürekli gözetim" toplumuna yol açabileceğini savunmaktadır 

(Sadowski, 2020). Örneğin, Ray-Ban Meta gözlüklerinde kayıt esnasında yanan 

küçük LED ışığı, birçok etik uzmanı tarafından yetersiz bir uyarı mekanizması 

olarak eleştirilmektedir. 

5.2. E-Atık ve Tekstil Geri Dönüşüm Paradoksu 

Moda endüstrisi halihazırda dünyanın en çok atık üreten sektörlerinden 

biriyken, elektronik bileşenlerin tekstile entegrasyonu, geri dönüşüm süreçlerini 

neredeyse imkansız hale getiren yeni bir katman eklemiştir. Geleneksel tekstil 

geri dönüşümü, liflerin (pamuk, polyester) ayrıştırılmasına dayanır. Ancak 

iletken iplikler, sensörler ve mikroçiplerle bütünleşmiş "akıllı kumaşların" 

ayrıştırılması teknolojik olarak son derece maliyetli ve zordur. 

Teknolojik cihazların ortalama ömrü (2-3 yıl) ile kaliteli bir giysinin ömrü (5-

10 yıl) arasındaki uyumsuzluk, "planlı eskitme" sorununu derinleştirmektedir. 

Köhler, Hilty ve Bakker (2021), elektronik tekstillerin yaygınlaşmasının, küresel 

e-atık (elektronik atık) hacminde 2030 yılına kadar dramatik bir artışa neden 

olabileceğini öngörmektedir. 

5.3. Biyometrik Veri Güvenliği 

Giyilebilir teknolojilerin vaat ettiği "kişiselleştirilmiş deneyim", kullanıcının 

en mahrem verilerinin (kalp atışı, vücut ısısı, konum, hareket verisi) toplanması 

karşılığında sunulmaktadır. 

Spor giyim markalarının ve teknoloji devlerinin topladığı bu biyometrik 

verilerin mülkiyeti tartışmalıdır. Bu verilerin sigorta şirketleri veya üçüncü parti 

reklamcılarla paylaşılma riski, kullanıcı güvenliğini tehdit etmektedir. Custers 

(2022), "İnternete Bağlı Bedenler" (Internet of Bodies) kavramı üzerinden, 

bedensel verilerin ticarileştirilmesinin insan onuruna aykırı olabileceğini 

tartışmaktadır. 

6. Gelecek Öngörüleri (2025-2030) 

2025 yılı itibarıyla moda ve teknoloji kesişimindeki gelişmeler, giyilebilir 

cihazların derinin altına veya düşünce gücüne (nöro-teknoloji) yaklaşacağını 



260 

işaret etmektedir. Önümüzdeki beş yıl için öne çıkan üç temel projeksiyon 

şunlardır: 

6.1. Nöro-Moda (Neuro-Fashion) ve Beyin-Bilgisayar Arayüzleri 

Sensör teknolojilerinin hassaslaşmasıyla birlikte, giysilerin, kalp ritmini değil, 

beyin dalgalarını (EEG) da okuyabildiği bir döneme girilmektedir. "Nöro-Moda" 

olarak adlandırılan bu yeni alan, kullanıcının ruh haline veya odaklanma 

seviyesine göre renk ve desen değiştiren giysileri mümkün kılacaktır. 

Araştırmacılar, bu teknolojinin özellikle otizmli bireylerin duygu durumlarını 

ifade etmelerinde veya stres yönetiminde devrim yaratabileceğini öngörmektedir 

(Ivanov ve Gaydarov, 2024). 

6.2. Yeşil Elektronikler ve Biyo-Bozunurluk 

Bölümde değinilen e-atık sorununa çözüm olarak, 'biyolojik olarak 

parçalanabilir elektronikler' (transient electronics) yükselişe geçecektir. 

Dautzenberg ve arkadaşlarının (2022) 'MycelioTronics' projesinde ortaya 

koyduğu 2030 vizyonunda; görevini tamamladıktan sonra toprakta çözünebilen, 

mantar (mycelium) tabanlı devre kartları ve jelatin bazlı sensörlerin moda 

endüstrisinde standart hale gelmesi beklenmektedir. Bu, teknolojinin 

sürdürülebilirlik ile olan çatışmasını sona erdirebilecek en güçlü senaryodur. 

6.3. Dijital Kıyafetlerin Fizikselleşmesi 

Artırılmış gerçeklik (AR) gözlüklerinin günlük kullanıma girmesiyle (Ray-

Ban Meta gibi örneklerin yaygınlaşmasıyla), fiziksel olarak sade bir tişörtün, AR 

gözlüğü takan diğer insanlar tarafından "dijital bir sanat eseri" gibi göründüğü 

yeni bir estetik algı oluşacaktır. Bu durum, fiziksel üretim maliyetini düşürürken, 

görsel çeşitliliği sonsuz hale getirecektir. 

Bulgular ve Sonuç 

Tablo 4. Marka teknolojilerine yönelik karşılaştırma 

Marka / Proje Yıl Teknoloji 

Kategorisi 

Temel İşlev Kullanılan Teknoloji 

Ralph Lauren 

(Olimpiyat 

Üniforması) 

2022   Malzeme 

İnovasyonu 

(Biyomimetik) 

Isı Yönetimi 

(Yalıtım) 

Skyscrape Akıllı Yalıtım 

(Elektroniksiz) 

Adobe (Project 

Primrose) 

2023 Dinamik Yüzey / 

Dijital Moda 

Desen/Renk 

Değiştirme 

Polimer Dağılımlı Sıvı Kristal 

(Akıllı Payetler) 

Ray-Ban & 

Meta 

2023 Yapay Zeka (AI) 

& IoT 

Görüntü İşleme & 

Asistan 

Multimodal Yapay Zeka, 

Mikro Kamera 

Humane (AI 

Pin) 

2024 Ekransız Bilişim 

(Ambient Comp.) 

Dijital Asistan & 

Projeksiyon 

Lazer Projeksiyon, Sesli 

Komut Sistemi 

Nike & RTFKT 2022 Phygital (Fijital) Dijital Sahiplik & 

NFT 

Blokzincir, NFC Çipleri 



261 

Tablo 4'de sunulan 2020-2025 dönemi verileri incelendiğinde, moda ve 

teknoloji iş birliklerinin, "prototip" aşamasını geçerek ticari ölçeklenebilirlik 

kazandığı görülmektedir. Dikkat çekici olan temel bulgu, teknoloji firmalarının 

(Meta, Adobe) artık kendi donanımlarını üretmek yerine, köklü moda 

markalarının (Ray-Ban, Christian Cowan) estetik mirasını bir "taşıyıcı" olarak 

kullanmayı tercih etmeleridir. Ralph Lauren örneğindeki gibi elektroniksiz 

malzeme inovasyonları ile Ray-Ban örneğindeki gibi yüksek yapay zeka 

entegrasyonlarının eş zamanlı varlığı, sektörde tek bir "akıllı moda" tanımı 

olmadığını; aksine malzemedeki pasif zeka ile yazılımdaki aktif zekanın hibrit 

bir ekosistem oluşturduğunu kanıtlamaktadır. 

Tablo 5. Geleneksel giyilebilir teknolojiler ile yeni nesil moda teknolojilerinin 

karşılaştırılması 

Özellik Geleneksel Giyilebilir Teknoloji 

(2015-2020) 

Yeni Nesil Moda Teknolojisi 

(2020-2025) 

Form 

Faktörü 

Hantal, göze çarpan donanımlar 

(Saat, bileklik) 

Görünmez, kumaşa gizlenmiş 

(Lif, iplik) 

Etkileşim Dokunmatik ekranlar, butonlar Ses, jestler, otonom tepkiler 

Enerji Sık şarj gerektiren piller Enerji hasadı, düşük güç tüketimi, 

pilsiz yapılar 

Veri 

İşleme 

Veri toplama (Pasif Sensör) Veri yorumlama ve öneri sunma 

(Aktif YZ) 

Estetik Teknolojik / Fütüristik görünüm Klasik moda estetiği / Lüks 

görünüm 

  

Giyilebilir teknolojinin on yıllık (2015-2025) evrimsel sürecini özetleyen 

Tablo 5, sektördeki başarı kriterlerinin radikal bir biçimde değiştiğini ortaya 

koymaktadır. 2020 öncesinde teknolojinin görünürlüğü bir statü sembolüyken, 

güncel dönemde "görünmezlik" en önemli tasarım kriteri haline gelmiştir. 

Veriler, kullanıcı etkileşiminin dokunmatik ekranlar gibi "aktif efor" gerektiren 

yöntemlerden, otonom sensörler ve yapay zeka gibi "pasif takip" yöntemlerine 

kaydığını göstermektedir. Bu durum, teknolojinin giysi üzerinde bir "yama" 

olmaktan çıkıp, kullanıcının bilişsel yükünü artırmadan işlev sunan "sessiz bir 

yardımcı" konumuna evrildiğini işaret etmektedir. 

 

  



262 

Tablo 6. Giyilebilir teknolojilerin sorun-çözüm ilişkisi 

Sorun Alanı Tanım Olası Çözüm Önerileri 

Mahremiyet ve 

Gözetim 

Kamusal alanda izinsiz 

görüntü/ses kaydı (Örn: 

Akıllı Gözlükler). 

Kayıt sırasında belirgin uyarı 

ışıkları, "No-Tech" bölgeler. 

Veri Güvenliği Biyometrik verilerin (kalp 

atışı, konum) 3. taraflarla 

paylaşılması. 

Verinin cihazda işlenmesi 

(Edge AI), şeffaf veri 

politikaları. 

E-Atık 

(Sürdürülebilirlik) 

Elektronik bileşenlerin 

tekstilden ayrılamaması. 

Biyobozunur elektronikler, 

modüler tasarımlar. 

Planlı Eskitme Teknolojik ömrün (2 yıl), 

giysi ömründen (5+ yıl) kısa 

olması. 

Yazılım güncellemeleri ile 

donanım ömrünün uzatılması. 

Giyilebilir teknolojilerin getirdiği yeniliklerin gölgesinde kalan riskleri 

sınıflandıran Tablo 6, sektörün karşı karşıya olduğu "Sürdürülebilirlik ve 

Mahremiyet Paradoksu"nu somutlaştırmaktadır. Tablodaki veriler ışığında, 

teknolojik entegrasyonun artmasıyla birlikte ürün ömrünün kısalması (e-atık 

sorunu) ve kişisel veri güvenliğinin azalması arasında doğrudan bir korelasyon 

olduğu görülmektedir. Bu tablo, moda endüstrisinin geleceğinin, akıllı ürünler 

geliştirmekle sınırlı kalmayacağını; aynı zamanda bu ürünlerin kullanım ömrü 

sonunda nasıl ayrıştırılacağı ve topladıkları biyometrik verilerin nasıl 

korunacağına yönelik sorulara da yasal ve etik yanıtlar vermesi gerektiğini gözler 

önüne sermektedir. Teknoloji ne kadar ileri giderse gitsin, Tablo 6'daki etik 

bariyerler aşılmadığı sürece toplumsal kabulün sınırlı kalacağı öngörülmektedir. 

Bu çalışmada incelenen 2020-2025 dönemi, moda sektöründe giyilebilir 

teknolojilerin ontolojik bir dönüşüm geçirdiğini göstermektedir. Teknoloji, 

giysiye sonradan eklenen hantal bir donanım olmaktan çıkmış; lifin, ipliğin ve 

dokumanın kendisine dönüşmüştür. 

Ralph Lauren'in ısıya tepki veren akıllı yalıtımından, Adobe'nin şekil 

değiştiren dijital elbiselerine kadar uzanan örnekler, moda tasarımcısının rolünü 

de yeniden tanımlamıştır. Tasarımcı artık sadece form ve silüet yaratan bir estetik 

uzmanı değil; malzeme bilimi, veri analitiği ve etkileşim tasarımı disiplinleriyle 

iş birliği yapan bir "sistem kurucusu"dur. 

Ancak, Ray-Ban Meta ve Humane örneklerinde görüldüğü üzere, bu 

teknolojik ilerleme "gözetim toplumu" ve "veri mahremiyeti" gibi ciddi etik 

riskleri de beraberinde getirmektedir. Sonuç olarak, giyilebilir teknolojilerin 

geleceği, mühendislik başarısının ötesinde; bu teknolojilerin insani değerlere, 

mahremiyete ve ekolojik sınırlara ne kadar saygı duyacağı dengesine bağlı 

olacaktır. Moda, artık sadece giyilen değil, aynı zamanda "yaşayan" ve "iletişim 

kuran" hibrit bir organizmadır. 

  



263 

KAYNAKÇA 

9to5Google. (2023, 28 Mart). Google shutting down the Jacquard smart fabric app in 

April. https://9to5google.com (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Adobe. (2023, 10 Ekim). Project Primrose X Christian Cowan. Adobe Research. 

https://research.adobe.com/video/project-primrose-x-christian-cowan/ 

(Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Adobe. (2023, 10 Ekim). Adobe MAX 2023 Sneaks: Project Primrose. 

https://blog.adobe.com/en/publish/2023/10/10/adobe-max-2023-sneaks-

project-primrose (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

AllaTech. (2025, 17 Mayıs). Jacquard project: Lessons from the failure of Google’s 

smart fabric. Digital Shroud. https://medium.com/digitalshroud/jacquard-

project-lessons-from-the-failure-of-googles-smart-fabric-bf1c9b621440 

(Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Aouf, R. S. (2024, 9 Şubat). MIT and Ministry of Supply create 4D-Knit Dress that 

can be tailored with heat. Dezeen. https://www.dezeen.com/2024/02/09/4d-

knit-dress-mit-ministry-of-supply/ (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Batat, W. (2019). The new luxury experience: Creating the ultimate customer 

experience. Cham, Switzerland: Springer. 

Benelli, E., Filippi, F., Turrini, D., Pucci, D., & Ascente, M. (2024). Wearable 

technologies in the fashion industry: Challenges and opportunities for 

sustainable innovation. D-Tex: Textiles, Identity and Innovation 

Proceedings, 3rd International Textile Design Conference. Lizbon, Portekiz. 

https://flore.unifi.it/handle/2158/1441615 (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Custers, B. (2022). Internet of Bodies (IoB): The future of human integrity and 

privacy. International Data Privacy Law, 12(4), 267–270. 

doi:10.1093/idpl/ipac022 

Dautzenberg, P., Monitor, D., Zidar, A., Brandl, U., Harris, C., & Kaltenbrunner, M. 

(2022). MycelioTronics: Fungal mycelium skin for sustainable electronics. 

Science Advances, 8(45), eadd7118. 

Dong, K., Peng, X., & Wang, Z. L. (2020). Fiber/fabric-based piezoelectric and 

triboelectric nanogenerators for flexible energy harvesting and self-powered 

sensing. Advanced Materials, 32(5), 1902549. 

Fortune Business Insights. (2023). Wearable technology market size, share & 

COVID-19 impact analysis. https://www.fortunebusinessinsights.com 

(Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Fortune Business Insights. (2025, 24 Kasım). Wearable technlogy market size, share 

& industry analysis, by type, by technology, by end-use and regional 

forecast, 2025 – 2032. https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-

technology-market-106000 (Erişim tarihi: 1 Aralık 2025) 

https://9to5google.com/
https://research.adobe.com/video/project-primrose-x-christian-cowan/
https://medium.com/digitalshroud/jacquard-project-lessons-from-the-failure-of-googles-smart-fabric-bf1c9b621440
https://medium.com/digitalshroud/jacquard-project-lessons-from-the-failure-of-googles-smart-fabric-bf1c9b621440
https://flore.unifi.it/handle/2158/1441615
https://www.fortunebusinessinsights.com/
https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-technology-market-106000
https://www.fortunebusinessinsights.com/wearable-technology-market-106000


264 

Heath, A. (2023, 27 Eylül). Smart glasses are finally getting smart. The Verge. 

https://www.theverge.com (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

HP IQ. (t.y.). Enterprise. https://www.hp-iq.com/enterprise (Erişim tarihi: 15 Ekim 

2025) 

Horn, M. J. (1975). The second skin: An interdisciplinary study of clothing. Boston, 

MA: Houghton Mifflin. 

IndustryARC. (2025). Smart clothing market - Industry analysis, market size, share, 

trends, application analysis, growth and forecast 2025 - 2030. 

https://www.industryarc.com (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Ivanov, S., & Gaydarov, P. (2024). Future trends in wearable cognitive assistance and 

neuro-fashion. Journal of Robotics and Control, 5(2), 112-125. 

Jain, A. (2025, 3 Mart). MWC 2025: Anker’s solar-powered Solix cloak can keep you 

warm when you’re hiking. Beebom. 1 Kasım 2025 tarihinde 

https://beebom.com/anker-solix-cloak-solar-jacket-mwc-2025/ (Erişim 

tarihi: 15 Ekim 2025) 

Joy, A., Zhu, Y., Peña, C., & Brouard, M. (2022). Digital fashion: A systematic 

literature review and future research agenda. International Journal of 

Consumer Studies, 46(4), 1324-1342. doi:10.1111/ijcs.12786 

Koo, H. S., & Chae, Y. (2022). Wearable technology in fashion: A review of recent 

trends and future directions. Fashion and Textiles, 9(1), 1-18. 

Köhler, A. R., Hilty, L. M., & Bakker, C. (2021). Prospective environmental 

assessment of smart textiles. Journal of Industrial Ecology, 25(6), 1476-

1489. 

Le, M. (2022, 7 Aralık). RTFKT and Nike announce the public draw of Cryptokicks 

iRL, the first native Web3 sneaker. Sneaker News. 

https://sneakernews.com/2022/12/07/nike-cryptokicks-irl-release-date/ 

(Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

McDowell, M. (2023, 30 Eylül). Coperni debuts Humane’s screen-free AI device on 

the runway. Vogue Business. https://www.voguebusiness.com (Erişim tarihi: 

15 Ekim 2025) 

McDowell, M. (t.y.). What happens when AI devices become fashion statements? 

Vogue. https://www.vogue.com/article/what-happens-when-ai-devices-

become-fashion-statements (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

McKinsey & Company. (2023). The state of fashion 2024: Finding growth in a 

changing world.  

Meta. (2023, 27 Eylül). Introducing the new Ray-Ban | Meta smart glasses.  

https://about.fb.com/news/2023/09/new-ray-ban-meta-smart-glasses/ 

(Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

https://www.theverge.com/
https://www.industryarc.com/
https://beebom.com/anker-solix-cloak-solar-jacket-mwc-2025/
https://sneakernews.com/2022/12/07/nike-cryptokicks-irl-release-date/
https://www.voguebusiness.com/


265 

Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi. (t.y.). Perovskite güneş pilleri. 

https://www.ohu.edu.tr/nanoteknoloji/sayfa/perovskite-gunes-pilleri (Erişim 

tarihi: 15 Ekim 2025) 

Nike. (t.y.). Nike x RTFKT Cryptokicks iRL. https://www.nike.com/launch/t/nike-x-

rtfkt-cryptokicks-irl-public-draw (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Nike Inc. (2022, 22 Nisan). RTFKT x Nike Dunk Genesis CRYPTOKICKS. Nike 

News. https://news.nike.com (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Precedence Research. (2024). E-textiles and smart clothing market size to hit USD 

274.99 billion by 2034. https://www.precedenceresearch.com (Erişim tarihi: 

15 Ekim 2025) 

Quinn, B. (2024). Fashion futures: 2025 and beyond. Londra, İngiltere: Bloomsbury 

Visual Arts. 

Quinn, B., Comrie, K., & McLaren, S. (2023). Textile visionaries: Innovation and 

sustainability in textile design. Londra, İngiltere: Laurence King Publishing. 

Ralph Lauren Corporation. (2022, 20 Ocak). Ralph Lauren unveils Team USA 

opening ceremony parade uniform for the 2022 Olympic Winter Games. 

https://corporate.ralphlauren.com/pr_220120_BeijingOlympics.html 

(Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

Rogers, J. A. (2023). Soft electronics for the human body. Nature Reviews Materials, 

8(1), 1-3. doi:10.1038/s41578-022-00513-w 

Sadowski, J. (2020). Too smart: How digital capitalism is extracting data, controlling 

our lives, and taking over the world. Cambridge, MA: The MIT Press. 

Silva, E. S., & Bonetti, F. (2021). Digital technologies and fashion consumption: A 

systematic review. Journal of Fashion Marketing and Management, 25(4), 

586-606. 

Stoppa, M., & Chiolerio, A. (2014). Wearable electronics and smart textiles: A critical 

review. Sensors, 14(7), 11957-11992. 

Tao, X. (Ed.). (2001). Smart fibres, fabrics and clothing: Fundamentals and 

applications. Cambridge, İngiltere: Woodhead Publishing. 

Tibbits, S. (2024). Things fall together: A guide to the new materials revolution. New 

York, NY: Princeton Architectural Press. 

Versarien. (2022). Graphene-Wear: Textiles [PDF belgesi]. 

https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-

2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-

%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575 (Erişim tarihi: 15 Ekim 

2025) 

Versarien. (2023). Graphene-Wear: The future of textile technology. 

https://www.versarien.com (Erişim tarihi: 15 Ekim 2025) 

https://www.nike.com/launch/t/nike-x-rtfkt-cryptokicks-irl-public-draw
https://www.nike.com/launch/t/nike-x-rtfkt-cryptokicks-irl-public-draw
https://news.nike.com/
https://www.precedenceresearch.com/
https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575
https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575
https://img1.wsimg.com/blobby/go/fb714011-c82d-489d-92b2-2bb9d7a3e358/downloads/Graphene-Wear%20-%20Textiles%20060422.pdf?ver=1760029376575
https://www.versarien.com/


266 

Wagener, J. (2023, 12 Ekim). Adobe’s Project Primrose dress is a shapeshifting 

marvel. Design Boom. https://www.designboom.com (Erişim tarihi: 15 Ekim 

2025) 

Weil, C. (2007). Phygital: Blurring the lines between physical and digital. Momentum 

Worldwide. 

Yao, L., Ou, J., Cheng, C. Y., Steiner, H., Wang, W., Wang, G., & Ishii, H. (2015). 

BioLogic: Natto cells as nanoactuators for shape changing interfaces. 

Proceedings of the 33rd Annual ACM Conference on Human Factors in 

Computing Systems, 1-10. 

Zeng, X., Chen, Y., & Wang, L. (2016). Concepts and technologies of Internet of 

Clothing. 2016 IEEE International Conference on Systems, Man, and 

Cybernetics (SMC), 002353-002358. IEEE. 

Zuboff, S. (2019). The age of surveillance capitalism: The fight for a human future at 

the new frontier of power. New York, NY: PublicAffairs. 

 

https://www.designboom.com/


267 

 

 

 

 

BÖLÜM 16 

 

 

 

Doğu ile Batı Arasında Bir Sanatçı: 

Fahrelnissa Zeid’in Sanatında Çok 

Kültürlülüğünün İzleri 

 

 

 

 

 

Pınar Soytürk1 & Yurdagül Kılıç Gündüz2 

 

 

  

 
1 Yüksek lisans öğrencisi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Orcid 

ID:0009-0006-6454-0665 
2 Doç. Dr. Dokuz Eylül Üniversitesi, Buca Eğitim Fakültesi, Resim-İş Eğitimi Anabilim 

Dalı, Orcid ID: 0000-0002-1597-4348 



268 

1. Giriş  

19. yüzyılda Avrupa’da bilim ve teknik alanında yaşanılan gelişmeler, 

aydınlanma hareketleri ve modernleşme süreci gibi faktörler Batı’nın 

güçlenmesini sağlarken, Osmanlı İmparatorluğu’nda da Batılılaşma hareketleri 

başlamış; eğitim ve hukuk gibi alanlarda bazı değişimler yaşanmıştır (Sar, 2021). 

Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemlerinde başlayan ve Cumhuriyet’in 

ilanıyla birlikte ivmelenen Batılılaşma süreci, sanat eğitimi ve üretiminin önem 

kazandığı bir dönemi de beraberinde getirmiştir (Bayav, 2011). Tam olarak sanat 

eğitimi kapsamında olmasa da ilk olarak orduyu modernleştirmek için 1795 

yılında açılan Mühendishane-i Berri-i Hümayun ve Mühendishane-i Bahri-i 

Hümayun’da askeri sebeplerden dolayı teknik resim dersi verilmeye başlanmış 

ve daha sonrasında günümüzde Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi olarak 

bilinen 1883’te eğitime başlayan Sanayi-i Nefise Mektebi de modern sanat ve 

mimarlık eğitimine öncülük etmiştir (Tansuğ, 1993). Osmanlı’nın son 

dönemlerinde yaşanan Batılılaşma hareketlerinin kadınlara sunduğu hak ve 

özgürlükler sayesinde, İnas Sanayi-i Nefise Mektebi kurulmuş, kadınlara da sanat 

alanında eğitim alma hakkı sunulmuştur (Sar, 2021). Bu durum sanat ve kültür 

alanında önemli kadın sanatçıların yetişmesine olanak sağlamıştır (Bayav, 2011). 

Bu kadın ressamlardan en dikkat çekici olanlardan biri, İnas Sanayi-i 

Mektebi’nde bir süre eğitim alan Fahrelnissa Zeid’dir.  

20. yüzyılın önde gelen Türk kadın ressamlarından biri olarak Zeid, sıra dışı 

yaşamı, cesur kişiliği, üretkenliği ve beklenmedik sanatsal denemeleriyle dikkat 

çekmiştir. İstanbul, Londra, New York, Paris, Brüksel ve Amman gibi 

uluslararası sanat çevrelerinde, 1945- 1990 yılları arasında aktif bir şekilde varlık 

göstermiş ve bu süreçte kalıcı izler bırakmıştır (Sönmez, 2020). Zeid’in sanatsal 

üretimi, tanıklığını yaptığı dönemlerin sosyal, kültürel ve politik gelişmelerinden 

derinden etkilenmiş; bu nedenle eserlerinde farklı kültürlerin, coğrafyaların ve 

dillerin izleri belirgin bir şekilde yer almıştı (Sönmez, 2020). 

Uluslararası arenada kazandığı başarılar, özellikle 2017 yılında Tate 

Modern’de ve 2018 yılında Berlin’de Deutsche Bank KunstHalle’de 

gerçekleştirilen retrospektif sergileriyle taçlanmış ve bu retrospektifler Zeid’e 

modern Türk resminin uluslararası ölçekte tanınan ilk sanatçısı olma statüsünü 

kazandırmıştır (Sönmez, 2020). Çalışmaları, onun yalnızca dönemine tanıklık 

eden bir sanatçı değil aynı zamanda kültürel sınırları aşan bir dünya sanatçısı 

olduğunu göstermektedir. 

 

 

 



269 

2. Araştırmanın Amacı ve Yöntemi 

Araştırmanın amacı, Fahrelnissa Zeid’in sanatsal üretimini yaşam deneyimleri 

ve bu deneyimlerin eserlerine yansımaları bağlamında çok kültürlü kimliği 

üzerinden analiz etmektir. Zeid’in farklı kültürlerden ilham alarak oluşturduğu 

estetik anlayışıyla, modern ve geleneksel sanat eğilimlerini nasıl sentezlediğini 

incelemek ve bu çerçevede sanatçının biyografisi ve dönemin tarihsel koşulları 

ile eserleri arasındaki bağlantıyı irdelemek amaçlanmıştır. 

Araştırmada, araştırmacının olayları ve olguları kendi perspektifinde analiz 

etmeye, anlamlandırmaya ve yorumlamaya çalıştığı Nitel araştırma deseni 

kullanılmıştır (Baltacı, 2019). Literatür tarama yöntemi esas alınarak; konuyla 

ilgili yazılmış kitaplardan, makalelerden ve tezlerden faydalanılmıştır. Araştırma 

kapsamında ele alınan sanatçının eseleri örneklem doğrultusunda seçilmiş ve 

yorumbilimsel (hermeneutik) çerçevede çözümlenmiştir. 

3. Sanatın Sınırlarını Aşan Bir Hayat: Fahrelnissa Zeid 

Ailesi önemli Osmanlı ailelerinden biri olan Zeid, Fahrünnisa Şakir 

Kabaağaçlı adı ile 1901 yılında İstanbul’ da doğmuştur. Şakir Paşa’nın kızı, 

Sadrazam Cevat Paşa’nın yeğeni, ressam Aliye Berger’in ablası, yazar Cevat 

Şakir Kabaağaçlı’nın (Halikarnas Balıkçısı) kardeşi, ressam Nejat Devrim ve 

tiyatro sanatçısı Şirin Devrim’in annesi, seramik sanatçısı Füreya Koral’ın ise 

teyzesidir (Güray, 2020). Sanat eğitimine önem veren bir ailede yetişen Zeid’in 

resme olan ilgisi abisi Cevat Şakir’i resim yaparken izlemesiyle başlamıştır. Bir 

Fransız okulu olan Notre Dame de Sion’da okuyan Zeid, okulda yaptıkları resim 

çalışmaları ile bu alana olan ilgisi artmıştır. Abisi Cevat Şakir’ in babasını kazara 

vurması ve akabinde babasının vefat etmesi aileyi derin bir trajediye sürüklemiş, 

aynı dönemde vuku bulan 1. Dünya Savaşı ülkeyi ve dolayısıyla aileyi ekonomik 

olarak zora sokmuştur (Baraz, 2021). Ayrıca Osmanlı Devleti’nin Fransa’ ya 

savaş ilanı, ülkedeki Fransız kurumlarının kapanmasına sebep olmuştur. Ailesi, 

okullarından ayrılmak zorunda kalan Zeid ve Aliye’yi Pension Braggiotti’ye 

yazmış, Zeid burada da resim çalışmalarına devam etmiştir. II. Meşrutiyet’in 

ardından ülkede esen özgürlük havasının bir neticesi olarak, 1914’te kızların da 

eğitim almasını sağlayacak İnas Sanayi-i Nefise Mektebi açılmıştır. Zeid sanat 

eğitimine bu okulda devam etmiştir. Burada aldığı sekiz aylık eğitimin ardından 

yazar İzzet Melih’ le ilk evliliğini yapmış ve okulu bırakmıştır. Balayı için 

Venedik’e gitmişler ve Venedik’te bol bol müze, kilise ve sergi gezmişlerdir 

(Baraz, 2021). Zeid, Faruk adındaki ilk oğlunu doğurmuştur. İki yıl sonra da 

ikinci oğlu Nejat Devrim dünyaya gelmiştir. İki buçuk yaşındaki Faruk’ un 

geçirdiği bir hastalık sonrasında vefat etmesi, Zeid’e hayatı boyunca içinden 

atamayacağı bir acı yaşatmıştır. Trajedinin ardından Zeid atölyesine kapanmış ve 

acısını hafifletmesinin yolunu sürekli resim yapmakta bulmuştur (Laïdi- Hanieh, 



270 

2017). Çift oğullarının vefatının ardından teselli aramak için sık sık Avrupa 

seyahatlerine çıkmıştır. Bu Avrupa seyahatleri farklı etkilenme alanlarına açık 

olan Zeid’in sanatsal perspektifini geliştirmede önemli rol üstlenmiştir. Örneğin: 

Hollanda seyahati esnasında yaşlı Pieter Brueghel’in eserlerini keşfetmiş, onun 

tarzından öykünen eserler üretmiştir. Kızı Şirin doğduktan sonra gittikleri 

Floransa’ da Peter Paul Rubens, Raffaello ve Michelangelo’nun eserlerini 

yakından görme fırsatı bulmuş ve günlüğüne yazdığı notlardan anlaşılabileceği 

üzere bu sanatçılardan çok etkilenmiştir. Zeid’in sanat kariyeri açısından en 

önemli seyahatlerinden biri, 1928 yılında Paris’e yaptıkları uzun süreli seyahat 

olmuştur. Burada geleneksel perspektif anlayışını reddeden, kompozisyon 

öğelerini sadeleştiren ve saf, doygun renklerin kullanılmasını destekleyen eğitim 

sistemine sahip Academie Ranson’a kayıt yaptırmış, burada kaldıkları süre 

boyunca akademide eğitim almıştır (Laïdi -Hanieh, 2017). Zeid, Paris’ te içinde 

bulunduğu farklı kültürleri benimsemiş, o yıllarda yaygınlaşmaya başlayan 

sürrealizm hareketinin etkisi altındaki Paris’ te, Pablo Picasso, Francis Picabia, 

Henri Matisse gibi sanatçıların modern eserlerini yakından görmüştür (Laïdi- 

Hanieh, 2017).  

1929 yılında İstanbul’a dönen Zeid, Devlet Güzel Sanatlar Akademisi’ndeki 

eğitimine geri dönmüş ve burada İzlenimci ressam olan Namık İsmail’ den eğitim 

almıştır. İki senelik eğitimin ardından Akademi’ de umduğunu bulamayan Zeid, 

Akademi’yi bırakıp kendi atölyesinde çalışmaya başlamıştır. Akademi’deki 

arkadaşlarının 1929 yılında kurduğu Müstakil Ressamlar ve Heykeltıraşlar 

Birliği üyeleriyle yakın dostluklar kurmuş ve ilk sergisi iki eseriyle katıldığı bu 

grubun açtığı sergi olmuştur. Sergiye katılan sanatçılar arasında Cemal Tollu, 

Nurullah Berk, Şeref Akdik, Refik Fazıl Epikman gibi sanatçılar vardır (Baraz, 

2021).  

Bu sırada Zeid’in özel hayatı yolunda gitmemiştir. İzzet Melih Devrim’in 

sadakatsizlikleri sonucunda, birbirinden uzaklaşan çift, 1934 yılında 

boşanmışlardır. Zeid ikinci evliliğini bir davette tanışıp etkilendiği Irak 

Büyükelçisi Emir Zeid’ le yapmıştır. Böylece Zeid, hayatının ikinci kısmını 

büyükelçi eşi olarak “prenses” ünvanıyla geçirecektir (Sönmez, 2020). 

Yaşadıkları eve atölye kuran Zeid, bir yandan resim yapmış, bir yandan da 

İstanbul’daki sanat ortamındaki ilişkilerini devam ettirmiştir. En yakın olduğu iki 

sanatçı Nurullah Berk ve Bedri Rahmi Eyüboğlu’dur (Baraz, 2021). 

Bir yıllık sakin geçen dönemin ardından, Emir Zeid Irak Krallığı’ nın 

büyükelçisi olarak Berlin’e atanmıştır. Prenses Fahrelnissa Zeid, diplomatik 

çevrelere girmiş ve davetler düzenlemiştir. Hatta Hitler ile tanışıp sanat üzerine 

sohbet etmiştir. Berlin’ de kaldıkları süre boyunca Zeid, ülkenin entelektüel 

birikimini anlamaya çalışmış, bol bol kitap okumuş, Rilke ve Nietzsche’ye 



271 

hayranlık beslemiştir. Bu sırada üçüncü çocuğu Ra’ad bin Zeid’i dünyaya 

getirmiştir. 1938 yılında annesi Sare İsmet Hanım vefat etmiştir (Baraz, 2021).  

Berlin’deki görevi sonra eren Emir Zeid, Bağdat’a çağrılmış ve 1938 yılında 

Bağdat’a gitmişlerdir. Fahrelnissa Osmanlı döneminden aşina olduğu çarşafı 

burada tekrar kullanmaya başlamış, eşinin ailesiyle tanışıp, onlarla vakit geçiren 

Zeid, Kerbela, Ninova ve Babil gibi yerlere geziler düzenlemiştir. Bu yerlerden 

en çok Kerbela’dan etkilenmiş ve İmam Hüseyin’in türbesinin etrafındaki üzüntü 

onda derin izlenim bırakmış, hiç renk kullanmadan sadece çini mürekkebiyle 

defalarca Kerbela’yı resmetmiştir. Bağdat’ta ilgisini çeken bir diğer konu Bedevi 

kadınlardır. Hızlı yürüyüşlerinden, çarşafın altında vücutlarının aldığı formlardan 

çok etkilenen Zeid, bol bol bu kadınların da çizimini yapmıştır (Baraz, 2021).  

Her ne kadar Bağdat’taki yenilikler sanatçıyı cezbetmiş olsa da ülkenin 

şartları Fahrelnissa’yı depresyona sürüklemiştir. Doktor hava değişiminin Zeid’a 

iyi geleceğini söylemesi üzerine, Zeid Paris’ e gitmiş, Paris’e gidişinden kısa bir 

süre sonra Irak Kralı Gazi bin Faysal trafik kazasında hayatını kaybetmiş, 

yeğeninin ölümünün ardından Emir Zeid’i Irak’a bağlayan bir sebep kalmamış 

ve çift birlikte İstanbul’ a geri dönmüştür. İstanbul günleri ilk zamanlar güzel 

geçmiştir, fakat bir süre sonra Zeid, tekrar uzun süren bir depresyon süreci 

yaşamış hem biraz dinlenip hem resim yapmak için ailesinin savaş endişesiyle 

yaptığı bütün itirazlara rağmen, Budapeşte’ ye gitmiştir. Burada sürekli resim 

yapan sanatçı, Brueghel esintili sokak görüntüleri resmetmiştir. Bir süre sonra 

depresyonu tekrar nükseden ressam, tedavisi için Siesta Sanatoryum’ una 

yatmıştır. Doktorlar ondan resme odaklanmasını istemiş, Zeid de kurtuluşunu 

resimde görmüştür. Bir süre sonra depresyonu ağırlaşan Zeid, eşine bir mektup 

yazarak intihar girişiminde bulunmuştur (Laïdi- Hanieh, 2017). Burada yaklaşık 

on beş tane resim üreten Zeid, İstanbul’a dönerek, Büyükdere’ deki köşke 

taşınmıştır. Üvey kızı Remide ve eşi sanat yazarı Adil Fikret Zeid’i köşkte ziyaret 

etmiş, Fikret Zeid’in eserlerinden çok etkilenmiştir. Zeid’i İstanbul’daki genç 

ressamlarla ve yeni sanat ortamıyla tanıştırmıştır ve bu durum Zeid’in 31 Ekim 

1943’te Ankara Sergi Evi’nde gerçekleştirilen 5. Devlet Resim ve Heykel 

Sergisi’ ne katılmasını sağlamıştır (Baraz, 2021). 

Bu sırada Türk resminin Batı’ dan geri kaldığını ve bu bağlamda Türk resim 

sanatının çağdaş akımlarla sentezlenmesi gerektiğini düşünen Abidin Dino, 

Nurullah Berk, Zeki Faik İzer, Elif Naci, Cemal Tollu ve Zühtü Müridoğlu, 1933 

yılında D Grubu’ nu kurmuştur (Genç, 2020). Türk resim sanatını kendine özgü 

kimliğe büründürme amacı taşıyan bu gruba, daha sonra Zeid de katılmış ve 

grubun pek çok sergisine katılmıştır. 

1944’te Ankara Dil Tarih ve Coğrafya Fakültesi’nde düzenlenen 6. Devlet ve 

Resim ve Heykel Sergisi’ne katılmış, 1945 yılında Ralli Apartmanı’ndaki 

dairesinde 172 resmini kapsayan ilk kişisel sergisini açmıştır. Bu sergi için 



272 

dairesindeki bütün eşyaları depoya kaldırmış, sergileme için alan sağlamıştır. 

Sergiye apartman içinde olmasından dolayı kimsenin gelmeyeceğini 

düşünenlerin aksine, yaklaşık 4000 kişi sergiyi ziyaret etmiştir. Zeid bu bağlamda 

risk almıştır (Baraz, 2021). Sergiyle ilgili günlüğüne şu satırları yazmıştır: ‘’ 

Aynaya son baktığımda, korkudan bembeyaz olduğumu gördüm. Aynadaki 

yansımama ‘Halka açılıyorsun, lime lime edilmeye hazırlan’ dedim.’’ (Devrim, 

Ş, akt., Laïdi- Hanieh, 2017, s. 70). 1945’te İzmir Halkevi’nde kişisel bir sergi 

daha açmış, D Grubu’nun 14. sergisine katılmış ve 1946’da Ralli Apartmanı’nda 

ikinci kişisel sergisini açmıştır (Baraz, 2021). 18 Kasım- 28 Aralık 1946 tarihinde 

UNESCO’nun düzenlediği Uluslararası Modern Sanat Sergisi’ ne iki eseriyle 

katılmıştır (Baraz, 2021). Sanatçının 1940- 1946 yılları arasında ürettiği eserler, 

üslup bakımından birbirinden pek de farklı olmayan figüratif eserleridir (Laïdi-

Hanieh, 2017).  

Emir Zeid’in büyükelçilik görevine atanmasından sonra 1946 yılında Londra’ 

ya taşınmışlardır. Bu dönemde sanatın kalbi Paris ve Londra’da atmaktadır, oğlu 

Nejat Devrim’in de Paris’ e yerleşmesinin etkisiyle Zeid, Paris’te de bir atölye 

kiralamış, burada Cernushi Müzesi’nde düzenlenen ‘’ Bugünün Türk Resmi’’ 

sergisine katılmıştır. 1948 yılında ise Londra’daki St. George’ s Gallery’ de 

kişisel sergi açmıştır. Kraliçe Elizabeth de sergiyi ziyaret etmiştir (Baraz, 2021). 

Sergide yakaladığı başarı, onu farklı şeyler denemesi konusunda cesaretlendirmiş 

ve 1930’lu yıllardan beri sürdüğü tarzını bir kenara bırakıp, soyut denemelerini 

artırmıştır. İlgili eğilimin, dönemin sanat beğenisini yakalama ve modern sanat 

söylemi içerisinde yer edinme hedefi doğrultusunda şekillendiği 

değerlendirilmektedir.  

1950’de kızı Şirin’in Amerika’ya yerleşmesiyle onu ziyarete giden Zeid, ilk 

kez yaptığı uçak yolculuğunun yarattığı kuş bakışı görüntüden o kadar çok 

etkilenmiştir ki, oğlu Raad’ın soyut resmin anlamını soran sorusuna şu sözlerle 

karşılık vermiştir: ‘’ Soyutlama bir uçak penceresinden görünen manzaradır, renk 

lekelerini oluşturan karelere ve şeritlere bölünmüş bir alan. ‘’ (Emir Raad’la 

kişisel görüşme, akt., Laïdi-Hanieh, 2017, s. 105). Orada kurduğu bağlantılar 

sayesinde, 1950’de New York Hugo Gallery’ de kişisel sergisini açmış, 

Fahrünnisa Zeid olan ismi, o tarihten sonra Fahrelnissa Zeid’ e dönüşmüştür. 

Paris’e sık sık ziyaret yapmasının sonucunda, oğlu Nejat Devrim’in de 

etkisiyle, lirik soyut anlayışını benimseyen Yeni Paris Ekol’ üne katılmıştır. 1951 

yılında Paris’ te Galerie Beaune’ de kişisel sergi açmış, Nouvelle Ecole de Paris 

Sergisi’ ne davet edilmiştir. Sonraki yıllarda Zürich’ te Galerie 16’ da Paris’te 

Galerie Dina Vierny ve La Hune ’de, Londra’ da ICA’ da ve Brüksel Galerie 

Aujourd’hui’ de kişisel sergileri açılmıştır (Sönmez, 2020). 1958 yılında Zeid 

ailesinin ve hatta Ortadoğu’ nun kaderini etkileyecek bir darbe yaşanmıştır. Irak 

Krallığı’ nın politikaları ordu içinde bazı cumhuriyetçilerin tepkisini çekmiş, Hür 



273 

Subaylar Hareketi liderleri kanlı bir darbeyle, o sırada Ischia adasında Fahrelnissa 

ile tatil yapan Emir Zeid dışında bütün kraliyet ailesi mensuplarını öldürmüştür 

(Baraz, 2021). Bu trajedinin ardından krallık sona ermiştir ve bu durum Emir Zeid 

işini ve vatanını kaybetmesine sebebiyet vermiştir. Londra’ da bir apartman 

dairesi kiralayan çift, mütevazi sayılabilecek bir hayat sürmüş, Fahrelnissa Zeid 

eşinin her şeyden önce geldiğini belirterek, resim yapmaya ara vermiş ve eşiyle 

ilgilenip, ev işleri yapmaya başlamıştır. Elli yedi yaşında ilk defa mutfağa girip 

yemek pişirmeye başlayan Zeid, içindeki üretme dürtüsüne ve yaratıcılığa engel 

olamamış, pişirdiği tavukların kemiklerini biriktirip, temizlemiş; onları boyayıp 

cilalayıp sanat denemeleri yapmıştır. Sonrasında bu işleri ‘’Paleokrystalos’’ adını 

verdiği sanat eserlerine dönüşmüştür (Sönmez, 2020). Eşinin yaratım arzusunu 

gören Emir Zeid, onu tekrar Paris’ e gitmesi için cesaretlendirmiştir. 1961 yılında 

Paris’ te Galerie Dina Vierny’ de, 1964 yılında İstanbul Güzel Sanatlar 

Akademisi’ de ve Ankara Hitit Müzesi’nde kişisel sergiler açmıştır (Baraz, 2021). 

1967 yılında ise ‘’Paleokrystalos’’ serisine başlamış, portre çalışmalarına devam 

etmiştir. 1968 yılında kalıcı olarak Paris’e yerleşen Zeid, 1968 yılında Galerie 

Katia Granoff’ ta kişisel bir sergi açmıştır (Sönmez, 2020). 

1970 yılında Emir Zeid hayatını kaybetmiş, bu kayıp sonrası Fahrenissa 

yalnızlığını ve acısını hafifletebilmek için portre çalışmalarına ağırlık vermiştir. 

Sanatçı yaşadığı bu süreci şu sözleriyle anlatmıştır: ‘’Zeyd’imi kaybedince 

yalnızlığa düştüm. Geceleri konuşarak portresini yaptım. Uzun uzun 

konuşuyordum, portre onun için büyük…’’ (Hekimoğlu, M, akt., Baraz, 2021 s. 

179). 1972’ de portrelerini ilk kez Paris’ te Galerie Katia Granoff’ta sergilemiştir 

(Sönmez, 2020). 1974’ te kız kardeşi ressam Aliye Berger vefat etmiştir. 

Sevdiklerinden birini daha kaybetmenin acısını yaşayan Zeid, 1975’ te oğlu 

Raad’ın yanına Ürdün’ e yerleşmiş, kendi evinde Fahrenissa Zeid Güzel Sanatlar 

Enstitüsü kurarak, ilgilenenlere ücretsiz resim dersi vermiş, öğrencileriyle 

sergiler düzenlemiştir (Sönmez, 2020). 1983’ te Amman Kraliyet Kültür 

Merkezi’nde retrospektif sergisi düzenlenmiş, hayatı boyunca tükenmeyen 

yaratım tutkusu ve yenilik arayışıyla 1987’ de öğrencileriyle birlikte vitray dersi 

almış, 1990 yılında ise Aachen’deki Neue Galerie-Sammlung Ludwig’ te 

retrospektif sergisi açılmıştır (Sönmez, 2020). 5 Eylül 1991 yılında hayatını 

kaybetmiştir.  

Vefatının ardından, 1994 yılında İstanbul’ da Cemal Reşit Rey Sergi Salonu’ 

nunda, 2001 yılında ise Amman’da Fahrelnissa Zeid’in 100. Yıldönümü ismiyle 

retrospektif sergileri açılmıştır (Sönmez, 2020). 2006 yılında İstanbul Modern’ 

de Gökkuşağında İki Kuşak: Fahrelnissa ile Nejad isimli oğlu Nejat’ ın eseriyle 

birlikte ikili bir sergi açılmış, 2015’te Birleşik Arap Emirlikleri’ nde Sharja 

Bienal’inde Bienal Ödülü’ ne layık görülmüştür (Sönmez, 2020). 2016 yılında 

Münih’teki Haus der Kunst’ta Post War 1945- 1965 sergisinde eserleri yer almış, 



274 

2017 yılında Londra Tate Modern’ de restrospektif sergisi düzenlenmiş ve aynı 

eserleri Berlin’de Deutsche Bank KunstHalle’ de gösterilmiştir (Sönmez, 2020).  

Katıldığı bütün sergiler onun yalnızca dönemine tanıklık eden bir sanatçı değil, 

aynı zamanda kültürel sınırları aşan bir dünya sanatçısı olduğu gerçeğini 

göstermektedir. 

4. Araştırma Bulguları ve Yorumlar 

4.1 Yaşamının Fahrelnissa Zeid’in Eserleri Üzerinde Etkisi 

Sanatçının hayatında tecrübe ettiği deneyimler; tema, teknik ve üslup 

bağlamında eserleri üzerinde bir etkiye sahip olabilmektedir. Kişisel ilişkilerin, 

sanatçının karşılaştığı zorlukların ve toplumsal olguların yaratıcı süreci 

şekillendirmesi mümkündür. Sanatçının kişisel yaşam öyküsü, yalnızca 

eserlerinin içeriğini değil, aynı zamanda izleyiciyle kurduğu bağı da derinleştirir, 

bazen ayna görevi üstlenir. Örneğin: Vincent Van Gogh (1853- 1890), Frida 

Kahlo (1907- 1954) gibi sanatçıların yaşadığı fiziksel ve ruhsal acıların, yalnızlık 

duygusunun, kimlik arayışlarının eserlerine yansıdığı gözlemlenebilir. 

Fahrelnissa Zeid de çok katmanlı kişisel hayatında pek çok zorlukla 

karşılaşmıştır. Zeid’in yaşadığı değişimlerin, ruhsal çalkantılarının, trajedilerin 

ve toplumsal bazı olayların eserlerine yansıdığı görülmüştür. 

 

Görsel 1. Fahrelnissa Zeid, Yaşamın Üç Evresi ve Sonrası, 1943, Kontraplak üzerine 

yağlıboya, 125 x 206 cm, Ela Sefer Koleksiyonu. 

 



275 

 

Görsel 2. Fahrelnissa Zeid, Birgün ve Hayatta Üç An, 1944, Kontraplak Üzerine 

Yağlıboya, 125 x 206 cm, Ra’ ad bin Zeid Koleksiyonu. 

 

Fahrelnissa Zeid hayatının bazı dönemlerinde, uzun süren depresyon süreciyle 

uğraşmış, bu dönemlerinde sanatı, ruhsal bir sağaltım yöntemi olarak görmüştür. 

Bu kapsamda, resim yapmak Zeid için hayattan bir kaçış ya da kopuş değil, aksine 

bir ifade aracı ve kendini yeniden inşa etme yolu gibi yorumlanabilir. 1938 

yılında Bağdat’ta başlayan depresyon süreci 1940’lı yılların neredeyse ortalarına 

kadar devam etmiştir. O döneminde yapılan bu iki karamsar eser, koyu renk paleti 

ve serbest fırça vuruşlarıyla dikkat çekmektedir. Görsel 1’in sol tarafında mavi 

ve siyah tonlar hakimdir. Müslüman mezarlığını tasvir eden bu kısım ölüm 

temasını açıkça vurgulamaktadır. Tuvalin ortasındaki sahnelerden biri siyah 

giyimli dansçılar, diğeri ise piknik yapar gibi görünen bir grup insandır. Resimde 

dansçı tasviri, ölüm ve hayat arasındaki simbiyotik ilişki olarak; piknik tasviri ise 

yaşamın sıradanlığı olarak görülebilir. Resmin sağ tarafında yer alan hayat 

ağacına benzer figür, yaşamı ve yaşamın döngüselliğini ifade etmektedir. Resmin 

sol alt köşesindeki göğe yükselen dumanlar ve alevler yıkımı ve savaşı 

çağrıştırmaktadır. Bu kısım, o yıllarda devam etmekte olan İkinci Dünya 

Savaşı’nın sanatçı üzerinde etkisi olarak da yorumlanabilir. 

Görsel 2’de daha soyut bir anlatım ve sembolik bir yapı görülmektedir. Ateşi 

anımsatan kırmızı formlar, yoğun duyguları veya bir tür yeniden doğuşu 

sembolize ediyor olabilir. Resmin orta kısmında yer alan geometrik formdaki 

şehir silüeti, düzenin ve uygarlığın karmaşık doğasını; şehir görüntüsünün 

arkasında kalan dağlar ve ağaç figürleri doğa ve insan arasındaki çatışmayı 



276 

vurgulamaktadır. Resmin sağ tarafındaki geceyi çağrıştıran koyu mavi tonlar 

melankoliyi ifade ediyor olabilir. Resmin genel yapısına bakıldığında, üst üste 

binen imgeler, labirent benzeri bir his uyandırmaktadır. Bu durum sanatçının 

depresyon sürecinde hissettiği zihinsel karmaşıklığın ve çıkmazların göstergesi 

olarak yorumlanabilir. 

Fahrelnissa Zeid’in yaşamının eserlerine etkisi bağlamında en iyi 

değerlendirilebilecek serisi 1958 yılında üretmeye başladığı ‘’ Paleokrystal’’ 

serisidir. 1958 yılında Irak Kraliyet ailesine yapılan kanlı darbenin ardından Zeid 

ailesinin hayatı da derinden etkilenmiştir. Darbeden sonra büyük trajedi yaşayan 

Emir ve Fahrelnissa Zeid Londra’ da bir apartman dairesine taşınmıştır. O dönem 

resim yapmayı bırakan ve kendisini tamamen eşine ve gündelik ev işlerine 

adayan Zeid, elli yedi yaşında ilk defa mutfağa girmiş ve hindi pişirmiştir. 

İçindeki üretim arzusuna engel olamayan Zeid, hindinin ve akabinde bütün 

kümes hayvanlarının kemiklerini biriktirmiş, temizlemiş, boyamış ve sonrasında 

cilalamıştır ve bunları oyuncak olarak tanımlamıştır. 

Bu ‘’oyuncaklar’’ daha sonra, tavuk kemiklerinin cam, reçine ve boya ile 

füzyonu neticesinde vücut bulan Paleokrystal serisine dönüşmüştür (Güray, 

2020).    

 
Görsel 3. Fahrelnissa Zeid, Kemikli Kompozisyon, 1960’lar. 

 

 

 



277 

 
Görsel 4. Fahrelnissa Zeid, İşaretler ve Semboller, 1967, Reçine, kemik, metal, 45x 29 

cm. 

 

Zeid’in “Paleokrystal’’ serisi, sanatçının materyal ve anlam arasındaki ilişkiyi 

sorguladığı yenilikçi bir yaklaşımı yansıttığı bir çalışma olarak yorumlanabilir. 

Kümes hayvanlarının kemiklerinin sanatsal bir malzeme olarak kullanılması ilk 

başta şaşırtıcı görünebilir. Ancak sanatçının bu materyal seçimine yeni bir form 

kazandırması yoluyla, yaşamın maddeselliğini ve ölüme bağlı dönüşüm sürecini 

vurguladığı düşünülebilir.   

Osmanlı İmparatorluğu ve Arap dünyası gibi kültürel olguların etkisini taşıyan 

Zeid, yaşam ile ölüm gibi çift anlamlılıkları sanatsal bir ifadenin tezahürü olarak 

yorumlamış olabilir. Bu seri, sanatta malzemenin ve anlamın sınırlarını yeniden 

belirlerken, yaşamın kalıntılarından doğan sanatsal bir zaferi temsil etmektedir 

Sanatçı kimliğinin yanı sıra çok iyi bir yüzücü olan Zeid, yazlarını dinlenmek, 

yüzmek ve üretmek maksadıyla İtalya’nın Ischia adasındaki yazlık evinde 

geçirmiştir. Ada, Zeid için yalnızca fiziksel bir mekân değil, aynı zamanda 

zihinsel ve yaratıcı bir mola yeri olmuştur.  Zeid’in Ischia adasında ürettiği 



278 

eserler, sanatsal pratiği çerçevesinde doğa, renk ve duygu arasındaki ilişkiyi 

derinlemesine işlediğini göstermektedir.  

 
Görsel 5. Fahrelnissa Zeid, Sualtı Dünyası, 1962, Tuval Üzerine Yağlıboya, 179 x 208 

cm, Raad Zeid- Al Koleksiyonu. 

 

 
Görsel 6. Fahrelnissa Zeid, Puncta Imperator, 1963, Tuval Üzerine Yağlıboya, 164.8 x 

210.5, Raad Zeid- Al Hussein Koleksiyonu. 

 

Görsel 5 ve 6’da görüleceği üzere, bu seride soyut bir anlatım ön plana çıkmış; 

formların duyusal ve organik bir yapıya sahip olduğu görülmüştür. Ayrıca seride 

yoğun mavi tonlarının kullanımı dikkat çekicidir. Maviyle birlikte yeşil, sarı ve 

kırmızı gibi kontrast renklerin kullanımı, eserlere dinamik bir atmosfer katmıştır. 



279 

Sanatçının  renk tercihleri ve kullandığı soyut formlar, anlam yaratımı amacından 

ziyade, bir his yaratımını amaçladığını düşündürür. 

4.2 Çok Kültürlülük Kavramının Fahrelnissa Zeid’in Eserleri 

Üzerinde Etkisi 

Modernizmden sonra farklı şekilde görünür olan çok kültürlülük, 

Postmodernizm ile birlikte kültürel çeşitlilik ve kültürlerarası diyalog olarak 

yeniden ortaya çıkmıştır. Bu durum etkisini siyasette, felsefede ve sanatta da 

gösterir. Sanatta kimlik üzerinden üretilen işler, egemen kültürün içinde kendine 

yer bulmaya çalışarak kendi kimlik göstergeleriyle görünür olmaya çalışır.’’ 

(Akkol, 2018, s. 488).  

Fahrelnissa Zeid’in de sanatı, hayatının çok kültürlü dinamikleriyle 

şekillenmiştir. Osmanlı aristokrasisinin bir ferdi olarak doğmuş, sanatçı olarak, 

Batı’nın entelektüel ve sanatsal çevrelerinde aktif bir rol üstlenmiştir. Çok 

kültürlülük olgusu, onun eserlerinde hem biçimsel hem de tematik düzlemde 

kendini göstermektedir. 

İlk eşi İzzet Melih Devrim ile birlikte pek çok Avrupa ülkesini ziyaret eden 

Zeid, Hollanda ziyareti sırasında Yaşlı Pieter Brueghel’in (1530-1569) eserlerini 

görmüş ve daha sonrasında sanatçıyı en sevdiği ressam olarak nitelendirmiştir 

(Laïdi-Hanieh, 2017). Depresyon sürecinde Budapeşte’ de kaldığı sürece 

Brueghel ile ilgili kitap okumuş ve okuduğun bu kitabın da etkisiyle, Brueghel’in 

bol figürlü kompozisyonlarından öykünen şehir manzaraları resmetmiştir. 

        



280 

 
 

Görsel 7. Fahrelnissa Zeid, Budapeşte- İstanbul Ekspresi, 1943, Tuval Üzerine 

Yağlıboya, 54 x 46 cm, Özel Koleksiyon. 



281 

 
 

Görsel 8. Fahrelnissa Zeid, Üçüncü Mevki Yolcuları, 1943, Tuval Üzerine Yağlıboya, 

130 x 100 cm, İstanbul Modern Sanat Müzesi Koleksiyonu. 

 

Fahrelnissa Zeid’in Görsel 7 ve Görsel 8’de yer alan eserlerinin Brueghel’den 

etkilenerek yaptığı ve bu kapsamda çok kültürlülüğünün sanatsal bir yansıması 

olarak yorumlanabilir. Zeid’in bu eserleri hem geniş perspektifleri hem de 

kompozisyondaki detaylar açısından Brueghel’le benzerlik göstermektedir. 

Brueghel’in kırsal yaşamı ve toplumsal ritüelleri yansıtan eserleri gibi, Zeid de 

toplumsal katmanları dinamik bir şekilde resmetmiştir.  

Brueghel’in köy hayatını idealize eden eserlerinin aksine, Zeid daha 

kozmopolit bir bakış açısıyla farklı kültürleri bir araya getirmiştir. Örneğin: 

Görsel 8’de yer alan figürler, Osmanlı, Orta Doğu ve Batı Avrupa kültürlerine 

dair görsel ipuçları yansıtır. Bu yansıma, figürlerin giyimlerinden ve zemindeki 

halıların oryantalist motiflerinden görülebilir.  Zeid’in Brueghel’den ilham 

alması taklitten ziyade, yeniden biçimlendirme ve yorumlama durumudur. 



282 

Zeid’in Brueghel’den esinlenerek yaptığı bu eserlerde, hem Batı sanat 

geleneğiyle olan ilişkisi hem de kendi köklerine olan bağlılığı gözlemlenebilir. 

 
Görsel 9. Abaya Giymiş Bedevi Kadın Eskizi, Fahrelnissa Zeid, 1944 (Laïdi- Hanieh, 

2017, s. 67). 

 



283 

 
Görsel 10. Bedevi Kadın Eskizi, Fahrelnissa Zeid, 1944 ( Laïdi- Hanieh, 2017, s. 104 ). 

 

Bağdat’ta yaşadığı dönem Fahrelnissa Zeid, Bedevi kadınlarının günlük 

yaşamlarından, kadınların giysi kıvrımlarının vücutlarında oluşturduğu 

formlardan çok etkilenmiş, figürleri neredeyse soyutlayarak, onların kültürel 

estetiğini resimlerine yansıtmıştır.  

Zeid’in Bedevi kadınlarının rüzgarlarla savrulan abaları ve hızlı hareketlerinin 

soyut bir tavırla tasvir yorumlanması, kültürel bir gözlemden hareketle evrensel 

bir form yaratma gayretini gösterir. Bu eskizler, sadece Bedevi kültürüne 

odaklanmamış, aynı zamanda Zeid’in kendi kimliğinin ve köklerinin farklı 

kültürlerle nasıl etkileşim halinde olduğunu da yansıtmıştır. Yerel unsurları 

modernist bir anlatıma dönüştüren bu eskizlerin, çok kültürlü bir sanat anlayışını 

temsil ettiği düşünülebilir. 

Fahrelnissa Zeid, 20. yüzyılı etkisi altına alan soyut sanattan uzak duramamış, 

bu tarzda oldukça büyük boyutlarda, kendi kültürel ve kişisel birikimini de 

sentezleyerek hatırı sayılır miktarda eser üretmiştir.  

20. yüzyıl resim sanatında dışavurumcu bir ifadeyle şekillenen soyut sanat, 

nesne ve canlıların somut görünüşlerinden kasti olarak uzaklaşarak, resim yapılan 

yüzeyde renk, çizgi, biçim ve leke gibi plastik öğelere odaklanmıştır. Soyut sanat 



284 

anlayışında, biçimler arası kompozisyonlarda uyum sağlanması, bu uyumun 

estetik bir deneyime evrilmesi ve gelişmekte olan “abstre” sanatın 

tanımlanabilmesi için renk, kütle, çizgi ve biçim gibi temel plastik öğelerin 

bilinçli ve dengeli bir biçimde harmanlanması esas olmuştur (Öztütüncü ve 

Özkartal, 2015).  

 
Görsel 11. Fahrelnissa Zeid, Çadırlar, 1948, Tuval Üzerine Yağlıboya, 51 x 61 cm, 

İstanbul Modern Sanat Müzesi Koleksiyonu. 

 

                 



285 

 
Görsel 12. Fahrelnissa Zeid, Triton Ahtapotu, 1953, Tuval Üzerine Yağlıboya, 181 x 

270 cm, İstanbul Modern Sanat Müzesi Koleksiyonu. 

 

Görsel 11’de yer alan “Çadırlar” tablosundaki geometrik yapılar ve katmanlı 

kompozisyonlar hem Doğu’daki geleneksel desen anlayışını hem de Batı 

soyutlamasının dinamik formlarını yansıtır. Bedevi kültürünün hareketli 

doğasıyla da özdeştirilebilen eser, Zeid’in çok kültürlüğüne vurgu yapar. 

Görsel 12’deki “Triton Ahtapotu”nda görülen soyut formlar, Bizans 

mozaiklerinin organik ritmlerini çağrıştırır. Bu bağlamda, Batı mitolojisine ve 

Zeid’in kendi köklerinden gelen organik motiflere gönderme yaptığı 

düşünülebilir. Bizans mozaiklerinde görülen yoğun renk geçişleri, Zeid’ in 

soyutlamalarında kendine has bir estetik anlayışı ve yorumlamayla yeniden 

anlamlanır. 

Zeid, farklı kültürlere ait unsurları abstre aracılığıyla evrensel bir ifade şekline 

dönüştürmüştür. 

5. Sonuç 

Fahrelnissa Zeid’in sanatı, yaşamının çok kültürlü doğası ve kişisel 

yolculuklarının özgün bir yansıması olarak yorumlanabilir. Osmanlı 

aristokrasisinden gelen kökenleri, Batı Avrupa’nın modernist tavrıyla buluştuğu 

noktada bir sentez oluşturmuş, bu sentez eserlerinin hem formuna hem de 

içeriğine derinlemesine işlemiştir.  



286 

Sanatçının yaşamı boyunca farklı coğrafyalarda yaşamış olması ve farklı 

kültürlerle etkileşim içinde bulunması, eserlerine dinamik bir çeşitlilik katmıştır. 

Bu çerçevede, Zeid’in eserleri sadece sanatsal bir ürün değil, aynı zamanda 

kimlik, aidiyet ve kültürel sınırların sorgulandığı görsel bir mecra olarak 

değerlendirilebilir. Aynı zamanda Fahrelnissa Zeid’in eserleri, bireysel yaşam 

deneyimlerinin sanatsal dışavurumunun yanı sıra Doğu ile Batı arasında kurulan 

estetik ve düşünsel bir diyaloğun görsel karşılığı olarak da değerlendirilebilir. 

Sanatçının çok katmanlı kimliği, eserlerinde hem kişisel hafızaya hem de 

evrensel modern sanat söylemine eklemlenen bir anlatı oluşturmakta; bu yönüyle 

Zeid, modern sanat tarihindeki konumunu kültürel geçişkenlik, aidiyet ve kimlik 

kavramlarını yeniden tanımlayan özgün bir sanat pratiği üzerinden 

sağlamlaştırmaktadır. Eserlerinin günümüz sanat ortamında hâlen ilgi ve ilham 

kaynağı olmasının temelinde de bu zamansız ve evrensel anlatım gücü 

yatmaktadır.  

Sonuç olarak, Fahrelnissa Zeid’in eserleri, modern sanat tarihindeki yerini, 

estetik yeniliklerle birlikte; çok kültürlü bir dünya görüşünün sanatsal bir forma 

dönüştürmesiyle güçlendirmiştir. Zeid’in sanatında yaşamının ve çok 

kültürlülüğün etkisi hem bireysel hem de evrensel bir kimlik arayışını temsil 

etmektedir. Bu açıdan düşünüldüğünde, eserleri günümüz sanat dünyasında hâlâ 

ilham veren bir konumdadır. 

  



287 

Kaynakça 

Akkol, N. (2018). Çok kültürlülüğün günümüzde kabulü ve görsel sanatlarda 

kullanımı, Ulakbilge, Sayı: 23, s. 488. 

Baltacı, A. (2019). Nitel araştırma süreci: Nitel bir araştırma nasıl yapılır? Ali Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 2, s. 368. 

Baraz, Y. (2021). Fırtınaya doğru. Bozlu Sanat ve Yayıncılık 

Bayav, D. (2011). 19. yy. sonu 20. yy. başında kadın ressamlarımız. Dumlupınar 

Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 29, s. 3. 

Genç, M, A. (2012). D Grubu ressamlarının Türk resim sanatının gelişimine olan 

katkıları. İdil Sanat Dergisi, Sayı: 5. 

Güray, E. (2020). Fahrelnissa Zeid’ a ışık, renk ve şeffaflık bağlamında yeniden bir 

bakış. Kocaeli Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi, Sayı: 8. 

 Laïdi- Hanieh, A. (2017). Fahrelnissa Zeid iç dünyaların ressamı, RES Yayınları, 

İstanbul. 

Öztütüncü, S., Özkartal M. (2015). Soyut resimde yapısal bütünlük ve biçim verme, 

Akdeniz Sanat Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 15, s. 92 

Sar, E. (2021). Osmanlı İmparatorluğu’ nda batılılaşma hareketlerinden son 

dönemlere doğru uzanan yolculukta yetişen öncü kadın ressamımız Müfide 

Kadri ve eselerindeki kadın imgesi. Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları 

Dergisi, 4 (2): 221-234 

Sönmez, N. (2020).  Fahrelnissa Zeid sözlüğü. Doğan Kitap, İstanbul. 

Tansuğ, S. (1993). Çağdaş Türk sanatı. Remzi Kitabevi, İstanbul. 

Görsel Kaynaklar 

Görsel 1. https://www.soylentidergi.com/fahrelnissa-zeid-zamansiz-ressam/  Erişim 

Tarihi: 09. 01. 2025. 

Görsel 2. https://shop.tate.org.uk/fahrelnissa-zeid-three-moments-in-a-day-and-a-

life/fahzei014.html Erişim Tarihi: 09. 01. 2025. 

Görsel 3. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132082 Erişim Tarihi: 11. 

01.  2025. 

Görsel 4. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132082 Erişim Tarihi: 12. 

01. 2025. 

Görsel 5. https://www.wikiart.org/pt/fahrelnissa-zeid Erişim Tarihi: 12. 01. 2025. 

Görsel 6. https://mergimozdamar.wordpress.com/2017/08/24/review-fahrelnissa-

zeid-the-princess-of-abstract-art/ Erişim Tarihi: 12. 01. 2025. 

Görsel 7. https://www.antikalar.com/cama-hayat-veren-sanatc-emile-galle Erişim 

Tarihi: 13. 01. 2025. 

https://www.soylentidergi.com/fahrelnissa-zeid-zamansiz-ressam/
https://shop.tate.org.uk/fahrelnissa-zeid-three-moments-in-a-day-and-a-life/fahzei014.html
https://shop.tate.org.uk/fahrelnissa-zeid-three-moments-in-a-day-and-a-life/fahzei014.html
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132082
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132082
https://www.wikiart.org/pt/fahrelnissa-zeid
https://mergimozdamar.wordpress.com/2017/08/24/review-fahrelnissa-zeid-the-princess-of-abstract-art/
https://mergimozdamar.wordpress.com/2017/08/24/review-fahrelnissa-zeid-the-princess-of-abstract-art/
https://www.antikalar.com/cama-hayat-veren-sanatc-emile-galle


288 

Görsel 8. https://www.artkolik.net/yazilar/fahrelnissa-zeid-hakkinda-bilmedikleriniz-

7805 Erişim Tarihi: 14. 01. 2025. 

Görsel 9. Laïdi- Hanieh, A.(2017) . Fahrelnissa Zeid iç dünyaların ressamı, RES 

Yayınları, İstanbul, Ss. 67. Erişim Tarihi: 14. 01. 2025. 

Görsel 10. Laïdi- Hanieh, A.(2017) . Fahrelnissa Zeid iç dünyaların ressamı, RES 

Yayınları, İstanbul, Ss 104. Erişim Tarihi: 16. 01. 2025. 

Görsel 11. https://www.mimarizm.com/etkinlikler/sergiler/fahrelnissa-zeid-istanbul-

modern-koleksiyonu-ndan-bir-secki_128239 Erişim Tarihi: 19. 01. 2025. 

Görsel 12. https://www.wikiart.org/en/princess-fahrelnissa-zeid/triton-octopus-1953 

Erişim Tarihi: 19. 01. 2025. 

 

https://www.artkolik.net/yazilar/fahrelnissa-zeid-hakkinda-bilmedikleriniz-7805
https://www.artkolik.net/yazilar/fahrelnissa-zeid-hakkinda-bilmedikleriniz-7805
https://www.mimarizm.com/etkinlikler/sergiler/fahrelnissa-zeid-istanbul-modern-koleksiyonu-ndan-bir-secki_128239
https://www.mimarizm.com/etkinlikler/sergiler/fahrelnissa-zeid-istanbul-modern-koleksiyonu-ndan-bir-secki_128239
https://www.wikiart.org/en/princess-fahrelnissa-zeid/triton-octopus-1953


289 

 

 

 

 

 




