
1



MİMARLAR ODASI ELAZIĞ 
ŞUBESİ

DERGİ ADI
ELAZIĞ MİMAR HARPUT ÖZEL SAYI

KASIM - 2025

MİMARLAR ODASI ELAZIĞ ŞUBESİ ADINA 
İMTİYAZ SAHİBİ

 Dr. Gülçin Süt 

YAZI İŞLERİ MÜDÜRÜ
Yusuf Parlak

YAYIN KURULU
Gülçin Süt

Muhammed Fatih Çetintaş

GRAFİK TASARIM
 Bülent Polat

YAPIM
 Alper Berke Özcan

İLETİŞİM ADRESİ
Mimarlar Odası Elâzığ Şubesi : Sürsürü Mahallesi 16508. 

Sokak No:1BA, 23040 
Merkez – Elâzığ

Tel: 0424 234 20 00 

© Bu derginin basım, yayın ve satış hakları Mimarlar Odası Elâzığ Şubesi’ne aittir Mimarlar Odası 
Elâzığ Şubesi’nden yazılı izin alınmadan kitabın tümü ya da bölümleri elektronik, mekanik, fotokopi, 
manyetik kayıt ya da başka yöntemlerle çoğaltılamaz, basılamaz ve dağıtılamaz.



Başkan’dan 

Değerli meslektaşlarım, kıymetli okurlar, 

Binlerce yıllık tarihi boyunca birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olan Harput, 
sadece Elazığ’ın değil, tüm Anadolu’nun kültürel ve mimari belleğinde çok özel bir yere 
sahiptir. Bu kadim şehir, Urartular’dan Osmanlı’ya uzanan derin geçmişiyle, yalnızca 
bir tarih hazinesi değil, aynı zamanda mimarlık disiplinimiz için tükenmeyen bir ilham 
kaynağıdır. 

Mimarlar Odası Elazığ Şubesi olarak hazırladığımız bu özel sayıyı, Harput’un mimari 
kimliğini daha yakından tanıtmak, korunması gereken kültürel varlıklarımız konusunda 
farkındalık oluşturmak ve bu kadim coğrafyaya ait değerleri geleceğe taşıma ve bizlere 
ait olan bu mirasa sahip çıkma sorumluluğumuzu hep birlikte yeniden hatırlamak 
amacıyla sizlere sunuyoruz. 

Harput’un sivil mimari örneklerinden anıtsal yapılara, geleneksel yerleşim dokusundan 
zengin yapı tekniklerine kadar uzanan geniş bir yelpazede incelenen bu sayımızda; tarih 
ile mimarlığın nasıl iç içe geçtiğine tanıklık edeceksiniz. Bugünün mimarları olarak, 
geçmişin izlerini anlamak ve onlardan beslenerek çağdaş çözümler üretmek, mesleki 
sorumluluğumuzun bir parçasıdır. 

Bu sayının hazırlanmasında emeği geçen tüm yazarlarımıza, araştırmacılarımıza, katkı 
sunan meslektaşlarımıza ve bu süreci destekleyen tüm kurumlara içten teşekkürlerimi 
sunuyorum. Harput’un eşsiz mirasını sahiplenmek ve onu gelecek kuşaklara taşımak 
yolunda bu sayının bir vesile olmasını temenni ediyor, keyifli okumalar diliyorum. 

Saygılarımla, 

Zülfü Murat Canbay 

TMMOB Mimarlar Odası Elazığ Şube Başkanı



Harput’un Mirasını Geleceğe Taşımak 

Binlerce yıllık tarihiyle Anadolu’nun önemli kültürel merkezlerinden biri olan 
Harput, medeniyetlerin izlerini taşıyan zengin mirasıyla bugün hâlâ yaşamaktadır. 
Geleneksel konut dokusu, anıtsal yapıları ve özgün malzeme kullanımı, geçmişten 
bugüne aktarılan bir mimari hafızanın parçalarıdır. Bu mirasın korunması ve 
yeniden canlandırılması, yalnızca nostaljik bir çaba değil; kent belleğinin sürekliliği, 
kültürel kimliğin korunması ve sürdürülebilir bir gelecek için de elzemdir. 

Harput’un mekânsal ve kültürel zenginliğinin tekrar canlandırılması, mimarlığın güncel 
tartışmalarında önemli bir yer tutmaktadır. Geleneksel yapıların ekolojik uyumlu 
çözümleri, enerji etkin kullanımları ve toplumsal yaşamla bütünleşmiş mekânsal
kurguları, çağdaş mimarlığa rehberlik edecek nitelikler taşımaktadır. Bu bağlamda 
dergimizin Harput Özel Sayısı, geçmişten alınan ilhamı geleceğe taşıyarak mimarlık alanında 
yeni açılımlar oluşturmayı ve akademik bir tartışma zemini sunmayı amaçlamaktadır. 

Bu sayıda yer alan özgün makaleler, araştırmalar ve eleştirel değerlendirmeler; Harput’un 
tarihsel mirasını görünür kılmanın yanı sıra onun geleceğe aktarılmasında mesleki 
sorumluluk bilincini güçlendirmektedir. Dergimizin bu bağlamda, hem akademiye 
hem de mesleki pratiklere katkı sunacak bir kaynak olmasını temenni ediyoruz. 

Katkılarıyla bu özel sayıyı mümkün kılan tüm yazarlarımıza, hakemlerimize ve destek 
veren kurumlara teşekkür ederiz. Özellikle, bu süreçteki katkı ve desteklerinden 
dolayı Fırat Üniversitesi Mimarlık Bölümü Araş. Gör. ve Şubemiz Yönetim 
Kurulu Sekreter Üyesi Muhammed Fatih Çetintaş’a içten teşekkürlerimizi sunarız. 

Harput’un zengin mirasının yaşatılmasına yönelik bu ortak çabanın, ileride yapılacak çalışmalara 
ışık tutacağına inanıyor; tüm meslektaşlarımızı bu sürece katkı sunmaya davet ediyoruz. 

Saygılarımla, 

Dr. Gülçin SÜT 

Mimarlar Odası Elâzığ Şubesi adına Dergi İmtiyaz Sahibi 

Elâzığ Mimar Dergisi





Prof.  Dr. Alper ÜNLÜ

HARPUT’U “UZAKTAKİ BOŞLUK” İLE 
ANLAMAK	
Sayfa 8

Prof. Dr. Betül Bektaş EKİCİ
Sevilay ÖZDEMİR

HARPUT EVLERİNDE ENERJİ 
VERİMLİLİĞİ: ŞEFİK GÜL EVİ 
ÜZERİNE BİR 
İNCELEME	
Sayfa 20

Prof. Dr. İsmail AYTAÇ

HARPUT İÇ KALE KAZILARI VE 
PROJELERİ
Sayfa 27

Prof. Dr. Yüksel ASLANTAŞ

KALKOLİTİK ÇAĞ’DA ELAZIĞ 
YÖRESİNDE MİMARİ	
Sayfa 36

Mimar Mithat COŞKUN

MİMARLIKTA KENTLEŞME VE MEKÂN 
KAVRAMI: HARPUT ŞEFİK GÜL EVİ	
Sayfa 43

Mustafa BALABAN

HARPUT’TA ARTUKLU DÖNEMİ 
YAPILARI
Sayfa 53



Uzman Sanat Tarihçi Kadir ATICI

HARPUT MEDRESELERİ	
Sayfa 66

Doç. Dr. Müge ÜNAL

MEKANSAL BELLEĞİN TAŞIYICISI OLARAK 
HARPUT KENT İMGELERİ	
Sayfa 72

Dr. Öğr. Üyesi Muhammet KURUCU

HARPUT GELENEKSEL KONUT MİMARLIĞI’NIN 
SOSYAL-KÜLTÜREL DEĞERLER ÜZERİNDEN 
BİR ANALİZİ	
Sayfa 94

Doç. Dr. Tuba Nur OLĞUN

HARPUT’TA TARİHİ DOKUYU VE MİMARİ MİRA-
SI KORUMAK	
Sayfa 104

Doç. Dr. Kübra MÜEZZİNOĞLU

Mimar Zeynep Sena ALİŞER

KÜLTÜREL MİRASIN GÖRSEL SUNUMUNDA 
AYDINLATMANIN ROLÜ: HARPUT HOCA HASAN 
HAMAMI MÜZE ÖRNEĞİ	
Sayfa 117

Mimar Yakup SPOR

KORUMA-İŞLEVLENDİRME DENGESİ 
BAĞLAMINDA HARPUT KALE HAMAMI 
RESTORASYON PROJESİ	
Sayfa 136



8

HARPUT’U “UZAKTAKİ BOŞLUK” İLE ANLAMAK

Prof.  Dr. Alper Ünlü

İstanbul Teknik Üniversitesi (e.), Özyeğin Üniversitesi /TMMOB, Mimarlar Odası, İstanbul Büyükkent 
Şubesi Başkanı

Özet

Bu makale 2023 yılında yayınlanan “Uzaktaki Boşluk” romanındaki, “1.Dünya Savaşı” öncesi ve sonrasında, 
Harput’un kentsel yaşamını , kentteki metaforik binaları ele almaktadır. Çok kültürlü yerleşime etki eden     
politik süreçleri ve uzamlarını ele alan bu makale, o dönemdeki yaşamsallığın temelindeki mimari mekânsal 
izlerin kuramsal alt yapısını da araştırmaktadır. Kentsel yaşamdaki mekânsal izlerden hareketle Harput’ta    
savaş öncesi politik ve dini süreçler, romandaki satırların yansıttığı yaşantısallıklar üzerinden ayrıntılı 
biçimde ele alınmaktadır. Makale, Harput’un kent yaşamı ve mekânsal özelliklerini, doğuya ait mekânsal                       
özgünlüğünü, mekânsal düzenin arkasındaki “çok kültürlü” zenginliğin önemini vurgulamaktadır.

Anahtar Kelimeler

Mimarlık, Kentsel Yaşam, 1.Dünya Savaşı, Harput,



9

Giriş

Bu yazıda bugün Elazığ’ın terkedilmiş tepe kenti olan, diğer adıyla “Yukarı Şehir” diye anılan Harput’un 
mimarlık, kentsel yapılaşma özelliklerini ve geçmişteki yaşamsal izlerini sizlerle paylaşacağım. Harput’un bu 
özellikleri, büyük dedemin Müftü Mahmut Nedim Efendi (Sağır müftü) ve diğer dedemin de Yığıki’li olması 
nedeniyle yaşamım boyunca ilgimi çekmiştir. 

Bu yazıyı, 2022 tarihinde Yeni İnsan Yayınevi tarihinde basılan “Uzaktaki Boşluk” romanımın (Ünlü, 2022) 
bende uyandırdığı izlenimlerinin  ışığında hazırladım. Romanın yazılışı sürecinde elde ettiğim çok yönlü 
kaynak içerisinde, benim için ilginç olan bulguları da, bu nedenle sizlerle  paylaşmak istemekteyim.  Burada 
ortaya koyduğum belirlemeler, izler ve  bulgular aslında belki de diğer araştırmacılar tarafından da keşfedilmiş 
olabilir, ama burada sizlerle paylaştığım mekanlar, yerler ya da peyzaj öğeleri,  romanımın yapısını oluşturan 
önemli “metaforlar”dır. Dolayısıyla bu “metafor”ların bende oluşturduğu duygusal bağlarla bu yazıyı 
hazırlamak istedim.  

Bugün bu metaforların belki sadece yapısal anlamda temel izlerini ya da onlardan kalan bazı taş parçalarını ya 
da arazide belirli belirsiz ortaya çıkan beden duvarlarını fark edebiliriz. Bunların büyük bir kısmını Harput’u 
gezerken fark edebilirsiniz. Bir kısmı da , ovada, Keban Barajı’nın altında durmakta. Geçmiş, Elazığ’da aslında 
büyük bir alanda toprağın altında ve arşivlerde duruyor. Özetle geriye kalan üzerinden “bugünü okumak” 
bence oldukça çok zor, ama bir o oranda da kıymetli. Zira Harput ve çevresi, özellikle 1.Dünya Savaşı sonrası 
bugün “yok olmuş” yerleşmeler, isimleri değiştirilmiş coğrafya, aslında geçmişte önemli yaşantısallıklara 
sahip bir coğrafya. Bu coğrafya, bu anlamda, mimarları, sosyologları ve antropologları bu haliyle ilgisini 
çekmekte. 

Bugün bu yerleşmeler ve onları özgün kılan metaforik binalar yok olmuşlar. Dolayısıyla geçmişe yönelik 
yaşamı ve özellikle mimariyi okumak da oldukça  çok zor. Bu okuma çok “spekülatif” olsa da, bu okumanın 
art alanındaki mekan ve yaşamı bir mimar olarak keşfetmek zorundayız.  Özellikle bir “romancı” için, bir 
“mimar” için mekânsal düzeni betimlemek, yaşamsal düzeni tahmin etmek, okumak isteyen kişinin mekân ve 
coğrafyayı bilincinde canlandırması, aslında yazının, anlatımın da bir ön koşulu olabilir. Bunlar için fotoğraflar, 
haritalar ve filmler bize yardımcı olabilirler. Buradan hareketle, bugün olmayan bir binayı anlatmak, Jacques 
Derrida’nın “olmayanın arkeolojisi”ni yazmak ( Routledge,2023) ya da yaratmak,  oldum olası bir mimar için, 
hem zor, hem de spekülatif bir kavram olabilir. Bu yazı, doğal olarak “olmayanın arkeolojisi”ni amaçlamaktadır.  

Bununla birlikte,  “Uzaktaki Boşluk” romanının da “kesintiye uğramış” bir toplumsal düzenin “arkeolojisi”  
üzerine yapılandırılmış bir roman olduğunu söyleyebilirim. Tam da ülkemin hemen büyük bir bölümünde, 
zaman zaman değişik politik ve kültürel nedenlerle “kesintiye uğrayan” diğer yerleşmeler gibi. Burada benim 
için önemli olan, o dönemin yaşantısallıklarını, gerilimlerini sadece anlatmak değil, bu gerilime  sahne olan 
mimari mekânsal zenginliği ve “varoluşçuluğu”, ardından da “yok oluşu” ele almak. “Uzaktaki Boşluk” 
romanı aslında  böyle bir amaca hizmet etmekte. 

Bu yazıda ortaya koyacağım yerler, binalar, yerleşmeler ve peyzaj, beni derinden etkileyen belki de bugün 
var olmayan, sadece izlerini gezerken gördüğümüz somut kanıtlar, aslında “izler”.  Bu binalar ve yerler belki 
de kronolojik olarak yerleşmenin geçirdiği değişim sürecine ilişkin olarak zamanla ortadan kayboldular ya 
da bazı kişiler tarafından yok edilmiş olabilirler. Mimariyi “yok etmek”, silmek aslında “politik” bir tavır. 
Bununla ilgili tavırları bilinçli ya da bilinçsiz, Anadolu coğrafyası üzerinde tanık olmaktayız. Burada, mimarlık 
disiplinin tarihle hesaplaşmasının arkasında politik bir söylem ve spekülasyon olduğu nu düşünmekteyim. 
Harput’ta karşılaştığımız bu durum, bu binalar, mekanlar ve peyzaj,  bence bunlar belirli bir dönem de olsa, 
yerleşmenin yaşantısallığını yansıttılar, bazıları ithal edilmiş de olsa, o döneme ait bazı değerlerin önemliliğine 
damgasını vurdular. Burada “ithal” değerlerle , “yerli” değerlerin bilinçli bir tartışmasını yapmakta yarar var. 

Harput’taki bu tartışmanın daha sağlıklı yapılması için, dönemsel olarak bu analizde rol oynayan mimari ve 
kentsel öğelerin ele alınması gerekmekte. Özellikle 1. Dünya Savaşı öncesine tarihlenen  bu binaların bizleri 



10

yaşantısallıkları  ile aydınlattığını, o dönemlerde Harput’un  toplumsal gelişmesine katkıda bulunduğunu, bu 
mekanların ve peyzajın   önemli  bir “kültürel niş” olduğunu da belirtmek isterim.

Kent Yaşamı ve Metaforlar

Yirminci yüzyılın başında Harput’un antropolojik yapısına baktığımızda, kentin çok kültürlü bir yaşam 
sergilediğini fark etmekteyiz. Şekil 1’ deki haritada, batısından doğusuna uzanan kentin orta mahalleleri 
ağırlıklı olarak Türklerin oturduğu evlerden oluşmaktaydı. Ağa Camisi’nden,  Sarı Hatun Camisi’ne kadar olan 
orta bölgedeki, han, hamam, okulların ve meydanların çevresinde yaşayanlar yine ağırlıklı olarak Türklerdi 
(Şekil 1). Burası aynı zamanda kentin  hem yönetim, hem de ticari merkez niteliğindeydi. 1914-1919 yılları 
arasında kentte yaşayanların yüzde yetmişi (%70) Türk, yüzde yirmi yedisi (%27)  Ermeni,  yüzde üçü (%3) 
ise  Protestanlar, Süryaniler ve Latinler idi (Sunguroğlu,  1958;  Gül, 2017)

Kentin ikinci nüfusu olan Ermeniler, kuzeybatıda yer alan Şehroz- Yukarımahalle diye anılan yerden, Amerikan 
Koleji’nin çevresinden, kuzeyde doğuya  doğru bir yerleşim bantıyla doğuya doğru uzanmakta, kuzeydeki 
Meteris’i de kaplamaktaydı. Doğuda yine Ulu Cami’nin kuzeyinde de Ermeni nüfusu vardı. Ortada ise  , 
merkeze doğru ağırlıklı olarak Türklerle, Ermeniler ve diğer milletler, karışık bir şekilde oturmaktaydılar. 
Şekil 1’ deki haritaya baktığımızda, kültürel sınırları mekânsal sınırlar üzerinden çizmek gerçekten zordu. 

Şekil 1: Harput,1900’ler, (Harita Sunguroğlu,19582den esinlenerek türetilmiştir).

Bu haritada önemli en önemli olan konu, 1852 yılında başlayan, en belirgin ve başat,  Amerikan misyoner 
faaliyetlerinin uzamı olarak kentin kuzeybatısında yer alan Amerikan (Fırat) Koleji tesisleri ya da kampüsü  
idi  (Doğan,M.A., 2013; Ümit,D. 2014) . 1914 yılındaki arşiv ve dokümanlara baktığımızda, Harput’ta  canlı 
ve dinamik bir yaşantının yoğunlaştığı, Şehr oz mahallesinde bu kampüsün yer aldığını görmekteyiz. Bununla 
birlikte kentin tam doğusunda  Surp Karabet Kilisesi’nin güneyinde Fransızların Katolik kiliseleri, okulları 
da bu dönemde etkinlik göstermekteydi. Fransızlar uzun yıllardan sonra, tam anlaşılmayan bir nedenle, 



11

1914 yılında, 1. Dünya Savaşının ilanından biraz önce bu tesisleri kapattılar. Buna karşın, Fransızlar dini 
etkinliklerini sürdürdüler, ama eğitim alanından çekildiler.  

Bu binaların güneyinde Kale Camisi ve Yakub Kilisesi’ne doğru daha çok kerpiç evlerden oluşan Marşamur, 
Süryani Mahallesi bulunmaktaydı. 1915’lere doğru Harput son derece farklı kültürlü kişilerin yerleştiği bir 
kentti. Bu yönde, Marşamur Mahallesine doğru nüfus sayımlarına  baktığımızda, burada da küçük bir Yahudi 
cemaati de vardı. Kentin Süryani Mahallesi diğer mahallelere göre fakirdi. Doğu tarafındaki kerpiç konutlarda 
bu aileler oturmaktaydı (Şekil 2). 

Şekil 2: Kentin doğusu, Kale ve Marşamur.

Harput kenti, meydanlar, hanlar, camilerle bütünleşik olarak, mekanların birbirine geçtiği, pek de rahat 
tanımlanamayan karmaşık bir düzeni de yansıtmaktaydı. Meydanlar arası geçişler, bunların birbirleriyle 
ilişkileri kentin yoğun dokusunu göstermekle birlikte, bu sürprizli geçişler, kentin merkez alanında gizemli bir 
doku yarattığı gibi, kent insanına da önemli bir aidiyet kazandırıyordu (Şekil 3). 

Şekil 3: Kent Merkezi ve Meydan Geçişleri,  (Harita Sunguroğlu,1958’ den türetilmiştir.).

Bu geçişlerin ve sürprizli mekânsal bakışların, yerleşmiş  “almaşık” düzen içinde çalışan  “doğu kökenli” bir 
planlama anlayışının parçası olduğunu düşünüyorum. Özellikle bu plan şemasının, hanların, arastaların ve 
meydan ilişkilerinin, bölgenin diğer coğrafyalarında, Mardin, Urfa, Tebriz ve Halep kentlerindeki planlama 
anlayışından, ortak bir “Asya” mekânsal şekillenme geleneğinden hiçbir farkı yok gibi. Tıpkı, İran, Tebriz 
Kapalı Çarşısı’ndaki han, bedesten, yol ilişkilerinde olduğu gibi (Edgü ve diğ., 2012). 



12

Doğal olarak bu alışveriş eyleminin yarattığı mekânsal düzenin, daha batıda örneğin İstanbul’da, oldukça 
farklı, özellikle bedestenlerde daha birbirini kesen grid system olarak, daha küçük ölçekte, çarşının özelleşmiş 
birimlerini yarattığını da analiz edebilmekteyiz. Bu haliyle Harput, bir  tepe kenti olarak, ticari merkezi ile, 
Anadolu coğrafyasında korunması gereken “doğu mekânsal düzen geleneği”nin önemli bir parçası olarak 
kabul edilmelidir. Harput, bu anlamda, Asya ya da Mezopotamya’da  almaşık mekânsal düzen tipolojisinin 
önemli bir örneğidir. 

“Uzaktaki Boşluk” romanı , bu mekansal geçişleri, satırlarına şu şekilde aktarmaktadır ; 

“…Cuma günü Kömür Meydanı’ndan, Merkez Meydan’a kadar Harput cıvıl cıvıl olurdu. Bir yanda cemaat, 
diğer yanda pazarcılar ve Aktarlar Han, insanlar hem alışveriş yapar, hem de siyasi ve ekonomik konularda 
konuşurlardı. Harput’un bu bölgesi, dar sokakların açıldığı sürpriz iç, içe geçmiş meydanlarıyla zaman zaman 
bir ‘labirent’i de andırıyordu. Kamusal alan sanki bitişik konut ve devlet binaları ile kuşatılmıştı. Sürekli bir 
şekilde babamı gözlüyordum, yüzü gergin ve sıkıntılıydı. Bir süre sonra, yanımıza geldi ve arkadaşları ile 
kahveye gideceğini söyledi…”

Harput alışılagelen kentsel mekan anlayışının dışında, kamusal alanlarıyla iç içe yaşayan cami, han ve 
hamamlarıyla günümüze kadar mimari koruma alanında önemli bir yere sahip olmuştur. Buradaki mimari 
ve mekânsal özgünlük, tarihi ve kültürel mekanların oldukça dar bir alanda kamusal alanlarla bütünleşmesi, 
özelinde ise bu bütünleşmeyi “geçişlerle” sağlamasıydı (Anon.,2009).

Bu karmaşıklıktan farklı bir durumdu. Mekânsal düzenin bu özgün yapısını amcam, romancı Şemsettin Ünlü 
(1998) “Yukarışehir” romanında etkili bir betimlemeyle yansıtmaktaydı. Burada betimlenen mekanların da 
ötesinde, gördüklerimiz, ayrıntılar, çevremizi süsleyen “derin” bir zenaattı (Güler,2018). 

“Yel Boğazı’ını döner dönmez; yamaçlara, kayalık düzlüklere, basamak basamak yükselip giden taş 
döşeli sokakların iki yanına sıralanmış büyüklü küçüklü evleri, konakları, kiliseleri, camileri, medreseleri, 
meydanları, dükkânları, hanları, hamamlarıyla; karmaşık bir kentin ilk görüntüsü çıkardı ortaya. 
Alışılmışlığın, özümsenmişliğin, kocamışlığın görüntüleriymiş gibi; sokakların taşları aşınmış, yuvarlanmış; 
kubbeli taş yapıların dış yüzü kararmış; ağır meşeden çift kanatlı kapıların demir kakmaları paslanmıştı. 
Sokak başlarında, cami avlularında, meydanlardaki çeşmelerin mermer yalakları oyulmuş, yosun tutmuş; 
sarı pirinçten lülelerin ince işlemeleri silinmişti. Sokaklarda, çarşılarda, meydanlarda, cami avlularında; 
gün doğumundan gece karanlığına kadar; yürüyen, duran, devinen; fesli, sarıklı, külâhlı, türbanlı, çarşaflı, 
hotozlu; atlı, katırlı, eşekli, yaya, bir insan kalabalığı vardı.” (Ünlü,1998). 

Batıdan, doğuya doğru enlemesine Harput kent merkezini kat ettiğimizde, Ağa Camisi ile başlayan güzergah 
bizi dar bir yoldan Kömür Meydanı ve Kurşunlu Camisi’ne götürmekte, Aktarlar Han’ın yanından Büyük 
Meydan’a ve Meydan Camisi’ne sürüklemekteydi (Şekil 3) . Bu sürpriz geçişin çevresinde İplikhane Han, 
Sara hatun Camisi ve Cimşit Hamamı yer almaktaydı.

Büyük Meydan burada bitmiş gibi gözükse de “labirent” gibi ara sokaklardan kuzeydeki Kesoğlu Meydanı’na 
ve güneydoğudaki Kale Meydanı’na doğru ,Harput  sürpriz geçişlere sahipti. Kenti gizemli kılan ve soluksuz 
bir şekilde sokaklarında sürprizler yaratan bu doku, bu “terkedilmiş”  tepe kentin önemli özelliğiydi.  

Meydanlar ve çevresindeki hanlar, camiler ve hamamlar bu dokunun gizemli çıkmaz sokakları, bir bakıma 
uzamlarıydı. Yaşam, meydanlarda kamusallaşırken, git gide, hanların, küçük meydancıkların içinde 
özelleşiyordu (Şekil 4). 



13

Şekil 4: Büyük Meydan (Kaynak: url-1).

İplikhane Han da bunlardan birisiydi. Uzaktaki Boşluk, bu izlenimi şu şekilde aktarmakta… 

“…İplikhane Han Harput’un en işlek ticari binalarından birisiydi. İpek ticareti, kumaş ve iplik alım satımı 
burada yapıldığı gibi, içeride bulunan az sayıda dükkan da saraciye işi ile uğraşıyordu. Kentin bu gözde 
alışveriş mekanlarının asıl müşterisi ise kentli ya da kent dışından gelen kadınlardı. Vahit efendinin dükkanı 
iki deri dükkanının arasında, çerçeveleri ve kapısı yeşil olan, raflarında hatta kepenklerinde asılı veya 
yığınlar halinde istiflenmiş ipek kumaş ve hatta eşarpların olduğu, bu yığınlardan ne dışarıdan, ne de içeride 
görüş olanağının olmadığı depoya benzeyen, oldukça kapalı ama bir o oranda da renk cümbüşü içinde bir 
dükkandı…”

Kentin orta ve doğu mahalleleri bu şekilde bir görünüm ortaya koyarken, Yelboğazı’ndan gelirken karşılaştığımız 
kentin batı ucundaki yapılaşma ise oldukça farklıydı. Sanki Harput içinde doğu ve batı ikilemi, karşıtlıklar 
bir arada kentin iki yakasında yer almaktaydı. Kentin batı yönüne kimlik kazandıran en önemli yerleşme ise 
Amerikan (Fırat) Koleji idi. Kentin ana girişi olan, batıda, Anti_Torosların karşısında,  Yelboğazı diye anılan 
mevkide,  bu kampüs aniden  ortaya çıkmaktaydı (Şekil 5).

Şekil 5: Kuzeybatıdan Amerikan Kolejine bakış, 1900’ler.



14

Oldukça dik bir topoğrafya üzerine konumlandırılmış bu kampüs, bünyesinde  kız ve erkek, birbirinden 
bağımsız,  lise ve yüksek okul binalarını, yurt binalarını, büyük bir toplantı salonunu (Wheeler Hall), misyoner 
konutlarını,  erkek ve kız çocuk yetimhanelerini , bitişik fırın ve hamam binasını, kızlar için anaokulu ve 
ilkokul binalarını ve okul yönetim binalarını kapsamaktaydı (Şekil 6).Yerleşim planının kuzeye yönelen uç 
kısmında ise işlikler, bir “rüzgar değirmeni” ve su deposu vardı.  

Şekil 6: Harput Amerikan (Fırat) Koleji Yerleşim Planı -1914.s

Şekil 5’deki görselin arka binalarına dikkatlice baktığınızda Kolej’e ait bir  “rüzgar değirmeni”ni  fark 
edeceksiniz.   Romanda bu değirmenin de teknolojik tarihi açısından önemi  ele alınmaktadır. Aynı zamanda, 
misyoner faaliyetlerinin yanı sıra, “teknoloji değer ithalatı” açısından da “değirmen”, Harput ile Mezre’deki 
Amerikan Konsolusluğu ve Alman Çiftliği arasındaki “telefon” bağlantısı, romanda vurgulanan konulardır. 
Teknolojik gelişme ya da değer ihracatı, misyoner faaliyetlerinin stratejik  parçasıydı. Dolasıyla, değirmenin 
yapılma kararı tahminen 19.yüzyıl sonlarında olmuş, belgelere göre, bu karar “Amerikan Senatosu”ndan 
sadece Harput ve Halep kentleri için çıkmıştı ve buna göre yapılmıştı. 

Şekil 5’deki Amerikan (Fırat) Koleji Kampüsünün dışında, özellikle  Pertek yoluna inen yamaçlarda, 
teraslar halinde bahçeler, öğretmen evleri, tenis kortu ve aşağıda, kanyonun düzlüğünde, bir futbol sahası 
bulunmaktaydı. 

Kampüsün kuzey tarafında Meteris mevkii vardı. Bu alan aslında kayalıklarla dolu, kuzey yönünde mezarlığa 
açılan bir düzlüğe de sahipti. Şehroz’dan Esadiye Camisi’ne kadar olan evlerin özellikle sağır duvarlarının 
baktığı  bu alan, rüzgarlara kapalı, farklı bir görünüm ortaya koymaktaydı. “Uzaktaki Boşluk”, bu biraz da 
soğuk, kötümser peyzajı okuyucuya şu şekilde aktarmaktadır; 

“…Karşı taraftaki Meteris tepesine bakan evleri, kuzeye genel olarak kapalı iki katlı evleri görmekteydim. 
Boylu boyunca, doğudan batıya uzanan bu evler, sert rüzgarı engellemekteydi. Genellikle bir ya da iki 
katlı düz damlı bu evler, güney yönünde iç bahçelere sahip olmasına karşın, kuzeyde genel olarak sağır 
yüzeylere sahipti. Bu evler Şehroz’dan sonra öncelikle Esadiye’ye, buradan da sert bir sırt ile Abdehil’in 
altındaki kanyon ve dereye kadar, daha da seyrek dokulu olarak uzanırdı. Kent, Meteris tepesinin güneyinde, 
bulunduğumuz bölgeye sırt çevirmiş gibi durur, kentin canlılığını ise ancak bu sağır evlerin içine girerek ya 
da sokak içerilerinde ve bu sokakların açıldığı küçük meydanlarda hissederdik. 



15

Mustafa bana döndü, “Ne oldu kardeş, sen ne düşünüyorsun?” ”Tam Meteris.” diyordum ki, lafımı ağzımdan 
aldı, ayağa kalktı, ikimiz birden, orada. ”Meteris’ten ineydim, Güllüm gile gideydim”i söylemeye başladık. 
Kahkahalarla gülüyorduk. Kimse bizi izlemiyordu. Birbirimize candan sarıldık. ”Eğer Güllüm Ağlarsa, Göz 
Yaşını Sileydim. Göz Yaşını Sileydim” Orada dönmeye başladık…”

Roman, ağırlıklı olarak bu binaların arasında geçen bir yaşam kesitini sunmakla birlikte, kentin diğer binalarını, 
hanları, İttihat ve Terakki Cemiyeti gibi önemli bir politik oluşumun kullandığı büyük evleri ve meydanları 
da ele almaktadır. Kolej’de staj yapan üç Müslüman öğrencinin, Tahir, Mustafa ve  Musa’nın, 1915 öncesi 
yaşadıkları olayları ele alındığında , kampüsün bulunduğu mahalle olan Şehroz, romanda daha ayrıntılı bir 
dille anlatılmaktadır. Şehroz , bu anlamda Harput’un dar sokaklarına açılan avlulu ya da  iç bahçeli, girişte 
dehliz ya da arkadı olan, büyük bir oranda bitişik evlerden oluşmaktaydı. Şehroz, romanda aşağıdaki alıntılarla  
betimlenmeye çalışılmıştır. 

“…Ana kapıdan çıktıktan sonra kuzeye doğru Meteris tepesine yakın bir konumda yürümeye başlamıştım. 
Ara sokaklardan geçiyor ve Cami’ye gidişimi ağırdan alıyordum. Sokaklardaki yaşam ve canlılık, birden 
köşeden arka arkaya sıralanmış küçük çocukların gülüşleri ve kahkahaları ile yola sürgün etmeleri, onları 
dizginlemeye çalışan ve gerektiğinde terliğini atan komşular ile henüz yitirilmemişti. Arada sırada açılan 
kapıların arkasında derin taşlıklar ve avlunun nemli kokusu yoldan geçeni sarsacak boyutlara getirir, bazen 
alımlı bir Harput kızının da sizi derinden izlediğini görebilirdiniz. Öyle bir yerdi Şehroz…”

“…Eskiden Şehroz’un sokaklarına çıktığınızda birbirine yapışık ev kümelerinin arkasında sizi birileri 
gözlerdi. Onu yürürken hissederdiniz. Üç türlü yaşam vardı sokaklarında, sokakta oynayan çocuklar, evin 
“eşik”lerinde oturan, muhabbet yapan insanlar, sizi “pencere”lerden gözleyenler, bir de içerideki gizemli 
“avlu”lar. Bazen kapılar kazara açıldığında, avlunun içinden ortaya dökülürdü o sırlar. O sırlar da basit ve 
gündelikti. Bu ya bir babanın çocuğunu havaya kaldırması idi, ya da katılan bir bebeğin çığlıkları, kahkahası, 
ya da yaramazlıktan dolayı evin küçük oğlunu terlikle kovalayan bir annenin hiddeti…”

Şehroz’un batı yönüne inen yamaçlarda dik bir topoğrafya üzerinde olmasına karşın , kent girişine doğru 
birbirine koşut ama dolambaçlı sokakları da vardı.Benzer  yerleşim yapısı, Harput’tan çok daha aşağı kotlarda 
yer alan yamaca yerleşmiş Hüseynik (Ulukent)’de  de mevcuttu. Harput’ta konutların birbirleriyle bitişik 
düzende olmalarının birkaç nedeni vardı. Harput özellikle kısıtlı bir alan üzerinde, yoğun bir nüfusu barındıran 
bir tepe kentti. Yüzyıl başındaki Osmanlı nüfus sayımına göre kentte otuz beş bin kişinin yaşadığı belirtilmekle 
birlikte, evler dar bir alanda yoğunlaşmakta, evlerin içinde kısıtlı düzeyde iç bahçe ve avlular bulunmaktaydı. 

Şekil 7: Şehroz’dan (Yukarımahalle) Pertek yoluna doğru Harput yamaçları.

(Kaynak : Harvard Üniversitesi, Houghton Library)



16

Genel olarak ev tipolojisi birbirine yakın, hatta bitişik nizamı zorlamaktaydı. Bu aslında tipik bir “tepe kent 
savunma düzeni” idi (Şekil 7). Bu bitişik düzen ve dar alanlarda yaratılan avlu ve iç bahçeler aynı zamanda  
yoğun bir mekânsal düzen yaratmakta, özellikle kuzeyde, Meteris kayalıklarında, evlerin sadece sağır 
yüzeyleri, yerleşmede sağır bir kent bloğu oluşturmaktaydı. Burada evler kuzey rüzgarlarına kapalı bir düzen 
yaratmaktaydı.

Şekil 8: Bir sokak, arkada Kurşunlu Camisi, 1939.

“Uzaktaki Boşluk” romanı 1914 yılından 1920 yılına kadar sadece Harput, Amerikan Koleji’ne 
odaklanmamaktadır, bunun dışında Mezre (Elazığ öncesi yerleşmeye verilen isim) ve buraya bağlı başta 
Hüseynik olmak üzere, Yığıki (Aksaray), Kesrik (Kızılay) gibi  küçük yerleşmelerdeki toplumsal ve ekonomik 
yapıyı da işlemektedir. Eğer misyonerlik faaliyetlerini Harput dışında ele aldığımızda, ovada, Mezre’deki 
Alman çiftliği ve yetimhanesi ile Danimarka ve İsveç  Katolik yetimhaneleri, Emmaus organizasyonuna bağlı 
binaları, bu döneme ait etkin kurumlar olarak gösterebiliriz. Bunların dışında Amerikan Konsolosluğu’nun  
Mezre’deki faaliyetini 1919’lara kadar sürdürdüğünü de belirtmek isterim. 

Tüm bu misyonerlik faaliyetlerini ve var olan nüfus demografisini ele aldığımızda, o günlerdeki yaşamın ne 
denli karmaşık ve gerilimli olduğunu anlayabilmekteyiz. Dolayısıyla bazı binaların 1. Dünya Savaşı Öncesi 
kullanımı, bu binaların çok işlevli yapısı, yaşamın yürütüldüğü politik süreçlerin “mutfağı” olarak bu binaların 
nasıl farklı işlevsellikler kazandığını da  söyleyebiliriz. 

“Uzaktaki Boşluk” romanında beni etkileyen metaforik binaları ele aldığımda, romanın da gelişmesi açısından 
ilk sırada Amerikan Koleji’nin toplantı holü olan “Wheeler Toplantı Salonu”ndan burada söz etmekte yarar 
var. Wheeler Toplantı Salonu bin kişilik kapasitede bir salondu (Şekil 9). İki katlı bu salonun alt katında, 
okulun matbaası, depolar ve özel toplantı salonları mevcuttu. Bu salonlar burada çalışan özel dernek-localara 
da tahsis edilmekteydi. Bu salon, aslında tüm misyonerlerin sosyal etkinliklerini, dinletilerin ve  tiyatro 
gösterilerinin de  yapıldığı bir yerdi. Burası, bölge için, en yüksek kapasiteye sahip salonlardan  birisi idi. 
Kolejin yarı senfonik orkestrası da burada konserler verirdi. Bu salonun dışında Hüseynik’te de bir tiyatro 
salonu vardı. Bu salon büyük kilisenin yanındaki bir toplantı salonu idi. Bu etkinliklerin arkasında dini ve 
politik yapılanmalar olsa da, sosyal etkinliklerin müzik, tiyatro bağlamında Avrupa klasiklerini de hedef 
alması, aydınlanma anlamında, önemli düzeyde artı bir olgu oluşturduğunu söyleyebiliriz. 

“Uzaktaki Boşluk” romanının Wheeler Hall’deki konserdeki izlenimi şu şekilde anlatılmaktadır;

“ Önce Bach, sonra Schubert’in “Andante”sinden sonra, orkestranın en son parçası Brahms’ın “Macar 
Dansı” idi. Orkestra’nın en iyi kemancıları ve yaylıların katılımıyla bu son parçaya geçildi. 

Lavanta ve sarı çiçeklerin olduğu vadide yürüyorduk Sara ile. Mavi bir gökyüzü dağların arasına giriyor, 



17

dağların birbirine kavuşmasını ve ayrılmasını gökyüzündeki beyaz bulutlar tamamlıyordu. Güneşin battığı bir 
tabloydu sanki. Üstümüzde beyaz giysiler vardı. Her yer sarı çiçeklerle doluydu. Onlar bitiyor, güneşin battığı 
yere kadar lavantalar sürüyordu. Müzik bittiğinde kendime geldim. Rapsodi bir çırpıda sürüklenircesine bitti. 
Bu parça aşkımızın bir özeti gibiydi sanki…”

Şekil 9: Wheeler Hall’de bir etkinlik, 1914.

“Uzaktaki Boşluk” romanında pek çok bina, mekan ve peyzaj öğesi olarak “metaforik” anlamda romanın 
içeriğine girmiş. Yazar, bunları kendi düşünceleri ve duyumsamaları çerçevesinde betimlemeye çalışmıştır. 
Bundan sonraki alt bölüm ise diğer metaforları kapsamaktadır. 

Diğer Metaforlar

Wheeler Toplantı Salonu’ndan sonra Harput’tan daha aşağı konumda, Mezire’de,  1910 yılında kurulan, 
Amerikan Misyoner Hastanesi-Annie T. Riggs Hastanesi, sadece misyoner faaliyetlerinin dışında çevredeki 
topluma hizmet eden bir kurum niteliğindeydi. Daha sonra bu bina 1919 yılında burada kurulan “Akıl ve Ruh 
Sağlığı Hastanesi” ile topluma hizmet sürecine devam etmiş, gerilimli bölünme ve karşıtlıkların üst düzeye 
çıktığı 1915 yıllarında,  bu hastane ve eklenti binaları toplumsal bölünme ve şiddet olaylarının tanığı haline 
gelmişti. 

“Uzaktaki Boşluk”ta bu hastane ile izlenimler şu şekildedir;  

“…Pencere ve perdelerinin arasında çiçekleri bulunan bembeyaz yorgan ve şilteleriyle, her odada altı yatağın 
bulunduğu büyük bir hastaneydi burası. Koridorda İsabel hemşireden başka iki hemşireye daha rastladık. 
Büyük odalardan birine girdiğimizde yataklarda dört erkek çocuk daha vardı. Onlar içinde yaşça en büyüğü 
kardeşimdi. Lütfü’nün terleme nöbeti bitmişti…”

Harput’un 1914 öncesinde olduğu gibi, Türkler için önemli olan binalardan birisi de hastane ile komşu olan 
Hüseynik girişinde 18. Fırka Kışlası idi. Bu bina halkın seferberlik dahil, savaş ile düşüncelerinin yoğunlaştığı 
metaforlardan birisiydi. Hastane ve kışla komşuluğundan dolayı, sadece buradan toplumlar arası neler 
olduğunu, gerilimlerin hangi düzeyde olduğunu anlayabilirdiniz. 

Arşivler, Harput girişinde bu alanda birçok olayın, şiddetin ve gerilimin toplumlar arasında nasıl cereyan 
ettiğini ortaya koymaktadır (Sunguroğlu,1958). Kışla, aynı zamanda “seferberlik” anında, özellikle “askere 
alma” zamanında büyük bir alana yayılmaktaydı. Ordunun donanımı, lojistiği ile gücü ve zayıflığı hakkındaki 
algısal ipuçları çevreye yansımakta, ortalık tam bir “panayır” haline dönmekteydi. Roman, dönemin toplumsal 
manzaralarını aşağıdaki satırlarla betimlemektedir. 



18

“ Çarşı dönüşünde Kışla’nın önünden geçiyorduk. Kışla çevresinde askerler, çadırlar, çoğu daha üniformasını 
almamış ama askerliğe kabul edilmiş sivillerle burası bir pazar yerini andırıyordu. Babamın çarşıdan aldığı 
sigaraları askerlere dağıtarak köye girdik.”

“Uzaktaki Boşluk” Elazığ ve çevresinin teknoloji tarihi ile ilgili önemli ipuçlarını da ortaya koymaktadır. Bu 
durumu pekiştiren olgulardan birisi de Mezre’de konuşlanan “Bros” firmasına ait İpek Dokuma Fabrikası’dır. 
İpekçilik ve ipek dokuma fabrikası ile kent içinde yeşeren küçük endüstrileşme 1914 yılının yaşamında en 
önemli metaforlardan birisi olmuştu. Bros firması daha sonra “Fabrikatoryan Kardeşler” ile anılacaktır. 
Bu firmanın bugün Elazığ’ın Beşkardeşler semtine damgasını vuran ,geçmişte burada o  dönemin mimari 
sitilini yansıtan “Fabrikatoryan Evleri”ni , Elazığ’ın kültürel sürekliliği açısından “yaşamsal düzeyde önemli” 
olduğunu düşünmekteyim, (Şekil 10). 

Şekil 10: Fabrikatoryan Evleri, Beşkardeşler.

Bros firmasının ipek dokuma tezgahları 1914 yılında  yeni yeşeren endüstrileşme sürecinin ilk adımı olmuştu. 
Uzaktaki Boşluk, bu süreci aşağıdaki cümlelerle okuyucuya aktarmaktadır; 

“…Büyük bir salonu geçerken içeride dokuma tezgahlarının başında onlarca genç kız vardı. Bu kızlar, 
tezgahlarının başında oturmakta, önlerinde bulunan ipek ya da pamuk çilelerini, tezgahlarını ileri geri 
durmadan çalıştırarak, kumaş parçasını dokumaktaydılar. Çile yumaklarını değiştiren bazı görevliler de 
ortalıkta küçük tekerlekli arabalarla bu stokları dağıtmaktaydılar. İşçiler, tamamen işlerine yoğunlaşmış 
durumdaydı. Ortalıkta, müthiş bir tezgah sesi vardı, kızlar bizleri görünce başlarını öne eğerek, işlerine 
koyuldular...”
1914 yılı itibarıyla metaforlar kısmında, o döneme geri gittiğimizde bizi etkileyen bina ve kurumların 
“Uzaktaki  Boşluk” romanından hareketle özetlemeye çalıştım. Buraya ilave edilecek diğer önemli kurumlar 
da vardı. Bunların başında Kurşunlu Camisi hem dini, hem de politik açıdan Türklerin önemli bir cemaat 
ve toplanma alanı idi. Özellikle 1. Dünya Savaşı seferberliğinin ilan edilmesinden önce ve sonra bu cami, 
bir bakıma Müslümanların toplandığı önemli bir dini ve politik anlamda stratejik merkezi oldu. Bu dönemde 
İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin de toplandığı büyük bir evin varlığı ile ilgili kısıtlı da olsa bir bilgi olduğunu 
aktarmak isterim.Bugün Harput’un geçmişini ortaya koyan görkemli konakları olan, Yelboğazı’ndan kente 
girdiğimizde, sağ konumda yer alan Sağırmüftü  Konağı ve (Şekil 11)  onun hemen arkasındaki Hacı Hıdır 
Konağı aslında kentin konut mimarisinin ayrık düzende gelişmiş en görkemli  örnekleriydi. 



19

Şekil 11: Sağırmüftü Konağı ve arkasındaki Hacı Hıdır Konağı (restorasyon öncesi).

“Uzaktaki Boşluk” , kent girişinde bu iki görkemli yapıyı birer nirnegi noktası olarak okuyucuya aktarmaktadır. 
Bu aktarımın yanında, Elazığ’dan Harput’a girişte , rampanın uç noktasında, batıda oluşan derin bir kanyon 
olan “Yelboğazı” , yolculuğun sonunda,  bu oldukça etkileyici peyzajı aşağıdaki cümlelerle okuyucuya 
aktarmaktadır;  

“…Burası benim için hüzünlü bir nokta idi. Neden burayı anımsardım, bilemiyorum. Birkaç tane mezarın 
bulunduğu bu alandan Kolej’e baktığınızda ise, önünüzde duran kıraç peyzaj ile karşıtlıklar içinde yoğun 
Kolej binalarını ve Şehroz’un cumbalı ahşap çıkmalarıyla, yalınlığı ve katı yüzeyleri süsleyen kent dokusunu 
gözlemlerdiniz. Harput her yanından gizemli bir kentti. Uzakta duran, kolay okunamayan, yaşantısallıkları 
ve faklılıkları hemen göze çarpmayan, yıllardır çatışma ve kavgalarla esrik, bitmiş, tükenmiş ve o oranda da 
kavgalarını gizlemiş, saygıyı kusur etmemiş, evrenselliği ve değerlerini yitirmemiş…”

Son Söz

Bu yazımın çerçevesinde “Uzaktaki Boşluk” romanında geçen önemli mekânsal metaforları sizlere 
aktarmaya gayret ettim. Bu metaforların dışında, sadece Harput değil, Elazığ  ve çevresini ele alan 
bir yandan da Gölcük ve Keban’ı da içeren geniş bir çerçevede konunun ele alınması, metaforları bu 
çerçevede geniş bir bakışın üzerinden ele almakta yarar var. 

Bu çalışmayı geçmişin kaybolmuş izlerini, gerilimden uzak, kültürlerarası alışverişi, ön yargısız, dengeli 
bir şekilde özetlemeye çalıştım. Burada milletler arasındaki gerilimden uzak yaşantısallık ve kültürel 
değerlerin önemliliğini, yansız araştırma yapmanın önemini, bir kez daha vurgulamak isterim. 

Burada “keşke” kelimesini kullanmak istemezdim. Ama keşke tarihin izlerini kavramak, yok olan izlerini 
araştırmak ve geçmişin yaşantısallıklarını yakalamak gibi bir derdim olmasaydı. Ama tarihi bazen 
toplumlar değil de , “kötü” politikacılar yönlendirmekte.

Geçmişe baktığımda “çok kültürlü” yaşamın zenginlikleri, birliktelikler, komşuluklar, ortak yaşantılar 
ve paylaşılan acıları ele aldığımda, “keşke” kelimesinin ne denli zor ve önemli bir kelime olduğunu fark 
etmekteyim. Tıpkı romanda olduğu gibi;  



20

           “…Bu görüntüler, hemen tüm Harput için geçerliydi. Burada ortak bir kültür vardı, paylaşılan 
herşeyimize sirayet etmiş. Türkülerimiz, yemeklerimiz ortaktı. Aşklarımız, heyecanlarımız ortaktı, 
ürünlerimiz ortaktı. Üretimimiz dayanışma içindeydi. Burada çok şey aramamak gerek, biz Harputlular, 
birbirimizle dini tartışmazdık, toplumsal ilişkilerde, o bizim içimizin, ruhumuzun, kalbimizin kutsalı idi. Ne 
oldu? Kimler geldi, kimler yıktı bu medeniyeti?”

Harput’u araştırmak, aslında mimarlıktan öte, önemli bir “insancıl” tavır. Harputlu olduğum için çok 
mutluyum. Harput’u araştırırken, kentin bana öğrettiği duygusallıkların bir “mimar” için ne denli 
önemli olduğunu belirtmek isterim. Bu duygusallıklar bizim her an içinde bulunduğumuz ortamı, 
özellikle  kuramsal yapımızı güçlendirmekte, bizi gelecek için daha donanımlı kılmakta.

Harput’a gittiğimde, dede ocağına yakın bir konumda, nedense bir hüzün kaplar içimi, anlayamadığım 
bir hüzün…

“…Yolun karşısındaki düzlüğe doğru çıkıyorum. Anılarım kafamın içinde cirit atıyorlar şimdi. Karşıda şu 
ağacın altında durmalıyım diyorum. Oraya geldiğimde, karşımda Harput. Kuzey dağlarından esen rüzgarla 
sersemliyorum o an. Uzun zamandır beklediğim, görmeye cesaret edemediğim kent duruyor karşımda. Nasıl 
gizemli bir kent burası, aniden ortaya çıktı. Bu sürprizi defalarca yaşadığım halde bir kez daha yaşıyorum 
o an. Harput benim anılarım, benim gerçeklerim, benim rüyalarım, benim cesaretim, benim yalnızlığım, 
işte karşımda. Elim, ayağım boşalıyor, orada kalmak istiyorum. Gelip, buradan beni alsınlar sonra, “Kuzey 
Rüzgarları”, belki taşırlar beni aşağıya...”

			            			 



21

HARPUT EVLERİNDE ENERJİ VERİMLİLİĞİ: ŞEFİK GÜL EVİ ÜZERİNE BİR 
İNCELEME

Sevilay Özdemir, Prof. Dr. Betül BEKTAŞ EKİCİ

Fırat Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü, 23119 Elazığ, Türkiye. 

Özet:

Binalarda enerji tüketimi, hem ülkemizde hem de dünyada toplam enerji kullanımında büyük bir paya 
sahiptir. Fosil kaynakların tükenmesi, çevresel sorunlar ve ekonomik kaygılar, enerji verimli tasarımları 
zorunlu kılmaktadır. Geleneksel yapılar, günümüzdeki teknolojik sistemlere ihtiyaç duymadan pasif 
çözümlerle konfor koşullarını sağlayabilmiştir. Bu çalışma, Harput’taki Şefik Gül Evi üzerinden yapılan 
simülasyonlarla ısıtma, soğutma ve aydınlatma yüklerini inceleyerek, yönlenme ve mekânsal özelliklerin 
enerji performansına etkilerini ortaya koymaktadır.

 



22

GİRİŞ

İnsanoğlunun yerleşik hayata geçişinden bu yana barınma ihtiyacı, çevresel koşullara uyum sağlama zorunluluğu İnsanoğlunun yerleşik hayata geçişinden bu yana barınma ihtiyacı, çevresel koşullara uyum sağlama zorunluluğu 
ile şekillenmiştir. Özellikle güneş, su ve rüzgâr gibi doğal unsurlar, yerleşim yerlerinin belirlenmesinde ve ile şekillenmiştir. Özellikle güneş, su ve rüzgâr gibi doğal unsurlar, yerleşim yerlerinin belirlenmesinde ve 
konut tasarımında temel ölçütler olmuştur. Tarih boyunca farklı coğrafyalarda inşa edilen yapılar, bulundukları konut tasarımında temel ölçütler olmuştur. Tarih boyunca farklı coğrafyalarda inşa edilen yapılar, bulundukları 
çevrenin iklim verilerine göre biçimlenmiş; malzeme seçiminden mekânsal organizasyona kadar birçok çevrenin iklim verilerine göre biçimlenmiş; malzeme seçiminden mekânsal organizasyona kadar birçok 
unsur, yaşam konforunu artırmak amacıyla doğal kaynaklardan faydalanacak şekilde düzenlenmiştir. Bina unsur, yaşam konforunu artırmak amacıyla doğal kaynaklardan faydalanacak şekilde düzenlenmiştir. Bina 
altyapısına yönelik teknolojik sistemlerin gelişmediği dönemlerde bile, konutlarda yılın her mevsiminde altyapısına yönelik teknolojik sistemlerin gelişmediği dönemlerde bile, konutlarda yılın her mevsiminde 
konfor koşullarını sağlayacak çözümler üretilmiştir. Bugün doğayla uyumlu, iklim verilerini dikkate alan ve konfor koşullarını sağlayacak çözümler üretilmiştir. Bugün doğayla uyumlu, iklim verilerini dikkate alan ve 
çevreye saygılı yapılar tasarlanmaya çalışılırken, aslında yüzyıllar boyunca edinilmiş deneyimlerle oluşan çevreye saygılı yapılar tasarlanmaya çalışılırken, aslında yüzyıllar boyunca edinilmiş deneyimlerle oluşan 
geleneksel mimariden çıkarılacak pek çok ders olduğu açıktır (Harputlugil, ve  Çetintürk,  (2005); Mousli, ve geleneksel mimariden çıkarılacak pek çok ders olduğu açıktır (Harputlugil, ve  Çetintürk,  (2005); Mousli, ve 
Semprini, (2015)).Semprini, (2015)).

Geleneksel konutlar, yalnızca kültürel mirasın bir yansıması değil aynı zamanda enerji etkin tasarımın Geleneksel konutlar, yalnızca kültürel mirasın bir yansıması değil aynı zamanda enerji etkin tasarımın 
da erken örnekleridir. Kalın taş duvarlar, avlular, çıkmalar ve yönlenme tercihleri sayesinde bu yapılar, da erken örnekleridir. Kalın taş duvarlar, avlular, çıkmalar ve yönlenme tercihleri sayesinde bu yapılar, 
ısıtma, soğutma ve aydınlatma ihtiyaçlarını büyük ölçüde pasif yöntemlerle karşılayabilmiştir. Günümüzde ısıtma, soğutma ve aydınlatma ihtiyaçlarını büyük ölçüde pasif yöntemlerle karşılayabilmiştir. Günümüzde 
artan enerji tüketimi, fosil yakıtların tükenmesi ve çevresel kaygılar, geçmişteki bu deneyimlerin yeniden artan enerji tüketimi, fosil yakıtların tükenmesi ve çevresel kaygılar, geçmişteki bu deneyimlerin yeniden 
değerlendirilmesini zorunlu kılmaktadır. Özellikle geleneksel mimarinin sunduğu çözümler, enerji verimliliği değerlendirilmesini zorunlu kılmaktadır. Özellikle geleneksel mimarinin sunduğu çözümler, enerji verimliliği 
odaklı çağdaş tasarımlar için önemli bir referans niteliği taşımaktadır.odaklı çağdaş tasarımlar için önemli bir referans niteliği taşımaktadır.

Geleneksel konutların enerji performansı üzerine yapılan çalışmalar, bu yapıların iklime uyumlu tasarım Geleneksel konutların enerji performansı üzerine yapılan çalışmalar, bu yapıların iklime uyumlu tasarım 
ilkeleri sayesinde günümüz için önemli dersler sunduğunu göstermektedir. Akfidan (Akfidan, 2018). Bolu ilkeleri sayesinde günümüz için önemli dersler sunduğunu göstermektedir. Akfidan (Akfidan, 2018). Bolu 
Gülezler Konağı’nda yaptığı çalışmada iklime duyarlı malzeme seçiminin ısıtma yükü ve CO₂ salımları Gülezler Konağı’nda yaptığı çalışmada iklime duyarlı malzeme seçiminin ısıtma yükü ve CO₂ salımları 
üzerinde belirleyici olduğunu ortaya koymuştur. Temur (Temur, 2011) ise Edirne’deki geleneksel konutlarda üzerinde belirleyici olduğunu ortaya koymuştur. Temur (Temur, 2011) ise Edirne’deki geleneksel konutlarda 
yaptığı analizlerde, enerji verimliliğinin sürdürülebilirlik açısından önemini vurgulamıştır. Benzer şekilde yaptığı analizlerde, enerji verimliliğinin sürdürülebilirlik açısından önemini vurgulamıştır. Benzer şekilde 
Harputlugil ve Çetintürk (Harputlugil, ve  Çetintürk, 2005) Safranbolu evleri üzerinden geleneksel tasarımın Harputlugil ve Çetintürk (Harputlugil, ve  Çetintürk, 2005) Safranbolu evleri üzerinden geleneksel tasarımın 
yeni yapılara örnek olabileceğini belirtmiştir. yeni yapılara örnek olabileceğini belirtmiştir. 

Diyarbakır evleri üzerine çalışan Erdemir (Erdemir, 2014) yerleşim dokusu ve bina formunun enerji korunumu Diyarbakır evleri üzerine çalışan Erdemir (Erdemir, 2014) yerleşim dokusu ve bina formunun enerji korunumu 
ile ilişkisini değerlendirmiştir. Şam’daki geleneksel yapılar üzerinde yapılan bir çalışmada ise (Mousli, ve ile ilişkisini değerlendirmiştir. Şam’daki geleneksel yapılar üzerinde yapılan bir çalışmada ise (Mousli, ve 
Semprini, 2015) farklı tasarım kriterlerinin ısıl konfor üzerindeki etkileri ele alınmıştır. İran’da gerçekleştirilen Semprini, 2015) farklı tasarım kriterlerinin ısıl konfor üzerindeki etkileri ele alınmıştır. İran’da gerçekleştirilen 
araştırmalar (Mohammadzadeh, ve diğ. 2015) geleneksel mimarinin modern yapılara kıyasla daha düşük araştırmalar (Mohammadzadeh, ve diğ. 2015) geleneksel mimarinin modern yapılara kıyasla daha düşük 
enerji tükettiğini göstermiştir. Ayrıca Kosova’daki çalışmalar (Pallaska, ve diğ. 2018). geleneksel konutların enerji tükettiğini göstermiştir. Ayrıca Kosova’daki çalışmalar (Pallaska, ve diğ. 2018). geleneksel konutların 
yenilenmesi ile sürdürülebilir kentsel gelişmeye katkı sağlanabileceğini ortaya koymuştur. Kıbrıs’taki yenilenmesi ile sürdürülebilir kentsel gelişmeye katkı sağlanabileceğini ortaya koymuştur. Kıbrıs’taki 
örneklerde de Yıldız, ve Manioğlu, (2015) avlu gibi mimari unsurların enerji verimliliği açısından kritik rol örneklerde de Yıldız, ve Manioğlu, (2015) avlu gibi mimari unsurların enerji verimliliği açısından kritik rol 
oynadığı görülmüştür. Genel olarak literatür, farklı coğrafyalardaki geleneksel konutların, enerji tüketiminin oynadığı görülmüştür. Genel olarak literatür, farklı coğrafyalardaki geleneksel konutların, enerji tüketiminin 
azaltılması ve sürdürülebilir tasarımlar için önemli bir referans noktası olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. azaltılması ve sürdürülebilir tasarımlar için önemli bir referans noktası olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

Bu makalede, Elazığ/Harput yöresine özgü geleneksel konutlardan Şefik Gül Evi’nin enerji performansı Bu makalede, Elazığ/Harput yöresine özgü geleneksel konutlardan Şefik Gül Evi’nin enerji performansı 
incelenmektedir. Çalışmada Design Builder yazılımı kullanılarak yapının ısıtma, soğutma ve aydınlatma incelenmektedir. Çalışmada Design Builder yazılımı kullanılarak yapının ısıtma, soğutma ve aydınlatma 
yükleri hesaplanmış, pasif tasarım öğelerinin enerji verimliliğine katkısı değerlendirilmiştir. Böylece, Harput yükleri hesaplanmış, pasif tasarım öğelerinin enerji verimliliğine katkısı değerlendirilmiştir. Böylece, Harput 
evlerinin sunduğu mimari çözümlerin günümüz tasarımlarına aktarılabilecek yönleri tartışılarak, bölgedeki evlerinin sunduğu mimari çözümlerin günümüz tasarımlarına aktarılabilecek yönleri tartışılarak, bölgedeki 
gelecekteki çalışmalara ışık tutması amaçlanmıştır.gelecekteki çalışmalara ışık tutması amaçlanmıştır.



23

HARPUT VE HARPUT MİMARİSİNİN GENEL ÖZELLİKLERİ  

Harput, Elazığ Ovası ve Uluova’nın kuzeyinde, Doğu Anadolu Bölgesi’nin Yukarı Fırat 
bölümünde yer almaktadır. Sert kışları ve sıcak yazlarıyla dikkat çeken bölge karasal bir iklim 
özelliği göstermektedir. Arazi yapısı, dik kayalıklar ve stratejik tepelerden oluşmakta olup bu 
coğrafi konum, tarih boyunca Harput’un hem askeri hem de kültürel açıdan önemli bir yerleşim 
merkezi olmasına zemin hazırlamıştır. 

Bölgedeki konutlar, zorlu iklim koşullarına uyum sağlamak üzere şekillenmiş kendine özgü 
mimari özelliklere sahiptir. Geleneksel Harput evlerinde zemin katlar genellikle daha sade ve 
kapalı iken, üst katlarda pencereler ve çıkmalar aracılığıyla mekâna hareketlilik kazandırılmıştır. 
Evlerin çoğunda avlu bulunmakta, bu da mahremiyet ihtiyacını karşılamakta ve sosyal yaşam için 
önemli bir mekân oluşturmaktadır. Yüksek duvarlarla çevrilen dış avlular, evlerin dışarıyla olan 
ilişkisini sınırlamaktadır. Kat sayısı çoğunlukla iki olmakla birlikte, topoğrafyanın durumuna göre 
evler kayalıklar üzerine ya da yamaçlara uyumlu biçimde inşa edilmiştir. Bu mimari düzenlemeler, 
hem mahremiyet kültürünü hem de iklimsel uyumu yansıtan temel özelliklerdir.

Harput evlerinde en yaygın inşa yöntemi, Türkiye’nin farklı bölgelerinde de görülen yığma 
yapım tekniğidir. Dış duvarlarda kalın taş bloklar, saman katkılı çamur harcı ile birleştirilmiş; kat 
aralarında ise deprem etkilerine karşı ahşap hatıllar kullanılmıştır. Yapılarda taş, kerpiç ve ahşap 
temel malzeme olarak öne çıkarken, tuğla çoğunlukla yardımcı malzeme niteliğinde kullanılmıştır. 
Pencereler genellikle dikdörtgen formda, bazı örneklerde yuvarlak kemerli olarak inşa edilmiştir. 
Saçaklarda düz tahta tercih edilmiş; çatı örtüsü ise iklim koşullarına bağlı olarak düz dam ya 
da beşik çatı şeklinde düzenlenmiştir. Döşemelerde alt katta sıkıştırılmış toprak, üst katlarda ise 
ahşap kullanımı yaygındır. Harput evlerinin, coğrafi koşullar ve toplumsal ihtiyaçlarla uyumlu bir 
yapı sergilemesinde tüm bu özelliklerin önemli bir rol oynadığı söylenebilir.

ŞEFİK GÜL EVİNİN ÖZELLİKLERİ 

Bu çalışmada uygulama örneği olarak seçilen Şefik Gül Kültür Evi, Elazığ ili Harput Mahallesi’nde, 
Nizamettin Caddesi üzerinde yer almakta olup Harput Kentsel Sit Alanı içerisinde bulunmaktadır. 
Arazi eğimine uyum sağlayacak şekilde üç katlı olarak inşa edilen yapı, avlu düzeni ve 
mekânsal kurgusuyla geleneksel Harput evlerinin karakteristik özelliklerini taşımaktadır. Yapı 
kitabesi bulunmadığından kesin yapım tarihi bilinmemekle birlikte, sivil mimari örnekleriyle 
karşılaştırıldığında XX. yüzyılın ilk çeyreğinde inşa edildiği düşünülmektedir.

Plan şeması açısından ev, zemin katta sofa ve servis mekânları, üst katlarda ise odalar ve çıkmalı 
bölümlerden oluşmaktadır. Avlu ve sofaya bağlı mekân düzeni, dönemin yaşam kültürünü 
yansıtırken, ahşap merdivenlerle katlar arasında bağlantı sağlanmıştır. Geleneksel yapım 
tekniklerinin kullanıldığı bu evde, taş, kerpiç ve ahşap temel malzemeleri oluşturur; 55–80 cm 
arasında değişen duvar kalınlıklarıyla, ara hatıllarla desteklenmiş yığma sistem tercih edilmiştir.

Cephe özellikleri açısından yapı, ayrık nizamda inşa edilmiş ve dört cephesi açık bir konut örneğidir. 
Pencereler, mazgal ve dikdörtgen formlarıyla aydınlatmayı sağlarken, güney cephesindeki çıkmalı 
bölüm mekâna hareket katmaktadır. Avlu, çeşme ve tandır gibi geleneksel öğeler ise yapının 
günlük yaşamla ilişkisini güçlendirmektedir. Yapıya ait görseller Şekil 1’de verilmiştir.



24

Şekil 1. Harput Şefik Gül Kültür Evi vaziyet planı ve arazi yerleşimi [9]

UYGULAMA ÇALIŞMASI

Şefik Gül Kültür Evi’nin enerji performansının belirlenmesinde Design Builder simülasyon programı 
kullanılmıştır. EnergyPlus altyapısı üzerine kurulu bu program sayesinde yapının ısıtma, soğutma ve 
aydınlatma yükleri ile birlikte gün ışığı, doğal havalandırma ve CO₂ salımı gibi performans verileri de analiz 
edilebilmektedir. Çalışmada, yapıya ait rölöve çizimlerinden yararlanılarak programda üç boyutlu bir model 
oluşturulmuş (Şekil 2) ve analizler bu model üzerinden yürütülmüştür (Özdemir, ve Bektaş Ekici, (2020).

Şekil 2. Şefik Gül Kültür Evi üç boyutlu modeli.

Modelleme sürecinde binanın konumu, iklim bölgesi, fonksiyonu, iç mekân konfor koşulları, yapı 
elemanlarında kullanılan malzemeler ve sistem özellikleri programa tanımlanmıştır. Elazığ iline ait iklim 
verileri ise Meteonorm yazılımı aracılığıyla Dünya Meteoroloji Birliği’nin (WMO) uzun dönem ortalamalarına 
dayalı veri paketinden alınarak simülasyonlara entegre edilmiştir. Simülasyonlarda dikkate alınan ve yapıya 
ait bileşenlerin malzeme ve bu malzemelere ait termo-fiziksel özellikleri Tablo 1’de verilmiştir.



25

Tablo 1. Yapı bileşenlerinde kullanılan yapı malzemeleri ve termo-fiziksel özellikleri.

Yapı Bileşeni Malzeme Adı U 
değeri
(W/
m2K)

Duvar

Dış kaba yonu taş kaplama 10 2880

1.26
Kireç harcı bağlayıcı madde 3 1600
Dolgu moloz taş 49 1600
İç kaba yonu taş kaplama 5 2880
Saman takviyeli elenmiş 
çamur sıva

2 1200
Kireç sıva 1 1680

Taş döşeme

Toprak dolgu 10 1460
2.143Sal taşı 10 2200

İnce kum 10 2200
Betonarme döşeme 12 2400
Seramik kaplama 5 1700 3.057
Betonarme döşeme 10 2400

Ahşap 
Ahşap kaplama 2 700

0.538Mertek 5 700
Ahşap Kiriş 20 700

Tavan (çatı)

İnce taş kaplama 5 2200

       
0.298

Sıkıştırılmış toprak 30 1460
Yalıtım 2 100
Tahta kaplama 15 700
Mertek 5 700
Cisir (ahşap kiriş) 20 700

Pencereler Ahşap doğramalı tek camlı 4.975
Dış kapılar Ahşap 2.381

Yapının farklı mekânları kullanım durumlarına göre 10 ana zona ayrılmıştır. Tandır evi, sofalar ve çıkmalı 
bölümler ayrı zonlar olarak tanımlanmış; her bir zon için kullanıcı sayısı, kullanım saatleri, sıcaklık değerleri 
ve ekipman yükleri ayrı ayrı belirtilmiştir. Böylece model, yapının gerçek kullanım koşullarını yansıtacak 
şekilde detaylandırılmış ve enerji performansı değerlendirilmiştir. Hesaplamalarda farklı zonlar için dikkate 
alınan ısıtma ve soğutma sıcaklık değerleri Tablo 2’de verilmiştir. 

Tablo 2. Mahallerin Alanları ve Isıtma-Soğutma Sıcaklıkları.

Mahal Adı Alan 
(m2)

Isıtma
Sıcaklığı 
(ºC)

Soğutma
Sıcaklığı 
(ºC)

Tandır Evi 35.46 22 26
Sofa 24.01 15 26
Mutfak 11.49 20 26
Ahır 11.69 15 26

A
ra

 
ka

t Tandır Evi 35.46 22 26
Sofa 24.01 15 26
Oda 1 11.77 22 26
Oda 2 11.98 20 26

1.
 K

at 1. kat Sofa 19.14 15 26
Oda 3 ve 
Cumba 22.53 22 26
Oda 4 18.34 20 26
Toprak dam 35.46 - 26

Toplam 201.87



26

BULGULAR ve DEĞERLENDİRME

Şefik Gül Kültür Evi’nin enerji performansı, Design Builder simülasyon programı kullanılarak 1 Ocak–31 
Aralık tarihleri arasındaki 1 yıllık dönemde, zon bazında ısıtma, soğutma ve aydınlatma yükleri üzerinden 
incelenmiştir. Hesaplamalarda dikkate alınan her bir zona ait (10 adet) toplam enerji ihtiyaçları Şekil 3’te 
verilmiştir. 

Şekil 3. Her bir zon için yıllık toplam enerji yükü .

Binanın yıllık toplam ısıtma enerjisi ihtiyacı 21.166,15 kWh olarak hesaplanmıştır. En yüksek ısıtma yükü 
Tandır Evi’nde (7.029,10 kWh) görülmüş, bunu Oda 4 (2.784,24 kWh) ve Oda 3 (2.766,99 kWh) takip 
etmiştir. Tandır Evi’nde tespit edilen yüksek ısıtma yükü; yapının kuzeydoğu–kuzeybatı cepheli olması 
nedeniyle güneş ışınımından yeterli düzeyde faydalanamaması, cephe açıklıklarının fazlalığı, toprak zemin 
kullanımı ve üst örtüde hacim eksikliğine bağlı olarak tavan ve taban düzlemlerinde meydana gelen ısı 
kayıplarından kaynaklanmaktadır. Benzer hacimlere sahip Oda 3 ve Oda 4 arasında gözlemlenen ısıtma yükü 
farkı, Oda 3’ün güneye yönlendirilmiş pencere açıklığı sayesinde daha yüksek düzeyde güneş ısısı kazanımı 
sağlamasından kaynaklanmaktadır. En düşük ısıtma yükleri ise Ahır’da (63,38 kWh) ve Cumba’da (994,36 
kWh) gözlemlenmiştir. Isıtma enerjisi ihtiyacı, yaz döneminde sıfıra yakın değerler göstermektedir ve en 
yüksek değerler Aralık, Ocak ve Şubat aylarında ortaya çıkmaktadır.

Soğutma yükü açısından, Nisan–Eylül döneminde toplam 1.511,43 kWh enerji ihtiyacı belirlenmiştir. En fazla 
soğutma yükü Oda 3 (% 32, 485,56 kWh) ve Oda 4 (% 30, 448,50 kWh) tarafından sağlanmaktadır. Bu durum, 
her iki odanın da güney cepheye yönlendirilmiş olması ve yaz döneminde pencere açıklıkları yoluyla yüksek 
düzeyde güneş ısısı (solar kazanç) elde etmeleriyle açıklanabilir. Tandır Evi’nde soğutma yükünün düşük 
olması, yüzey alanının büyük bir kısmının toprak altında yer almasına bağlıdır.

Aydınlatma yükü simülasyonu sonuçlarına göre, yapının yıllık toplam aydınlatma kaynaklı enerji ihtiyacı 
2.599,96 kWh olarak hesaplanmıştır. En yüksek aydınlatma yükü Tandır Evi’nde (688,40 kWh), en düşük yük 
ise Cumba’da (48,61 kWh) gözlemlenmiştir. Toplam aydınlatma yüküne en fazla katkıda bulunan bölümler 
sırasıyla Tandır Evi (% 26), Mutfak (% 17), 1. Kat Sofa (% 17,5) ve Oda 3’tür (% 13,41).

Şefik Gül Kültür Evi’nin toplam yıllık enerji tüketimi 125,21 kWh/m² olarak hesaplanmış olup, bu değer, 
Uluslararası Enerji Ajansı (IEA) tarafından önerilen 100 -150 kWh/m² aralığında bulunmakta ve enerji 
verimliliği açısından olumlu bir performans sergilediğini göstermektedir.

Genel olarak, zon bazında yapılan analizler; bina geometrisi, cephe yönelimi, pencere açıklıkları ve toprak ile 
temas gibi faktörlerin enerji tüketimi üzerindeki etkilerini net bir şekilde ortaya koymakta ve mevcut enerji 
performansının, önerilen uluslararası standartlara uygun olduğunu göstermektedir.



27

Mekânların Yıllık Konfor Sıcaklıklarının Belirlenmesi

Şefik Gül Evi’nin mekânları için dış hava sıcaklıkları esas alınarak 8760 saatlik veri üzerinden iç ortam konfor 
sıcaklıkları belirlenmiş ve aylık ortalama saatlik değerler hesaplanmıştır. ASHRAE Handbook of Fundamentals 
(2001)’de tanımlanan 18°C–26°C konfor sıcaklık aralığı dikkate alınarak, mekânların yıl içerisindeki konfor 
aralığında kalma süreleri ve oranları Tablo 3’te sunulmuştur.

Tablo 3. Sefik Gül Evi farklı mahallerinin konfor sıcaklığında kalma süreleri ve oranları.

Mahal Adı Konfor 
aralığında
Kalma Süresi 
(gün)

Konfor 
aralığında
kalma Oranı 
(%)

Tandır Evi 7964 90.91
Ahır 4581 52.29
Mutfak 6540 74.65
Zemin ve 
Arakat sofa 2095 23.91
Oda 1 7878 89.93
Oda 2 7676 87.62
Oda 3 7536 86.02
Oda 4 7649 87.31
1.  Kat Sofa 3684 42.05
Cumba 7419 84.69

Yapılan değerlendirme sonucunda, Tandır Evi’nin konfor koşullarını en yüksek düzeyde sağlayan mekân 
olduğu; zemin ve ara kat sofaların ise bu açıdan en düşük performansı gösterdiği saptanmıştır.

SONUÇ

Bu çalışmada, Elazığ Harput Şefik Gül Evi’nin ısıtma, soğutma ve aydınlatma yükleri Design Builder 
simülasyon programı ile analiz edilmiştir. Hesaplamalar sonucunda yıllık toplam ısıtma enerjisi 21.166,15 
kWh, soğutma enerjisi 1.511,43 kWh ve aydınlatma enerjisi 2.599,98 kWh olarak belirlenmiş; toplam enerji 
tüketimi ise 125,21 kWh/m² bulunmuştur. Bu değer, günümüz binaları için önerilen tüketim miktarının altında 
olup enerji verimliliği açısından olumlu bir göstergedir.

Ayrıca, Energy Plus 8.2 yazılımı ile yapılan analizlerde, mekânların yıl boyunca konfor sıcaklık aralığında 
kalma oranı Sofa mekânları dışında ortalama % 77,27 olarak hesaplanmıştır. Bu sonuçlar, geleneksel yapıların 
iklim koşullarına uyum sağlayan tasarım özelliklerinin enerji performansı ve konfor açısından önemli katkılar 
sunduğunu ortaya koymaktadır.

Sonuç olarak, Şefik Gül Evi örneğinde görüldüğü üzere, geleneksel konut mimarisinin iklime uyumlu tasarım 
öğeleri enerji verimliliği ve iç mekân konforu açısından önemli katkılar sunmaktadır. Avlu, cumba ve benzeri 
mimari elemanlar kış aylarında güneş kazançlarını artırırken yaz aylarında gölgeleme ve korunum sağlayarak 
enerji tüketimini azaltmaktadır. Bu nedenle, geleneksel yapı öğelerinin modernize edilerek günümüz 
mimarisine entegre edilmesi, sürdürülebilir ve daha konforlu yaşam alanlarının tasarlanmasına değerli bir 
yaklaşım sunmaktadır.

AÇIKLAMA: Bu makale, “Geleneksel Harput Evlerinin Enerji Performansının Değerlendirilmesi: Şefik 
Gül Evi Örneği” başlıklı ve Uluslararası Yenilikçi Mühendislik Uygulamaları, Cilt 4, Sayı 2 (2020)’de 
yayımlanan çalışmadan türetilmiştir.



28

HARPUT İÇ KALE KAZILARI VE PROJELERİ
(2014-2025)

Prof. Dr. İsmail AYTAÇ*

*Fırat Üniversitesi Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü. Harput İç Kale Kazı Başkanı, iaytac@firat.edu.tr.



29

GİRİŞ

Harput Mahallesi, 2863 sayılı Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Kanunu çerçevesinde, 30.05.1985 tarih ve 
1089 sayılı ilgili Koruma Bölge Kurulu’nun kararı neticesinde Kentsel Sit Alanı, Harput Kalesi de aynı tarih 
ve sayı ile I. Derece Arkeolojik Site Alanı ilan edilmiştir. Harput ve çevresi 2005 yılında Kültür ve Turizm 
Koruma ve Geliştirme Bölgesi olarak seçilmiştir. Harput Kentsel Tasarım Projesi de 19.02.2009 tarih ve 2057 
sayılı kararla Diyarbakır Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu tarafından onaylanmıştır.

	 Son yıllarda Harput’ta İç Kale (1. Derecede Arkeolojik Sit Alanı) başta olmak üzere birçok tarihi 
eserde arkeolojik kazılar yapılmış, bu eserlerin restorasyon projeleri tamamlanmış ve uygulama aşamasına 
gelinmiştir. Ayrıca Harput, bütün olarak 2018 yılında UNESCO Kültür Mirası Geçici listesine kabul edilmiştir. 
2020 yılında Harput Kalesi Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından Ören yeri statüsüne alınmıştır. 2024 yılında 
ise Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından, Harput Kalesi Geleceğe Miras Projesine dahil edilmiştir.

	

HARPUT KALESİ İKİNCİ DÖNEM (2014-2025) KAZI ÇALIŞMALARI 

2014 yılında Elazığ Valiliği ve Fırat Üniversitesi işbirliği ile Kültür ve Turizm Bakanlığı Kültür Varlıkları ve 
Müzeler Genel Müdürlüğü’nün izni ve Bakanlar Kurulu Kararı ile Prof. Dr. İsmail AYTAÇ’ ın Başkanlığında 
kazı çalışmalarına yeniden başlanmıştır (Aytaç,2017a:191). 2017 ve 18 yılında, Harput İç Kalesi Surları 
2. Etap Restorasyonları Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından başlatılmıştır. 2016 ve 2017 yıllarında 
ziyaretçilerin can güvenliği için kalenin doğu, batı, kuzey ve güney sur duvarları üzerinde seyir terasları 
ve panel çitler yapılmıştır. Harput İç Kalesi Surları 2. Etap Restorasyon çalışması devam etmiştir. Harput 
İç Kale’de bulunan Orta Mahallenin (2000 m2 alan) Restorasyon projeleri Elazığ Valiliği İl Özel İdaresi 
tarafından gerçekleştirilmiştir.  Harput İç Kalesinde kazı çalışmaları toplamda 7000 m2 alanda yapılmıştır. 
2020 yılında, Covid-19 salgın nedeniyle kazı evinde teknik çizim, eserlerin temizliği, fotoğraf çekimi ve 
tasnifi yapılmıştır. Ayrıca Türk Tarih Kurumu Başkanlığı 2020 yılı 87 no’lu Projesi kapsamında, 2004-2009 
yılları arasında Harput İç Kale kazısında çıkarılmış ve kale içerisinde birikmiş atık taş ve toprağın insan 
gücüyle ve traktör yoluyla kalenin dışına nakledilmiş ve insan gücüyle istiflenmiştir. Batı sur duvarı dışındaki 
atık kazı toprağı alandan uzaklaştırılmıştır. 

2021 yılı Harput İç Kale Kazı sezonunda 3 bölgede (F-13/G-12 açması, O-4 açması ve K-20/L-19 açması) 
kazı çalışması gerçekleştirilmiştir. Bu kazı çalışmaları neticesinde birçok eserlere ulaşılmıştır. Ayrıca arazide; 
yapı duvarları, merdiven ve kazıda çıkan tandırların onarımları yapılmıştır.

2022 Yılında; O4 Açmasındaki iki bağımsız sarnıçta kazı çalışması devam etmektedir. Ayrıca Orta Mahallede 
bulunan Camii ve zaviye de onarım çalışmaları yapılarak turizme açılacaktır. 2021 yılında konservasyonu 
tamamlanan Artuklu Sarnıcı, 2022 yılı içinde turizme açılacaktır. 2022 yılı Türk Tarih Kurumu Başkanlığının 
proje destekleri kapsamında Harput İç Kalede yer alan Urartu Sarnıcının tonoz kısmı tamamlanmıştır.

2023 yılında ise; Artuklu Sarnıcı üzerinde yer alan Demirci atölyesinde konservasyon çalışması yapıldı. 
Parmak Burç içinde etnografik eserler sergileme alanı oluşturuldu. Sarayönü tandırlar bölgesindeki tandır 
mekânı ve tandırlarda konservasyon çalışması yapıldı. Camii içinde mihrap tamamlandı ve çilehane yeniden 
düzenlenerek animasyon odası haline getirildi. Harput İç Kalesi surların 3. Etap Restorasyon Projesi uygulama 
çalışması devam etmiştir. Bu çalışma, Diyarbakır Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu’ nun 26.10.2012 
tarih ve 292 No’ lu kararı gereğince, Mostarlı Grup Restorasyon İnşaat Ticaret A.Ş firması tarafından Elazığ 
Rölöve ve Anıtlar Müdürlüğü’ nün de kontrolünde yapılmıştır.

2024 yılı Harput İç Kale Kazı çalışmaları, 06.05.2024 tarihinde çevre temizliği ile başlarken fiili kazı çalışması 
ise 08.07.2024 tarihinde başlamıştır. Harput İç Kalede bulunan Artuklu Sarnıcı üzerindeki Demirci Atölyesinde 
konservasyon çalışması ve çevre düzenleme çalışmaları başlatıldı. Bu çalışma tamamlandıktan sonra turizme 
açılacaktır. Orta mahallenin güneyinde yer alan Urartu kutsal alan önüne Tanrı Haldi kabartması yerleştirildi. 



30

2025 yılı Harput İç Kale Kazı çalışmaları, 16.04.2025 tarihinde çevre temizliği ile başlarken fiili kazı çalışması 
ise 16.06.2025 tarihinde başlamıştır. Harput İç Kalede bulunan Artuklu Sarnıcı üzerindeki Demirci Atölyesine 
metal etnografik eserler sergilenmesi yapıldı. Artuklu sarnıcı 3. Havalandırma yeri belirlenerek onarım 
çalışması yapıldı. Demirci atölyesi içinde kalan 2 havalandırma alanında da konservasyon çalışması yapıldı. 
Geleceğe Miras Projesi kapsamında Atölyeler Bölgesinde kazı çalışmaları yeniden başladı. Bu çalışmalar 
neticesinde çevre düzenleme de yapılarak turizme açılacaktır.	

HARPUT İÇ KALEDE KAZI, KONSERVASYON, RESTORASYON VE TURİZM AMAÇLI 
GERÇEKLEŞTİRİLEN ÇALIŞMALAR

Osmanlı (Orta) Mahalle Restorasyon Projesi
Orta Mahalle ve Urartu Kurban Kesim alanını restorasyon projesi İl Özel İdaresi tarafından çizdirilmiştir. Bu 
proje ilgili kurul tarafından onaylandı. Bu alanın restorasyon projesinin yapılarak turizme açılması önemlidir. 
(Foto.1/Çizim 1). Bu proje kapsamında orta mahallede yer alan Cami ve çilehane de tamamen kapatılarak 
turizme kazandırılacaktır. 

Foto.1: Harput İç Kalede Orta Mahallenin havadan görünümü.

Çizim 1: Harput İç Kaledeki Osmanlı Mahallesi projesi üst görünüm.



31
31

Osmanlı (I No’lu) Konut Restorasyon Projesi
Harput İç Kaledeki Osmanlı (I No’lu) Konut’un restorasyon projesi İl Özel İdarenin Harput İç Kale Kazılarına 
ayrılan ödenek ile çizimi yapıldı. Restorasyon projesi İlgili kurul tarafından onaylanma aşamasındadır (Foto.2).

Foto.2: Harput Kalesinde Osmanlı Konutu, havadan görünümü.

Urartu Su Sarnıcı (Zindan) Restorasyon ve Konservasyonu Projesi
Urartular döneminde sarnıç olarak yapılan ve Artuklu Döneminde, Haçlı Kral ve Kontlarının, ayrıca IV. Murat 
Bağdat ve Revan seferlerinde esir aldığı Safevi Komutanlarının hapsedildiği Zindanın restorasyon projesi İl 
Özel İdarenin Harput İç Kale Kazılarına ayrılan ödenek ile çizimi yapılmıştır. Kazı Başkanlığı olarak 2021 Yılı 
Eylül ayında bu alanın konservasyonu yapılıp, ışıklandırması yapılmış ve geçici olarak ziyarete açılmıştır.1 
2022 yılında Türk Tarih Kurumu Başkanlığı tarafından Konservasyon uygulaması yapılmıştır. 2023 yılında 
giriş kısmının üst çatısı ve havalandırmanın aydınlatma feneri yapılmıştır (Foto.3). 2024 yılında ise giriş 
eyvanına Harput Kalesi efsanelerinin tabloları asılmıştır (Aytaç,2018:30).

    

Foto.3: Harput İç Kaledeki Su Sarnıcı (Zindan) dıştan ve içten konservasyon sonrası genel görünümü 
(2024).

1	 İsmail Aytaç, “Harput İç Kale Kazılarında Bulunan Artuklu Dönemi Sikkeleri”, Fırat Üniversitesi Harput Araştırmaları Dergisi C.5, S.1, 2018,Elazığ, 
s.30. (29-55)



32
32

ATÖLYELER

Harput İç Kale Kazılarında çok sayıda atölyeler gün yüzüne çıkarılmıştır. Bu atölyeler; Maden eritme 
atölyeleri, cam atölyeleri, seramik atölyeleri, kalaycı ve terzi atölyelerin sponsorluk yolu ile turizm amaçlı 
canlandırılması ve çevre düzenlemesinin yapılması önemlidir (Foto.4).

            

Foto.4: Demirci atölyesi konservasyon çalışması son hali (2024).

4. KÜRSÜBAŞI ALANI KONSERVASYON ÇALIŞMASI

Harput Kürsübaşı geleneği Türk seyirlik oyunları içerisinde UNESCO asil listesinde yer almaktadır. Kalede 
orijinal kürsübaşı mekânı günümüze gelen konut kazı ile ortaya çıkarılmıştır. 2021 yılı kazı sezonunda, 
Orta Mahallede Etnografik eşyalar serildi. Ayrıca bu mekân içinde Kaleden çıkarılan taş eserlerin sergileme 
alanının düzenlenmesi yapılmıştır (Foto.5). Çeşitli Etnografik eşyaların karşılanmasında sponsor olunması 
ve bu eserlerin kale içinde teşhir edilmesi turizm açısından önemlidir.  Kürsübaşı alanı etnografik eserler 
ile turizme açılması neticesinde yoğun bir ziyaretçi akınına uğramıştır. Tamamlandığında daha çok dikkat 
çekecektir (Aytaç,TÜBA,2023,s.426).

 

Foto.5: Kürsübaşı mekânı etnografik eşyaların sergileme alanı .

3.22. Ziyaretçilerin tozdan etkilenmemesi için Harput Kalesinin giriş ön kısmı sal taş ile döşenmesi 
yapılmıştır (Foto.6-7). 



33

  

Foto.6: Kale önü ilk görüntü (2024).            Foto.7: Kale önü son görüntü (2025).

5. FETİH CAMİ ONARIM ÇALIŞMASI

Harput İç Kalede yer alan Çubukoğulları Dönemine (M.1085) tarihlenen “Fetih Cami ve Zaviyesi”nin (Sevin 
vd.,2011,s.40) Konservasyon çalışması yapıldı. Cami içinde bulunan iki adet sütunların yapıldı. Bu sütunların 
yerine konulmasıyla camii bütünlüğü sağlanmış olacaktır (Foto.8-9-10-11) 

  

Foto.8: Kale Fetih Camii konservasyon çalışmasından görünüm (2022).



34

Foto.9: Fetih Camii eser teşhir alanı (2024).

         

Foto.10: Fetih Cami sütunu konservasyon sonrasından görünüm (2024).



35

  

Foto.11: Fetih Caminin onarılan zaviye mekânından ilk ve son görünüm (2022-2024).

6. ORTA MAHALLE SIBYAN MEKTEBİ ONARIM ÇALIŞMASI           

2025 yılı Harput İç Kale Kazı ve Restorasyon çalışmalarında, sıbyan mektebindeki duvarlarda onarım 
çalışmaları yapılmaktadır. Bu çalışmalar tamamlandıktan sonra bu mekân turizme açılacaktır (Foto.12-13).      

Foto.12: Sıbyan Mektebi onarım çalışması sonrası görünüm (2025).

Foto.13: Sıbyan Mektebi onarım çalışması sonrası görünüm (2025).



36

7. SONUÇ

Elazığ, 1967-1975 yılları arasında Keban Kurtarma Kazıları ile uluslararası marka değeri kazanmıştır. 
Ancak geçen süre içerisinde bu değere sahip çıkılmamıştır. Acil kurtarma kazıları dışında arkeolojik kazı da 
yapılmamıştır. Daha sonraki dönemlerde kısa süreli çalışmalar gerçekleşmiş olsa da, 2015 yılında Bakanlar 
kurulu kararı ve 2018 yılında Cumhurbaşkanlığı kararnamesi ile Elazığ ilindeki tek arkeolojik kazı alanı olan 
Harput Kalesindeki kazı çalışması uzun süreli olması ve devam etmesi önemlidir. 

2021 Yılında Kale içinde hizmete açılan Haçlı Kralının Tutsak edildiği zindan (sarnıç), kürsübaşı, 2 ayrı 
Urartu kutsal alanı, Urartu kurban kesim alanı, savaş kulesi, mancınık yerleştirmesi ile Harput ve Kaleye gelen 
ziyaretçi sayısında ciddi artışlar olmuştur. 

2022 yılında Kültür ve Turizm Bakanlığı, Elazığ Valiliği-İl Özel İdaresi, Türk Tarih Kurumu tarafından Harput 
İç Kale Kazılarına verilen destekler ile Harput İç Kale Kazılarının devamı sağlanmıştır. 2023 yılında da Kültür 
ve Turizm Bakanlığı, Elazığ Valiliği-İl Özel İdaresi tarafından Harput İç Kale Kazılarına verilen destekler ile 
Harput İç Kale Kazılarının devamı sağlanmıştır.

2024 yılı Harput İç Kale Kazı çalışmaları, 06.05.2024 tarihinde çevre temizliği ile başlarken fiili kazı çalışması 
ise 08.07.2024 tarihinde başlamıştır. Harput İç Kalede bulunan Artuklu Sarnıcı üzerindeki Demirci Atölyesinde 
konservasyon çalışması ve çevre düzenleme çalışmaları başlatıldı. Bu çalışma tamamlandıktan sonra turizme 
açılacaktır. Orta mahallenin güneyinde yer alan Urartu kutsal alan önüne Tanrı Haldi kabartması yerleştirildi. 

2025 yılı Harput İç Kale Kazı çalışmaları, 16.04.2025 tarihinde çevre temizliği ile başlarken fiili kazı çalışması 
ise 16.06.2025 tarihinde başlamıştır. Harput İç Kalede bulunan Artuklu Sarnıcı üzerindeki Demirci Atölyesine 
metal etnografik eserler sergilenmesi yapıldı. Artuklu sarnıcı 3. Havalandırma yeri belirlenerek onarım 
çalışması yapıldı. Demirci atölyesi içinde kalan 2 havalandırma alanında da konservasyon çalışması yapıldı. 
Geleceğe Miras Projesi kapsamında Atölyeler Bölgesinde kazı çalışmaları yeniden başladı. Bu çalışmalar 
neticesinde çevre düzenleme de yapılarak turizme açılacaktır.	

Dünya marka değeri taşıyan UNESCO Kültür Mirası Geçici listesinde bulunan, Kentsel Sit Alanı olan Harput, 
Ören Yeri konumuna alınan Harput ve Kale, Ülkemiz, bölgemiz ve şehrimizin ekonomisine turizm yolu ile 
çok yönlü ticari katkı ve hizmet sektörüne de kalite artırımı sağlayacaktır. Yerel ve bölgesel sürdürülebilir 
turizmin önü açılarak istihdam artacaktır.                    



37

KALKOLİTİK ÇAĞ’DA ELAZIĞ YÖRESİNDE MİMARİ
Prof. Dr. Yüksel ARSLANTAŞ*

* Fırat Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Tarih Bölümü, ELAZIĞ.



38

Giriş
Elazığ bölgesi, tarih boyunca insan toplulukları için cazip bir yaşam alanı olmuştur. Su kaynaklarının zenginliği 
ve gıda temini için uygun fauna ve floranın varlığı, insanları buraya çekmiştir. Paleolitik Çağ›da bölgede 
avcılık ve toplayıcılık yaparak geçimini sağlayan ve doğal mağaralarda barınan yerel halk, yerleşik hayata 
geçişin başladığı Neolitik Çağ ile birlikte konut ve mimari ile tanışmıştır. Neolitik Çağ›a ait yöre mimarisi 
hakkında bilgilerimiz, arkeolojik kazıların yetersizliği nedeniyle sınırlıdır. Ancak Kalkolitik Çağ ve sonrasına 
dair detaylı bilgilere sahip olduğumuzu söyleyebiliriz. Bu bilgi birikimini, Keban Barajı inşaatı sırasında 
göl alanında kalacak tarihi mekanlarda gerçekleştirilen kazılara borçluyuz. Bu dönemin mimari özelliklerini 
incelediğimizde, bölge ikliminin bir sonucu olarak ve yerel doğal malzemenin mimariyi şekillendirdiğini 
gözlemliyoruz. Genel olarak, taş temelin üzerine kerpiç ve ahşap malzeme kullanılarak inşa edilen sivil 
barınma alanları ve kamusal alanlar, yapının kullanım amacına uygun şekilde ocak, fırın, seki ve depolama 
alanı olarak düzenlenmiştir. Bazı alanlar ise atölye olarak günlük üretime katkıda bulunmuştur. Kalkolitik 
Çağ›da, tüm Ön Asya›da etkisini gösteren kültürlerle karşılaşmaktayız. Bunlardan biri Suriye merkezli Halaf 
Kültürü, diğeri ise Mezopotamya kökenli Ubeyd Kültürü›dür. Her iki kültür de mimari ve seramik türlerinde 
kendine özgü tarzlarıyla Doğu Anadolu ve Elazığ bölgesinde etkilerini hissettirmiştir. Kalkolitik Çağ’da 
yöredeki yerleşimlerde tespit edilen mimariye bakıldığında ise;

Pulur (Sakyol)
Elazığ’ın yaklaşık 30 km doğusunda, eski Elazığ–Bingöl karayolu üzerinde Aşağı İçme Köyü yakınlarında 
konumlanan Korucutepe, Keban Baraj Gölü’nün suları altında kalmadan önce Altınova höyükleri arasında en 
büyüklerinden biri olarak dikkat çekmekteydi. Altınova’nın güneydoğu kesiminde bulunan bu höyük, toprak 
alımları nedeniyle kısmen tahrip olmuştur. Söz konusu tahribat sonucu ortaya çıkan kesitlerde Kalkolitik, 
İlk Tunç Çağı, Hellenistik ve Roma dönemlerine ait buluntular mimari kalıntılarla birlikte belgelenmiştir. 
Höyük yaklaşık 190 metre çapında ve 16 metre yüksekliğindedir. İlk kez C. A. Burney tarafından Aşağı 
İçme adıyla tanımlanan yerleşim (Burney, 1980), karayoluna yakın konumu sebebiyle bölgeden geçen 
araştırmacıların dikkatini çekmiştir. Keban Baraj Gölü sınırları içerisinde kalan yerleşmeleri belgelemeye 
yönelik kurtarma çalışmaları kapsamında, alan R. Whallon ve S. Kantman tarafından ziyaret edilerek 
yüzeyden malzeme toplanmıştır. Ardından 1968–1970 yılları arasında, M. N. Van Loon (1973) ve H. G. 
Güterbock’un başkanlığında, Chicago Üniversitesi Yakındoğu Arkeolojisi Enstitüsü, California Üniversitesi 
ve Amsterdam Üniversitesi’nden oluşan uluslararası bir ekip tarafından kazılar gerçekleştirilmiştir. Van Loon 
yönetimindeki çalışmalarda, höyüğün en yüksek noktasında yapılan kazı sonucunda 20 metre derinlikte ana 
toprağa ulaşılmıştır. 1973–1975 yılları arasında ise Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Hititoloji Kürsüsü’nden H. Ertem’in başkanlığında, Hitit tabakalarını incelemeye yönelik kazı faaliyetleri 
yürütülmüştür. İlk Kalkolitik döneme ait mimari bulgular I–XXIX yapı katlarında tespit edilmiştir. Özellikle 
I–III tabakalarında kırmızı ve siyah kül tabakasının üzerinde ilk mimari kalıntıların izleri görülmektedir. IV–V 
tabakalarında ise kerpiç tuğla ile inşa edilmiş iki duvar ve tabanı iki kez yenilenmiş bir oda belirlenmiştir. 
Bu odanın duvarlarının sarı sıva ile kaplandığı, ayrıca dikey ve yatay olarak kullanılmış ahşap kalıntılarına 
rastlandığı saptanmıştır. Bu en eski mimari tabakanın üstünde 2 m kalınlığında su ve bitki karışımı, havuz 
görünümde bir dolgu bulunmaktadır. Dolgunun üst seviyesiyle birlikte Ubeyd benzeri çanak çömlekler 
görülmeye başlamıştır. XIV. yapı katında biri sarı sıvalı iki ocak, XV. yapı katında ise ocak üstünde gri renkli 
kil bir platform bulunmaktadır. XVI-XXI. katlarda saptanan kerpiç ev XV. katın platformu üstüne oturmuştur. 
Diğer bir deyişle platform kerpiç evin temelleri olarak kullanılmıştır. Evin ağaç ve dal parçalarıyla örülü 
çatısı, düzgün bir şekilde tabanda bulunmuştur. Aynı katın bir başka kerpiç evinde kapı eşiğinin altında 
beyaz sıvalı bir çukura gömülü bir domuz çenesi ele geçmiştir. Arkeologlar, bu tür bir temel dolgusunun Son 
Kalkolitik Çağ’da da görüldüğünü dolayısıyla bir kültürel süreklilikten söz edilebileceğini kaydetmektedirler. 
Korucutepe’nin Son Kalkolitik dönem yerleşiminde, höyüğün kuzeybatı eteklerinde iki odalı, yangın izleri 
taşıyan bir konut ortaya çıkarılmıştır. Yaklaşık 3 x 6 metre ölçülerine sahip büyük odada dar bir giriş kapısı ile 
merkezi konumda yuvarlak planlı bir ocak bulunmaktadır. Hemen bitişiğinde yer alan 2 x 1,5 metrelik küçük 



39

odada ise sıvalı bir ocak tespit edilmiştir. XXX–XXXVI. tabakaların 1,5 metre kalınlığa ulaşan dolguları 
içerisinde de çeşitli yapı kalıntılarına rastlanmıştır. Bu buluntular arasında iki odalı, kerpiç duvarlı bir yapının 
hem iç hem de dış kısmında tabanları 

çakıl taşları ve çanak-çömlek parçalarıyla kaplanmış ocakların açığa çıkarılması dikkat çekicidir. XXXIV-
XXXV. katların gri renkli kerpiçten yapılmış, duvarları sıvalı yapılarında çok sayıda kırık halde ele geçen 
çanak çömleklerle birlikte pişmemiş kilden kap altlıklar ve biri taş dizisiyle çevrili iki ocak bulunmuştur. 
XXXVI. katta ele geçen duvar kalıntıları belli bir plan göstermemektedir. Aynı alanın güneydoğu köşesinde 
ortaya çıkarılan yapının iki duvarı korunmuş olmakla birlikte ngüneydoğu köşesinde ortaya çıkarılan yapının 
iki duvarı korunmuş olmakla birlikte ne tür bir yapıya ait olduğu belirlenememiştir.

Tepecik
Tepecik Höyüğü (şekil 1), Elazığ’ın en verimli arazilerinden biri olan Altınova’da (eski adıyla Uluova, antik 
kaynaklarda Kalon Pedion) konumlanan önemli yerleşim alanlarından biridir. Günümüzde Keban Baraj 
Gölü sınırları içerisinde su altında kalan höyük, kentin yaklaşık 31 km doğusunda yer almaktadır. Höyükte 
gerçekleştirilen kazılar, Kalkolitik Çağ’da Doğu Anadolu ile Mezopotamya arasındaki kültürel etkileşimleri 
yansıtan dikkate değer bir yerleşim kompleksini ortaya çıkarmıştır. Alanda ayrıca taş temel üzerine kerpiç 
malzeme kullanılarak inşa edilmiş iki yapı tespit edilmiştir. Bu yapıların zeminleri kimi kısımlarda sıkıştırılmış 
toprak, bazı bölümlerde ise taş döşeme ile kaplanmıştır. Çatının tam biçimi bilinmemekle birlikte, mevcut 
arkeolojik bulgular ve bölgesel mimari gelenekler dikkate alındığında düz damlı bir yapıya sahip olduğu 
anlaşılmaktadır. Yapının ortasında yer alan uzunlamasına planlı merkez oda, aynı zamanda geçiş mekânı işlevi 
görerek işlik olarak kullanılan avluya açılmaktadır.

Şekil 1: Tepecik’in Havadan Görüntüsü.(Keban Projesi 1970 Çalışmaları, Ankara, 1972).



40

Tülintepe
Tülintepe (şekil 2); Keban Baraj Gölü alanında su altında kalmış olup, Elazığ’ın 21 km doğusunda, 
Altınova’da, eski Elazığ-Bingöl yolunun su kaynakları ve artezyen kuyusunun kuzeyindeki düz arazide yer 
almaktaydı. Elazığ bölgesinde Keban Baraj Gölü alanında bulunan Tülintepe, bu dönemin en iyi bilinen 
merkezlerinden biridir. Tülintepe, 2500 m2’lik bir alanı kaplamaktadır. Burası Halaf-Ubeyd geçiş evreleriyle 
çağdaştır. 30-35 hane ve 180 kişilik nüfusuyla dışa karşı bir korunma önlemine ihtiyaç duymayan bu köyün, 
taş temelsiz, doğrudan kerpiç duvarlı ve dikdörtgen planlı yapıları iki odalı veya çok odalıdır. Tholoslar ise 
hiç kullanılmamıştır. Tülintepe’deki en eski yerleşim evresi Halaf kültür dönemine tarihlenmektedir. Ancak 
bu evrenin bulunduğu tabaka su altında olduğundan, arkeolojik kazılar sırasında çalışmak mümkün olmamış 
ve bu nedenle bu tabaka ile ilgili detaylı bilgiye ulaşılamamıştır. Höyük zirvesinin kuzey eteklerine denk 
gelen bölgede yer alan ilk yerleşim, açık alanlar ve geçitlerin çevresinde bulunan çok odalı yapı birimlerinden 
oluşmaktadır.

Kazılan alanda; ocak, fırın, kerpiç platform, saz/kamış döşeli tabanlar ve bunları sınırlayan taş dizileri ile 
depolama yerleri tespit edilmiştir. Bu alanın hemen batısında, dört eve ait taş temelsiz inşa edilen dörtgen planlı 
kerpiç yapılar bulunmaktadır. Ayrıca, bu alanın yakınında çok odalı dörtgen mimari kalıntılar da saptanmıştır. 
Her yapıda yarı kapalı bir avlu ve çevresine sıralanmış mekânlar bulunmaktadır. Mekânların büyüklükleri 
farklılık ortaya koymaktadır. Yapı birimleri; genellikle giriş mekânı, yaşam odası olarak değerlendirilebilecek 
büyük bir mekân, depo odaları ve fırın alanlarından oluşmaktadır. Tülintepe mimarisinde temel yapı unsuru 
olan ocak ve fırınlar; hem ev içinde hem de dışarıda, kendine özgü ayrı mekanlarda ya da açık alanlarda 
yuvarlak ve dörtgen planlı, tek veya çift, önlüklü ya da önlüksüz çeşitli biçimlerde bulunmaktadır. Evlerin 
duvarları sıvalıdır. Tabanlar ise sıkıştırılmış topraktan oluşmaktadır. Evlerdeki direk taşları, çatının varlığını 
kanıtlamaktadır. Katmanlar arasında bir karşılaştırma yapıldığında, evlerin yapısal olarak benzer olduğu ancak 
plan açısından farklılıklar gösterdiği görülmektedir. Bazı eski duvar ve fırınlar, yeni katmanlar inşa edilirken 
de kullanılmaya devam edilmiştir. Sokaklar doğu-batı yönünde uzanmaktadır. Kesişen bu sokakların etrafına 
yapı birimleri yerleştirilmiştir. Yapı birimleri ev, işlik veya mutfak olarak sınıflandırılmıştır. Duvarlar, taş 
temelsiz kerpiçten inşa edilmiştir. Ayrıca depo odaları da bulunmaktadır. Gerektiğinde evlere ek bölümler 
eklenmiştir. Yapı birimleri bazı bölgelerde yoğunlaşarak mahalleler oluşturmuştur. Aralarda sokaklar, avlular 
ve açık alanlar bırakılmıştır. Pişmiş topraktan yapılmış kadın idolleri, evlerin aynı zamanda ibadethane işlevi 
gördüğünü de ortaya koymaktadır. Kısacası, mimari unsurlar açısından Tülintepe’de homojen bir kültürün 
varlığından bahsedilebilir. Son Kalkolitik dönemlere gelindiğinde ise madencilik faaliyetlerinin artmasıyla 
birlikte mimari alanlarda madencilik için kullanılan fırınların ortaya çıktığı gözlemlenmektedir (Şekil 3).

Şekil 2: Tülintepe Hava Fotoğrafı.

(Keban Projesi 1972 Çalışmaları, Ankara, 1976).



41

Şekil 3: Tülintepe Kazısından Bir Görüntü.

(Ufuk Esin’den).

Norşuntepe
Norşuntepe, Altınova’nın en belirgin yerleşim alanlarından biridir. Elazığ’ın 26 km güneydoğusunda, Bingöl’e 
giden yolun biraz iç kısmında, Alişam, Yukarı Ağınsı ve Aşağı Ağınsı köyleri arasında konumlanmaktadır 
(Şekil 4). Ova tabanından yüksekliği 35 m’ye ulaşmaktadır. Kuzey-güney yönünde 500 m, doğu-batı yönünde 
ise 300 m’yi aşan boyutlara sahiptir. 1967 yılında Keban Barajı henüz su tutmadan R. Whallon ve S. Kantman 
tarafından incelenmiştir . 

Şekil 4: Keban Baraj Gölü Alanında Kalmış Olan Norşuntepe.

(http://www.tayproject.org/08. 12. 2012).

Kazı çalışmaları 1968 yılında Alman Arkeoloji Enstitüsü adına H. Hauptmann (Hauptmann, 1970) liderliğindeki 
bir ekip tarafından gerçekleştirilmiştir. 1974 yılında bölgenin sular altında kalmaya başlamasıyla birlikte bu 
çalışmalar sona erdirilmiştir. Kazılar; akropol, güney terası, batı terası ve höyüğün büyüklüğüne paralel bir 
alanda gerçekleştirilmiştir (Şekil 5). 



42

Şekil 5: Norşuntepe’nin Havadan Görünüşü.

(Keban Projesi 1969 Çalışmaları, Ankara, 1971).

Norşuntepe’de arkeologların 36. tabaka olarak sınıflandırdığı katmanda, bir avlunun etrafında yer alan yapı 
topluluğu ortaya çıkarılmıştır. Buluntular, burada ekonomik açıdan farklı işlevlere sahip mekânların varlığını 
ortaya koymaktadır. Öte yandan, 35. tabakada kerpiçten yapılmış, yuvarlak planlı bir ocağın bulunduğu 
tek odalı evler tespit edilmiştir.  Fırın, cüruf ve kalıpların varlığı, her iki tabakada da bakırın eritildiğini 
açıkça göstermektedir. Bunun yanı sıra, obsidiyenden üretilmiş çeşitli aletlerin imalatına yönelik işliklere 
de rastlanmıştır. 34–31. tabakaların en belirgin özelliği, yoğun biçimde inşa edilmiş küçük boyutlu, tek 
odalı ve apsisli evlerin ortaya çıkarılmış olmasıdır. Bu konutlarda genellikle yuvarlak planlı ocakların 
bulunduğu tespit edilmiştir. Özellikle yapılardan birinin duvarlarında, iki niş arasında, beyaz sıva üzerine 
siyah ve kırmızı pigmentlerle resmedilmiş bir geyik figürü dikkat çekmektedir. Daha alt seviyelerde ise, 
zeminin kerpiçle teraslanarak üzerine yeni yapıların inşa edildiği görülmektedir. Neolitik Çağ’a uzanan 
köklü bir geleneğin devamı niteliğinde olan bu duvar resimlerinin, Arslantepe’de Son Kalkolitik Çağ’a kadar 
sürdüğü anlaşılmaktadır. Aynı dönemde, el yapımı ve saman katkılı kapların üzerinde boya ve baskı bezekler 
ile geometrik ve figürlü mühür baskılar kullanılmıştır. Bu tür seramiklerin Kuzey Mezopotamya’dan Orta 
Mezopotamya’ya kadar yayılım göstermesi, geniş bir coğrafyada ortak bir kültürel gelişimin varlığına işaret 
etmektedir. Norşuntepe’de Son Kalkolitik Çağ’a ait mimari tabakalar yalnızca 17 K karesinde gerçekleştirilen 
derin sondajda, 3,3 m²’lik bir alanda saptanabilmiştir. Bu döneme tarihlenen tabakalar arasında en düzenli 
planı sunan 10. tabakada, geniş bir avlunun çevresinde üç odalı bir yapı ile bitişiğinde sokak işlevi görmesi 
muhtemel dar ve uzun bir mekân açığa çıkarılmıştır. Ayrıca, doğusunda işlik olarak kullanılabilecek küçük 
odalar ve bağımsız biçimde inşa edilmiş köy mimarisi örnekleri de belgelenmiştir. Tüm duvarlar kerpiçten 
gerçekleştirilmiştir. Dam örgüsünün düz dam tipinde olduğu düşünülmektedir. Bazı mekânların beyaz boyalı 
ve sıvalı duvarlarında, kırmızı ve siyah boya izleri gözlemlenmektedir. Tek odalı evlerin de var olduğu tahmin 
edilmektedir. 9. tabakada birer odalı, yine kerpiçten inşa edilmiş üç yapı kazılmıştır. Doğu-batı yönünde uzanan 
bir sokak burada ortaya çıkarılmıştır. Bu tabakada diğer tabakalara göre zayıf bir mimari bulunmaktadır. 8. 
tabakanın en az üç evreli olduğu tespit edilmiştir. Bir avlu çevresinde yer alan tek mekânlı küçük konutlarla 
birlikte dikdörtgen planlı büyük bir oda gözlemlenmektedir. Güney kısmında ise 3 m genişliğinde bir sokak 
bulunmaktadır. Odalarda fırın ve yuvarlak biçimli ocaklar mevcuttur. 17 J-K karesindeki derin sondajda nişli, 
kalın duvarlı mekânlar tespit edilmiştir. Bir odada iki niş arasındaki duvar yüzeyine kızıl kahverengi boya ile 
geyiğe benzeyen bir hayvan çizilmiştir. Bu hayvan, siyah ve kırmızı alev demetleri üzerinde bir fon ile tasvir 
edilmiştir (Şekil 6). 



43

Şekil 6: Norşuntepe’de Bir Evin Duvarında Bulunan Tasvir..

(Harald Hauptmann, Arkeo-Atlas, S.2, İstanbul, 2003).

18-19 J-K karelerindeki bir odada ise geometrik motifli bezemelerin varlığı, Son Kalkolitik Çağ köy evlerinin 
bu tür resimlerle süslendiğini ortaya koymaktadır. Batı kesim, İlk Tunç Çağı’na ait mimari unsurlardan 
etkilenmiştir. Bu evrede, mekân tabanlarının altında açığa çıkarılan çok sayıdaki mezar, yerleşim alanı içerisinde 
gömü geleneğinin sürdüğünü göstermektedir. Ayrıca, Kalkolitik Çağ’a tarihlenen diğer tabakalarda olduğu 
gibi, bu tabakada da önceki yapı kalıntılarının kerpiçle kaplanarak örtüldüğü ve teraslama uygulamasının 
devam ettiği anlaşılmaktadır. Bu dönemde farklı plan şemalarına sahip yeni konut tipleri de ortaya çıkmıştır. 6. 
tabakanın plan düzeni, 5. tabakada da devam ettirilmiştir. 5. tabakadan 1. tabakaya kadar olan süreçte, kerpiç 
duvarlı ve kimi zaman bitişik, kimi zaman ayrı inşa edilmiş yapıların yalnızca küçük bir bölümü gün yüzüne 
çıkarılabilmiştir. Bu yapılardan bazı odaların oldukça geniş ölçülere sahip olduğu belirlenmiştir. Ayrıca, alt 
tabakalardaki yıkıntıların kerpiç teraslarla örtülmesi geleneğinin sürdüğü ve bazı tabakalarda yangın izlerine 
rastlandığı da tespit edilmiştir.

Çayboyu
Keban Barajı inşa edilmeden önce, Elazığ’ın Aşvan Köyü yaklaşık 750 metre doğusunda, küçük bir vadinin 
kenarında yer almaktaydı. Günümüzde ise bu yerleşime dair herhangi bir kalıntı bulunmamaktadır. Keban 
Baraj Gölü’nün suları altında kalacak yerleşimlerin belgelenmesi amacıyla yürütülen kurtarma projeleri 
kapsamında, R. Whallon ve S. Kantman tarafından gerçekleştirilen yüzey araştırmaları sırasında söz konusu 
alan tespit edilmiştir. Ardından, D. French’in başkanlığında yürütülen Aşvan Projesi çerçevesinde 1970 ve 
1971 yıllarında kısa süreli kazı çalışmaları yapılmıştır. Ana toprak katmanı içerisinde, iki alt evreye ayrılan bir 
tabakada 0,40 metre genişliğinde taş temele rastlanmıştır. Duvarların sıvalı olduğu, ayrıca mimari kalıntılar 
arasında ocak ve döşeme unsurlarının bulunduğu belirlenmiştir. Taş temellerin üst bölümünün ise büyük 
olasılıkla kerpiçle tamamlandığı değerlendirilmektedir.

Sonuç
Eskiçağ döneminde toplumların yaşamını tanımlamak ve anlamak için en önemli veri kaynağımız arkeolojik 
kazılardır. Bu kazıların sunduğu buluntular, toplumları her açıdan tanımamıza olanak tanımaktadır. Mezarlar, 
madenî buluntular, hayvansal ve bitkisel kalıntılar, çeşitli malzemelerden üretilmiş aletler, kaplar ve kacaklar, 
insanın günlük yaşamını gözler önüne sermektedir.

Mimari ile ilgili bulgulara baktığımızda, mabetler, kamusal alanlar ve sivil yaşam alanlarının insanı her 
yönüyle anlamlandırdığını görmekteyiz. Nefes, duvarlara yansır, ocakta iz bırakır; sevinç, hüzün, paylaşım 
ve ritüeller mimariye yansımaktadır. Bu bağlamda, Kalkolitik Çağ’da Elazığ bölgesi mimarisi de o bölgede 
yaşayan toplumları anlamamıza yardımcı olmaktadır.



44

Kalkolitik Çağ, Neolitik Çağ’ın ilk köylerinin büyüyüp nüfusun arttığı bir dönemdir. İlk şehirlerin ortaya 
çıktığı İlk Tunç döneminde, Kalkolitik mimarinin artarak ve daha karmaşık bir hale gelerek devam ettiğini 
gözlemlemekteyiz. Aslında, mimari malzemenin günümüzdeki kadar gelişip çeşitlenmediği bu dönemde, 
mimari malzeme doğal ortamın sunduklarıyla sınırlıdır. Taş, kerpiç ve ahşap, temel yapı malzemeleri olarak 
kullanılmıştır. Günümüzden 40-50 yıl geriye gittiğimizde, bugün bile izlerini gördüğümüz mimari geleneğin 
binlerce yıl boyunca sürdüğünü anlamaktayız. Soğuktan daha iyi korunabileceği, sel, baskın ve rutubetten 
kaçınabileceği ve daha büyük, karmaşık yapılar inşa edebileceği malzeme, insanın vazgeçilmez yapı malzemesi 
olmuştur.

Evlerin içi çeşitli renklerde malzemelerle boyanmış, bazen dekoratif boyamalar da yapılmıştır. Hayal gücü, 
inanç ve günlük yaşam uygulamaları, mimari incelik ve detaylarda kendini göstermiştir.



45

MİMARLIKTA KENTLEŞME VE MEKÂN KAVRAMI: HARPUT ŞEFİK GÜL EVİ
Mimar Mithat COŞKUN



46

Önsöz
Kentleşme, insanlık tarihinin en köklü dönüşümlerinden birini temsil eder. İnsanoğlunun ilk yerleşik 
düzene geçişi, sadece yaşam alanlarını değil, toplumsal yapıları, ekonomik düzeni ve kültürel kimliği de 
şekillendirmiştir. Kentleşme yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel bir olgu da kabul 
edilmelidir. Barınma ihtiyacını ve sosyo-kültürel hayatı harmanlayan Türk evleri ve Harput gibi tarihi 
yerleşimlerin kentleşme sürecindeki mimari ve sosyal yapılarına dair derinlemesine bir inceleme, geçmişten 
günümüze ulaşan kültürel mirasın korunması ve gelecek nesillere aktarılabilmesi adına büyük önem taşır. 
Türk evleri, sadece birer yapıdan çok, içinde barındırdığı yaşam biçimleri, değerler ve kültürel kodlarla, 
insanın mekânla olan ilişkisini yansıtan örneklerdir. Harput, 4 bin yıllık tarihi geçmişiyle birçok medeniyete ev 
sahipliği yapmış ve bölgesindeki kültür merkezi olma özelliğini korumuş bir yerleşim yeridir. Fiziksel yapısı 
zamanla değişmiş olsa da kültürel izleri hala günümüzde mevcuttur. Kentleşme açısından, M.S 600-700’lü 
yıllarda Urartular ile başlayan iç kale ve Artuklular ile devam eden dış kale yapıları Harput’un bir kale kenti 
olduğunu gösteriyor. Osmanlı döneminde büyüyen Harput’ta dış kale surları yıkılmıştır. Bugün bu surların izi 
Sunguroğlu Konağı’nın şahnişininde görülebilir. Harput’a ait ev yapıları, Anadolu’nun geleneksel iç sofalı ev 
tipine benzerdir; genelde taş, kerpiç ve ahşap kullanılmıştır. Tek katlı evlerde yaşam mekânları zemin katta, 
iki katlılarda ise ahır ve diğer işlevsel alanlar alt katta, odalar üst katta bulunur. Harput Şefik Gül Kültür 
Evi, bu tarihi mirası yaşatan ve kültürün izlerini günümüze taşıyan önemli örnekler arasında yer almaktadır. 
Harput’un ve çevresindeki yerleşimlerin mimari yapıları, kentleşme sürecindeki yerel uygulamaların ve 
toplumsal yapıların nasıl şekillendiğine dair bizlere önemli bilgiler sunmaktadır. 

Harput, tarih boyunca birçok uygarlığa ev sahipliği yapmış; sosyal, kültürel ve mimari açıdan zengin bir birikim 
oluşturmuştur. Bu birikim, hem bölgesel hem de ulusal ölçekte kentleşme sürecinin anlaşılması açısından önem 
taşımaktadır. Kentleşme olgusu yalnızca nüfus yoğunlaşmasıyla değil, aynı zamanda mekânsal örgütlenme 
ve kültürel pratiklerle de ilişkilidir (Lefebvre, 1991). Harput’un geleneksel konut kültürü, özellikle Osmanlı 
döneminde, toplumsal yaşam biçimlerini ve aile yapısını yansıtan bir model ortaya koymuştur. Bu bağlamda 
mekân kavramı, sadece fiziksel sınırlar çizen bir öğe değil; aynı zamanda kimlik, aidiyet ve kültürel değerlerin 
üretildiği bir alan olarak tanımlanabilir (Harvey, 2006). Çalışmanın amacı, Harput’un konut kültürünü 
incelemek ve Şefik Gül Evi örneği üzerinden geleneksel Türk evinin yerel yorumunu değerlendirmektir. 
Bu kapsamda mekân kavramı, Türk evi geleneği, Harput’un kentleşme süreci ve konut kültürü, akademik 
literatürden yararlanılarak ele alınmıştır.

Kentleşme
Kentleşme olgusu, yalnızca nüfus yoğunlaşmasıyla sınırlı olmayıp, mekânsal örgütlenme ve kültürel pratikler 
aracılığıyla şekillenen dinamik bir süreçtir. Mekân, toplumsal ilişkilerin üretildiği ve yeniden üretildiği bir 
alan olarak değerlendirilir (Lefebvre, 1991). Bu bağlamda mekân, yalnızca fiziksel sınırların belirlenmesiyle 
değil, aynı zamanda sosyal ve kültürel kimliğin oluşumu ve ifadesiyle de ilişkilidir (Harvey, 2006).

Kentleşme süreci, mekânın üretim biçimlerini de etkilemektedir. Kentlerdeki mekânların düzenlenişi, 
ekonomik, siyasal ve kültürel faktörlerle doğrudan ilişkilidir. Özellikle geleneksel Anadolu kentlerinde, 
sosyal yaşamı şekillendiren mahalle kültürü, mekânın örgütlenmesinde belirleyici olmuştur (Kuban, 1995). 
Bu bağlamda mekân, sadece mimari bir öğe değil; aynı zamanda tarihsel, toplumsal ve kültürel birikimin bir 
yansımasıdır.

Kentleşme insanoğlunun yerleşik düzene geçmesiyle başlar. Anadolu’da yapılan kazılarda ilk kentleşmeye 
ait örnekleri M.Ö 12 binli yıllarda Şanlıurfa’da Karahantepe’de, M.Ö 9 binli yıllarda Göbeklitepe’de ve M.Ö 
9 binli yıllarda Çatalhöyük’te, M.Ö 3500’lü yıllarda Alacahöyük’te görmekteyiz. Kentlerin ortaya çıkışı 
üretim biçimleri ile de ilişkilidir. İlkçağlarda feodal toplum yapısı kentleri zayıflatmıştır. 10. Asırdan itibaren, 
zanaatın, ziraatın, ticaretin gelişmesiyle birlikte kentler büyümeye başlamıştır. Kentler sanayi devrimiyle 
birlikte modernleşmiş ve günümüz kent kavramını ortaya çıkarmıştır.



47

Kentleşme süreci toplumun ekonomik, sosyal ve kültürel alanda değişimini sağlamıştır. Kentleşme 
sanayi ve tarım devrimine paralel olarak yeni inşaat malzemelerinin keşfi ile (Çimento) hızlı bir gelişme 
göstermiştir.1950’li yıllardaki sanayi devriminin getirdiği fabrikalaşma istihdam açığını ortaya çıkarmış, 
bu da kırsal kesimden şehirlere göçü hızlandırmıştır. Kentlerin nüfusu hızla artmıştır. Kentlerin bu nüfusu 
barındırmada yetersiz kalması, yeni mahallelerin oluşmasına neden olmuştur. Sanayi devrimi ile başlayan 
göçler, kent yaşamında sosyal, siyasi ve kültürel alanlarda da değişime neden olmuştur.

Ülkemizde de bu devrimlerle birlikte sosyal yapı değişmiş. Devrimden önce nüfusun %15’i şehirlerde 
yaşarken, %85’i de kırsal kesimlerde yaşamaktayken; devrimden sonra 1910 yılında yapılan istatistiklere 
göre nüfusun %75’i şehirlerde, %25’i kırsal kesimde yaşamaya başlamıştır. Bugün itibarıyla nüfusun %92’si 
şehirlerde %8’i kırsal kesimde yaşamaktadır.

Modernizmin, kent planlama anlayışında kişi çıkarları doğrultusunda şekillenmesi sağlıksız bir yapılaşma 
ortaya çıkarmıştır. Bu sürece kamu yararı açısından müdahale edilme gereği duyulmuştur. Kentlerde insanların 
daha iyi yaşam kalitesine ulaşmaları ancak planlama ile mümkün olacaktır. Kentleşme, sanayi devriminden 
sonra hem nitelik hem nicelik olarak belirgin hale gelmiştir. Kent kavramının ortaya çıkışı insanların bir arada 
daha iyi bir yaşam kalitesine ulaşmasını sağlamıştır. İnsanların daha iyi bir yaşama sahip olmaları ancak 
planlamayla mümkündür.

Mekân
Mekân, mimarlık disiplininin ana konusu ve mimari ürünün varlığını sürdüren temel koşuldur. Mekân ve 
yer, çeşitli yaklaşımlar ve farklı perspektiflerle ele alınmakta olup, insanı çevresinden belirli ölçülerde 
ayıran, yaşamsal faaliyetlerini sürdürebileceği algılanabilir boşluk ve sınırları olan bir uzay parçası olarak 
tanımlanabilir. Bu çerçevede, mekânı hem soyut hem de somut bir kavram olarak değerlendirebiliriz. 
Mekân olmaksızın mimari bir eserin varlığından bahsetmek mümkün değildir. Mekân, canlı varlığın koruma 
içgüdüsünün, canlıyı çevresinden ayırma eylemidir. Mimari eylemin ilk aşaması olarak insan, kendisini 
güvende hissettiği sınırlı bir hacim yaratmıştır.  

İnsanoğlu yaradılışından bugüne kadar kendisini korumak, yaşantısını devam ettirebilmek için tarihi boyunca 
mekânını geliştirerek bugüne ulaştırmıştır. İlk çağlarda taş kovukları, mağaraları ve ağaçlık alanları kendilerine 
mekân seçmiş olup daha sonraları birleşik yaşam kültürü gelişince; küçük yerleşim yerleri oluşturarak bugünün 
köy, kasaba ve şehirlerinin temelini atmışlardır. Geçmişten günümüze her toplumun mekân anlayışında büyük 
farklılıklar olması toplumların kültürel farklılıklarından kaynaklanmaktadır.

Zamanla her kültür sistemi, yaşam tarzını, mekân anlayışını ve bu anlayışın kullanımını yansıtmıştır. Bu 
nedenle, mekân terimi kesin ve değişmez bir anlam taşımamaktadır. Eğer böyle bir anlamı olmasaydı, tarih 
boyunca bu kadar farklı mekânların ortaya çıkması mümkün olmazdı. Her yapı, toplumun ihtiyaçlarına 
yanıt vermek amacıyla, dönemin inşaat tekniklerine bağlı olarak belirli bir fiziksel mekânın çevresinde inşa 
edilmiştir. İnsanların fiziksel mekâna yönelip orada belirli bir kesimi netleştirmesi ve sınırlandırması, mimari 
mekânın oluşumunu sağlar. Başka bir deyişle, mimari mekân özellikle hissedilir ve gözlemlenebilir bir hale 
gelir. Mimaride mekândan bahsedildiğinde, ilk olarak üstten, alttan ve yanlardan kapatılmış bir yapı akla 
gelse de, günümüzde mekân denildiğinde duvarlarla kesin bir şekilde sınırlandırılmamış bir kavramı da 
anlıyoruz. Sınırlandırılmamış, sonsuz mekân yalnızca düşünülür; algılanamaz. Mekânı sınırlandıran unsurların 
çeşitliliğine göre mimari mekân ile doğal mekân arasında bir ayrım yaparız. Bu unsurlar duvarlar, tavanlar, 
döşemeler, sütunlar, kolonlar ve kirişler olduğunda mimari mekândan bahsederiz. Yeryüzü, gökyüzü, ağaçlar 
ve bulutlar gibi unsurlar ise doğanın oluşturduğu doğal mekândır. Mimari mekânın ya da doğal mekânın özel 
durumu olan şehirsel mekânlar, sokaklar, binalar ve bunlarla birlikte parklar, yollar ve sosyal donatı alanları 
ile sınırlıdır. Mimarlık tarihi boyunca ev ya da konut, her toplum için en önemli uğraş olmuştur. İnsanları 
dış ortamın olumsuz etkilerinden korumak, yaşam ihtiyaçlarını karşılamak ve yuva hissi verecek ortamlar 
yaratmak amacıyla üretilen yapı türü evdir.  



48

Türk Evi
Türk evi, geleneksel Anadolu mimarisinin en önemli yapı tiplerinden biridir. Mekânsal kurgusu, aile yapısı 
ve toplumsal yaşam biçimleriyle doğrudan ilişkilidir. Geleneksel Türk evlerinde sofa, avlu ve eyvan gibi 
mekânlar, gündelik yaşamın düzenlenişinde merkezi bir rol üstlenmiştir (Kuban, 1995). Bu evlerdeki plan 
tipolojisi, yalnızca işlevsel değil aynı zamanda kültürel değerlerin de yansımasıdır.

Türk evlerinin mimari özellikleri arasında ahşap malzemenin yoğun kullanımı, çıkmalar ve cumbalar, aile 
mahremiyetine uygun mekânsal ayrışma ve avlu düzeni öne çıkar (Eldem, 1954). Bu mimari anlayış, hem 
Anadolu’daki farklı coğrafi koşullara uyum sağlamış hem de toplumsal ilişkilerin niteliğini belirlemiştir. 
Dolayısıyla Türk evi, yalnızca konut olarak değil; aynı zamanda sosyal ve kültürel yaşamın bir yansıması 
olarak da değerlendirilmelidir (Sözen, 1981).

İnsanoğlu kendi kültürüne duyduğu bağlılık ve hayranlıkla birlikte, kendi kültürlerine ait olanı araştırmaya 
başlamış ve yapılan çalışmaları günümüze kadar sürdürmüştür. Bizler de kendi kültürümüze ait olan “Türk 
Evi” kavramı üzerine yapılmış çalışmalardan ve bilgi birikiminden yararlanarak kendi kültürümüze ait 
olan mekân kavramının “Ev” kavramına nasıl dönüştüğünü göreceğiz. Tanım olarak Türk Evi; geniş bir 
perspektiften bakıldığında, tarih boyunca Türklerin ikamet ettikleri ev türleri olarak tanımlanabilir. Ancak, 
Türklerin yerleşik hayata geçiş yaptıkları dönemden itibaren, yaşadıkları coğrafi alanlara bağlı olarak planlama 
şemasında farklı uygulamaların ortaya çıktığı da göz önünde bulundurulmalıdır. Ev ya da konut olarak bilinen 
yapılar, mimari yapı grupları içerisinde plan açısından oldukça çeşitli uygulamalara sahiptir. Farklı bölgelerde 
değişik plan tipleri sergileyen bu yapılar, aynı zamanda mimari kurgunun temelini oluşturmaktadır. Türk 
evlerinin geleneksel olarak öne çıkan özelliklerine değinecek olursak:

Türk evinin en önemli unsuru odadır. Tarih boyunca nitelikleri pek az değişiklik göstermiştir. Plan şemaları 
içerisinde dış ve açık sofalı tipler, köşklü ve eyvanlı uygulamalar dikkat çekmektedir. Odaların birbirine bitişik 
olmasından ziyade, sofanın uzantılarıyla birbirinden ayrılarak özerklik kazanması, plan şemalarının en özgün 
özelliğidir. Daha sonraki dönemlerde orta sofalı tiplerin görülmeye başlandığı gözlemlenmiştir.

Evler genellikle en az iki katlıdır ve üst kat, yaşam katı olarak belirginleşir ve amaçlanan planı sunar. Zemin 
kat, adeta bir sur duvarı gibi sağır, yüksek ve kâgirdir. Üst kat ise çıkmalarla sokağa uzanmaktadır.

Çatı, dört yana eğimli olup girinti ve çıkıntılardan kaçınılmıştır. Saçaklar geniş ve yatay bir yapıya sahiptir. 
Ayrıca Anadolu’da düz toprak dam da çatı olarak kullanılmıştır.

En belirgin yapım sistemi, ahşap çatkı arası dolgu veya bağdadi olan örneklerdir. Zenginlik, oda sayısına ve 
süslemeye bağlı olarak değişiklik göstermektedir.

Türk evi sınırları içinde gözlemlediğimiz ev tipinde; zemin kat, taş veya kerpiç bir duvarla sokağa kapalıdır, 
üst kat ise ağır taşıyıcı duvarlar veya ahşap direkler üzerine inşa edilmiştir. Üst katlar ahşap çatkılıdır. Orta 
kat, mevcutsa, alçak tavanlı yarım veya tam bir kat olarak tasarlanmıştır. Üst kat, zamanla çok pencereli ve 
çıkmalarla hareketli bir görünüm kazanmıştır. Her oda, evli bir çifti barındıracak özelliklere sahiptir. Her 
odada oturulabilir, yatılabilir, yıkanılabilir, yemek yenilebilir ve hatta yemek pişirilebilir. Türk evinde plan, 
odaların bir sofa etrafında dizilmesiyle oluşur. Oda, biçimi, büyüklüğü ve nitelikleri açısından pek az değişken 
bir yaşam birimidir. Sofa ise, her özelliğiyle değişkendir. Bu nedenle ev tipini sofa belirler. Bu sınıflandırmada 
en önemli olanlar, plan gelişim sırasına göre: Dış sofalı, iç sofalı ve orta sofalı tiplerdir.

• Dış Sofalı Plan Tipi: Sofa, bir ya da üç cephesi duvarsız bir şekilde dış dünyaya açıktır. Bu durum, Türklerin 
doğa içindeki yaşam tarzının ya da başka bir ifadeyle çadırlı göçebe yaşamlarının yerleşik düzene mükemmel 
bir yansımasıdır. Eyvanlar, iki oda arasında yer alan korunaklı alanlardır (Şekil 1).

• İç ve Orta Sofalı Tipler: 18. yüzyıldan itibaren belirginleşmiş, ancak 19. yüzyılda yaygınlaşmıştır. Kentlerin 
kalabalıklaşması, arsanın küçülmesi ve değer kazanması, daha içe dönük ve sıkışık planlamaları zorunlu 
kılmıştır. Daha rahat bir yaşam tarzının arzu edilmesi, tozdan ve soğuktan kaçınma ihtiyacı, sofa alanının her 
zaman kullanılması gerekliliği, bu tipin tercih edilmesinin sosyal nedenleri arasında yer almaktadır.



49

Şekil 1: Dış Sofalı Plan Tipi                                   Şekil 2: İç Sofalı Plan Tipi

Şekil 3: Orta Sofalı Plan Tipi.

Harput
Harput konutları, bölgenin coğrafi ve iklimsel koşullarına uyum sağlayan taş ve ahşap malzeme birlikteliğiyle 
inşa edilmiştir. Yapıların çoğu iki katlıdır; alt katlar depo, kiler ve hizmet mekânları olarak kullanılırken, 
üst katlar aile yaşamına ayrılmıştır. Bu işlevsel kat ayrımı, Harput evlerinin mekânsal kurgusunu belirleyen 
önemli bir özelliktir (Sunguroğlu, 1958).

Harput evlerinde genellikle avlu düzeni, çıkmalar ve pencereler öne çıkar. Sokak dokusuna uyumlu olarak 
tasarlanan çıkmalar, hem estetik bir öğe hem de mekânın genişlemesini sağlayan işlevsel bir çözümdür 
(Ardıçoğlu, 1966). Evlerin cephe düzenlerinde taş örgü ve ahşap işçiliğin birlikte kullanımı, bölgenin inşaat 
kültürünü yansıtır. Bu yönüyle Harput konutları, Anadolu’daki diğer geleneksel Türk evi örnekleriyle benzerlik 
göstermekle birlikte, taş kullanımının yoğunluğu açısından farklılaşmaktadır (Can, 1973).

Konutların mekânsal kurgusu, aile yapısının ve toplumsal ilişkilerin niteliğini doğrudan yansıtır. Mahremiyetin 
korunduğu iç mekân tasarımları, Harput evlerinde belirgin bir şekilde görülmektedir. Bu durum, Osmanlı kent 
dokusu içinde Harput’un özgün bir konut kültürü geliştirdiğini ortaya koymaktadır (Ünal, 1989).

Bu kısa bilgilerden sonra Elazığ ve Harput’u mekân anlayışı ve kentleşmesi bakarsak, Harput 4 bin yıllık tarihi 
geçmişi ile birçok uygarlıklara ev sahipliği yapmış ve bölgesinde tarih boyunca cazibe ve kültür merkezi olmuş 
bir yerleşim yeridir.Fiziki yapısını günümüze taşıyamasa da kültürel izlerini günümüze taşımayı başarmıştır. 
Harput’ta kentleşme ve yapılaşma açısından incelendiğinde M.S 600- 700 yıllarında, Urartularla başlayan 
iç kale yaşantısı ve yine Artuklularla devam eden dış kale yaşantısı Harput’un bir kale kent olduğunu bize 
göstermektedir.



50

Harput; Osmanlı hakimiyetinde daha da büyümüş, dış kale surları yıkılmıştır. Bugün bu surların izi Sunguroğlu 
Konağı’nın şahnişini altındadır. Harput şehrinde bulunan 20 mahallenin organizasyonunda, halkın ekonomik, 
kültürel ve sosyal durumu ile dini yapısından ziyade, arazinin topografik özellikleri ön plana çıkmıştır. 
Bu mahallelerden bazıları gayrimüslimlere aittir. Belgelerden şehrin özellikleri ve sokak yapısı hakkında 
bilgilerediniyoruz. 20. yy başlarına kadar önemini ve tarihi kent oluşumunu koruyan Harput, 1800 yılı 
başlarında Mezra’ya göçün başlamasıyla önemini yitirmiştir.

1864’te Mamurat-ül Aziz’in şehir olmasıyla, bugün Harput şehre bağlı bir mahalle olmuştur. Harput’un mekân 
dokusuna baktığımızda Anadolu’da gelişen ev tipleri gibi iç sofalı ev tipidir. Evler tek ve iki katlı olarak 
yapılmıştır. Ekonomik ve sosyal yapı evlerin şekillenmesinde önemli bir unsur olmuştur. Harput şehir yapısı 
dar sokaklardan oluşan yeşili az bitişik nizam yapı tarzındadır. İnşaat malzemesi yapım tarzı olarak genelde 
taş, kerpiç ve ahşap kullanılmıştır. Mekân oluşturulurken tek katlı evlerde ahır, samanlık,yaşam mekânları 
zemin katta birlikte çözülmüştür.

İki katlı evlerde alt katlarda tandır başı, kiler ve ahır; üst katta ise sofa etrafına dizilen odalardan oluşur. Bazı 
evlerde çıkmalar (Şahnişin) yer almaktadır.

Kaynaklara göre 19.yy ‘da Harput 5-6 bin hane ve yaklaşık 30.000 nüfusa ulaşmıştır. Zaman içerisinde 
Harput’ta:

11 adet Cami, 11 adet mescit, 19 adet medrese, 8 adet hamam, 9 adet kilise, 20 adet han ( 26 çeşit esnaf), 800’e 
yakın dükkanı barındırmıştır.

Şefik Gül Evi
Şefik Gül Kültür Evi, Harput Mahallesi Nizamettin Caddesi’nin güney yakasında No. 36’da yer alır. Harput 
Kentsel Sit Alanı içerisinde bulunan evin, tescili henüz daha yapılmamıştır. İki katlı düz damlı ve ayrık yapı 
nizamında inşa edilen evin, girişi batıda yer alan avludan sağlanmaktadır. Ev, oldukça eğimli bir arsa üzerine 
kurulmuştur.

Evin doğusu tarihi Harput Ulu Camii avlusu, batı ve güneyi komşu parsellerle, kuzeyi ise Nizamettin Caddesi 
ile sınırlıdır. Şefik Gül Kültür Evi’nin avlusunun güneydoğu köşesinde yonu taştan inşa edilmiş bir çeşme, 
batısında bir su kuyusu ve kuzeydoğu bölümünde ise bir ocak ile tandır yer alır.

Şefik Gül Evi (Şekil 4), Harput’un geleneksel konut mimarisini temsil eden özgün örneklerden biridir. Plan 
şeması, sofa düzeni ve malzeme kullanımı bakımından klasik Türk evi özelliklerini yansıtmaktadır. Yapının 
özellikle taş duvar örgüsü ve ahşap işçiliği, Harput’un yerel mimari geleneğini ortaya koymaktadır (Can, 
1973).

Evin mekânsal düzeni, aile yaşamının ihtiyaçlarına göre şekillenmiş olup hem mahremiyetin korunmasına 
hem de toplumsal ilişkilerin sürdürülmesine olanak tanımaktadır. Sofa düzeni, odalar arasında işlevsel bir 
geçiş sağlamakta ve ev içi yaşamın merkezini oluşturmaktadır (Kuban, 1995). Bu yönüyle Şefik Gül Evi, 
yalnızca mimari bir yapı değil, aynı zamanda Harput’un sosyal ve kültürel yapısını yansıtan bir belgedir.

Şefik Gül Evi’nin korunması ve belgelenmesi, Harput’un geleneksel konut kültürünün gelecek kuşaklara 
aktarılması açısından önem taşımaktadır. Bu bağlamda ev, hem kültürel mirasın yaşatılması hem de Anadolu 
Türk evlerinin yerel yorumlarının anlaşılması bakımından değerli bir örnek olarak değerlendirilmelidir (Sözen, 
1981).

Şefik Gül Kültür Evi’nin inşa kitabesi mevcut olmadığından, yapım tarihi ve ustası hakkında kesin bir bilgi 
bulunmamaktadır. Ancak, Şefik Gül Kültür Evi’nin mimari yapım teknikleri, malzemesi ve Harput’taki diğer 
sivil mimari benzer yapılarla karşılaştırıldığında, XX. yüzyılın ilk çeyreğinde yerel anonim ustalar tarafından 
inşa edildiği düşünülmektedir.



51

Şekil 4: Şefik Gül Evi Vaziyet Planı ve Perspektifi.

Evin yer aldığı çevre, kayıtlarda “Keşoğlu Meydanı” olarak bilinmektedir. Saraylı Muharrem Ağa tarafından 
yaptırıldığı söylenen ev, Muharrem Ağa’nın ölümünden sonra kızı Fatma Hanım evi, 1890 yılında yüz Osmanlı 
lirası karşılığında Harput eşrafından Huylu Mamogillerden Mustafa Efendi’ye satılmıştır. Evi bütünüyle 
yeniden onaran Mustafa Efendi, 1915 yılına kadar burada yaşamıştır.

Mustafa Efendi’nin aynı yıl Sarıkamış Savaşı’nda şehit düşmesi üzerine ev, oğulları öğretmen Şefik ve 
Refik Beyler tarafından kullanılmıştır. Daha sonraki yıllarda evin sakinleri sık sık el değiştirmiştir. Bu arada, 
Çorbacıoğullarından Sait Efendi evde 7-8 yıl kiracı olarak ikamet etmiş, Sait Efendi’nin ölümünden sonra da 
çocukları evde oturmaya devam etmişlerdir. 1953 yılında Şefik Bey, evi Halit Meşe ve ortağı Fikri Ozan’a 
devretmiş, bir süre sonra ev, yeni sahipleri tarafından Harput Belediye’sine satılmıştır. Daha sonra fırıncı 
Sadık Tekay konutu belediyeden satın almış, ardından evin mülkiyeti Hacı Zülfü Efendi’ye ve nihayet Kamer 
Usta’ya geçmiştir.

Harput’un geleneksel mimari yapılarından biri olan bu ev, merkezi Ankara’da bulunan GÜLSAN A.Ş. 
tarafından “öncü bir örnek” olarak kente kazandırılmak üzere 2004 yılında satın alınmıştır. İnşaat Mühendisi 
Mehmet Gül, Mimar Mithat Coşkun ve Makine Mühendisi Mustafa Alçiçek, tarafından rölöve-restorasyon 
çalışmaları yapılmıştır. Evin restorasyon projesi, ÇEKÜL Vakfı Başkanı Prof. Dr. Metin Sözen önderliğinde, 
Mimar Metin Keskin’in duyarlı yaklaşımı ve desteğiyle hazırlanmış, arşivlerin taranması işlemlerinde tarihçi-
yazar Mustafa Balaban’ın bilgisinden istifade edilmiştir.

Gülsan A.Ş.’nin onarım-donatım giderlerini sağladığı “Harput Şefik Gül Kültür Evi“, 2005 yılında halkın 
hizmetine sunulmuştur. Şefik Gül Kültür Evi, geleneksel Harput evleri mimari özelliklerini yansıtan iki katlı 
bir yapı olarak, arazinin topografyasına uygun düz dam ile geleneksel malzemeler kullanılarak inşa edilmiştir. 
Evin kuzey kısmı ana yol ve çevre duvarı ile sınırlandırılmıştır. Çevre duvarı üzerinde yer alan basık yuvarlak 
bir kemer içerisinde bulunan çift kanatlı ahşap kapı, evin avlu bölümüne giriş imkanı sunmaktadır. Avlu giriş 
kapısı ile evin batı zemin giriş kapısı arasında bulunan 3.30 m. kot farkı, iki sahanlıklı 20 merdiven basamağı 
aracılığıyla aşağıya inilmektedir.  

Zemin kata (Şekil 5) girişi batıdan tek kanatlı yuvarlak basık kemerli, çift kanatlı süslemeli ve 1.20 m. 
genişliğindeki bir kapı ile dikdörtgen planlı sofaya ulaşılmaktadır. Sofa, doğu-batı yönünde planlanmış olup, 
3.70x6.58 m. ölçülerindedir ve ortadan kuzey-güney istikametinde bir kemer ile ikiye ayrılmıştır. Sofanın 
doğu duvarının güney-doğu köşesindeki ahşap kapı, doğu avlu bölümüne çıkış imkanı sağlamaktadır. Sofanın 
kuzey duvarında bulunan bir kapı, çok amaçlı olarak kullanılan zemin ve birinci kat boyunca uzanan, oldukça 
yüksek bir odaya giriş imkanı sağlamaktadır. Oda, 5.20x6.82 m. boyutlarındadır ve ortadan doğu ile batı 
yönünde köşelerdeki iki ahşap dikme üzerinde kalın bir kiriş ile taşıyıcı ahşap kirişleri aracılığıyla örtü sistemi 



52

inşa edilmektedir. Odanın doğu ve batı duvarlarında karşılıklı olarak yerleştirilmiş 1.00 m. genişliğinde ikişer, 
toplamda dört mazgal pencere mevcuttur.

Şekil 5: Şefik Gül Evi Zemin Kat Planı

Sofanın güney duvarında bulunan iki kapı ile güneydoğudaki merek ve güneybatıda yer alan ahıra erişim 
sağlanmaktadır. Her iki mekânın güney duvarında 0.35 m. genişliğinde iki mazgal pencere mevcuttur. Sofanın 
kuzey duvarına bitişik konumda yer alan çift kollu ahşap merdiven, üst katın sofa bölümüne çıkış imkânı 
sunmaktadır. Üst katın sofası, zemin kat sofası ile benzer mimari özellikler taşımaktadır. Sofanın doğu ve 
batı duvarlarına birer pencere yerleştirilmiştir. Sofanın güneyinde bulunan iki odadan güneybatıdaki odaya 
ahşap bir merdiven aracılığıyla geçiş yapılmaktadır. Oda, 2.69x4.11 m. ölçülerindedir; güney duvarında bir 
pencere, batı duvarında bir mazgal pencere, kuzey duvarında bir niş ve doğu duvarında yer alan bir kemer nişi 
ile doğudaki odaya geçiş sağlanmaktadır. Güneydoğu bölümünde yer alan odaya sofadan giriş yapılmaktadır. 
Oda, 2.87x4.13 m. ölçülerindedir. Odanın güney duvarında bir mazgal pencere ve batı duvarında açılmış bir 
ara bölme ile diğer odaya giriş imkânı sağlanmaktadır.

Üst katın sofasındaki tek kollu ahşap merdiven yardımıyla ikinci katın dikdörtgen planlı 2.90x6.60 m. 
ölçülerindeki sofasına çıkılır. Sofanın iç aydınlatması doğu ve batı duvarına açılmış, 1.00 m. genişliğindeki 
pencereler ile sağlanmaktadır. Sofanın, kuzey duvarına açılmış kapı ile ikinci katın teras bölümüne çıkılır. 
Teras zemini yaklaşık 0.45 m. daha aşağıda olup bu kot farkı üç merdiven rıhtı ile aşılmaktadır. Teras 
bölümünün güney duvarına bitişik inşa edilen merdiven yardımıyla üst katının düz damına çıkış sağlanır. 
Teras, kuzey, batı ve doğudan 0.90 m. yüksekliğindeki parapet duvarı ile çevrelenmiştir. İkinci katın sofasının 
güney duvarında yer alan iki kapı yardımıyla dikdörtgen planlı benzer mimari özelliklere sahip odalara giriş 
yapılır. Güneybatı köşesindeki oda, 3.20x5.67m. ölçülerinde olup, güney duvarında bir pencere batı duvarında 
iki pencere ile duvar ortasında ise bir dolap nişi yer alır. Sofanın güney doğusunda bulunan oda ise diğer oda 
gibi ayni ölçülerde, güney ve doğu duvarında birer pencere ile doğu duvarının ortasında ise bir ocak bulunur.

Şefik Gül Kültür Evi’nin üst katındaki tavan kaplaması, yonu taştan yapılmış ocak süslemesi ve evin alt ile üst 
katlarında kullanılan ahşap elemanların süslemeleri bulunmaktadır. Evin üst katındaki oda duvarının ortasında 
yer alan ocak süslemesi oldukça önemlidir. Yekpare taştan üretilmiş olan ocak, üzerinde dekoratif bitkisel ve 
geometrik süslemelere sahiptir. Evin sokak kuzey ana giriş kapısı, batı zemin kat giriş kapısı ve doğu avlu 
giriş kapısı, basık yuvarlak kemer yapısı ile üzerindeki aksesuar elemanları açısından süsleme bakımından 
önem taşımaktadır.  



53

Şefik Gül Kültür Evi’nin ana yapı malzemeleri; taş, kerpiç, metal ve ahşaptır. Evin beden ve iç duvarları 
0.55-0.80 m. kalınlığındadır. Dış duvarların derz dolguları ile iç duvarların yüzeyleri kireç katkılı sıva ile 
kaplanmıştır. Yığma dolgu örgü tekniği ile inşa edilen duvarlar, moloz taş yardımıyla, özellikle kapı ve pencere 
açıklıkları ile katlar arasında karşılıklı olarak yaklaşık 0.15x0.15 m. kare kesitli hatıllar kullanılmıştır. İç ve dış 
moloz duvarların iç kısımları dolgu malzemesi ile doldurularak tamamlanmıştır.  

Evin avlu zemin kaplaması, zemin kat sofa, tandır evi ve ahır bölümlerinde yöresel kayrak sal taşları kullanılarak 
inşa edilmiştir. Kesme taş; evin sokak giriş kapısı, eve giriş kapısı kemer ve sövelerinde, merdiven, ocak 
yapımında ve avlu çeşme inşasında kullanılmıştır.  

Şefik Gül Kültür Evi’nin plan biçimine göre düzenlenen düz dam, sıkıştırılmış çorak topraktan inşa edilmiştir. 
Ancak, yapılan son dönem onarımlarında Harput konutlarında pek görülmeyen bir şekilde düz damda 
değişiklikler yapılmıştır.  

Ahır ve evin düz damı, çevresi 0.90 m. yükseklikte harpuştalı parapetle çevrelenerek seyir terası haline 
dönüştürülmüştür. Bu amaçla seyir teraslarının tabanları kesme taş ile kaplanmış olup, kar ve yağmur sularının 
tahliyesi sağlanmıştır.

Şefik Gül Kültür Evi (Şekil 6,7), ayrık nizamda inşa edildiği için dört cephesi açık ve oldukça hareketli bir 
konumdadır. Konutun batı cephesi 17.70 m. uzunluğunda, 8.90 m. yüksekliğinde, cephenin kuzey ve güney 
köşeleri arasındaki yaklaşık 3.30 m. kot farkı iki sahanlıklı 20 merdiven basamağı yardımıyla aşağı kota 
inilmektedir.

Batı cephesinin biçimlenmesinde basık kemerli giriş kapısı, altı adet dikdörtgen formlu pencere ve katlar 
arası ahşap hatıllar ile üst katın güney bölümünde yer alan ahşap konsollu eli böğründe elemanlar, üzerinde 
yükselen şahnişin ve yonu taştan inşa edilmiş iki adet çörten cephe hareketlenmesinde önemli bir yer tutar.

Güney cephesi, 7.80 m. genişliğinde, 8.90 m. yüksekliğinde zeminde düz bir platform üzerine oturmuştur. 
Cephenin hareketlenmesinde ana giriş kapısı, avlu kapısı, giriş merdivenleri, cephede yer alan küçük ve büyük 
boy pencereler, yatay ahşap hatıllar ile üst kat konsol çıkmalı şahnişinin rolü büyüktür.

Şefik Gül Kültür Evi, doğu cephesi 17.70 m. uzunluğunda, 8.90 m. yüksekliğinde, cephenin kuzey ve güney 
köşeleri arasındaki yaklaşık 1.00 m. kot farkı merdiven basamakları yardımıyla aşılmaktadır. Cephede yer 
alan avlu giriş kapısı, dikdörtgen tasarımlı pencereler, yatay ahşap hatıllar, yonu taştan inşa edilmiş iki 
çörten, düz dama çıkış ahşap merdiveni ve güney üst katta yer alan konsol çıkmalı şahnişin ile cephe tasarımı 
biçimlenmiştir.

Şefik Gül Kültür Evi’nin kuzey cephesi, evin diğer cephelerine kıyasla daha yalın bir yapıda düzenlenmiştir. 
Cephe eğiminden dolayı sadece üst katında yer alan teras çıkış kapısı, düz dama çıkış ahşap merdiveni, düz 
dam bacası ve giriş caddesi üzerinde yer alan ana giriş kapısı cephenin oluşumda önemli rol oynar. Şefik Gül 
Kültür Evi’nin tüm cepheleri moloz taş örgülü, sıfır derzli, pencere sayısı ve konumu cephe doluluk boşluk 
oranının armonisini oluşturmaktadır.



54

Şekil 6: Şefik Gül Evi 1.Kat Planı

Şekil 7: Şefik Gül Evi Kesit

Sonuç

Harput’un tarihsel konut kültürü, Anadolu Türk mimarisinin en önemli örneklerinden birini sunmaktadır. 
Kentleşme süreci, mekânın toplumsal işlevi, geleneksel Türk evi tipolojisi ve Harput’un özgün mimari 
birikimi birlikte değerlendirildiğinde, Harput evleri yalnızca işlevsel yapılar değil, aynı zamanda sosyal ve 
kültürel yaşamın taşıyıcısıdır. Şefik Gül Evi, bu mirasın özgün bir örneği olarak, hem plan şeması hem de 
malzeme kullanımıyla geleneksel Türk evinin Harput’taki yorumunu ortaya koymaktadır. Dolayısıyla bu 
yapıların korunması ve belgelenmesi, hem yerel hem de ulusal ölçekte kültürel mirasın sürdürülebilirliği 
açısından kritik önem taşımaktadır.



55

Harput’ta Artuklu Dönemi Yapıları

Mustafa Balaban*
*ÇEKÜL Vakfı İl Temsilcisi



56

Dış Kale
Harput Dış Kalesi (şekil 1), Elazığ kent merkezinin yaklaşık 5 km kuzeydoğusunda yer al-
makta olup günümüzde büyük ölçüde tahrip olmuştur. Osmanlı döneminde stratejik önemini 
yitirmesiyle, sur taşlarının zamanla Mezra’nın (bugünkü Elazığ) konut dokusunda ikincil 
kullanımına başvurulmuştur. Günümüze sadece Dağ Kapı girişinin güneyinde sivil bir ya-
pının temelinde kullanılan burç kalıntısı ile, aynı kapının sağındaki kule izi ulaşabilmiştir. 
Kitabe bulunmaması kesin yapım tarihini belirsiz kılmaktadır; ancak 1605 yılında Tavil 
Mehmed tarafından onarıldığı bilinmekte; Evliya Çelebi’nin 1655 tarihli seyahatnamesindeki 
kayıtlar, yapının en az XVII. yüzyıl öncesinde var olduğunu göstermektedir (Evliya Çelebi, 
1970). Kent morfolojisi ve savunma stratejileri dikkate alındığında, Bizans dönemine özgü 
kale-odaklı yerleşim kurgusunun Artuklu döneminde kuzeye (İç Kale’nin ötesine) ve kısmen 
batıya yönelen bir açılma ile dönüştüğü; bu bağlamda Dış Kale’nin XII. yüzyıl sonu–XIII. 
yüzyıl başına tarihlenmesinin uygun olduğu değerlendirilmektedir (Gabriel, 1940; Sevgen, 
1959).
Surlara ait izler, yörede “Feth/Fetih Ahmet taşı” olarak anılan kumtaşı ve moloz taş birlikte-
liğine işaret eder. Dağ Kapı’daki kule gövdesinde düzenli kesme taş arası dolgu tekniği; sivil 
mimari altındaki burçta ise daha düzensiz kesme taş arası dolgu uygulanmıştır. Bu farklılaş-
ma, sur dokusunun farklı evrelerde onarım ve eklemelerle biçimlendiğini düşündürmektedir.

  Şekil 1: Harput Kalesi Plan.

İç Kale (Süt Kale / Hısn-ı Ziyad / Ziata Castellum)
Harput İç Kalesi, kentin güneydoğusunda, Ulu Cami ve Kale Hamamı’nın güneyinde, 
Dabakhane ve Feth Ahmet güzergâhı üzerinde konumlanır. Dış Kaleye kıyasla daha iyi 
korunsa da, kuzey surları dışındaki bölümlerde tahribat belirgindir. Yakın dönemlerde 1. 
ve 2. giriş kapılarında yenilemeler yapılmış, ön burçlarda onarım başlatılmış; özellikle 
Dabakhane’ye bakan duvarlarda acil restorasyon ihtiyacı vurgulanmıştır. İlk kullanımı Urartu 
dönemine kadar giden kale, hemen her dönemde işlev ve gereksinimlere göre genişletilmiş; 
güncel morfolojisi ağırlıklı olarak Artuklu karakteri yansıtmaktadır. Sur ve burçlardaki ona-
rım kitabeleri, Geç Roma/Erken Bizans, Artuklu, Dulkadirli ve Akkoyunlu evrelerinin izleri-
ni belgelemektedir (Danık, 2001; Sevin, 1989).
Kuzey–güney doğrultusunda asimetrik plan veren kütle, yer yer 100–150 m’lik kayalık 



57

sırtlara oturur ve erişim kuzeydoğudan üç kademeli bir kapı sistemiyle sağlanır. 
Dışa taşkın üçgen payandalarla takviye edilmiş kemerli 1. ve 2. geçişlerden sonra batıda ana 
batı surları ile ikinci kademe surlar arasında bir platforma; doğuda ise 3. kapı üzerinden İç 
Kale’nin ana platformuna ulaşılır. Kapı ve sur sekansları boyunca Çubuk Bey, Belek, Aslanlı, 
Nizameddin İbrahim, İmameddin Ebubekir, Fahreddin Karaarslan, Halil İbrahim, Dabakhane 
ve Balaban gibi burçlar dizilerek topografyaya uyarlanmıştır. Kuzeyde yarım daire for-
mundaki anıtsal ‘Büyük Burç’ kalıntıları kütlesel etkisiyle öne çıkar. Doğu surları üzerinde 
Halil İbrahim, Dabakhane ve Balaban burçları sekizgen kesitli üç cepheli tipolojiyi yansıtır; 
özellikle Balaban Burcu’nda köşe taşlarında çift renkli malzeme kullanımı dikkat çekicidir. 
Nizameddin İbrahim Burcu geç Artuklu (XIII. yüzyıl başları) özellikleri taşırken, doğu–gü-
neydoğu ucundaki dikdörtgen formlu İmameddin Ebubekir Burcu malzemesiyle Artuklu 
dönemine işaret eder. Güneybatıdaki Kızlar Kulesi (Burcu) alt kotlarda Artuklu, üst seviye-
lerde Dulkadirli izleri taşır; burç üzerinden alındığı bildirilen üç kitabenin tamamı Dulkadirli 
dönemine tarihlenir. Güneydeki 2. kademe surların batı ana kütleyle birleştiği noktadaki 
Belek Burcu kareye yakın dikdörtgen planlı ve çok katlı tasarlanmış; kimi kaynaklarda 
‘Artuklu Köşkü’ olarak geçse de işlevi ‘burç’ olarak anlaşılmaktadır. Belek ile Kızlar Burcu 
arasında yer alan düzensiz beş cepheli Fahreddin Karaarslan Burcu’nda alt katta yuvarlak 
kemerli mazgal pencereler, üst seviyede küçük dikdörtgen açıklıklar iki katlı kurguya işaret 
eder. 2. giriş kapısının batısındaki dikdörtgen planlı Çubuk Bey Burcu, alt seviyedeki düzenli 
taş almaşığı nedeniyle Bizans/Roma devresi tekniğiyle ilişkilendirilebilir (pseudo isodomos 
benzeri almaşık). 3. girişin kuzey kulesi olan Aslanlı Burç üzerinde Akkoyunlu dönemi kita-
besi ve kabartmalar bulunur.
Artuklu Sarayı
İç Kale’nin kuzey surlarına bitişik Artuklu Sarayı (Şekil 2), malzeme–teknik özellikleriyle 
XIII. yüzyılın ilk yarısına, Geç Artuklu dönemine tarihlenir. Günümüze kuzeyde ikinci kat 
seyir terası ulaşmıştır. Evliya Çelebi’nin ‘Kösezade’ ve ‘Munzurzade’ saraylarına ilişkin 
kayıtları ile Lehmann-Haupt’un ‘Subarnuk Uçurumu’ olarak aktardığı yapı, plan ve ölçekte 
savunma kulesi niteliği gösterdiğinden saray işleviyle özdeşleştirilmemelidir; Ardıçoğlu’nun 
‘Artuklu Köşkü’ olarak andığı ve burada Belek Burcu ile tanımlanan birimin de kulesel işlevi 
baskındır (Ardıçoğlu, 1964; Altun, 1978; Lehmann-Haupt, 1910; Evliya Çelebi, 1970).

Şekil 2: Artuklu Sarayı.



58

Plan şeması güneybatı–kuzeydoğu doğrultusunda dizilir: ortada dışta üçgenle sonlanan dik-
dörtgen ana eyvan; batıda eş genişlik ve uzunlukta, ana eyvan derinliğinin yarısı kadar iki 
yan mekân; doğuda ise içe doğru daralarak sonlanan, diğer yan mekânlarla yaklaşık eş bo-
yutlu bir birim. Ana eyvan, eksenin iki yanında üçgene açılan pencerelerle aydınlanır; giriş 
yüksek tutulmuş ve yuvarlak kemerle tanımlanmıştır. Tüm birimler kuzey–güney doğrul-
tusunda beşik tonozlarla örtülüdür. Eyvan ve yan mekânlardaki alt kat tonoz izleri iki katlı 
kurguyu destekler; üst kat güneyinde saptanan hatıl yuvaları ahşap bir geçiş/balkon olasılı-
ğına işaret eder. Ana eyvan doğusundaki dış duvar izleri ve üst düzey tonoz izleri geç dönem 
eklemelerini düşündürür.

Ulu Cami
Harput Ulu Camii (Şekil 3, 4), Cami-i Kebir veya Eğri Minareli Cami adlarıyla da anılmak-
tadır. Artuklu hükümdarı Fahrettin Karaarslan döneminde, 1156-1157 yıllarında inşa edilmiş-
tir. Dikdörtgen planlı olan cami, mihrap önü kubbesi ve ünlü eğik minaresiyle dikkat çeker. 
Minare, sırlı tuğla süslemeleriyle Anadolu Türk mimarisinde özgün bir yere sahiptir (Bakırer, 
1980–1981). Yapı zaman içinde çeşitli onarımlar geçirmiştir; buna rağmen mihrap, avlu 
payeleri ve taçkapı orijinal özelliklerini korumaktadır (Oral, 1967). Evliya Çelebi (1970) de 
seyahatnamesinde Harput Ulu Camii’nden övgüyle bahsetmiştir.
Kuzey güney doğrultusunda dikdörtgen planlı olan yapı; harim, son cemaat yeri, açık avlu ve 
avlu revaklarından oluşur. Dikdörtgen planın ortasında bulunan ve yine kuzey güney doğ-
rultusunda dikdörtgen planlı açık avlunun güneyinde son cemaat yeri denilebilecek nitelikte 
doğu batı doğrultusunda yaklaşık açık avlu ile eş genişlikte bir revak yer alır. Bu revağın 
doğu ve batı uçlarındaki açıklıklarla yine, bir revakla eş genişlik ve uzunlukta doğu batı 
doğrultusunda iki sahınlı harim bölümü vardır. Birbirinden oldukça kütlesel payelerle ayrılan 
sahınların, güneyde yer alanının ekseninde, güney duvarda içten ve dıştan yarım yuvarlak bir 
mihrap yer alır. Mihrabın hemen önünde birinci sahında, payelerden mihrap duvarına atılan 
kemerlerle, mihrap önü kubbesi oluşturulurken, ikinci sahında mihrap önü kubbesinin hemen 
arkasında, kubbe ile eş genişlikte aynalı tonoz uygulaması görülür. Bunun dışında kalan tüm 
harim mekanı, doğu batı doğrultusunda sivri beşik tonozla kapalıdır. Harim kuzey duvarında 
doğu ve batı uçlarda açılan iki kapı açıklığı, son cemaat yerine açılırken; güney eksenin iki 
yanındaki penceler ile harim aydınlatması desteklenir.

 
Şekil 3: Plan.



59

İç avlunun batısında kalan bölüm, iki paye tarafından avluyla aynı doğrultu, genişlik ve 
uzunlukta iki eşit bölüme ayrılmış olup, avluya en yakın olanının 3/2’si kuzey güney doğ-
rultusunda, 3/1’i doğu batı doğrultusunda sivri beşik tonozla; ardındaki mekan ise, tamamen 
kuzey güney doğrultusunda sivri beşik tonozla kapalıdır.
Avlu kuzeyinde yer alan doğu batı doğrultusundaki ve diğer revaklarla eş genişlikteki iki 
revaktan avluya en yakın olanı, batıda minare kaidesi doğuda bir diğer revakla sınırlanırken; 
ikinci revak batıda duvar, doğuda ise yine bir diğer revakla sınırlanır. Her iki revak, diğer 
tüm mekanlar gibi sivri beşik tonozla kapalıdır. Avlunun doğusunda ise, yine avlu ile eş 
genişlikte kuzey güney doğrultusunda iki revak yer alırken, bunlardan avluya en yakın olanı 
avlunun batısındaki birinci revak ile aynı planı yansıtıp, ikinci revak kuzey duvarına kadar 
uzanır. Bu revakta diğerleri gibi sivri beşik tonozla kapalıdır.
İçte batıda kuzey birinci revağın batı, batı ikinci revağın kuzey ucunda her iki revağın ke-
şiştiği yerde, revaklarla eş genişlik ve derinlikte bir minare kaidesi yer alır. Minayere çıkış 
bugünkü durumu ile birinci kuzey revağın batı ucunda yapılırken; İkinci batı revağının kuzey 
ucundan, birinci kuzey revağın eksenine gelen doğrultuda, İkinci doğu revağından ve harim 
güney duvarının doğu ucundan açılan açıklıklarla dışarı ile ilişki kurulur.
Yapı dıştan oldukça kütlesel olup, batı duvarındaki kapı açıklığının kuzeyinde, minare kaide-
sinin batı ekseninde oluşturulan bir niş, minare kaidesini dıştan görünür duruma getirmiştir. 
Kuzey duvarda hiçbir hareketlilik gözlemlenmezken, doğu duvarda eksenden kuzeye kaymış 
durumda, iç mekana giren bir kapı açıklığı görülür. En hareketli duvar olan güney duvarın 
ekseninde, mihrabın dışa taşkın yarım yuvarlak bölümü bulunurken, doğu uçta bir kapı açık-
lığı görülür. Ayrıca aynı beden duvarında biri eksende, ikisi eksenin batısında ve biri eksenin 
doğu ucunda olmak üzere üst düzeyde küçük boyutlu toplam dört pencere açıklığı yer alır. 
Aynı tip pencerelere doğu ve batı duvarın harim sahınları ve avlu içinde güney revağın (son 
cemaat yerinin) eksenlerine gelen yerde, üst düzeyde de rastlanılır.

Şekil 4: Cami avlusundaki kitabe.

Yapının batı duvarının kuzeyinde yer alan minare kaidesinin devamında ise, yuvarlak formlu 
ünlü eğri minaresi yer alır. Sırlı tuğlanın değişik formlarda ve istiflerle kullanılmasıyla oluş-
turulan minare kaidesi ve gövdesi, döneminin en ünlü ve özgün minarelerindendir.



60

   

Şekil 5: Cami Görünüşleri

Esediye Camii
Aslaniye veya Aslanlı Camii olarak da bilinen Esediye Camii (Şekil 6, 7), günümüzde büyük 
ölçüde harap durumdadır. Kitabesi bulunmadığından yapım tarihi kesin olarak bilinmemek-
tedir. Ancak portalinde yer alan aslan figürleri, yapının Fahrettin Karaarslan dönemine tarih-
lendirilebileceğini göstermektedir (Sunguroğlu, 1958; Aşan, 1989). Kuzey-güney doğrultu-
sunda uzanan düzensiz dikdörtgen planı, Artuklu dönemi cami tipolojisiyle uyumludur.
 

Şekil 6: Cami planı.
 



61

Şekil 7: Cami giriş kapısı. (Portal) Aslanlı taş kabartmanın düşmeden önceki görünümü. 
(Foto. 1980 öncesi)

Alacalı Mescid
Alacalı Mescid, yaklaşık 1203-1204 yıllarında inşa edilmiştir. Dikdörtgen planlı olan yapı, 
ahşap tavan örtüsü ve duvarlarında kullanılan beyaz ile mor taşların kontrastı nedeniyle 
özgün bir estetik sergiler. Osmanlı döneminde eklenen minaresi, Artuklu dönemi yapısına 
sonradan kazandırılmış bir unsurdur (Altun, 1978).

  

Şekil 8: Alacalı mescidi.



62

Doğu batı doğrultusunda dikdörtgen planlı yapının (şekil 8), güney duvarında eksende yarım 
yuvarlak mihrap, kuzey duvarında eksende ve onun iki yanında birer olmak üzere üç pence-
re bulunurken, batı cephenin kuzey köşesindeki bir kapı ile dışarıya çıkılır. Kuzey ve güney 
duvarlarında bulunan ikişer adet duvar payesinden atılan ahşap desteklerle üç ayrı bölüme 
ayrılan yapı, ahşap tavan ile örtülüdür.
Batı cephenin kuzeyindeki köşede kapının hemen sağında bulunan duvar nişi, günümüze 
ulaşmayan bir bölümle ilişkili olmalıdır. Ancak günümüzde bu bölümden iz kalmadığı gibi, 
yine kuzey batı köşedeki minareye çıkış merdiveni yoktur. Ancak, minareye çıkışın kaynak-
larda adı geçen ve arşiv resimlerinde kısmen izi görülen, cami ile bitişik medrese yapısından 
sağlandığı düşünülmelidir. Batı cephede ayrıca, eksende dikdörtgen formlu bir pencere açık-
lığı yer alır. Kuzey cephede alt düzeydeki üç adet dikdörtgen pencere dışında, üst düzeyde 
eksende bir başka dikdörtgen pencere yer alır. Alt seviyedeki pencerelerin sivri kemerli alın-
lıklarına karşılık, üstteki pencere sade bir şekilde yapılmıştır. Aynı şekilde kuzey cephenin 
bu hareketliliğine rağmen, doğu ve güney cephe oldukça sade olarak düzenlenmiştir. Her iki 
cephede de üst düzeyde cepheye eşit aralıklarla yerleştirilmiş dikdörtgen formlu güneyde üç, 
doğuda iki pencere açıklığı bulunur.
Yapının belki de en orijinal bölümü olarak günümüze ulaşan Osmanlı Dönemi minaresi, ku-
zey batı köşede yer alıp, beyaz ve patlıcan moru renkli taşların değişik şekillerde kullanılma-
sıyla inşa edilmiştir ancak, yukarıda da belirtildiği gibi, minareye çıkış daha önce var  olupta; 
günümüze ulaşmayan medrese bölümü ile ilişkili olup, şu an batı cephede açık bir şekildedir.
 
Ahi Musa Mescid ve Türbesi
1185 yılına tarihlendirilen Ahi Musa Mescid ve Türbesi (Şekil 9), mescid ve türbe birimle-
rinden oluşmaktadır. Mescid, beşik tonoz örtüsü ve plan kurgusuyla dikkat çekerken, türbe 
mescidin güneydoğusunda yer almakta ve dikdörtgen planlıdır. Mimari özellikler, yapının 
Artuklu-Selçuklu geçiş döneminin karakterini yansıttığını göstermektedir (Memişoğlu, 1973; 
Kuran, 1969).

Şekil 9: Ahi Musa Mescidi ve Türbesi.



63

Doğu batı doğrultusunda dikdörtgen planlı bir mescid ve ona güney duvarın doğusunda birle-
şik, yaklaşık mescid yapısının ½ genişliğinde, doğu batı doğrultusunda dikdörtgen planlı bir 
türbeden  oluşmaktadır. Mescid olarak kullanılan mekan, kuzey-güney duvarlarından atılan 
kemerle desteklenen, doğu-batı doğrultusunda beşik tonozla örtülü üç eşit bölüme ayrılmış 
olup, batı duvarda eksende ve güneyinde birer küçük kare duvar nişi yer alır. Mescid yapısı-
nın orta bölümünün güney ekseninde açılan bir kapı ile türbe yapısına geçilirken; doğu duva-
rın kuzey köşesindeki bir kapı ile dışarı çıkılır. Türbe yapısının doğu duvarı ekseninden, hafif 
olarak kuzeye kaymış durumda bir pencere açıklığı yer almakta olup, bu birim de doğu batı 
doğrultusunda beşik tonozla örtülüdür. Dışta doğu cephesinde, kuzeyde mescide giriş kapısı 
ile, güneyde dikdörtgen formlu türbe penceresi yer alır. Güney ve batı cepheler sağır cephe-
ler olup, kuzey cephede eksende ve batıda iki pencere açıklığı görülür. 
Yapının günümüzdeki durumuna göre yapılan bu tanımlamanın dışında, yapıyla ilgili olarak 
ilk planı veren Memişoğlu’nun yaptığı rölöve planına göre; genel form aynı olup, mescid 
biriminde güney duvarda yaklaşık olarak eksende yarım daire bir mihrap nişi yer alırken, 
zaviye birimine (bugünkü türbe) dışta doğuda bağımsız bir kapıdan girilmektedir. Yine aynı 
plana göre, güneybatıda birleşik bir başka bir görülürken, mescidin kuzey duvarı sağır duvar 
olarak örülmüş, zaviyenin güney duvarı ise, eksenin sağında ve solunda açılan eş genişlikte 
iki pencere ile aydınlatılmıştır. Her iki planın en önemli ortak noktası, örtü sistemindeki do-
ğu-batı doğrultusundaki tonozdur. Ancak, burada bile bir farklılık yaratılarak mescid birimin-
de tonoza iki adet destek kemeri atılmıştır.

Fetih Ahmet Baba Mescid ve Türbesi
Harput’un doğusunda konumlanan bu yapı, mescid ve sekizgen planlı türbeden oluşmaktadır 
(Şekil 10, 11, 12). 1220-1225 yıllarına tarihlenen türbe, sade mimari özellikleriyle dikkat çe-
ker. Mescid bölümü beşik tonozla örtülmüş, türbe ise kubbe ile kapatılmıştır. Ahşap sanduka 
üzerindeki kitabeler, yapının tarihsel değerini artırmaktadır (Ardıçoğlu, 1964; Can, 1973).

 
Şekil 10: Fatih Ahmet Baba türbe planı.



64

 

Şekil 11: Türbenin eski görünümü. Restorasyon öncesi.

 
Şekil 12: Restorasyon sonrası.

Kuzey güney yönünde dikdörtgen bir mekan ile bu mekana doğu duvarın güneyinde birleşik 
içten ve dıştan sekizgen bir mekanda oluşan yapının; Osmanlı Dönemi’nde eklendiğini dü-
şündüğümüz ve mescid olarak kullanılan dikdörtgen planlı bölümü, doğu ve batıda eksende-
ki duvar payelerine oturan kemerle ikiye ayrılmış olup, heri iki bölüm batıda, eksenlerinde 
birer pencere açıklığı ile aydınlanırken; güney duvarda eksende, yarım yuvarlak bir mihrap 
bulunur. Kuzey duvarda yine eksende açılan bir kapı ile dışarıya açılan yapıda, doğu duvarın 
kuzeyindeki bölümde, eksende kare bir niş yer alır. Batı ve kuzeybatı cephesi mescit ile bir-
leşik olan sekizgen türbeye, kuzeyde cephe ekseninde açılan bir kapı ile girilir ve güneydoğu 
cephesinde yer alan bir mazgal pencere ile aydınlanır. Yapının türbe mekanı kubbe ile örtülü-
yken, mescid mekanı düz çatı ile kapalıdır. 
Dışta yapı kompleksinin kuzey cephesinde batıda mescid kapısı bulunurken; doğuda türbe 
kapısı ile, bu kapının sağında kare formda bir duvar nişi yer alır. Doğu cephede sadece türbe 
yapısının beden duvarları görülürken, güneydoğu cephede türbeyi aydınlatan mazgal pencere 
yer alır. Güneyde her iki yapının beden duvarları izlenirken; batıda, sadece mescid 



65

yapısının beden duvarları ile, cephede eşik aralıklarla ayrılmış dikdörtgen formlu iki pencere 
bulunur.
Her iki mekanda da düzgün ve düzgün olmayan kesme taş kullanımı görülür. Mescid duvar-
larında, genelde düzgün olmayan kesme taş kullanımı, türbe yapısında ise, düzgün kesme 
taş malzeme kullanımı açıkça görülmekte olup, yapıdaki süsleme ile ilgili tek veri, mezar 
odasındaki ahşap sandukanın kuzey yüzünde, kitabe panolarının ortasında bulunan on kollu 
yıldız motifidir.

Mansur Baba Türbesi
XIII. yüzyıl başlarına tarihlendirilen Mansur Baba Türbesi, içten ve dıştan sekizgen plan-
lıdır (Şekil 13, 14). İki katlı yapının alt katı yıldız tonoz, üst katı ise kubbe ile örtülüdür. 
Araştırmalar, türbenin İmameddin Ebubekir döneminde inşa edildiğini ortaya koymaktadır 
(Ünal, 1989; Ardıçoğlu, 1966).

 

Şekil 13: Plan.

 
Şekil 14: Mansur baba türbesi.



66

İçten ve dıştan sekizgen planlı ve iki katlı yapının üst katında doğu, güney ve kuzey eksen-
lerinde birer pencere, batı eksende kapı açıklığı bulunurken; batı cephe önündeki platformun 
sağında ve solunda, kuzeydoğu ve güneydoğu ceplere birleşik merdivenler yer alır. Batı 
eksende yer alan alçak seviyeli bir kapı açıklığı ile girilen mezar odası da, üst kat gibi içten 
ve dıştan sekizgen olup; doğu, kuzey ve güney eksenlerde mazgal pencerelerle aydınlatıl-
makta olup, mezar odası yıldız tonoz ile, üst kat içerden kubbe, dışarıdan piramidal külah ile 
örtülüdür.

Sonuç
Harput’ta Artuklu dönemine tarihlenen yapılar, kentin Ortaçağ boyunca sahip olduğu siyasi, 
dini ve kültürel kimliğin somut göstergeleridir. Kale, cami, mescid ve türbelerden oluşan bu 
mimari miras, yalnızca askeri ve dini işlevleri değil; aynı zamanda kentin sosyal ve kültürel 
yapısını da yansıtmaktadır. Dış ve İç Kale, Artuklu Sarayı, Ulu Cami, Esediye Camii, Alacalı 
Mescid, Ahi Musa Mescid ve Türbesi, Fetih Ahmet Baba Mescid ve Türbesi ile Mansur Baba 
Türbesi gibi yapılar, Anadolu’da Artuklu mimarisinin hem çeşitliliğini hem de özgünlüğünü 
ortaya koymaktadır. Bu yapılar, Harput’un bölgesel ölçekte dini bir merkez ve kültürel bir 
odak noktası olarak önemini güçlendirmiştir. Dolayısıyla bu mirasın belgelenmesi, korun-
ması ve gelecek kuşaklara aktarılması, yalnızca Harput’un değil, Anadolu Türk mimarisinin 
anlaşılması açısından da büyük önem arz etmektedir.



67

Kaynakça 
Altun, A. (1978). Anadolu’da Artuklu Devri Türk Mimarisinin Gelişmesi. İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi Yayınları.
Anonim. (1966). Elazığ ve Harput Rehberi. Elazığ.
Ardıçoğlu, N. (1964). Harput Tarihi. İstanbul: İsmail Akgün Matbaası.
Ardıçoğlu, N. (1966). Harput’ta Türk Eserleri. Elazığ: Öğretmen Yayınları.
Artuk, İ. (1988). Yavuz Sultan Selim’in Harput ve Hısn-ı Keyfa’nın ilhakı ile ilgili iki sikke-
si. In İsmail Hakkı Uzunçarşılı’ya Armağan (s. 416). Ankara: Türk Tarih Kurumu.
Aşan, B. (1989). Elazığ, Tunceli ve Bingöl İllerinde Türk İskân İzleri (XI-XIII. Yüzyıllar). 
Ankara: Türk Tarih Kurumu.
Bakırer, Ö. (1980–1981). Anadolu’daki minarelerde tuğla süslemeler. ODTÜ Mimarlık 
Fakültesi Dergisi, 6(1-2), 85–118.
Can, K. (1973). Harput Yöresi Mimari Eserleri. Elazığ: Elazığ Kültür ve Tanıtma Derneği 
Yayınları.
Danık, E. (2001). Ortaçağ’da Harput. Ankara: Türk Tarih Kurumu.
Evliya Çelebi. (1970). Seyahatname 5 (Z. Danışman, Çev.). İstanbul: Zuhuri Danışman 
Yayınevi.
Gabriel, A. (1940). Voyages Archéologiques dans la Turquie Orientale I. Paris: Librairie 
Orientaliste Paul Geuthner.
Kuran, A. (1969). Anadolu Medreseleri I. Ankara: Türk Tarih Kurumu.
Lehmann-Haupt, C. F. (1910). Armenien Einst und Jetzt. Berlin: Dietrich Reimer.
Memişoğlu, F. (1973). Harput ve Elazığ’da Türk Eserleri. Elazığ: Elazığ Kültür Derneği 
Yayınları.
Oral, Z. (1967). Harput Ulu Camii. Belleten, 31(122), 137–147.
Sevin, V. (1989). Elazığ-Bingöl yüzey araştırması, 1987. In VI. Araştırma Sonuçları 
Toplantısı (s. 461–470). Ankara: Kültür Bakanlığı.
Sevgen, N. (1959). Anadolu Kaleleri. Ankara: MEB Yayınları.
Sözen, M. (1981). Anadolu’da Akkoyunlu Mimarisi. İstanbul: İstanbul Teknik Üniversitesi 
Yayınları.
Sunguroğlu, İ. (1958). Harput Yollarında I. İstanbul: Kanaat Kitabevi.
Ünal, M. A. (1989). XVI. Yüzyılda Harput Sancağı (1518-1566). Ankara: Türk Tarih 
Kurumu.



68

HARPUT MEDRESELERİ
Uzman Sanat Tarihçi Kadir ATICI



69

GİRİŞ
"Medrese" kelimesi, Arapça "derase" kökünden gelmekte olup "ders okunacak yer ve tale-
benin içinde oturup ders okuduğu bina" anlamına gelir. Çoğulu "medaris"tir. Terim olarak 
ise, İslam dünyasında eğitim-öğretim faaliyetlerine tahsis edilen ve bu amacın gerçekleşmesi 
hususunda gerekli alt yapının da oluşturulduğu belirli mekânlara verilen özel bir anlamı ifade 
etmektedir.
Selçuklu dönemi medrese eğitim mekânlarına bakıldığında medresenin inşa edildiği bölgenin 
jeolojik yapısı ve iklim koşullarının, yerel mimari dokusunun özellikle geleneksel mimarisi-
nin, güvenlik ihtiyaçlarının, yörenin kültür ve sosyal yapısının yanında bir takım güncel dini 
pratiklerin etkilerinin de öne çıktığı anlaşılmaktadır. Söz gelimi iklim ve coğrafi koşullarının 
etkisine, Anadolu Selçukluları döneminde inşa edilen medreselere daha önceki yaygın med-
rese yapılarından farklı olarak Anadolu’nun iklim koşulları nedeniyle kışlık dershanelerin 
eklenmesi örnek olarak verilebilir. İklimleri sıcak olan Güneydoğu şehirlerinde inşa edilen 
medreseler genellikle açık avlulu ve geniş olarak tasarlanırdı. Fakat Doğu Anadolu bölge-
si ve iç Anadolu bölgesinde genellikle kapalı avlulu ve küçük yapılar olarak inşa edilirdi. 
Anadolu şehirlerinde camilerin, mescitlerin, medreselerin ve zaviyelerin etrafında zamanla 
Türklerin yaşadıkları mahalleler oluşmuştur. Türk iskân politikasının doğal sonucu olarak 
ortaya çıkan bu mahalleler gittikçe büyüyerek şehrin hemen hemen bütününe yayılmışlardır.
Bu iskân politikası neticesinde kurgulanan mekânların işlevsel düzeni taşrada inşa olunan 
Harput’ta da teşekkül ettiğini görmekteyiz. Harput sanatı ve mimarisi (Medreseler), İslam 
sanatı, İslam ilkeleri ve inançları üstünde yükselen bir medeniyetin ifadesidir. En genel çizgi-
leriyle dinin manevi gerçekliklerinin biçimler dünyasındaki mekânı ihya etme açılımı olarak 
tanımlamak mümkündür. 
Eski şa’şaalı zamanlarında birçok Anadolu şehri gibi “menba-ı ilm, makarr-ı ulemâ, ma‛den-i 
fuzâlâ, dâr-ı evliyâ” olarak temâyüz etmiştir. Kaynakların zikrettiği onlarca cami, medrese, 
tekke, zâviye ile günümüzde hâlâ varlıklarını sürdüren evliyâ kabirleri Harput’un ilim ve 
irfân ocağı olduğuna delâlet etmektedir. Ayrıca bu durum Harput’u ilim öğrenmek isteyenler 
için de bir câzibe merkezi hâline getirmiş, açılan medreseler sâyesinde burası aynı zamanda 
“mecma-ı tulebâ”(öğrencilerin toplanma sâhası) olmuştur. Çünkü Harput medreseleri, te-
zahür şekliyle, İslam’ın âlemi ve yaşamı anlayış, algılayış ve anlamlandırış tarzını yansıtır. 
Medreseler, onları vücuda getirtenlerin iman, inanç, düşünce ve hayat tarzlarının en somut 
bir göstergesidir.
Harput mimarisinin dayandığı estetik duyarlılıkta çokluk içinde birliğin idraki ya da deği-
şenin arkasında kalıcı olanın sezilmesi son derece önemlidir. Aslında böyle bir algılayış salt 
estetik duyarlılık açısından da çok önemlidir. Harput mimarisindeki kesretten-vahdete ulaş-
mak bir yerde hikmet ve irfanın doruk noktasını oluşturur. Bu mimari üslup, İslam’ın hikmet 
ve irfana yaslanan düşünce boyutuyla sürekli temaslı olmuştur. Mimari yapılara nüfuz eden 
hikmet ve irfan tecrübesi, “mananın surete” bürünmesi şeklinde gerçekleşir. Ama öz-biçim 
bütünlüğü şeklinde tezahür eden bu mimari eserler, yaşanan tecrübenin bir yansıması olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Bu tecrübe de her ne kadar taşra olsa da İslam Medeniyetinin bütün 
bir alana ilmek ilmek işlenmesi ve yansımasıdır.
Üslup, gerçekliğin iki organize edici ilkesi olan bir zaman ve mekân anlayışıdır. Bu iki 
kategori sayesinde insan kendi ürününü geliştirir. Bu sebeple sanat, mekân bilincidir. Bu 
mekânların vücuda gelmesindeki en önemli faktör olan mimari üslup, Harput mimarisinde 



70

özgünlüğünü sürekli korumuştur. Bu özgünlüğü Harput’ta inşa olunan medreselerde de 
görülmektedir.
Harput’ta 19 adet medrese bulunmaktaydı.  Bunlar; Arslaniye Medresesi (Bahaüddin 
Medresesi- XIII. yy), Zahiriye Medresesi (Zahriyye, Tahiriyye ve Çukur-XV. yy), Hacı 
Mehmed Ağa Medresesi (XIX. yy), Hacı İbrahim Paşa Medresesi (M.1830), Süleyman Paşa 
Medresesi (XIX. yy), Kurşunlu Camii Medreseleri (Kurşunlu Medresesi (1795), Ziyaiye 
Medresesi, İsmailiye Medresesi, Mehmet Ağa Medresesi, Karaçorlu Osman Ağa Medresesi), 
Sarahatun Medresesi (Medrese-i Hümmam-M. 1830), Hacı Ömer Ağa (Ömeriyye) Medresesi 
(XIX. yy), Hacı İshak Paşa Medresesi (M.1830), Tevfikiye Medresesi (M.1820), Meydan 
Cami Medresesi (XVIII. yy), Kamil Paşa Medresesi (XIX. yy), Cevheriyye Medresesi 
(M.1807), Şifaiye Medresesi (İshak Ağa Medresesi-M.1850), Ulu Cami Medresesi (M.1112-
1119-Cami-i Kebir/Keşşafzade Medresesi) ‘dir. Bu medreseler, cami-medrese ortak avlulu 
olduğu gibi bazı medreselerde camii içinde yer almaktaydı. Bağımsız olan medreselerde öğ-
renci hücrelerinin sokağa açılan pencere bulunmamaktaydı. Sadece iç avluya bakan cephede 
küçük pencere açıklığı bulunmaktaydı. Genellikle iki katlı ve üzeri düz dam ile kapalıydı.

Plan: Harput’un Medrese ve Mahallesini gösteren plan
 (Haz. Gülsüm Aytaç)

Medreselerin eğitsel niteliğini arttırmak ve iklim-insan kaynaklı güvenlik sorunlarını asga-
riye indirmek için, belirli inşaat hassasiyetlerinin korunduğu da görülmektedir. Bu bakım-
dan Anadolu Selçuklu medreselerinde öğrenci odalarında dışarıya açılan pencere olmaması 
anlamlıdır. Bu hassasiyeti kışların sert geçtiği ve karasal iklimin çok hissedildiği Harput’taki 
medreselerde de görmekteyiz. Mesela Ali Ağa bin Seyyid Mustafa Ağa’nın, 20 Zilhicce 
1151 H. (31 Mart 1739 M.) tarihinde Ulu Cami’deki kışlık mescidini vakfın mütevellisinden 
mektep olmak üzere satın alarak bu kışlık yere bir Dershane ile ilim talebeleri için sekiz adet 
hücre yapmak istemiştir. Dershane hücrelerin pencereleri dışarıya açılmamaktadır. Bu dü-
şüncenin bir diğer sacayağını da iklim şartlarının olumsuz yanları ve öğrencilerin dışarıdaki 
hareketliliğe bakıp dikkatleri dağılmamasını önlemek oluşturmaktadır.
Artuklu, Karakoyunlu, Hamitoğlu ve Karamanoğullarına ait medreselerde Selçuklu geleneği-
nin planda olduğu kadar mimari unsurlarda ve süslemede de devam ettiği görülür. Harput’ta 
inşa olunan medreseler her ne kadar herhangi bir fotoğrafı günümüze kadar gelememiş 



71

olsa da elimizdeki tek ayrıntılı anlatıma sahip olan İshak Sunguroğlu’nun Harput Yollarında 
adlı kitabın Cilt 2, sayfa 430-431 de şöyle bahsetmektedir;
“Müşahedelere göre Harput Medreseleri mimari itibariyle eski devirlerin inşa tarzı dâhilinde 
vücuda getirilmiş, oldukça büyük ve geniş binalardı. Camilere bitişik veya camilerin yakın-
larında olanların dar, basık tavanlı gayri sıhhi olmalarına mukabil, sonraları müstakil olarak 
yapılanlar daha ferah ve daha geniştir. Bunlardan birincilerin taş kapılarından 2- 2.5 m geniş-
liğinde dar ve toprak bir iç avluya girilirdi. İkincilerin cümle kapıları ise taş kemerli, iki katlı, 
büyük dervaze şeklindeydi. Cümle kapısından içeri girilince geniş taş kaldırımlı bir avlu, bu 
avluda birkaç çınar veya bir iki söğüt veya başka ağaçlar etrafı gölgelendirirdi. Ekseriyetle 
müstakil şeklinde olan bu avluların uzun ve kısa kenarlarından ikisi, yüksek duvarlar ile çev-
rilmiş, mukabil kenarlar üzerinde de sıra ile hücreler ki, bu hücrelerde taş kapılı, kalın demir 
parmaklıklı pencereler, içerleri de 4-5 m2 genişliğinde Öğrencilerin sokakla alakaları kesilsin 
diye her iki çeşidinde de cadde ve sokaklara olan cephelerinde pencereleri yoktur.
Zemin kattaki hücrelerin sayısı 10-15 arasındadır. Zemin kattan taş basamakla ikinci kata 
çıkılır. Bu katta ince uzun tahta parmaklıklı ön tarafı açık bir koridor, üzerinde de yine ze-
min katta olduğu gibi hücreler yer alırken koridorun baş tarafında ayrıca bir taş kapıdan içeri 
girilince bir aralık (hol) ve bu aralıkta sağda ve solda yine taş kapılı iki büyük oda vardı. 
Bunlardan birisi müderris odası ki, daha genişti. Diğeri ise kütüphanedir. Müderris odası-
nın eşikten itibaren odanın üç tarafında 75-80 cm genişliğinde ve 25 cm yükseklikte setler 
vardır. Bu setlerin üzerlerine şilteler ve halılar serilmiş, duvarlara da yastıklar dayatılmıştı. 
Odanın zeminine halılar ve kilimler serilirdi. Baş taraf setin bir köşesinde müderrise mahsus 
yumuşak bir minder bulunmaktaydı. Minderin önünde ceviz veya Selvi ağacından mamul bir 
çekmece, çekmecenin üzerinde büyüklü-küçüklü birkaç kitap, mavi veya pembe yaldızlı por-
selen bir yazı takımı, takımın içinde uçları sivrice yontulmuş bir iki kamış kalem, bir makta, 
Hint mamulü bir kâğıt makası, fildişi saplı kalemtıraş bulunurdu. Duvarlarda raflar, dolaplar 
kitaplarla doluydu. Müderris bu odayı sınıf olarak kullandığı gibi kendisi de oturur ve misa-
firlerini bu oda da kabul ederdi.”   

                                    Plan/kroki: Harput Medresesi zemin kat krokisi            
                 



72

                               

Plan/kroki: Harput Medresesi üst kat krokisi

   Ayrıca Sunguroğlu medresedeki talebe odalar hakkında da bizlere detaylı bilgi vermektedir.
“Medreselerde, gerek zemin katlarda ve gerekse ikinci katta sıralanmış taşra hücreler, tale-
belerin yatıp kalkma, yeme içme ve ders çalışmalarına tahsis edilmişti. Tek kanatlı taş kapı-
dan içeri girilince; toprak zeminli, basık tavanlı, tek pencereli olan hücrelerin sokağa bakan 
pencereleri olmadığı için ziya ve güneşten mahrumdular. Bu hücreler mollalara böyle çıplak 
ve sergisiz olarak verilir, bir hücreye kaç kişi konulmuş ise aralarında müştereken bu hücreyi 
tefriş eder ve yataklarını yerleştirirlerdi, Bu hücrelerden herhangi birisinin, kaç mollanın ika-
metine tahsis olunacağını müderris tayin ederdi. Uzak kasaba ve köylerden gelen talebeler, 
medreselerin bu hücrelerinde yatılı olarak kalırlar, kendileri pişirir kendileri yerler ve çama-
şırlarını da kendileri yıkarlardı. Kasabada evleri, bulunanlar ise gündüz medreselerinde, gece 
evlerindedirler. Sabahları erken medreseye gelir, ders saatine yetişirlerdi. Köylü mollalar, 
müderrislerinden izin almak suretiyle ayda bir köylerine gider gelirlerdi.”

1910’lu yıllarda Harput’ta medrese öğrencileri (http://wowturkey.com/)



73

KAYNAKÇA

Mehmet Zeki Pakalın, Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, C.2, İstanbul 1993,s.436;Nebi 
Bozkurt, “Medrese”, Türk Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C.28, İstanbul 2003,s.323;-
Zeki Salih Zengin, 2. Meşrutiyette Medreseler ve Din Eğitimi, Ankara 2002,s.15;Yekta 
Demiralp, “Osmanlı Öncesi Anadolu Medreselerinde Örtü ve Erken Osmanlı Medreseleriyle 
Karşılaştırma”, Sanat Tarihi Dergisi, S.15/2, İzmir 2006,s.29;Vladimir Aleksandroviç 
Gordlevski, Anadolu Selçuklu Devleti,  (çev. Azer Yaran), İstanbul,1988,s.40;Hilal Aydemir, 
Osmanlı Dönemi Harput ve Mamuret-ül aziz Vakfiyeleri Envanteri, Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı,(Yayınlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi), Ankara 2019,s.67;Gönül Öney, Beylikler Devri Sanatı XIV.-XV. Yüzyıl (1300-1543), 
Ankara 2007,s.17; İshak Sunguroğlu, Harput Yollarında, C.2,İstanbul 2012, s.26-27.		
			 



74

MEKANSAL BELLEĞİN TAŞIYICISI OLARAK HARPUT KENT İMGELERİ

Doç. Dr. Müge ÜNAL
1Fırat Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Peyzaj Mimarlığı Bölümü, Elazığ/Türkiye

ORCID: 0000-0002-1147-9729, mugeunal@firat.edu.tr

ÖZET
Bu çalışma, Elazığ’ın tarihî Harput yerleşkesinde kent imgelerinin mekânsal belleğin taşıyıcısı olarak nasıl 
işlev gördüğünü incelemektedir. Mekânsal bellek; kolektif hafıza, kültürel miras ve kent kimliği ile doğru-

dan ilişkili, fiziksel ve simgesel katmanları olan dinamik bir olgu olarak değerlendirilmiştir. Teorik çerçeve-
de Kevin Lynch’in “kent imgesi” modeline dayanarak, Harput’taki yollar, kenarlıklar, bölgeler, düğümler ve 
işaretler sistematik bir şekilde analiz edilmiş; saha çalışmaları, görsel belgeler ve tematik haritalar yoluyla 
kentin zihinsel haritası oluşturulmuştur. Araştırma bulguları, Harput’un tarihî yapılar, dini alanlar, kamusal 
mekânlar ve kültürel simgeler aracılığıyla güçlü bir mekânsal belleğe sahip olduğunu; ancak kentleşme ve 

ticarileşme gibi etkenler nedeniyle bu belleğin kırılganlaştığını ortaya koymaktadır. Harput’un kent imgele-
ri, hem somut hem de somut olmayan mirasın bütüncül bir temsili olarak, UNESCO Dünya Mirası adaylık 
sürecinde özgünlük, bütünlük ve sürdürülebilirlik ilkeleri doğrultusunda önemli katkılar sunmaktadır. Bu 

bağlamda çalışma, kültürel miras yönetimi, kentsel kimliğin korunması ve geleceğe yönelik planlama süreç-
leri için bilimsel ve görsel temelli bir yaklaşım önermektedir. Ayrıca, mekânsal belleğin değerlendirilmesin-
de dijital teknolojiler, görsel olmayan duyusal deneyimler ve etik boyut gibi unsurları kapsayan çok boyutlu 

araştırma önerileri de sunulmuştur.

Anahtar kelimeler: Harput, kent imgesi, mekânsal bellek, kolektif hafıza, kültürel miras, 
Kevin Lynch, UNESCO.



75

1.	 GİRİŞ

1.1	 Tarihi Kentsel Bağlamlarda Mekânsal Belleğin Tanımı ve Teorik Çerçeveler

Tarihi kentlerde mekânsal bellek, bir kentin geçmişine dair toplumsal olarak paylaşılan anıla-
rın toplamını ifade eder. Bu anılar; kentin fiziksel çevresine, sosyal yaşamına ve kültürel pra-
tiklerine derinlemesine işlemiş tarihsel deneyimleri kapsar. Mekânsal bellek, sadece mimari 
yapılar, anıtlar ve kentsel düzenlemeler gibi somut unsurlardan değil; aynı zamanda ritüeller, 
gelenekler, toplumsal anılar ve günlük yaşam pratikleri gibi soyut boyutlardan da oluşur 
(Sarışın & Özbudak Akça, 2022). Kent, sosyal kodları ve kültürel değerleriyle hem geçmi-
şi hem bugünü içinde barındıran, belleğini ve kimliğini mekânsal olarak inşa eden canlı bir 
organizma olarak kabul edilir  (Yanmaz & Cengiz, 2019). Bu kavram, kolektif deneyimlerle 
şekillenen kentsel çevrenin algılanış biçimini de içerir ve bu algının temelinde miras ve sü-
reklilik değerleri yer alır (Huang & Huang, 2024).
 
Başlangıçta yalnızca fiziksel yapılarla ilişkilendirilen kentsel bellek, günümüzde yapılan 
araştırmalarla birlikte çok daha bütüncül bir anlayışa ulaşmıştır. Günlük yaşamın küçük 
detayları, kişisel deneyimler, geleneksel pratikler ve bilinçsizce sürdürülen alışkanlıklar da 
kentsel belleğin önemli parçalarıdır (Lamare, 2022; Ma, 2025). Mekânsal bellek; maddi 
unsurların yanı sıra isimler, semboller, edebi anlatılar ve yerel beceriler gibi maddi olmayan 
unsurları da içerir (Huang & Huang, 2024). Bu durum, belleğin yalnızca yapılarla sınırlı bir 
özellik değil; insan etkileşimi, kültürel pratikler ve sosyal anlatılarla sürekli biçimde şekille-
nen dinamik bir olgu olduğunu göstermektedir.

Mekânsal bellek, kentsel planlama ve mirasın korunmasında hayati bir rol oynar. Kentsel 
mekânlar, bir toplumun tarihini, deneyimlerini ve değerlerini yansıttığı için kolektif belleğin 
sürdürülmesinde kritik öneme sahiptir (Sarışın & Özbudak Akça, 2022). Tarihi yapıların ve 
alanların mekânsal belleği koruması, kent kimliğine güçlü katkılar sunar (Yanmaz & Cengiz, 
2019). Bu yapılar yalnızca maddi birer miras değil, aynı zamanda zengin bir kolektif belleği 
ve kültürel değerleri taşıyan unsurlar olarak yerel kimliğin ayrılmaz parçalarıdır (Ensarıoğlu 
vd., 2024). Geleneksel yerleşim alanlarının kullanım sürekliliği, özgünlüğü ve estetik değer-
leri, kentlerin hem kimliğini hem de marka değerini güçlendirir. Mekânsal belleğin korunma-
sı, bir kentin tarihî karakterini muhafaza etmeye ve o kentte yaşayanların aidiyet duygusunu 
pekiştirmeye yardımcı olur (Huang & Huang, 2024).

Bu korumanın önemi, yalnızca tarihî veya kültürel gerekçelerle sınırlı değildir; aynı zamanda 
kentlerin sosyal dokusunun ve uzun vadeli sürdürülebilirliğinin korunması için de temel bir 
ihtiyaçtır. Mekânsal bellek, kentsel kimliğe doğrudan katkı sunar ve duygusal bağları güçlen-
direrek toplumsal dayanışmayı destekler. Aynı zamanda küreselleşme karşısında yerel kimli-
ğin ve çeşitliliğin korunmasına olanak tanır (Huang & Huang, 2024; Ma, 2025). Bu unsurlar 
göz önüne alındığında, mekânsal belleğin yalnızca estetik ya da tarihsel bir mesele değil; 
sosyal yapıların sürekliliği ve kentsel yaşamın sürdürülebilirliği açısından da vazgeçilmez 



76

olduğu anlaşılmaktadır. Mekânsal belleğin göz ardı edildiği kentsel planlama girişimleri, 
kentlerin özgün karakterlerini yitirmesine, homojenleşmeye (Gao vd., 2021) 
ve sakinleriyle olan bağlarının zayıflamasına neden olabilir. Bu durum, kentsel çevrenin 
sosyo-kültürel açıdan sürdürülemez hâle gelmesine yol açabilir. Bu nedenle, mekânsal bel-
leğin korunması ve bilinçli bir şekilde kentsel planlama süreçlerine entegre edilmesi; sosyal 
uyumu, toplumsal direnci ve sürdürülebilir bir kentsel gelişimi desteklemek açısından kritik 
önemdedir.

Mekansal bellek araştırmaları, kentsel mekanların karmaşık doğasını anlamak için çeşitli 
teorik çerçevelerden yararlanmaktadır:

Kolektif Bellek: Bu, bir kent ve sakinlerinin paylaştığı geçmiş deneyimler ve hikayeler için 
temel bir kavramdır; çeşitli biçimlerde kaydedilir ve aktarılır. Bireysel belleğin sosyal çer-
çevelerden etkilendiği ve belirli bir kültürdeki bir grubun belleği olduğu, dolayısıyla grup 
kadar bellek olduğu fikriyle, Maurice Halbwachs bu kavramın kilit figürlerinden biridir. Bazı 
araştırmalar, kentsel belleği, kentlerin birer depo görevi gördüğü kolektif belleğin bir biçimi 
olarak görmektedir (Hussein & Stephens, 2020; Lamare, 2022).

Mekan Duygusu (Sense of Place - SOP): Bir mekana yönelik algılanan anlamlar ve tu-
tumsal bağlar (bilişsel, duygusal ve davranışsal bağlar) bütünü olarak tanımlanır. Kentsel 
planlamada önemli bir rol oynar, kentsel toplulukların yaşadığı ve deneyimlediği yerlerin ve 
bu yerlerle kurulan sosyal bağların kapsamlı bir resmini oluşturmaya yardımcı olur. Mekan 
duygusu, mirasın korunmasında duygusal bağlantılar, kimlik ve topluluk aidiyeti ile güçlenir. 
Bir kişi veya topluluk ile mekanlar arasında, zihinsel, duygusal ve davranışsal bağlara daya-
nan önemli bir bağlantıyı ifade eder (Budiman & Kusno, 2025; Rezeg vd., 2025).

Kentsel İmge (Çevresel İmge): 1960’da Kevin Lynch, kenti, uzun zamansal aralıklarla 
algılanan, uzayda inşa edilmiş büyük ölçekli bir mimari parça olarak tanımlar; her vatandaş, 
anılar ve anlamlarla dolu bir imge aracılığıyla kentinin bir parçasıyla ilişki kurar. Aldo Rossi 
ise kentsel imgeyi, tarihi mekanlar ve kentsel eserlere dayanan kolektif belleğin bir ürünü 
olarak görür ve tarihsel ve kültürel yönlerin korunmasının önemini vurgular (Lynch, 1960).

Palimpsest: Kent, genellikle antikiteden günümüze kadar tarihin katmanlarını ortaya çıkaran 
bir palimpsest olarak kavramsallaştırılır; bu, kentin evrimini ve morfolojisini şekillendiren 
politik görüşleri ortaya koyar. Bu metafor, kentsel belleğin çok katmanlı doğasını, geçmiş 
anlamların ve yapıların tamamen silinmediği, ancak yenileriyle örtüştüğü durumu vurgular 
(Hristova, 2010).

Bu teorik çerçevelerin her biri mekansal belleğe farklı bir bakış açısı sunarken, yapılan in-
celeme güçlü bir karşılıklı bağlantı olduğunu ortaya koymaktadır. Bu durum, çerçevelerin 
birbirini dışlamayan, aksine mekansal belleği anlamada tamamlayıcı nitelikte olduğunu 
göstermektedir.



77

1.2	 Kent imgesi

Kent imgesi, bireylerin bir kenti zihinsel olarak nasıl algıladıkları, yapılandırdıkları ve temsil 
ettiklerini tanımlayan çok katmanlı ve dinamik bir kavramdır. Bu kavram, bireysel deneyim-
ler, kolektif bellek ve çevresel etkileşimlerin bir araya gelerek oluşturduğu zihinsel haritalar 
aracılığıyla şekillenir. 1960’da Kevin Lynch'in öncü eseri The Image of the City'de ortaya 
koyduğu gibi, kent; zaman içerisinde hafızada yer eden, anlamlar ve anılarla örülü, büyük 
ölçekli bir çevresel bütünlük olarak değerlendirilir. Bireyler, şehirle olan ilişkilerini bu im-
geler üzerinden kurar; bu imgeler ise hem anlık gözlemlerden hem de geçmiş deneyimlerin 
bellekte bıraktığı izlerden beslenir (Lamare, 2022; Rezeg vd., 2025).

Lynch (1960)’e göre kent imgesi, hem anlık algılardan hem de geçmişe dayalı deneyimler-
den beslenir  ve üç temel bileşenden oluşur:

Kimlik (Identity): Bir yerin diğerlerinden ayırt edilebilecek şekilde tanımlanabilir ve özgün 
olmasıdır.
Yapı (Structure): Kentsel mekânın iç ilişkilerinin ve düzeninin birey tarafından nasıl 
algılandığıdır.
Anlam (Meaning): Bireyler için bir yerin taşıdığı işlevsel, kültürel veya duygusal değerleri 
ifade eder.

Bu unsurlar, bir kentin sadece fiziksel varlığından ibaret olmadığını; aksine sosyal yaşam, 
insan etkileşimi ve mekânsal hafıza ile sürekli olarak yeniden üretilen bir deneyim alanı 
olduğunu gösterir. Kent imgesi, durağan mimari elemanların yanı sıra, kentsel yaşamın dina-
mikleri – insanlar, hareket, sesler ve olaylar – aracılığıyla da biçimlenir. Bu bağlamda kent, 
bireyin yalnızca gözlemlediği değil, aynı zamanda deneyimlediği ve anlam yüklediği bir 
ortamdır.

Bu kavramsal çerçeveyi genişleten bir diğer önemli kuramcı olan Aldo Rossi, kent imgesini 
kolektif belleğin fiziksel izdüşümü olarak yorumlar. Rossi’ye göre, bir kentin kimliği, tarihî 
mekânlar ve kentsel yapıtlar aracılığıyla oluşan kolektif bellekle sıkı sıkıya bağlantılıdır. 
Bu yapı ve alanlar, zaman içinde toplumsal deneyimlerin ve kültürel geleneklerin taşıyıcısı 
hâline gelir. Kentin tarihsel bileşenleri – özellikle anıtlar, miras alanları ve kamusal yapılar – 
yalnızca geçmişin izlerini taşımakla kalmaz, aynı zamanda kentlinin aidiyet ve kimlik hissi-
ni güçlendiren imgesel bağlar kurar (Rezeg vd., 2025). Sonuç olarak, kent imgesi; bireysel 
hafıza ile toplumsal belleğin kesişiminde inşa edilen, hem somut hem soyut unsurların iç içe 
geçtiği bir zihinsel yapı olarak değerlendirilebilir. Bu yapı, zaman içinde evrilerek bireylerin 
ve toplulukların kente dair algılarını, deneyimlerini ve kimliklerini şekillendirmeye devam 
eder.

Bu çalışmanın amacı, Elazığ’ın tarihî yerleşim alanlarından biri olan Harput’un kentsel do-
kusu içinde yer alan kent imgelerini, Kevin Lynch’in geliştirdiği kent imgesi kuramı çerçeve-
sinde incelemektir. Lynch’in beş temel başlığı – yollar (paths), 



78

kenarlıklar/sınırlar (edges), bölgeler (districts), düğümler (nodes) ve işaretler (landmarks) – 
doğrultusunda Harput’un mekânsal belleğinde yer edinmiş fiziksel ve simgesel alanlar analiz 
edilerek, bu alanların bireysel ve kolektif bellek üzerindeki yansımaları değerlendirilecektir. 
Bu bağlamda çalışma, Harput’un özgün tarihî kimliğini oluşturan ve kentliler ile ziyaretçi-
ler için anlam taşıyan mekânların belirlenmesini, bu mekânların kent imgesi içindeki işle-
vini ve bellekteki karşılığını ortaya koymayı hedeflemektedir. Aynı zamanda bu imgelerin, 
Harput’un kültürel sürekliliği ve mekânsal karakteri üzerindeki etkilerini sorgulayarak, kent 
kimliği ve miras koruma bağlamında nasıl ele alınması gerektiğine dair bütüncül bir bakış 
açısı geliştirilmesi amaçlanmaktadır.

2.	 ÇALIŞMA ALANI

Bu çalışmanın mekânsal inceleme alanı, Türkiye'nin Doğu Anadolu Bölgesi'nde yer alan ve 
Elazığ il merkezinin yaklaşık 5 kilometre kuzeydoğusunda konumlanan Harput yerleşimidir. 
Coğrafi olarak 38°43' kuzey enlemi ile 39°15' doğu boylamında yer alan Harput, Elazığ şehir 
merkezine göre yaklaşık 220 metre daha yüksekte, stratejik bir konumda yer almakta ve bu 
özelliğiyle tarih boyunca çeşitli uygarlıklar için hem savunma hem de yönetim merkezi işlevi 
görmüştür (Şekil 1). Harput, tarihî kimliği ve kültürel zenginliğiyle Elazığ kentinin hafızasını 
temsil eden en önemli yerleşim alanlarından biridir. Bölge, Urartular, Bizanslılar, Artuklular, 
Akkoyunlular ve Osmanlılar başta olmak üzere çok sayıda medeniyete ev sahipliği yapmış; 
bu süreçte farklı kültürel, dinsel ve mimarî öğelerin iç içe geçtiği çok katmanlı bir tarihî 
dokuya kavuşmuştur. Bugün hâlâ ayakta kalan Harput Kalesi, Ulu Cami, Arap Baba Türbesi, 
Meryem Ana Kilisesi ve geleneksel Harput evleri gibi yapılar, bu çok kültürlü geçmişin 
somut izlerini taşımaktadır. Bu tarihî zenginlikler nedeniyle Harput, 1982 yılında “Kentsel 
Sit Alanı” olarak tescillenmiş ve bu kimliğin korunmasına yönelik olarak 2020 yılında gün-
cellenen “Koruma Amaçlı İmar Planı” kapsamında çeşitli koruma ve yenileme politikaları 
uygulanmaya başlanmıştır (Günaydin & Sarnılıoğlu, 2024). Ayrıca Harput, sahip olduğu 
evrensel kültürel değerler nedeniyle 2018 yılında UNESCO Dünya Mirası Geçici Listesi’ne 
dahil edilmiştir. Bu durum, Harput’un ulusal ve uluslararası düzeyde tanınan bir kültürel mi-
ras alanı olduğunu teyit etmekte ve bölgenin korunması, belgelenmesi ve anlamlandırılması 
yönündeki çalışmaları daha da anlamlı kılmaktadır.

Bu çalışma kapsamında Harput’un seçilme nedeni, yalnızca tarihî derinliğe sahip olması de-
ğil; aynı zamanda zengin mekânsal belleği, kent imgeleri açısından temsil gücünün yüksek-
liği ve geleneksel dokunun günümüzde hâlâ okunabilir olmasıdır. Harput, Lynch (1960)’in 
kent imgeleri kuramında tanımladığı yollar, kenarlıklar/sınırlar, bölgeler, düğümler ve işaret-
ler gibi unsurların her birini barındıran, görsel ve kültürel imgeler açısından oldukça güçlü 
bir örneklem sunmaktadır. Bu yönüyle Harput, hem teorik çerçevenin sahada uygulanabilir-
liğini test etmek hem de tarihî kent dokusunun mekânsal bellek ve kimlik üzerinden yeniden 
okunmasını sağlamak açısından özgün ve anlamlı bir alan sunmaktadır.



79

Şekil 1. Tarihi Harput yerleşkesinin Elazığ Kent Merkezine Göre Konumu ve Coğrafi Yerleşimi

3.	 YÖNTEM
Bu araştırmada, Harput kent imgesinin Kevin Lynch (1960)’in kuramsal çerçevesi doğrultu-
sunda çözümlenmesine yönelik olarak dört aşamalı bir yöntemsel yaklaşım benimsenmiştir:

Kuramsal ve kavramsal çerçevenin oluşturulması
Alan çalışmaları doğrultusunda Harput tarihi yerleşkesindeki kent imgelerinin tespiti 
Kent imgelerinin haritalandırılması
Bulgular doğrultusunda önerilerin geliştirilmesi
3.1	 Kuramsal ve Kavramsal Çerçevenin Oluşturulması

Bu çalışmanın birinci aşamasında, kent imgesiyle doğrudan ilişkili olan “mekânsal bellek”, 
“kolektif hafıza”, “kültürel miras” ve “mekânsal kimlik” gibi temel kavramlar kuramsal bir 
çerçevede ele alınmıştır. Literatür incelemesinde, Kevin Lynch (1960)’in “The Image of the 
City” adlı çalışması temel alınarak, yollar, kenarlıklar/sınırlar, bölgeler, düğümler ve işaret-
ler kavramları üzerinden kent imgesinin çözümlemesine olanak tanıyan bir teorik altyapı 
oluşturulmuştur. Bu bağlamda, farklı coğrafyalarda gerçekleştirilen çalışmaların yöntemleri, 
mekânsal belleğe katkıları ve ortaya koydukları temel bulgular karşılaştırmalı olarak değer-
lendirilmiştir. İncelenen literatürde, kolektif belleğin inşası, tarihi yapıların kimlik taşıyıcılı-
ğı, politik müdahalelerle şekillenen mekânsal dönüşümler, kentsel belleğin sürdürülebilirliği, 
yerel kullanıcı ve turist algıları, mekânın simgesel değerleri ve bellekle ilişkili kentsel planla-
ma yaklaşımları öne çıkan temalar arasında yer almıştır. Bu doğrultuda, çalışma için gerekli 
olan kavramsal temel belirlenmiş ve Harput örneğine geçilmeden önce araştırma 
eksenleri kuramsal olarak netleştirilmiştir.



80

3.2	 Kent İmgelerinin Tespiti ve Alan Çalışması

İkinci aşamada, Lynch (1960)’in kuramsal başlıklarına karşılık gelen kent imgeleri sahada 
tespit edilmiştir. Bu bağlamda Harput sokaklarında yapılan doğrudan gözlemler, fotoğraf çe-
kimleri, yön bulma deneyimleri ve yerinde mekânsal analizler aracılığıyla, kente dair görsel 
ve deneyimsel veriler toplanmıştır. Kentin imgeleri Lynch (1960)’in tanımladığı beş kategori 
çerçevesinde aşağıdaki şekilde değerlendirilmiştir:

Yollar (Paths): Bireylerin şehir içerisinde hareket ettikleri, yön buldukları ve kenti deneyim-
ledikleri ana ulaşım hatlarıdır. Sokaklar, caddeler, yaya yolları, merdivenli geçitler ve belir-
gin güzergâhlar bu kategoriye girer. Bireyler genellikle kentleri bu yollar aracılığıyla algılar 
ve zihinsel haritalarını bu yollar etrafında kurgularlar. Yollar yalnızca ulaşımı sağlamakla 
kalmaz, aynı zamanda bir kentin ritmini ve mekânsal örgüsünü belirleyen omurgalardır.

Kenarlıklar/Sınırlar (Edges): Bir kentsel alanın sınırlarını belirleyen fiziksel ya da algısal 
eşiklerdir. Bu kenarlar; surlar, duvarlar, nehirler, uçurum kenarları, yollar ya da yapı yoğun-
luğunun değiştiği geçiş alanları olabilir. Bazen bir bölgeyi ayıran net bir çizgi olarak algıla-
nırken, bazen geçişli ve belirsiz sınırlara sahip olabilir. Kentliler için bir bölge ile diğerini 
ayırt etmeye yarayan temel göstergelerdir.

Bölgeler (Districts): Kentsel dokunun kendine özgü kimliğe ve görsel bütünlüğe sahip, ayırt 
edilebilir büyük parçalarıdır. Genellikle içinde dolaşılabilir, tanımlı bir merkez ya da odak 
içerir. Fiziksel özellikler (yapı tipi, yoğunluk, malzeme), işlevsel özellikler (konut, ticaret, 
ibadet) ve sosyal kültürel aidiyet duygusu bu bölgelerin algılanmasında belirleyicidir.

Düğümler (Nodes): İnsanların şehirde yön değiştirdiği, karar verdiği veya yoğunlaştığı 
önemli mekânsal odak noktalarıdır. Genellikle yolların kesiştiği kavşak noktalarıdır, ancak 
aynı zamanda toplumsal etkileşimin gerçekleştiği meydanlar, meydancıklar, girişler ya da 
geçiş alanları da olabilir. Düğümler kentteki akışı ve etkileşimi organize eden mekânsal 
merkezlerdir.

İşaretler (Landmarks): Kentte uzaktan görülebilen, yön bulmada rehberlik eden, kolaylık-
la tanınabilen sembolik yapılardır. Bu yapılar, kentsel siluette öne çıkan camiler, minareler, 
kuleler, anıtlar ya da özgün bir mimariye sahip yapılar olabilir. Aynı zamanda kolektif bellek 
ve yerel kimlik açısından önemli anlamlar da taşıyabilirler. İşaretler bireylerin zihinsel hari-
talarında yönlenme noktasıdır.

Her bir başlık için Harput’tan özgün örnekler belirlenmiş ve görsel-belgesel kayıtlar ile 
desteklenmiştir.



81
81

3.3	 Kent İmgelerinin Haritalanması

Üçüncü aşamada, tespit edilen kent imgeleri tematik harita üzerine işlenmiştir. Lynch 
(1960)’in kuramındaki beş kategoriye göre sınıflandırılan mekânlar, Google Earth, GIS 
tabanlı yazılımlar ve görsel analiz teknikleri aracılığıyla haritalandırılmış; her bir imgenin 
konumu ve çevresel bağlamı gösterilmiştir. Böylece Harput’un zihinsel kent haritası, görsel 
olarak da modellenmiştir.

3.4	 Verilerin Sınıflandırılması ve Yorumlanması
Son aşamada, toplanan mekânsal ve görsel veriler analiz edilerek, Lynch’in beşli modeline 
uygun şekilde kategorik olarak sınıflandırılmıştır. Her kategoriye ait Harput’taki mekânlar, 
hem fiziksel özellikleri hem de yerel bellekteki temsilleri açısından değerlendirilmiştir. Bu 
değerlendirmeler üzerinden Harput’un kent imgesi bağlamındaki güçlü ve zayıf yönleri or-
taya konmuş; kentin mekânsal kimliğinin korunması ve sürdürülebilirliği için çeşitli öneriler 
geliştirilmiştir.

4.	 BULGULAR

4.1	 Kent İmgesi, mekânsal bellek ve kolektif hafıza bağlamında literatür taraması

Bu çalışmanın ilk aşamasında gerçekleştirilen kapsamlı literatür taraması sonucunda, kent 
imgesi ile yakından ilişkili olan “mekânsal bellek”, “kolektif hafıza”, “kültürel miras” ve 
“mekânsal kimlik” kavramları çeşitli bağlamlarda değerlendirilmiştir (Tablo 1). İncelenen 
çalışmalar, kent belleğine katkı sağlayan mekânsal bileşenleri ve bu bileşenlerin korunma 
yöntemlerini ortaya koymaktadır. Literatürde öne çıkan temel bulgular arasında; tarihi ya-
pıların sürekli kullanımının belleği güçlendirdiği (Yanmaz & Cengiz, 2019), kamusal alan-
larda politik müdahalelerin mekânsal hafızayı dönüştürdüğü (Hristova, 2010), kentsel pro-
jeler ile bellek arasında kopukluk yaşandığında kimlik kaybının meydana geldiği (Cankurt 
Semiz & Özsoy, 2024), mekânın kullanıcı tipi (turist/yerel) doğrultusunda farklı algılandığı 
(Kasemsarn vd., 2025), kent planlamasında belleği taşıyan topografik unsurların (kapılar, 
sokaklar, anıtlar) yön bulma ve aidiyet hissi yarattığı (Lamare, 2022) ve kolektif belleğin 
hem maddi hem manevi unsurlarla yeniden üretildiği (Budiman & Kusno, 2025) gibi ko-
nular yer almaktadır. Ayrıca, sürdürülebilirlik, canlılık, mimari müdahalelerin sorumluluğu 
ve sübjektif mekân algısı gibi temaların da mekânsal bellek bağlamında değerlendirilmesi, 
kavramsal çerçevenin çok boyutlu bir bakış açısıyla ele alınmasını sağlamıştır. Bu bulgular, 
Harput kentinin mekânsal bellek ögelerinin değerlendirilmesinde temel bir referans noktası 
oluşturmuştur.



82
82

Tablo 1.Tarihi bölgelerde kent imgesi, mekânsal bellek ve kolektif hafıza bağlamında litera-
tür incelemesi

Literatür ve Tarihi 
Bölge

Ana Araştırma Amacı ve 
Yöntemi

Mekansal Bellek Anlayışına Katkı Temel Bulgular

Hristova (2010) 
 Sofya, Bulgaristan

Kamusal anma ve politik 
hafıza dönüşümleri, tari-
hsel katmanlar üzerinden 
“bellek yürüyüşü” yön-
temiyle incelenmiştir.

Ulusal belleğin fiziksel mekân 
üzerinden nasıl inşa edildiğini, 
belleğin yok edilme ve yeniden 
kurma süreçlerini vurgular.

Politik Bellek Dinamikleri: 
Anma ve unutma süreçleri 
politik müdahalelerle şekil-
lenir; fiziksel mekân, siyasi 
ideolojilerle dönüşebilir

Yanmaz ve Cengiz 
(2019) 
 Çanakkale Kentsel 
Alanı

Tarihi binaların ve me-
kanların mekansal bellek-
teki yerini görüntüleriyle 
birlikte korumayı ve 
kentsel kimliğe katkılarını 
araştırmayı uzman gru-
plarına yapılan anket ve 
alan çalışmasıyla analiz 
etmiştir.

Tarihi yapıların mekânsal bellek 
ve kimlik oluşumuna katkısını, bu 
yapıların korunmasının önemini 
belirtir.

Tarihi Mekânların 
Sürekliliği: Sürekli kullanılan 
tarihi yapılar mekânsal 
belleği güçlendirir; özellikle 
kültürel değer, estetik, na-
dirlik ve kullanım sürekliliği 
etkili parametrelerdir.

Hussein & 
Stephens,(2020)  
 Genel (tarihi 
kentler)

Toplu hafıza ve kentsel 
kimlik açısından kültürel 
peyzajların nasıl anlam ka-
zandığını analiz ederek, bu 
kavramların kentsel miras-
la nasıl ilişkili olduğunu 
açıklamaktır.

Kültürel peyzajların sadece fizik-
sel çevreler değil, aynı zamanda 
toplumsal hafıza ve kimliğin 
taşıyıcıları olduğunu vurgula-
yarak, mekânsal belleği çok kat-
manlı bir anlatı olarak yeniden 
tanımlamaktadır.

Çalışma, kültürel peyza-
jların bireyler ve topluluklar 
arasında kolektif hafızayı 
şekillendirdiğini ve bu 
hafızanın kentsel kim-
lik oluşumunda merkezi 
bir rol oynadığını ortaya 
koymaktadır.

Carvajal (2021) 
 Bölge yok genel 
prensipler

Mimari bir müdahaleyi 
sorumlu bir şekilde nasıl 
tasarlayacağına dair bir 
çerçeve, bir süreç için 
temel atmayı fenomenoloji 
ve yönetişim bağlamında 
metin incelemeleriyle 
değerlendirilmiştir.

Sorumlu mimarlık için geçmişi 
anlama ve mekan kimliğini dikkate 
alma gereğini savunur.

Mimari Müdahale: Mekân, 
geçmiş eylemlerin sonucu 
olarak tanımlanır; bu da 
kolektif bellek temelli mi-
mari yaklaşımların önemini 
artırır.

Sarışın & Özbudak 
Akça (2022) 
 Elazığ, Türkiye

Bu çalışma, mekânsal 
belleğin kentsel mekân-
da nasıl biçimlendiğini 
ve kentsel kimlikle olan 
ilişkisini saha çalışmaları, 
gözlem ve yerel halk ile 
görüşmeler aracılığıyla in-
celemeyi amaçlamaktadır.

Çalışma, tarihsel ve kültürel 
katmanların fiziksel çevreyle 
etkileşimini analiz ederek me-
kânsal belleğin sadece geçmişe 
dair bir kayıt değil, yaşayan bir 
kimlik bileşeni olduğunu ortaya 
koymaktadır.

Kullanıcı alışkanlıkları ve 
toplumsal anlatılarla bir-
likte güçlü bir mekânsal 
belleğe sahip olduğunu ve 
bu belleğin sürdürülebilir 
kentsel planlama için önemli 
bir referans oluşturduğunu 
göstermektedir.

Lamare (2022) 
 Timgad, Cezayir

Antik kentlerde kolektif 
bellek inşası, şehir planı, 
anıtlar ve günlük pratikler 
üzerinden yukarıdan-aşağı 
ve aşağıdan-yukarı yön-
temlerle incelenmiştir.

Kent planlamasının belleği taşıyan 
bir iskelet olduğunu, adlandırma-
ların kullanıcı algısını şekillendird-
iğini ortaya koyar.

Yön Bulma ve İmge: Kapılar, 
kemerler, sokak ağı ve bina 
adları bireysel belleği ve 
yön bulmayı destekler; şehir 
planı bellekle bütünleşmiştir.



83

Huang ve Huang 
(2024) 
 Çin, Avrupa, 
Kuzey Amerika, 
Güney Amerika 
ve Afrika’da yer 
alan çeşitli tarihi 
ve kültürel öneme 
sahip kentler (ör. 
Pekin, Şanghay, 
Berlin, Cape 
Town, Bogotá, 
Minneapolis)

Kentsel bellek planlaması 
üzerine küresel bir liter-
atür analizi, bibliyometrik 
yöntemler ve veritabanı 
taramaları ile sistematik 
olarak yapılmıştır.

Bellek planlamasında uluslararası 
yaklaşımları karşılaştırır; bellek 
birikimi, parçalanması ve yeniden 
üretimi süreçlerini açıklar.

Teorik Gelişim: Çin ve 
uluslararası araştırmalarda 
kentsel belleğe ilgi artmıştır; 
ortak anlayış oluşmaya 
başlamıştır, ancak tanım 
farklılıkları sürmektedir.

Cankurt Semiz ve 
Özsoy (2024)

Çalışma, yerinde gözlem-
ler, harita ve belge ince-
lemeleri ile birlikte alan 
araştırmasına dayalı nitel 
bir analiz yöntemi kul-
lanılarak yürütülmüştür.

Çalışma, geleneksel taşınmaz 
kültür varlıklarının korunmasıy-
la mekânsal belleğin sürekliliği 
arasında güçlü bir bağ olduğunu 
ortaya koyarak, koruma-kim-
lik ilişkisini mekânsal bağlamda 
somutlaştırmaktadır.

Elde edilen bulgular, 
Cumalıkızık’taki taşınmaz 
kültür varlıklarının sadece 
fiziksel miras unsurları 
değil, aynı zamanda kolektif 
hafızanın mekâna yansıyan 
simgeleri olduğunu ve yerel 
kimliğin sürdürülmesinde 
belirleyici rol oynadıklarını 
göstermektedir.

Ma (2025) 
 Genel (Paris, 
Pekin, New York, 
Sidney, Londra 
örnekleri)

Tarihi yapıların sosyal 
kimlik ve bellekteki rolü, 
analitik yaklaşımla değer 
analizi ve koruma ilkeleri 
üzerinden incelenmiştir.

Tarihi yapıların sadece fiziksel 
değil, aynı zamanda kimliğin ve 
belleğin taşıyıcıları olduğunu 
vurgular.

Tarihi Yapıların Rolü: Tarihi 
binalar, kolektif bellek ve 
topluluk kimliği açısından 
süreklilik sağlar; sadece 
fiziksel değil, simgesel 
taşıyıcılardır.

Rezeg vd. (2025) 
 Genel (Pekin’in 
Eski Şehri, 
Semarang Eski 
Şehri, İskenderiye 
örnekleri)

Mekân duygusu (SOP) ka-
vramı, anlatı temelli liter-
atür taraması ve sistematik 
inceleme yöntemleriyle 
analiz edilmiştir.

Algılanan ve hatırlanan mekânların 
kolektif bellekle şekillendiğini ve 
aidiyet duygusu yarattığını belirtir.

Sübjektif Mekân Algısı: 
Mekân algısı hem o anki 
deneyim hem de hafızaya 
dayalıdır; çevresel imgeler 
kolektif bellekle şekillenir.

Budiman ve Kusno 
(2025) 
 Endonezya’nın 
çeşitli kentleri 
(ör. Cakarta, 
Batam, Semarang, 
Surabaya, 
Sawahlunto)

Endonezyalı araştır-
macılar beşeri bilimler 
perspektifinden kentsel 
çalışmalar, etnografik ve 
tarihsel belgelerle birlikte 
mülakatlara dayalı olarak 
yorumlanmıştır.

Kentsel mekânın kültürel-politik 
çatışma alanı olduğunu, belleğin 
değişkenliğini ve direniş biçimleri-
ni inceler.

Endonezya’da Kolektif Bellek 
ve Direniş: Kentsel yenileme 
süreçlerinde eşitsizlikler, 
kimlik mücadelesi ve mobil 
kültürel pratiklerle birlik-
te kolektif bellek yeniden 
üretilmektedir.



84

4.2	 Tarihi Harput Yerleşkesinin Kent İmgeleri
Lynch (1960)’in “yollar”, “kenarlıklar/sınırlar”, “bölgeler”, “düğümler” ve “işaretler” olarak 
tanımladığı beş temel başlık doğrultusunda Harput’ta yapılan saha gözlemleri, kent belleğini 
oluşturan fiziksel ve simgesel öğeleri ortaya koymuştur (Tablo 2). Tablo 2 kullanım sürek-
liliği, koruma ve restorasyon, toplumsal katılım, kültürel programlama ve yeni ile eskinin 
düşünceli entegrasyonu gibi faktörlerin farklı mekânlara nasıl yansıdığı açıkça göstermekte-
dir. Bu mekânlar, sadece tarihi değer taşımakla kalmayıp aynı zamanda toplumsal hafızanın 
canlı kalmasına, kolektif kimliğin güçlenmesine ve mekânla olan bağın derinleşmesine katkı 
sunmaktadır. Bu mekanlar, Harput’ta hem kent imgesinin hem de mekânsal belleğin korun-
masına yönelik güçlü bir altyapı sunduğunu göstermektedir.

Tablo 2.Tarihi Harput yerleşkesindeki kent imgeleri



85

Kentin tarihsel dokusu ve sosyal kullanımıyla öne çıkan unsurların çoğunda “kullanım süreklili-
ği” belirleyici faktör olarak yer almakta; özellikle çarşılar, meydanlar ve ibadet alanları gibi aktif 
kullanılan yerlerin belleği canlı tuttuğu görülmektedir. Öte yandan, kaleler, türbeler, camiler ve 
hamamlar gibi fiziksel ve sembolik öneme sahip yapıların korunmasında “koruma ve restoras-
yon” öne çıkan bir strateji olarak dikkat çekmektedir. Müzeler, kültür evleri ve eğitim merkez-
leri gibi yapılar ise hem kültürel hafızayı yaşatmakta hem de “kültürel programlama ve eğitim” 
yoluyla mekânsal belleğin sürekliliğine katkı sunmaktadır. Geleneksel konut alanları ve ortak 
kullanım mekanlarında “toplumsal katılım” vurgulanırken, modern yerleşimlerle tarihi dokunun 
kesişim noktalarında “yeni ile eskinin düşünceli entegrasyonu” ifadesi mekânsal uyumu tanım-
layan önemli bir ilke olarak öne çıkmaktadır. Genel olarak çizelge, Harput’un fiziksel yapılarla 
sınırlı olmayan, aynı zamanda sosyal, kültürel ve duygusal katmanlarla beslenen zengin bir 
mekânsal bellek sistemine sahip olduğunu ve bu belleğin farklı stratejilerle sürdürülebilir kılın-
dığını ortaya koymaktadır. Harput tarihi yerleşkesindeki kent imgelerine ait görseller Şekil 2 ve 
Şekil 3’te verilmiştir.

Şekil 2. Tarihi Harput yerleşkesi imgeleri: Bölgeler, yollar ve sınırlar



86

Şekil 3. Tarihi Harput yerleşkesi imgeleri: Odak noktaları ve işaretler

4.3	 Tarihi Harput Yerleşkesinin Kent İmgelerinin Haritalanması

Çalışmada Harput’un kent belleğini oluşturan mekânsal unsurların görselleştirilmesi açısın-
dan kritik bir adımı temsil etmektedir. Sınıflandırılan kent imgeleri, tematik bir harita üzerine 
yerleştirilerek kentteki mekânsal organizasyonun zihinsel düzlemde nasıl algılandığı ortaya 
konmuştur. Bu süreçte, Google Earth ve GIS tabanlı yazılımların sağladığı konumsal doğru-
luk ve analiz gücü sayesinde her bir imgenin fiziksel konumu, çevresel ilişkileri ve kent için-
deki dağılımı net biçimde görselleştirilmiştir. Ayrıca görsel analiz teknikleriyle desteklenen 
bu haritalandırma, mekânsal bellek öğelerinin yoğunlaştığı alanları, tarihi süreklilik taşıyan 
güzergahları ve yeni-doku ilişkilerini mekânsal bağlamda değerlendirme olanağı sunmuştur. 
Elde edilen tematik harita, Harput’un zihinsel kent haritasını somutlaştırmakta ve kent belle-
ğini destekleyen fiziksel referans noktalarının bütüncül bir sistem içinde nasıl organize oldu-
ğunu açıklıkla ortaya koymaktadır.



87

Şekil 4. Tarihi Harput yerleşkesi imgelerinin haritalanması

Yollar (Paths): Harput’un kentsel belleğinde en güçlü iz bırakan unsurların başında yollar 
gelmektedir. Bu yollar, sadece yön bulma işlevi görmemekte, aynı zamanda geçmişle bugün 
arasında fiziksel ve kültürel süreklilik kurmaktadır. Harput Kalesi Yolu, şehir merkezinden 
kaleye ulaşımı sağlayan ana aks olup, ziyaretçilerin kentsel mekâna giriş yaptığı bir rota 
olarak bellekte yer edinmiştir. Tarihi Çarşı Yolu ise, geleneksel ticaretin hâlâ sürdüğü, dar so-
kaklarla çevrili bir yol olarak kullanım sürekliliği bağlamında önemlidir. Dabakhane Yolu, su 
yapıları ve geleneksel üretim alanlarıyla ilişkili olduğundan tarihi ekonomik pratiklerin izini 
taşır. Ulu Cami – Kale Arası, dini ve askeri iki sembolik öğeyi birbirine bağlayan bir yaya 
aksıdır. Meryem Ana Kilisesi Yolu ise çok kültürlü Harput’un Hristiyan geçmişine ait izleri 



88

bugüne taşıyan nostaljik bir geçittir. Şehitlik yolu gibi anma işlevi taşıyan yollar ise manevi 
belleği güçlendirirken, Harput Musiki Müzesi Yolu gibi güzergâhlar kültürel belleği destek-
lemektedir. Yolların çoğu, mekânın aktif kullanımı, yön bulma kolaylığı ve tarihsel süreklili-
ği desteklemesiyle mekânsal belleğin fiziksel taşıyıcılarıdır.
Kenarlıklar (Edges): Harput’un hem doğal hem yapay sınırları, kentteki mekânsal algının 
çerçevesini belirler. Kale Surları, tarihi bir sınır olarak Harput’un savunma geçmişini temsil 
ederken, kolektif bellekte güçlü bir yer edinmiştir. Doğal Uçurum Sınırı ise kentin topografik 
uç noktası olarak görsel algıyı biçimlendiren bir doğal kenarlık işlevi görür. Mezarlık alanı, 
dini ve manevi yönüyle, fiziksel bir sınır olmanın ötesinde kutsallık taşıyan bir hat oluşturur. 
Müze Kompleksi Sınırı, kültürel yapıların çevresindeki geçiş alanlarını tanımlar ve ziyaret-
çiye mekânsal farklılık algısı sunar. Yeni Harput Geçişi ise modern yerleşimle geleneksel 
dokunun birleşim çizgisi olarak, hem fiziksel hem de simgesel bir geçiş noktasıdır. Bu kenar-
lıklar, mekânsal belleğin farklı katmanlarını birbirinden ayırırken, aynı zamanda kent doku-
sunun sınır hafızasını oluşturur.

Bölgeler (Districts): Harput’ta mekânsal kimliği belirleyen bölgeler, kültürel ve tarihsel 
sürekliliğin taşıyıcı alanlarıdır. Tarihi Harput Mahallesi, geleneksel mimari örneklerini ba-
rındıran ve yerel halkın hâlâ yaşadığı bir bölge olarak toplumsal katılım ve aidiyet duygu-
sunu güçlendirmektedir. Kale Bölgesi, Harput’un askeri, tarihsel ve arkeolojik belleğinin 
en yoğun hissedildiği çekirdek alandır. Müze Alanı, Harput Müzesi ve Arkeoloji Müzesi’ni 
çevreleyen kültürel zenginlikle, geçmişin sistematik olarak sergilendiği bir eğitim ve kül-
tür alanıdır. Dini Mekanlar Bölgesi ise Ulu Cami, türbeler ve Harput Dini İhtisas Merkezi 
ile birlikte manevi bir çekim noktasıdır. Arkeolojik Kazı Bölgesi, geçmişin bilimsel olarak 
yeniden okunmasını mümkün kılar ve koruma-restorasyon bağlamında önemli bir belleksel 
işleve sahiptir. Karşılama Alanı, turistlerin kente ilk temas ettiği bölge olarak yönlendirme ve 
bilgilendirme işlevi görür. Eski Çarşı Alanı ise ekonomik belleğin sürdüğü geleneksel ticaret 
alanıdır. Yeni Harput Konutları, geleneksel Harput dokusunun modernleşme ile olan ilişki-
sini gösterirken, Mezarlık Alanı ve Balakgazi Parkı gibi bölgeler geçmişle kurulan duygusal 
bağları mekânsallaştırır.

Odak Noktaları (Nodes): Harput’ta hem toplumsal hem de kültürel etkileşimin merkezleri 
olan odak noktaları, kolektif belleğin yoğunlaştığı alanlardır. Kale Girişi, ziyaretçilerin ken-
te fiziksel ve simgesel anlamda giriş yaptığı güçlü bir odak noktasıdır. Ulu Cami Meydanı, 
hem ibadet hem sosyal etkileşim için kullanılan ortak bir alan olup toplumsal aidiyeti artırır. 
Eski Çarşı, alışverişin ve gündelik yaşamın aktığı canlı bir merkezdir. Dabakhane ve Hoca 
Hasan Hamamı gibi noktalar ise geleneksel üretim ve kamusal kullanım pratiklerini sürdür-
mektedir. Sarahatun Camii, Kürsübaşı Kültür Evi, Şefik Gül Kültür Evi gibi yapılar, yerel 
kültürün yaşatıldığı ve eğitsel faaliyetlerin sürdürüldüğü alanlardır. Arap Baba Türbesi, zi-
yaretçi yoğunluğu ve manevi anlamı nedeniyle sembolik hafıza açısından önemlidir. Harput 
Arasta ve Harput Dini İhtisas Merkezi de yeni-eskisiyle belleği temsil eden önemli etkileşim 
noktalarıdır.



89

İşaretler (Landmarks): Harput’un fiziksel siluetinde öne çıkan yapılar, kentsel imgelemde 
kalıcı izler bırakmaktadır. Harput Süt Kalesi, hem fiziksel konumu hem de tarihsel anlamı ile 
Harput’un en güçlü simgelerindendir. Ulu Cami, eğik minaresi ve dini işlevi ile çok katman-
lı bir sembol taşır. Meryem Ana Kilisesi, Harput’un çok kültürlü geçmişini yansıtan önemli 
bir işarettir. Balak Gazi Anıtı, yerel kahramanlık anlatılarını fiziksel bir anıtla geleceğe taşır. 
Harput Musiki Müzesi, geleneksel müzik kültürünü mekânsallaştırırken, Buzluk Mağarası 
gibi doğal işaretler bölgenin jeolojik ve turistik belleğini temsil eder. Cam Teras ve Harput 
Kapısı ise yeni dönem kent imgeleri olarak, geleneksel doku ile modern kentsel deneyimin 
birleştiği işaretlerdir.

Bu aşama sonucunda Harput’un kentsel belleği, mekânsal analizle desteklenen tematik bir 
harita aracılığıyla görünür kılınmış; tarihsel katmanlar, mekânsal süreklilik ve kültürel sem-
boller somut verilerle ortaya konmuştur. Kent imgesinin haritalandırılması, sadece akademik 
bir analiz değil; aynı zamanda Harput’un kültürel mirasını koruma, anlama ve gelecek ku-
şaklara aktarma sürecinde temel bir rehber işlevi görmektedir.

5.	 SONUÇLAR

5.1	 Kent İmgesi, mekânsal bellek ve kolektif hafıza bağlamında Harput

Bu çalışma mekânsal belleğin ve kolektif hafızanın nasıl şekillendiğini bütüncül biçimde 
ortaya koymuştur. İlk olarak, literatür incelemesiyle kavramsal çerçeve oluşturulmuş, ardın-
dan sahada yapılan gözlemler, haritalamalar ve mekânsal analizler aracılığıyla Harput’un 
özgün kent imgeleri belirlenmiştir. Harput’ta tanımlanan yollar (örneğin Harput Kalesi Yolu 
ve Tarihi Çarşı Yolu), hem fiziksel sürekliliği hem de kültürel hafızadaki canlılığı korumakta; 
kenarlıklar (örneğin kale surları ve mezarlık sınırları) ise tarihsel sınırların hala belirgin oldu-
ğunu göstermektedir. Bölge kategorisinde, dini yapılar, müzeler ve geleneksel konut alanları, 
Harput’un mekânsal kimliğinin temelini oluşturmaktadır. Odak noktaları ve işaret yapıları 
ise hem yön bulma hem de simgesel değer taşıma işlevleriyle kolektif belleğin temel refe-
ranslarını oluşturur. Elde edilen bulgular, Harput’un mekânsal belleğinin hâlâ güçlü şekilde 
hissedildiğini, ancak kentleşme, ticarileşme ve unutma gibi modern tehditlere karşı kırılgan 
olduğunu göstermektedir. Özellikle tarihi yapıların ve geleneksel dokunun sürdürülebilir kul-
lanımı, toplumsal katılım ve kültürel programlama gibi faktörler belleğin korunması açısın-
dan kritik rol oynamaktadır. Sonuç olarak, Harput’un kent imgeleri, yalnızca fiziksel yapılar 
değil; aynı zamanda hafızaya kazınmış simgeler olarak işlev görmekte ve bu yönüyle kentsel 
kimliğin sürekliliğine katkı sağlamaktadır. Çalışma, Harput’un UNESCO adaylığı süreci için 
de anlamlı bir altyapı sunmaktadır.

5.2	 Harput’un Kent İmgelerinin UNESCO sürecine katkısı

Harput’un kent imgeleri kentin tarihsel sürekliliğini, kültürel çeşitliliğini ve mekânsal bel-
leğini temsil eden temel göstergelerdir. Bu imgeler aracılığıyla Harput’un fiziksel dokusu 
ile kültürel kimliği arasındaki çok katmanlı ilişki görünür kılınmakta ve UNESCO Dünya 



90

Mirası adaylık sürecine çeşitli açılardan önemli katkılar sunulmaktadır:

Bütüncül Kimliğin Belgelenmesi: Kent imgeleri üzerinden Harput’un özgün mekânsal ya-
pısı, hem görsel hem de analitik araçlarla sistematik biçimde ortaya konmuştur. Bu belgeler, 
UNESCO’nun “üstün evrensel değer” tanımlaması kapsamında değerlendirilen özgünlük 
(authenticity) ve bütünlük (integrity) ilkeleriyle doğrudan ilişkilidir. Harput’un ayırt edici 
morfolojik ve kültürel özelliklerinin haritalar ve grafiklerle desteklenerek belgelenmesi, 
evrensel değerlerin somut temellerle sunulmasını mümkün kılar.

Somut ve Somut Olmayan Mirasın Etkileşimi: Kent imgeleri, yalnızca fiziksel varlıkları 
değil, aynı zamanda toplumsal hafızada yer edinmiş anlamları da yansıtır. Örneğin; Arnavut 
kaldırımlı yollar, Ulu Cami Meydanı gibi odak noktaları veya Arap Baba Türbesi gibi işaret 
yapıları, hem mekânsal hem de kültürel hafıza açısından önem taşır. Bu yapıların halk anlatı-
ları, ritüeller ve geleneksel kullanımlarla birlikte değerlendirilmesi, somut ve somut olmayan 
mirasın bütünleşik biçimde yorumlanmasını sağlar.

Mekânsal Belleğin Korunması ve Sürdürülebilirlik: UNESCO, miras alanlarının yalnızca 
fiziksel bütünlüğünü değil, aynı zamanda toplumsal yaşamdaki sürekliliğini ve bellek için-
deki yerini de dikkate almaktadır. Harput’un kent imgeleri, bu sürekliliği sağlayan kültürel 
etkinlikler, geleneksel kullanımlar ve toplumsal sahiplenme ile güçlü bir şekilde ilişkilidir. 
Bu da, alanın sürdürülebilir bir miras yönetimi çerçevesinde ele alınmasını destekler.

Planlama ve Yönetim Süreçlerine Bilimsel Katkı: Kent imgelerinin detaylı olarak harita-
lanması ve analitik olarak sınıflandırılması, UNESCO başvurusunda zorunlu olan “Yönetim 
Planı” için sağlam bir altyapı sunar. Hangi alanların korunması gerektiği, mevcut tehditlerin 
neler olduğu ve mekânsal önceliklerin nasıl belirlenmesi gerektiği bu analizler aracılığıyla 
bilimsel bir temele oturtulur.

Kültürel Temsil ve Toplumsal Farkındalık: Harput’un kent imgeleri, kente özgü simgesel 
değerlerin ulusal ve uluslararası düzeyde temsil edilmesini sağlar. Lynch (1960)’in “image-
ability” kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, bu imgeler Harput’un “yerin ruhu”nu 
(genius loci) yansıtmakta, bu da hem kültürel tanıtımı kolaylaştırmakta hem de yerel halkın 
aidiyet ve sahiplenme duygusunu güçlendirmektedir.

Sonuç olarak, Harput’un kent imgelerine dayalı olarak geliştirilen bu çalışma, UNESCO 
Dünya Mirası adaylık sürecindeki tarihi Harput yerleşkesinin evrensel değerini vurgularken, 
kültürel miras yönetimine yönelik kapsayıcı bir perspektif de geliştirmektedir.

5.3	 Gelecek Araştırma ve Pratik Uygulamalar İçin Öneriler

Çalışmada mevcut literatür ve alan gözlemlerinden faydalanarak Harput kent imgeleri belir-
lenmiştir. Fakat mekansal belleğin belirlenmesindeki en önemli unsurlardan birisi de insan 



91

varlığıdır. Bu nedenle mekânsal bellek alanındaki mevcut bilgi birikimi ve belirlenen boş-
luklar doğrultusunda, gelecekteki araştırmalar farklı perspektif ve yöntemleri ele alarak kent 
imgelerini değerlendirmelidir. Mekansal bellek alanındaki mevcut literatür doğrultusunda 
(Gao vd., 2021; Hristova, 2010; Huang & Huang, 2024), bazı önemli boşlukları şu şekilde 
özetlemek mümkündür:

Tanım Eksikliği: Kentsel belleğin net ve birleşik bir tanımı konusunda hala bir fikir 
birliği bulunmamaktadır, ancak ortak anlayışlar mevcuttur . Bu kavramsal belirsizlik, farklı 
araştırmalar arasında karşılaştırmayı ve genellenebilir teoriler geliştirmeyi zorlaştırmaktadır.

Planlama ve Tasarım Perspektifi: Kentsel bellek teorisini tam olarak içeren bir planlama 
ve tasarım perspektifini benimseyen sınırlı sayıda araştırma bulunmaktadır. Mevcut çalış-
malar genellikle koruma veya analiz odaklı olup, belleğin kentsel gelişimin aktif bir parçası 
olarak nasıl entegre edileceğine dair pratik rehberlik sunmamaktadır.

Ölçüm Yöntemlerinin Doğruluğu: Kentsel bellek ölçüm yöntemlerinin doğruluğu ve nicel 
geçerliliği konusunda daha fazla araştırmaya ihtiyaç duyulmaktadır. Belleğin sübjektif ve 
çok boyutlu doğası, sağlam ölçüm araçları geliştirmeyi karmaşık hale getirmektedir.

Birleşik Planlama Yaklaşımları: Kentsel bellek planlamasına yönelik birleşik yaklaşım-
ların eksikliği göze çarpmaktadır; mevcut uygulamalar genellikle tarihi bölgelerle sınırlı-
dır. Bu durum, belleğin daha geniş kentsel ölçekte nasıl yönetileceği konusunda bir boşluk 
yaratmaktadır.

Bilinçsiz Alışkanlık Belleği: Günlük mekanlara gömülü olan "bilinçsiz alışkanlık belleğine" 
yeterince odaklanılmamaktadır; bu bellek, dönüşüme karşı oldukça savunmasızdır. Gündelik 
yaşamın bu ince katmanları, genellikle anıtsal mirasın gölgesinde kalmaktadır.

Politik Boyutlar: Hatırlama ve unutmanın politik boyutları, özellikle çatışma sonrası veya 
hızla dönüşen kentsel bağlamlarda daha fazla araştırılmalıdır. Belleğin bir güç aracı olarak 
nasıl kullanıldığına dair daha derinlemesine analizler gereklidir.

Sonuç olarak, mekânsal belleği hem nitel hem de nicel açıdan değerlendirebilecek, sözlü 
tarih ve etnografik çalışmalardan Coğrafi Bilgi Sistemleri (CBS) ve gelişmiş istatistiksel 
modellere kadar uzanan yöntemleri bütünleştiren standartlaştırılmış çerçeveler ve metriklerin 
oluşturulması gerekmektedir. Ayrıca, farklı kültürel, sosyo-ekonomik ve politik bağlamlarda 
yürütülecek karşılaştırmalı çalışmalarla, mekânsal belleğin oluşumu, aktarımı ve kaybına 
dair evrensel ilkeler ile bağlama özgü dinamikler ortaya konmalıdır. Dijital teknolojilerin, 
sanal temsillerin ve sosyal medya platformlarının kentsel belleğin şekillenmesi ve bozulması 
üzerindeki uzun vadeli etkileri de derinlemesine incelenmelidir. Bunun yanı sıra, ses man-
zaraları, koku ve dokunsal deneyimler gibi görsel olmayan duyusal unsurların, mekânsal 
belleğin tetiklenmesinde ve inşasında oynadığı rol göz ardı edilmemelidir. Kentsel gelişim 



92

süreçlerinde hatırlama ve unutma eylemlerinin etik boyutu, özellikle marjinal toplulukların 
temsili, tartışmalı tarih anlatıları ve belleğin dışlama ya da politik araçsallaştırma potansiyeli 
açısından daha kapsamlı şekilde araştırılmalıdır.



93

KAYNAKLAR

Budiman, M., & Kusno, A. (2025). Collective Memory, Marginality, and Spatial Politics in 
Urban Indonesia (M. Budiman & A. Kusno (ed.)). Springer Nature Link.
Cankurt Semiz, S. N., & Özsoy, F. A. (2024). Transmission of Spatial Experience in the 
Context of Sustainability of Urban Memory. Sustainability, 16(9910), 1–35. https://doi.org/
https://doi.org/10.3390/su16229910
Carvajal, S. V. (2021). Collective Memory and Place Identity as guidelines for Urban 
Renewal. Master of Science - Advanced Architectural Design Territory of Investigation: 
Architecture and Discourse, December.
Ensarıoğlu, S. A., Özer, G. K., Şahin, D., & Gülsefa, G. (2024). Architecture, archaeology 
and multilayered cities: An interdisciplinary design workshop experience. IDA: International 
Design and Art Journal, 6(2), 217–232.
Gao, S., Han, L., Li, C., & Zhao, L. (2021). Detecting the Evolution of Collective Memory 
Space Using a Space Syntax-Based Analysis Method in Beiyuanmen Historical and Cultural 
Block. Current Urban Studies, 9, 744–758. https://doi.org/10.4236/cus.2021.94044
Günaydin, A. S., & Sarnılıoğlu, N. S. (2024). Tarihi kentlerin mekansal özelliklerinin irde-
lenmesi; Elazığ, Harput örneği. Grid Mimarlık, Planlama ve Tasarım Dergisi, 7(2), 591–623. 
https://doi.org/10.37246/grid.1387651
Hristova, Z. (2010). The Collective Memory of Space: The Architecture of Remembering 
and Forgetting. Ryerson University, Master of Architecture Toronto, Canada.
Huang, Z., & Huang, L. (2024). Research Progress and Prospects of “ Urban Memory ” 
Renewal Planning Paths-Based on International Comparative Perspective. Scientific and 
Social Research, 6(8), 98–106. https://doi.org/https://ojs.bbwpublisher.com/index.php/SSR
Hussein, F., & Stephens, J. (2020). Cultural Memories and Sense of Place in Historic Urban 
Landscapes: The Case of Masrah Al Salam, the Demolished Theatre Context in Alexandria, 
Egypt. Land, 9(264), 2–16. https://doi.org/doi:10.3390/land9080264
Kasemsarn, K., Sawadsri, A., Kritsanaphan, A., & Nickpour, F. (2025). Urban Branding 
Through Cultural – Creative Tourism: A Review of Youth Engagement for Sustainable 
Development. Urban Science, 9(204), 1–28. https://doi.org/https://doi.org/10.3390/
urbansci9060204
Lamare, N. (2022). Memory and the urban environment: experiencing the streets of Severan 
Timgad. Libyan Studies, 53, 129–141. https://doi.org/10.1017/lis.2022.12
Lynch, K. (1960). The image of the city. The MIT Press.
Ma, W. (2025). Urban Memory and Identity : Exploring the Social Significance of 
Preservation of Historic Buildings. SHS Web of Conferences 2025 International Conference 
on Management, Economic and Sustainable Social Development (MESSD 2025), 
213(02040), 1–5. https://doi.org/https://doi.org/10.1051/shsconf/202521302040
Rezeg, A., Roche, S., & Eveno, E. (2025). Toward a Sense of Place Unified Conceptual 
Framework Based on a Narrative Review: A Way of Feeding Place-Based GIS. Land, 
14(170), 1–36. https://doi.org/https://doi.org/10.3390/land14010170
Sarışın, Ş., & Özbudak Akça, B. (2022). Yeni Yapılaşmalarda Kent Kimliği - Kentsel 
Bellek İlişkisi nin İncelenmesi: Elâzığ Örneği. Kent Akademisi, 15(Dicle Üniversitesi 2. 



94

www.harputsancakhaber.com/balakgazi-parki-ve-cam-seyir-terasi-sekilleniyor/6913/ (Erişim 
tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 10 Turan Gazetesi. (t.y.). Harput Hüseynik Yolu canlanacak mı? https://www.turangaze-
tesi.net/harput-huseynik-yolu-canlanacak-mi (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 11 Reshontheway. (t.y.). Harput gezilecek yerler. https://reshontheway.com/harput-gezi-
lecek-yerler/ (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 12 Yandex. (t.y.). Harput Kalesi. https://yandex.com.tr/maps/org/harput_kale-
si/185303490049/?ll=39.254724%2C38.704390&z=16.6 (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 13 Harput Web. (t.y.). Harput Arasta. https://harput.web.tr/harput-arasta/ (Erişim tarihi: 
18 Temmuz 2025)
URL 14 Kanal 23. (t.y.). Hoca Hasan Hamamı’nın restorasyon çalışmaları %90 oranında 
tamamlandı. https://kanal23.com/haber/elazig/hoca-hasan-hamaminin-restorasyon-calismala-
ri-90-oraninda-tamamlandi-KuspcDQ1 (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 15 T.C. Diyanet İşleri Başkanlığı. (t.y.). Elazığ Harput Dini İhtisas Merkezi Tanıtımı. 
https://elazigegitim.diyanet.gov.tr/Sayfalar/ContentDetail.aspx?MenuCategory=Kurum-
sal1&ContentID=tanitim (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 16 Harput Web. (t.y.). Harput’un hamamları: Hoca Hamamı. https://harput.web.tr/har-
putun-tarihi-eserleri/harputun-hamamlari/hoca-hamami/ (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
URL 17 Elazığ Belediyesi. (t.y.). Harput Cam Seyir Terası Projesi. https://www.elazig.bel.tr/
proje/harput-cam-seyir-terasi-projesi/134/ (Erişim tarihi: 18 Temmuz 2025)
Yanmaz, K., & Cengiz, A. E. (2019). Preserving the spatial memory in historic buildin-
gs and spaces and its contribution to the urban identity: A case study of Çanakkale urban 
site. Journal of Scientific Perspectives Volume, 3(4), 329–354. https://doi.org/https://doi.
org/10.26900/jsp.3.034



95



96

HARPUT GELENEKSEL KONUT MİMARLIĞI’NIN SOSYAL-KÜLTÜREL 
DEĞERLER ÜZERİNDEN BİR ANALİZİ

Dr. Öğr. Üyesi Muhammet KURUCU 
1Fırat Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü Öğretim Üyesi, Elazığ, Türkiye

e-posta: mkurucu@firat.edu.tr,ORCİD:000-0001-5088-2863

ÖZET
Geleneksel konutlar, bulundukları bölgenin iklim koşulları ve sosyo-kültürel özellikleri 

doğrultusunda uygun malzeme ve bileşenler kullanılarak inşa edilmiştir. Harput’un gele-
neksel konutlarının şekillenmesinde özellikle sosyo-kültürel unsurların önemli bir etkisi 

vardır. Makalede, konutların biçimlenişinde rol oynayan iklim, malzeme, yapım tekniği ve 
teknoloji gibi etkenlerin yanı sıra aile yapısı, mahremiyet anlayışı ve toplumsal ilişkiler gibi 
sosyo-kültürel faktörler ele alınmıştır. Bu çalışmanın amacı, Harput’un geleneksel konutları-
nın oluşumunda sosyo-kültürel unsurların nasıl belirleyici olduğunu ayrıntılı biçimde ortaya 

koymaktır.

Anahtar Kelimeler: Geleneksel Harput Evleri, Sosyo-Kültürel Faktörler, Mimari Eser, 
Harput

96



97

1.GİRİŞ

Geleneksel konutların mimari plan anlayışı, mekanların fiziksel oluşumlarının  yanısıra  
toplumun sosyo-kültürel yapılarının etkisiyle de şekillenmektedir. Bu konutların formunun 
biçimlenişinde  iklim, coğrafya ve malzeme gibi etkenlerin bulundukları coğrafyaya bıraktık-
ları iz kadar  günlük yaşam biçimi ile aile yapısı gibi sosyal unsurlar ve gelenek, görenek ile 
inanç gibi kültürel faktörler de belirleyici olmaktadır (Zeybekoğlu, 2005). Geleneksel konut-
lar, sahip oldukları işlevsel ve tarihî özellikleriyle toplumların geçmişine ve sosyo-kültürel 
yapısına ışık tutar. Aynı zamanda içinde yaşayan bireylerle birlikte farklı dönemlere tanıklık 
ederler. Bu bağlamda, Harput’un geleneksel konutları da kentin tarihini ve kültürel kimliğini 
yansıtmaktadır.

2.HARPUT’UN TARİHİ, TOPOĞRAFYASI VE KENT DOKUSU

    2.1.Tarihçe

Harput’taki ilk yerleşimler, MÖ 2000’lerde Hurriler tarafından yapılan Harput Kalesi çev-
resinde ortaya çıkmıştır. Zamanla bu yerleşimler genişlemiş, şehrin etrafı surlarla çevrilerek 
güvenlik altına alınmıştır. Hurrilerden sonra bölge kısa süreliğine Hitit hâkimiyetine girmiş-
tir. Ancak Hititlerin etkisi uzun sürmemiş, MÖ 9. yüzyıldan itibaren Doğu Anadolu’da devlet 
kuran Urartular Harput’ta uzun süre hüküm sürmüştür. Harput ve çevresi ise 1085 yılında 
Türklerin yönetimine geçmiştir.

Harput, küçük bir yerleşim alanıyken büyüyen bir şehir hâline gelen Harput, tarihsel süreç 
içinde Artuklu, Selçuklu, Moğol, Dulkadiroğlu, Memluk, Akkoyunlu ve Osmanlı egemenlik-
lerinde kalmıştır (Ardıçoğlu, 1964, s. 61; Kısaparmak, 1967, s. 11) 

13 mahalleden oluşan Harput’un ilk kuruluşu 1518 Eylül ayında tamamlanmış ve bu tarihe 
göre şehir şekillenmekteydi. Bunların dokuzunda Müslüman, dördünde ise gayrimüslim halk 
yaşamaktaydı. 1523–1566 dönemine ait kayıtlara göre, şehrin girişinden kaleye kadar uzanan 
ana cadde boyunca yer alan Müslüman mahalleleri arasında en yoğun nüfusa sahip olanlar 
Molla Seyid Ahmed, Cami-i Kebir ve Arslaniye mahalleleri olmuştur.

Harput, Basra ve Bağdat’tan Diyarbakır’a uzanan, ardından Malatya ve Sivas istikametinde 
devam eden eski ticaret yolunun üzerinde konumlanmıştır. Bu yol, yalnızca ticari amaçlar-
la değil, aynı zamanda askeri harekâtlar için de kullanılmakta ve Bingöl ile Muş üzerinden 
Van’a ulaşmaktaydı. Harput için bu kervan yolları önemli bir gelir kaynağı oluşturmuştur.
16.ve 17. yüzyıllarda kervanlardan ve ticaret mallarından alınan vergiler, bölge ekonomisine 
kayda değer katkı sağlamıştır. Harput, çevresinin sanayi merkezi olarak da işlev görmektey-
di; dericilik, demircilik ve bakırcılık alanları oldukça gelişmiştir.



98

2.2.Topoğrafya

Harput, yaklaşık iki bin yıl önce, 1280 metre rakımda ve bugünkü Elazığ’ın yaklaşık 5 km 
kuzeyinde, birbirinden ayrık kaya blokları üzerine stratejik bir konumda kurulmuş tarihi bir 
yerleşim alanıdır. Tarihi Harput Şehri, Doğu Anadolu Bölgesi’nin Yukarı Fırat Bölümü’nde, 
günümüzdeki Elazığ kentinin yaklaşık 5 km kuzeyinde bulunmaktadır. Günümüzde Elazığ’ın 
bir mahallesi durumunda olan Harput, doğal yapısı itibarıyla “Harput Platosu” olarak ad-
landırılır. Ortalama yüksekliği 1450–1500 metre arasında değişen bu plato; güneyde Elazığ 
Ovası ve Uluova, batıda Kuzova, kuzeyde Murat Nehri Vadisi, doğuda ise Murat Nehri’nin 
oluşturduğu Uluova Boğazı ile çevrilidir.(Yünkül,2005,s.14)(Şekil1)

Şekil 1. Elazığ’ın ilçeleri ve Harput’un konumu(Çalıskan,2014, http://www.cografya.gen.tr)

2.3.Harput’un Kent Dokusu

Eski Harput şehri topoğrafik olarak eğimli bir yapıya sahiptir. Bu nedenle sivil mimari yapı-
lar çoğunlukla bitişik nizamda ya da bahçe içinde ayrık plan anlayışıyla, genellikle iki kat-
lı, nadiren tek katlı olacak şekilde; kerpiç malzeme kullanılarak ve düz damlı biçimde inşa 
edilmiştir. Şehirdeki geleneksel evler belirli bir bölgede yoğunlaşmamış, sivil ve dini mimari 
unsurlar homojen olmayan bir dağılımla kentin farklı noktalarına yayılmıştır.

Harput’ta yer alan 20 mahallenin yapılanmasında halkın ekonomik koşulları, sosyo-kültürel 
yapısı ve arazinin topoğrafik özellikleri belirleyici olmuştur. “Harput’ta mimari yapılaş-
ma 19. yüzyılın ortalarına kadar kesintisiz olarak devam etmiştir” (Öztürk-Coşkun, 2014). 
Elazığ şehrindeki mimari gelişim ise 19. yüzyılın ortalarından itibaren sürmüş, bu dönemde 
inşa edilen ilk kamu yapıları günümüz Elazığ kentinin mimari temelini oluşturmuştur. Genel 
olarak bakıldığında, Elazığ’daki mimari gelişim 1850 yılında başlamış ve 1940’lı yıllara ka-
dar devam etmiştir.(Balaban,2006, (Şekil2)

Bununla birlikte, 1960’lı yıllarda bölgede inşa edilen Keban Barajı kentin mimari dokusunun 
gelişiminde  olumsuz yönde etkilemiş; özgün sivil mimari örnekleri yıkılarak yerlerine çev-
reyle uyumsuz, betonarme ve çok katlı modern yapılar inşa edilmiştir.
             



99

Şekil 2. 1800lü yıllar Harput(Balaban,2006)

3. HARPUT GELENEKSEL KONUT MİMARİSİ ÜZERİNE 

Harput’ta günümüze kadar özgün özelliklerini koruyarak ulaşabilen evlerin sayısı oldukça 
sınırlıdır. Anadolu’nun farklı bölgelerinde rastlanan konut tipleri Harput’ta da görülmektedir. 
Pek çok Anadolu evinde olduğu gibi Harput’ta da dinî ve geleneksel yani sosyo-kültürel et-
kenler, konutların dışa kapalı bir anlayışla tasarlanmasına neden olmuştur. Bu nedenle evler, 
yüksek duvarlar ve dış avlularla çevrelenmiştir. Zemin kat genellikle hareketsiz bir düzende 
taş malzeme ile inşa edilirken, üst katlar çıkmalar ve pencerelerle hareketlendirilmiştir.

Harput evleri çoğunlukla iki katlıdır ve dış avlularla çevrelenmektedir. Yapımda en çok kul-
lanılan malzemeler taş ve kerpiçtir; temellerde ve kalın dış duvarlarda taş, iç bölme duvarla-
rında ise kerpiç tercih edilmiştir. Tavan ve döşeme bölümlerinde dişbudak, meşe ve ardıç gibi 
dayanıklı ağaç türleri kullanılmıştır. Kapı girişleri ile ön cephelerde taş süslemeciliğine de 
yer verilmiştir. Evler çoğunlukla düz damlı olup üzerleri toprakla örtülüdür.

Evlerin ikinci katında, cadde ve sokağa bakan orta bölümlerde şahnişinler bulunmaktadır. Bu 
çıkmalar genellikle ahşap çerçeveli, camlı ve çoğunlukla dıştan kafeslidir.

“Konutlar yalnızca birer yapısal strüktür değil, aynı zamanda toplumsal birer enstitü niteliği 
taşır. Birden fazla amaca hizmet ederler; zira konut, kültürel bir olgudur ve içinde bulunduğu 
toplumun değerlerinden doğrudan etkilenir. İlk çağlardan bu yana konutlar, insanlara yalnız-
ca barınma imkânı sunmakla kalmamış, aynı zamanda farklı fiziksel ve sosyal faaliyetlerin 
gerçekleştirildiği bir mekân işlevini de üstlenmiştir.” (Zeybekoğlu, 2005).

Konut formlarının incelenmesi ve sınıflandırılması, ekonomi, teknoloji ve iklim gibi unsurla-
rın analizine bağlıdır. Dolayısıyla hem fiziksel hem de sosyo-kültürel boyutların birlikte ele 
alınması gerekmektedir.



100

Kültür-Mimarlık arasındaki ilişkiyi dört farklı model önerisi ile şekillendiren Mazumdar-
Mazumdar(1994) tasarlanan mimari ürünleri, mimari değerleri, sosyal normları kültür tara-
fından şekillendirilmiş pratikler olarak değerlendirir(Mazumdar-Mazumdar,1994).

Harput’un Geleneksel Konut Mimarisi de bu bağlamda, sosyo-kültürel normlar ile mima-
ri anlayışın bütünleşik bir sentezi olarak Şefik Gül Kültür Evi ve Hacı Kerim Sunguroğlu 
Konağı örneklerinde değerlendirilmiştir. Çalışmada yerinde gözlemler, literatür taramasından 
elde edilen bazı tesbitler, ‘survey araştırma metodu’ ile bu yapıların biçim-sosyal-kültürel 
faktörleri arasındaki uyum değerlendirilmeye çalışılmıştır. 

Bu kapsamda yapıların biçimleniş hikayesinde sosyal değerler-sosyal normlar, kültürel-mi-
mari  değerler önem kazanmaktadır. Değerler, konut ile alakalı daha belirleyici bilgiler, 
fikirler, toplum tarafından tavsiye edilen öğütler olarak değerlendirilebilir. Kültürün biçim-
lendirdiği, inanç ve fikirlerin harmanladığı beklentiler, ilişkiler ve kaanatler olarak  da kabul 
görmüştür (Atık ve Erdoğan, 2007). 

Sosyal Değerler-Normlar içerisinde inanç Yapısı, mahremiyet olgusu, toplumsal kabul, kom-
şuluk ilişkileri, misafirperverlik ve gayrimüslümlerin  birlikte yaşam isteği ve kültürel alışve-
riş bu yapılarda kalıcı izler bırakmıştır. 

Mimari Değerler bakımından ise, cinsiyet ayrımı pek olmadığından harem-selamlık ilişkisi 
bazı konut yapılarında kendini hissettirirken evde aile bireyleri ve kadının mahremiyeti için 
ayrıca panellere, bölücülere gerek duyulmamıştır. Önemli günlerin dışında birçok zamanda 
ibadetler evde yapılır her mekan ibadet için kullanılabilirdi. Geniş aile olmanın verdiği ih-
tiyaçla evlere eklemeler zamanla yapılabiliyordu veya odalara birçok işlev verilebiliyordu. 
Giriş kapısının zerafeti ailenin ekonomik yapısını göstermesinin yanı sıra toplum arasında iş 
statüsünü de göstermesi bakımından önemli bir faktördü. Misafir kabul etmek ve komşuluk 
ilişkilerini üstün tutmak ayrıca değerliydi.  

3.1.Harput   Şefik Gül Kültür Evi

Şefik Gül Kültür Evi, Harput Mahallesi’nde, Nizamettin Caddesi’nin güney kesiminde ko-
numlanmaktadır. Yapı oldukça eğimli bir arsa üzerinde inşa edilmiştir. Doğu cephesi tarihî 
Harput Ulu Camii avlusu, batı ve güney cepheleri komşu parseller, kuzeyi ise Nizamettin 
Caddesi ile sınırlandırılmıştır. (Şekil 3)

Şekil 3. Şefik Gül Kültür Evi (http://www.elazigkulturturizm.gov.tr)



101

Şefik Gül evinin restorasyon sürecine kadar kırsaldan göç eden insanların hayat verdiği me-
kanlar olarak göze çarpar. Harput’tan mezraya göçün başlamasıyla nefes alan ve anılarıyla 
birçok iz bırakan bu yapılar bir döneme damga vurmuşlardır. 

Yapıya ait herhangi bir inşa kitabesi bulunmadığından, yapım tarihi ve ustası hakkında kesin 
bilgiye ulaşılamamaktadır. Ancak kullanılan malzeme ve yapım teknikleri, Harput’taki diğer 
sivil mimari örnekleriyle karşılaştırıldığında, yapının 20. yüzyılın ilk çeyreğinde yöresel ano-
nim ustalar tarafından inşa edilmiş olabileceği değerlendirilmektedir (Öztürk-Coşkun, 2014).

Yapımından günümüze kadar birçok kez kullanıcı değiştiren bu geleneksel konut, kente ka-
zandırılmak üzere 2004 yılında özel bir firma tarafından satın alınarak öncü bir örnek haline 
getirilmiştir. Yapı orijinal dokusunu korumanın yanı sıra yapıya eklemlenen ek yapılarıyla 
da tarihi çevre içerisinde iz bırakmıştır. Dış avlu ile sokak-avlu ilişkisinin en bariz yaşantısı-
nı görmenin yanı şıra belli zamanlarda adakların adandığı bir etkileşim olarak ta zamanında 
hizmet etmiştir. İç avlu ile aile bireylerinin dış sokak –ev-cadde bağlantısı içerisinde mahre-
miyet sağlamıştır. 

Yapı, Röleve ve restorasyon çalışmaları 1 yıl süren yapı ‘Harput Şefik Gül Kültür Evi’ adı 
altında 2005 yılında halkın hizmetine açılmıştır.

3.1.1.Mimari Plan İncelemesi

Şefik Gül Kültür Evi, geleneksel Harput evleri mimari özelliğinde iki katlı, topoğrafyaya 
uygun, düz dam olarak geleneksel malzeme kullanılarak inşa edilmiştir.
Evin kuzeyi ana yol ve çevre duvarı ile sınırlandırılmıştır. Bu duvar üzerinde yer alan basık 
yuvarlak bir kemer içerisindeki çift kanatlı ahşap kapı ile avlu bölümüne giriş yapılır.

Şekil 4. Şefik Gül Kültür Evi Zemin Kat Planı (Ozturk-Coskun,2014)

Avlu giriş kapısı ile evin batı zemin giriş kapısı arasında 3.30’luk kot farkı 20 basamak yar-
dımı ile aşağı inilir. Avlusunun güneydoğu köşesinde  taştan inşa edilmiş bir çeşme ,batısında 
bir su kuyusu ve kuzeydoğu bölümünde ise bir ocak tandır yer alır.(Şekil4)

Şefik Gül Kültür Evi’nin ana yapı malzemesi taş, kerpiç, metal ve ahşaptır.

Binanın beden ve iç duvarlarının kalınlığı farklı ebatlardadır. 



102

Şekil 5. Şefik Gül Kültür Evi Ara Kat  ve Üst Kat Planları(Ozturk-Coskun,2014)

İç duvarlar dolgu malzeme ile tamamlanırken dış duvarlar yığma dolgu duvar tekniğinde 
yapılmıştır. 

Konutun sokak giriş kapısı ile eve giriş kapısı kemer ve sövelerinde , merdiven, ocak yapı-
mında, avlu çeşme inşasında ağırlıklı kesme taş malzeme kullanılmıştır.

Şekil 6.Şefik Gül Kültür Evi Kuzey ve Güney Cephesi(Ozturk-Coskun,2014)

3.2.Harput  Hacı  Kerim Sunguroğlu Konağı

Hacı Kerim Sunguroğlu Konağı Harput’a girişte sağ tarafta bulunmaktadır. Harput dış kale 
burçlarından birinin üzerine oturan yapının girişi doğu cephesindendir. Batı cephesi ise yapı-
nın manzara yönüdür.

Yapı 1995 yılına kadar ev olarak kullanılmış,2006 yılında Elazığ Belediye Başkanlığı tara-
fından kamulaştırılması yapılmıştır. Bina 2008-2009 yılları arasında restore edilmiştir.

Şekil 7. Hacı Kerim Sunguroğlu Konağı(Ozturk-Coskun,2014)



103

3.2.1.Mimari Plan İncelemesi

Geleneksel Harput evleri mimari özelliğinde iki katlı, arazinin topografyasına uygun olarak 
inşa edilmiştir.

Konağın zemin katı servis ve ahır,üst katı ise yaşam bölümü olarak tasarlanmıştır. Kapının 
açıldığı bölüm, yapının üst katındaki sofadır. İki katlı olan yapının alt katı, Harput burçla-
rının üzerine oturtulmuştur. Her iki kata da doğu cephesinden bağımsız girişlerle ulaşılabil-
mektedir (Öztürk-Çoşkun, 2014) (Şekil 8).

Alt kat kapısı daha küçük boyutlardadır. Ahır merek şeklinde kullanılabilecek şekilde tasarla-
nan alt katta; bölümlerden birine geçiş yapılarak bağlantı sağlanmıştır. 

Şekil 8. Hacı Kerim Sunguroğlu Konağı Zemin Kat ve Üst Kat  Planları(Karakas,2008)

Sofanın sağ köşesinde bir ocak yer almakta, çatıya çıkışı sağlayan ahşap merdivene de bu 
mekândan ulaşılmaktadır. Sofaya açılan odalar ise farklı özellikler göstermektedir. Bunlardan 
misafirlerin ağırlandığı başoda, şahnişinli yapısıyla dikkat çeker ve çift kanatlı ahşap bir 
kapıya sahiptir. Kapının üzerinde 90x60 cm ölçülerinde bir pencere bulunur. Bu pencere ile 
cam bölmeden süzülen ışık, büyük ölçüde sofanın aydınlatılmasını sağlamaktadır.
Yapının alt kat duvarlarında taş, üst kat tavanında ise ahşap kirişlemeli sistem kullanılmıştır. 
Alt katın zemini doğal haliyle bırakılmış, tavanı ise kemer ve tonozlarla örtülmüştür. Yapının 
temeli bulunmamakta, doğrudan kale burcu üzerine oturtulmuş durumdadır. Zeminler ise 
doğal yüzey, taş kaplama ve ahşap kaplama ile düzenlenmiştir. (Öztürk-Çoşkun, 2014)
Yapının en dikkat çekici özelliği ise Harput dış kale burcunun üzerine oturtulmuş şahnişinli 
(cumba) cephesidir. (Şekil9-10)



104

Şekil 9. Restorasyon Öncesi Batı Cephesi(Karakas,2008) 
Şekil 10. Restorasyon Sonrası Kuzeybatı Cephesi(Ozturk-Coskun,2014)

Şekil 11. Restorasyon Öncesi Doğu Cephesi(Karakas,2008)       
 Şekil 12. Restorasyon Sonrası Doğu Cephesi(Ozturk-Coskun,2014)

4.SONUÇ ve DEĞERLENDİRME

Yukarıda incelenen örneklerde de görüldüğü üzere, mimari ürünlerin yalnızca fiziksel özel-
liklerini açıklamak, konut biçimini tam anlamıyla ortaya koymak için yeterli olmamakla 
beraber yapıların yaşayış biçimleri, biriktirdiği anılar ve kültürel izler bütünleştirici etki 
uyandırır. Konutun yalnızca fiziksel olarak tanımlanması, Mimari ürünün biçimin bütüncül 
şekilde anlaşılmasını engelliyordu. Bu nedenle, mimari yapıların mimari değerler, sosyal 
norm ve değerler; dolayısıyla kültürle olan ilişkilerini anlamak ve bu ilişkiyi ortaya koymak 
Mazumdar’ında ifade ettiği üzere önemli faktörlerdir.  Bu yaklaşım, kültürün, kültürel değer-
lerin ve normların anlaşılmasına önemli bir katkı sağlamıştır. Dolayısıyla, konut analizinde 
bütüncül bir yaklaşımın önemi açıkça ortaya çıkmaktadır.



105

Mahremiyet, kadın-erkek ayrımından doğan gizlilik değerleri, sokaktan doğrudan eve giriş 
yerine öncelikle avlu veya bahçeye ardından eve giriş yapılmasını sağlayarak hiyerarşik bir 
giriş düzeni oluşturmuştur. Bu düzen, kamusal alan, yarı kamusal alan ve en sonunda özel 
konut düzeninin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Ayrıca, ailenin sosyal ve ekonomik gücü, evin 
büyüklüğünü, kat sayılarını ve giriş kapılarının çift kanatlı ve büyük olmasını belirlemiştir.

Harput konak yapılarında da olduğu üzere geniş aile yapısı, bir odanın farklı zamanlarda 
fonksiyonel olarak kullanılmasının yanısıra çok sayıda ve çok işlevli odaların, farklı za-
manlarda (gece-gündüz, yaz-kış) kullanım esnekliğini sağlayacak şekilde planlanmasını 
gerektirmiştir. Sosyal etkinliklerde ise evin çok fonksiyonlu odalarında, sofa, avlu ve bahçe 
gibi bölümlerinde kadınlar ve erkekler ayrı alanlarda bir araya gelmişlerdir. Avlu ve bahçe, 
komşu ve akrabalarla bir araya gelinerek sosyalleşmenin gerçekleştiği mekanlar olarak işlev 
görmüştür. Bu tür değerlerin gelecek zamanlardaki modern mimari anlayışta tasarlanacak 
birçok konut tasarımında irdelenmesi ve geçmiş-gelecek sentezinde fonskiyonel ve katılımcı 
ruha hitap eden bir yaklaşım içerisinde olması düşünülmelidir.



106

5. KAYNAKLAR

Ardıçoğlu, N. (1964). Harput tarihi. İstanbul: Harput Turizm Derneği Yayınları.
Atik, D. ve Erdoğan, N.,(2007).Geleneksel Konut Mimarlığını Etkileyen Sosyo-Kültürel 
Faktörler:Edirne’de Şinasi Dörtok Evi, Trakya Üniversitesi J,SCİ, 8(1),21-27
Balaban, M.,(2002). Osmanlı Dönemi Harput’un Görsel Tarihi Üzerine bir Deneme, 
Kebikeç,14.
Coşkun M ve Öztürk Ş,(2014).’Geleneksel Harput-Elazığ Evleri’,Elazığ Belediyesi Elazığ 
Kitaplığı Projesi Kültür Yayınları,Elazığ,Türkiye.
Karakaş, S(2008).’Elazığ Geleneksel Konut Kültürü’,Selçuk Üniversitesi Mimarlık Anabilim Dalı,Yüksek 
Lisans Tezi,Konya,Türkiye.
Kısaparmak, N. G. (1967). Milli eğitim cephesiyle Elazığ. Elazığ: Turan Matbaacılık.
Mazumdar,S  ve Mazumdar,S., (1994).‘Societal Values And Architecture:A Socia-Physical Model Of 
Interrelationships’ Journal Of Architecture and Planning Research, Locke serence Publishing Company, Inc.
Chicago, USA, 
Uzun, C. (2014).’17.Yüzyılda Harput Ulu Cami’ Fırat Üniversitesi Harput Araştırmaları Dergisi Cilt: I, Sayı:2, 
Elazığ,Türkiye
Yünkül, A. (2005). ‘Elazığ Evleri ”,Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve Sanatları Ana 
Bilim Dalı Türk İslam Sanatları Tarihi Bilim Dalı,Yüksek lisans Tezi , Elazığ,Türkiye. 
Zeybekoğlu, D. (2005). ‘Edirne Geleneksel Konut Mimarlığını Etkileyen Sosyo-Kültürel Faktörlerin 
İncelenmesi’,Trakya Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Mimarlık Anabilim Dalı,Yüksek Lisans 
Tezi,Edirne,Türkiye.Erşim tarihi:21.07.2025



107

HARPUT’TA TARİHİ DOKUYU VE MİMARİ MİRASI KORUMAK
Doç. Dr. Tuba Nur OLĞUN*

* Fırat Üniversitesi Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü, Restorasyon Anabilim Dalı, 
Elazığ/Türkiye

Özet
Harput, Doğu Anadolu Bölgesi’nde Elazığ iline bağlı ve binlerce yıllık geçmişiyle 

Anadolu’nun önemli tarihi kentlerinden biri olan geleneksel bir yerleşim alanıdır. Urartu, 
Roma, Bizans, Selçuklu ve Osmanlı gibi birçok uygarlığa ev sahipliği yapan bu yerleşim, 

zengin kültürel mirası ve özgün mimari dokusuyla hem bölgede hem de Anadolu genelinde 
dikkat çekmektedir. Ancak günümüzde Harput’un tarihi dokusu, pek çok geleneksel yerleşim 
alanında olduğu gibi çeşitli olumsuz sebeplerle yitirilme tehlikesi ile karşılaşmaktadır. Bu ça-
lışma, Harput’taki tarihî çevreyi ve mimari mirası koruma sürecini hem yerel hem de ulusal 

ölçekteki yaklaşımlar çerçevesi içinde değerlendirmeyi amaçlamaktadır. Ayrıca, alanın özgün 
kimliğini yaşatmaya yönelik sürdürülebilir koruma yaklaşımlarına da vurgu yapılmaktadır.

Çalışmada, Harput’un mimari miras bağlamında özgün niteliklerine değinilerek, bütüncül bir 
koruma anlayışının gerekliliği ortaya konmuştur. UNESCO Dünya Mirası Geçici Listesi’nde 

yer alan Harput’un bu statüsünün kalıcı hale gelmesi, ancak nitelikli koruma ve yönetim 
planlarının hayata geçirilmesiyle mümkün olacaktır. Bu bağlamda, nitel yöntemlerle ele 

alınan bu çalışmada yerel halkın katılımını esas alan, kültürel sürekliliği gözeten ve çağdaş 
koruma prensipleriyle uyumlu bütüncül stratejiler geliştirilmesinin büyük önem taşıdığı be-
lirtilmiştir. Harput örneği, Türkiye’deki benzer geleneksel yerleşimler için de sürdürülebilir 

koruma politikalarının geliştirilmesinde örnek teşkil edebilecek bir model niteliğindedir.

Anahtar Kelimeler: Harput, tarihi doku, mimari miras, koruma.



108

1.	 GİRİŞ

Harput, Anadolu'daki en köklü yerleşim alanlarından biri olarak, zengin kültürel birikimi 
ve tarihi dokusuyla günümüzde dahi dikkat çekmektedir. Urartu, Roma, Bizans, Artuklu, 
Selçuklu ve Osmanlı gibi birçok medeniyete ev sahipliği yapmış olan bu kadim yerleşim, 
çok katmanlı yapısı sayesinde farklı kültürlerin izlerini bir arada sunmaktadır. Kentin geç-
mişten günümüze taşıdığı mimari miras; yöreye özgü yapım teknikleri ve malzemeleri, gele-
neksel yaşam biçimleri ve inanç yapıları ile ticari yapılar üzerinden okunabilmektedir (Atıcı, 
2014). Bu bağlamda Harput, yalnızca fiziki bir yerleşim dokusu değil, aynı zamanda kültürel 
kimliğin taşıyıcısı olan önemli bir hafıza mekânı olarak değerlendirilmektedir. Günümüzde 
Anadolu’da görülen kentleşme baskısı, doğal yıpranma ve afetler gibi nedenler, Harput’taki 
değerli mirasın korunması bakımından çeşitli problemleri beraberinde getirmektedir. Bu 
nedenle Harput'un kültürel, tarihi ve mimari mirasının bütüncül bir yaklaşımla ele alınması 
büyük önem taşımaktadır. Bu çalışma, Harput’un sahip olduğu kültürel miras unsurlarının 
günümüz koşullarında nasıl korunabileceği üzerine çeşitli bakış açıları ve değerlendirmeler 
içermektedir.

Bu araştırmada, Harput’un tarihi dokusunun sürekliliğini sağlayan kültürel ve mimari değer-
lerin güncel durumunun ortaya konulması ve bu değerlerin korunmasına yönelik değerlen-
dirmeler geliştirilmesi amaçlanmıştır. Özellikle geleneksel yerleşim dokusunun ve mimari 
mirasın korunması, tarihi yapılarla birlikte kent belleğinin yaşatılmasında da önemli bir rol 
oynamaktadır (Kılıç, 2020). Bu bakımdan Harput’ta yer alan camiler, kiliseler, çeşmeler, si-
vil mimari örnekleri ve diğer kalıntılar, kentin tarihsel süreçteki gelişimini açıkça yansıtmak-
tadır. Bu yapılar yalnızca fiziksel varlıklar olarak değil, aynı zamanda toplumsal hafızanın 
mekânsal yansımaları olarak da değerlendirilmektedir. Çalışma, bu mirasın korunmasında 
çeşitli kullanıcıların rollerine dikkat çekmektedir. Ayrıca, koruma yaklaşımlarında yalnızca 
yapıları değil, bu yapılarla ilişkili yaşam biçimlerini de dikkate alan bütüncül bir yaklaşım 
önerilmektedir. Bu kapsamda çalışma, Harput’un mimari mirasını tarihsel süreklilik ve kültü-
rel bağlam içerisinde değerlendirmektedir.

İncelemenin yöntemi nitel araştırma yaklaşımına dayanmaktadır ve veri toplama sürecinde 
özellikle Harput’ta gerçekleştirilen yerinde gözlemlerle literatür araştırmaları temel alınmış-
tır. Harput’ta gerçekleştirilen alan çalışmaları, ilgili kaynakların incelenmesi ve fotoğrafla 
belgeleme, çalışmanın birincil veri kaynaklarını oluşturmaktadır. Ayrıca Harput’un tarihi ve 
kültürel geçmişine ilişkin her türden kaynak da araştırmada destekleyici unsur olarak kulla-
nılmıştır (Tatlı vd., 2022). Alan çalışmaları kapsamında hem mevcut yapıların fiziksel du-
rumları ele alınmış hem de kültürel belleğe ilişkin aktarımlar değerlendirilmiştir. Bu sayede 
hem maddi hem de manevi miras unsurları birlikte analiz edilmiştir. Nitel yöntemin esnek 
yapısı sayesinde, yerel anlatılar ve mekânsal gözlemler arasında değerlendirmeler yapılabil-
miştir. Bu yaklaşım, Harput’un çok katmanlı yapısının daha derinlikli bir şekilde incelenme-
sine olanak tanımıştır.

Bu çalışma, Harput’un kültürel peyzajının korunmasına yönelik bakış açıları ve önerilerin 
geliştirilmesine katkı sunmayı hedeflemektedir. Alan çalışmaları ile elde edilen veriler 



109

doğrultusunda, Harput’un mimari mirasının taşıdığı özgün değerlerin vurgulanması amaç-
lanmaktadır. Bunun yanı sıra, yerel halkın katılımını esas alan koruma politikalarının önemi 
çalışmada vurgulanmaktadır (Ahunbay, 2019). Harput’un tarihsel dokusunun geleceğe akta-
rılması, sadece fiziksel yapıların değil, aynı zamanda bu yapılara anlam yükleyen toplumsal 
değerlerin de korunmasıyla mümkündür. Çalışma, kültürel mirasın bir turizm unsuru olması-
nın ötesinde, yerel kimliğin bir parçası olarak değerlendirilmesini önermektedir. 

2.	 HARPUT’TA TARİHİ DOKUNUN GEÇMİŞİ VE BUGÜNÜ

Harput, Anadolu’nun doğusunda yer alan ve tarih boyunca pek çok medeniyete ev sahipliği 
yapmış kadim bir yerleşim alanı olarak Elazığ’ın simgesi durumundadır (Şekil 1). Birçok 
büyük uygarlık, bu bölgede iz bırakmış ve Harput’un kültürel-fiziki dokusunu şekillendir-
miştir (Biçer vd., 2022; Olğun, 2023). Bu çok katmanlı geçmiş, Harput’un mimari yapıla-
rında, sokak dokusunda ve yerleşim planında açıkça izlenebilmektedir. Özellikle Artuklu ve 
Osmanlı dönemlerine ait yapılar, bugün hâlâ bölgenin kimliğini belirleyen temel unsurlar 
arasında yer almaktadır. Harput Kalesi, Ulu Cami, Kurşunlu Cami ve taş evler, bu tarihsel bi-
rikimin en somut örneklerindendir (Şekil 2). Zamanla değişen yönetim anlayışları ve sosyal 
yapılar, kentin morfolojik yapısını da dönüştürmüştür. Ancak bu dönüşüm, Harput’un tarihî 
dokusunun bütünlüğünü tamamen ortadan kaldırmamış; aksine katmanlaşmayı artırmış ve 
zenginleştirmiştir.

Şekil 1: Günümüzde Elazığ ve Harput’un konumları (Google Earth, 2025’ten alınarak yazar 
tarafından düzenlenmiştir).



110

Şekil 2: Harput’ta yer alan mimari eserler (Çakmak, 2006).

Harput’un tarihî gelişim süreci, bölgenin stratejik konumu ile yakından ilişkilidir. Özellikle 
ticaret yolları üzerinde bulunması, Harput’un önemli bir kültür ve ticaret merkezi olmasına 
zemin hazırlamıştır (Cirit vd., 2025). Bu durum, bölgede inşa edilen han, hamam, cami ve 
medrese gibi yapıların sayısını ve çeşitliliğini de arttıran önemli bir sebep olmuştur. Yapıların 
inşasında kullanılan malzeme ve teknikler, yerel kaynaklara dayandığı için Harput mima-
risi, çevresiyle oldukça güçlü bir uyum sergilemektedir. Taş, kerpiç ve ahşap malzemelerle 
inşa edilen yapılar, bölgenin iklimine uygun olarak tasarlanmıştır (Şekil 3). Aynı zaman-
da bu yapılar, estetik ve işlevsellik açısından zengin ve yöreye özgü detaylar taşımaktadır. 
Dolayısıyla Harput’un geçmişi, sadece politik ve sosyal tarihle değil, aynı zamanda mimari 
gelişmelerle de okunabilecek niteliktedir.
        

                                     (a)                                                                   (b)
Şekil 3: 19. yüzyıl başlarında (a) ve 1902 yılında (b) Harput (Harput Eski Fotoğrafları, b. t.).

Tarihî doku, sadece fiziksel yapılarla sınırlı kalmamakta; geleneksel yaşam biçimleri ve kül-
türel pratiklerle de şekillenmektedir. Harput’ta geleneksel konut mimarisi, ticari yapılar ve 
inanç yapıları da aile kavramı, mahremiyet anlayışı ve iklim koşullarıyla doğrudan ilişkilidir 
(Olğun, 2023). Avlulu ev tipolojisi, içe dönük cepheler, yüksek taş duvarlar ve kapsayıcı ka-
musal binalar, bu anlayışın birer ürünüdür (Şekil 4). Bu yapıların birçoğu, günümüzde ayakta 
kalmakta; ancak bakım ve onarım eksiklikleri ile doğal afetler gibi ani sorunlar nedeniyle 
ciddi bozulmalar göstermektedir. Geleneksel dokunun sürekliliğini sağlamak için bu yapılara 
yönelik koruma ve restorasyon çalışmalarının bilimsel temellere dayandırılması gerekmek-
tedir. Ayrıca, bu yapıların sadece fiziksel değil, sosyo-kültürel boyutlarıyla da ele alınması 
büyük önem arz etmektedir. Nitekim Harput’ta geçmişin izleri sadece yapı malzemelerinde 
değil, gündelik yaşamın her alanında hissedilebilmektedir.



111
111

      

                                      (a)                                                                 (b)
Şekil 4: Harput’ta 1930’larda (a) ve 1940’larda (b) geleneksel konut örnekleri (Harput Eski 

Fotoğrafları, b. t.).

Modernleşme süreci ve kentleşme dinamikleri, Anadolu’nun pek çok tarihi yerleşiminde 
olduğu gibi Harput’un tarihi dokusu üzerinde de çeşitli baskılar oluşturmuştur. Özellikle 20. 
yüzyıldan itibaren Elazığ’ın günümüzdeki kent merkezinin gelişmesi, Harput’un bir bakıma 
periferide kalan bir alan haline gelmesine neden olmuştur (Şekil 1). Bu gelişme de doğrudan 
ya da dolaylı olarak tarihî yapıların kullanım dışı kalmasına, bakımsızlığa ve terk edilme-
ye yol açmıştır. Aynı zamanda yeni yapılaşmaların geleneksel dokuya uyum göstermemesi, 
günümüzde dahi kentsel kimlik açısından ciddi bir sorun yaratmaktadır. Tarihsel süreç içinde 
Harput’un özgün siluetini bozan müdahaleler, görsel ve mekânsal bütünlüğü de etkilemiş-
tir. Bu nedenle, yerleşim dokusunun korunması için çalışmaların arttırılması hayati önem 
taşımaktadır. 

Harput’un tarihi yerleşim dokusu içerisinde özellikle dini yapılar önemli bir yer tutmaktadır. 
Ulu Cami, Anadolu’nun en eski camilerinden biri olup, özgün plan şeması ve mimari detay-
larıyla dikkat çekmektedir (Sunguroğlu, 1958) (Şekil 5, Şekil 6). Bu yapı, İslam mimarisi-
nin erken dönem örneklerinden biri olarak kabul edilmekte ve bölgedeki diğer dini yapılar 
için çok yönlü olarak model teşkil etmektedir. Ulu Caminin yanı sıra Ahmet Bey Camii, 
Kurşunlu Cami ve Sara Hatun Camii de Harput’un dini mimari mirasının önemli örnekle-
rindendir (Şekil 7). Bu yapılar, yalnızca ibadet mekânı olarak değil, aynı zamanda sosyal ve 
kültürel birlikteliğin sağlandığı alanlar olarak işlev görmüştür. Simgesel değeri de olan bu 
mirasın zamanla çeşitli tahribatlara maruz kalmasıyla restorasyon ihtiyacı doğmuştur. Doğru 
yöntemlerle gerçekleştirilecek restorasyonlar, bu yapıları hem fonksiyonel hem de kültürel 
olarak yeniden topluma kazandıracaktır.



112
112

 
                                      (a)                                                                 (b)

Şekil 5: Harput Ulu Camii ana girişi (a) ve iç avlusu (b) (2025).

     
                                        (a)                                                             (b)

Şekil 6: Harput Ulu Camii’nin 1965 (a) ve 2009 (a) yıllarında çizilen mimari planları 
(Vakıflar Genel Müdürlüğü arşivinden aktaran Şimşek, 2010).

 
                                        (a)                                                             (b)

Şekil 7: Harput Ahmet Bey Camii (a) ve Sara Hatun Camii (a) (2025).

Harput’ta yürütülen arkeolojik kazı ve restorasyon çalışmaları da tarihi dokunun korunması 
bakımından dikkate değerdir. Özellikle Harput Kalesi çevresinde gerçekleştirilen kazılar, 
bölgenin antik geçmişine ışık tutmaktadır (Aytaç, 2017) (Şekil 8). Bu kazılarda elde edilen 
buluntular, Harput’un köklü ve oldukça eskiye uzanan tarihine dair önemli veriler sunmakta-
dır. Aynı zamanda, kale ve çevresindeki yapıların restorasyonuyla Harput’un turistik cazibesi 
de artmıştır. Bu durum, kültürel mirasın ekonomik bir değer haline geldiğini göstermektedir. 



113
113

Şekil 8: Harput Kalesi (2025).

3.	 HARPUT’TA MİMARİ MİRASI KORUMAK

Mimari miras, bir toplumun tarihsel gelişimini, kültürel kimliğini ve estetik değerlerini yan-
sıtan belge niteliğindeki yapıları tarif eden bir kavramdır. Bu miras, geçmişin izlerini gü-
nümüze taşıyarak, toplumsal hafızanın oluşumuna katkı sağlamaktadır. Bu anlamda tarihi 
yapılar, sadece mimari özellikleriyle değil; aynı zamanda sosyal, ekonomik ve kültürel bağ-
lamlarıyla da ele alınmalıdır (Çakıcı Alp ve Şahin Güçhan, 2017). Ancak günümüzde hızlı 
kentleşme, ekonomik baskılar ve doğal afetler gibi ön görülmesi zor olan etmenler, bu değer-
li ve belge özelliğindeki yapıların korunmasını zorlaştırmaktadır. Bu nedenle mimari mirasın 
korunması, sadece fiziksel müdahaleleri değil, aynı zamanda toplumsal farkındalığı ve yasal 
düzenlemeleri de kapsayan çok yönlü bir süreci gerektirmektedir. Bu anlamda koruma, yal-
nızca estetik kaygılarla değil; sürdürülebilir kalkınma ve kültürel süreklilik adına da önem 
taşımaktadır. Mimari mirasın korunması, geçmişle bugün arasında köprü kurarak, geçmişin 
birikimini gelecek kuşaklara aktarmayı mümkün kılmaktadır.

Mimari mirasın korunmasında sadece tekil ölçekte yapıyı ele alan değil; bütünü inceleyen 
bir yaklaşım benimsemek gereklidir. Yapının tarihî, kültürel, teknik ve mekânsal özelliklerini 
bir arada değerlendiren yöntemler, koruma süreçlerinin etkinliğini artırmaktadır (Liang vd., 
2023). Bu bağlamda belgeleme, analiz, restorasyon ve yeniden işlevlendirme gibi aşamaların 
her biri bilimsel temellere dayanmalıdır. Özellikle dijital teknolojilerin gelişmesiyle birlikte, 
yapıların üç boyutlu belgelenmesi ve dijital arşivlenmesi gibi yöntemler oldukça yaygın hale 
gelmiştir (Duran ve Toz, 2003). Bu yöntemler, hem planlama sürecini kolaylaştırmakta hem 
de olası risklere karşı alınacak önlemler için ön bilgi sağlamaktadır. Ayrıca, koruma çalış-
malarında yerel halkın ve kullanıcıların katılımı ve bilinçlendirilmesi, toplumsal sahiplenme 
açısından büyük önem taşımaktadır. Böylece mimari miras, yalnızca korunan değil, aynı 
zamanda yaşayan ve geleceğe aktarılabilen bir kültürel değer haline gelebilmektedir.

Koruma çalışmalarının başarısı yalnızca teknik uygulamalara değil, aynı zamanda hukuki, 
yönetsel ve ekonomik araçların etkin kullanımına da büyük oranda bağlıdır. Türkiye’de 1983 



114
114

tarihli Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Kanunu gibi yasal düzenlemeler, mimari mirasın 
korunmasına yönelik yasal çerçeveler sunmaktadır (Mevzuat, 1983). Ancak uygulamadaki 
eksiklikler, yetersiz kaynak kullanımı ve denetimsizlik, ekonomik ve sosyal sorunlar gibi 
yönetilmesi zor etmenler koruma süreçlerini sekteye uğratmaktadır. Bu nedenle yerel yö-
netimler, üniversiteler ve sivil toplum kuruluşları arasında etkili bir iş birliğinin sağlanmalı 
ve planlama süreçleri katılımcı temelde yürütülmelidir. Koruma yalnızca “müdahale” değil, 
aynı zamanda “yönetim” meselesi olarak çok yönlü bir yaklaşımdır. Bu anlamda her mimari 
yapı, bulunduğu bağlam içinde değerlendirilerek özel stratejilerle korunmalıdır. 

Harput’un korunması da sadece fiziksel yapıların restorasyonuyla değil; aynı zamanda ye-
rel kullanıcıların koruma ile ilgili bilinçlendirilmesi ve sürece aktif katılımıyla sağlanabilir. 
Yerel halkın ve ziyaretçilerin tarihi dokuyla kurduğu bağ, bu alanın yaşatılmasında temel bir 
faktördür (Aydın ve Koç, 2023). Katılımcı koruma anlayışı, sadece akademik ya da teknik 
uzmanlıkla değil, halkın ve tarihi dokuyu kullanan herkesin bilgi ve deneyimiyle de beslen-
melidir. Harput’ta yürütülen bazı projelerde bu tür katılımlı yaklaşımlar başarıyla uygulanmış 
ve olumlu sonuçlar elde edilmiştir. Özellikle kültürel miras eğitimleri ve yerel rehberlik uy-
gulamaları, halkın mirasla ilişki kurmasını kolaylaştırmaktadır. Bu tür uygulamalar, koruma 
politikalarının toplumsal tabanını güçlendirmektedir. Sonuç olarak, Harput’un yaşatılmasın-
da en güçlü aktörlerden biri yerel topluluktur.

Günümüzde Harput, hem bir açık hava müzesi hem de yaşayan bir kültürel miras alanı olarak 
detaylı bir şekilde değerlendirilmelidir. Ancak bu yaklaşım, yüzeysel restorasyonlarla değil, 
kapsamlı ve çok disiplinli bir planlama anlayışıyla mümkün olabilir (Tunç, 2021). Harput’un 
sadece turistik bir alan olarak değil, aynı zamanda eğitim, araştırma ve kültürel etkileşim 
alanı olarak değerlendirilmesi oldukça önemlidir. Bu amaçla üniversiteler, sivil toplum ku-
ruluşları ve yerel yönetimler arasında güçlü iş birlikleri kurulmalıdır. Ayrıca koruma uygu-
lamaları, çağdaş yaşamın ihtiyaçlarını da göz önünde bulundurarak geliştirilmeli, geçmiş ile 
gelecek arasında sağlıklı köprüler kurulmalıdır. Mimari mirasın yaşatılması, sadece estetik 
bir mesele değil, aynı zamanda kimliksel ve hafızaya yönelik bir gerekliliktir. Harput’un bu 
bağlamda özgünlüğünü koruyarak geleceğe taşınması, kültürel süreklilik açısından büyük 
önem arz etmektedir.

Tarihî dokunun korunmasında dijital teknolojilerin de etkin kullanımı hem dünyada hem de 
Türkiye’nin pek çok tarihi bölgesinde giderek önem kazanmaktadır. Harput’taki yapıların 3D 
lazer tarama, fotogrametri ve dijital arşivleme teknikleriyle belgelenmesi, koruma süreçle-
rine büyük katkılar sağlayacaktır. Bu yöntemler, hem yapının mevcut durumunun tespitinde 
hem de gelecekteki müdahalelerin planlanmasında rehberlik etmektedir. Aynı zamanda dijital 
kayıtlar, akademik araştırmalar için zengin bir kaynak oluşturmaktadır. Bu anlamda yapılan 
ve örnek teşkil eden çeşitli çalışmalar olmakla birlikte, bu çalışmaların arttırılması, detaylan-
dırılması ve yaygınlaştırılması önemlidir (Şekil 9, Şekil 10). Özellikle genç kuşakların tari-
hi yapılarla dijital ortamda etkileşime geçmesi, kültürel farkındalığın artmasına ve mirasın 
geleceğe aktarımında etkilidir. Bu nedenle dijital belgeleme, Harput’ta geleneksel koruma 
yöntemlerinin tamamlayıcısı olarak görülmelidir. Harput’ta bu teknolojilerin daha yaygın 
kullanımı, koruma süreçlerinin kalitesini artıracaktır.



115

                                        (a)                                                                     (b)
Şekil 9: Harput Kale Hamamı’nın mevcut durumu (a) (2025) ve teknolojik yöntemlerle tara-

narak elde edilen ortofoto görüntüleri (b) (İrgin Uzun ve Spor, 2019).

                                        (a)                                                             (b)
Şekil 10: Harput Hacı yunus Bey Hamamı’nın mevcut durumu (a) ve restorasyon projesi için 

hazırlanan dijital modeli (b) (Elazığ Belediyesi KUDEB, 2025).

Koruma açısından bakıldığında Harput, tarihi ve kültürel birikimiyle sadece Elazığ’ın değil, 
tüm Türkiye’nin önemli miras alanlarından biridir. Bu mirasın korunması ve yaşatılması, 
disiplinlerarası bir bakış açısı ve katılımcı bir yaklaşımla mümkündür. Fiziksel yapıların yanı 
sıra sosyal, kültürel ve ekonomik boyutların da dikkate alındığı bütüncül koruma politikala-
rı, Harput’un doğru şekilde geleceğe aktarılmasında hayati önem taşımaktadır (Akyıldız ve 
Olğun, 2020). Harput’un geçmişten bugüne uzanan tarihsel süreci, mekânsal ve toplumsal 
bağlamda yeniden değerlendirilerek, sürdürülebilir bir gelecek vizyonu oluşturulması koru-
maya katkı sağlayacaktır. Yerel yönetimler, akademik çevreler ve toplum iş birliği içerisinde 
hareket ettiğinde bu mirasın korunması daha etkili olacaktır. 



116

Harput’un özgün kimliğini kaybetmeden gelişebilmesi için bilinçli planlama ve uygulama 
süreçleri hayata geçirildiğinde tarihi doku, hem bugünün hem de yarının insanlarına ilham 
vermeye devam edebilir.

4.	 SONUÇ VE ÖNERİLER

Harput, sahip olduğu çok katmanlı kültürel birikimi ve özgün mimari dokusuyla 
Anadolu’nun önemli geleneksel yerleşimlerinden biri olma niteliğini yüzyıllardır korumak-
tadır. Farklı uygarlıkların izlerini taşıyan Harput geleneksel yerleşim dokusu, yerel malzeme 
kullanımı, topoğrafyaya uyumlu yerleşim kurgusu ve anıtsal yapılarla tarihî süreklilik göster-
mektedir. Ancak, bu tarihî süreklilik son yıllarda artan fiziksel bozulmalar, yapılaşma baskısı 
ve koruma bilincindeki eksiklikler nedeniyle genel olarak tehdit altındadır. Bu bağlamda, 
Harput’ta mimari mirasın korunması yalnızca fiziksel yapılarla sınırlı olmayıp, kültürel pey-
zaj ve toplumsal bellek unsurlarını da kapsamaktadır. Koruma süreci, disiplinlerarası yakla-
şımlar ve yerel halkın katılımını esas alan sürdürülebilir bir anlayışla ele alınmalıdır.

Geleneksel konut dokusunun günümüze ulaşan örneklerinde özgün plan şemaları, yapım 
teknikleri ve cephe düzenlemeleri korunmaya değer özelliktedir. Bu yapıların restorasyonu 
sırasında, geleneksel malzeme ve tekniklerin kullanımı öncelikle önem taşımaktadır. Aynı za-
manda bu yapılar, yaşayan bir doku içinde yer aldığı için kullanım sürekliliği sağlanmalıdır. 
Terk edilmiş ya da işlevsizleşmiş geleneksel konutların yeniden işlevlendirilmesi, hem fizik-
sel koruma hem de sosyal bütünlük açısından önem taşımaktadır. Bu çerçevede Harput’un 
geleneksel mimarisini yalnızca bir “geçmiş mirası” değil, aynı zamanda “gelecek vizyonu” 
olarak değerlendirmek önemlidir.

Harput’taki tarihî sokak dokusu, yapıların yönelimleri ve yolların organik gelişimiyle mekân-
sal belleğin taşıyıcısıdır. Bu sokak dokusunun korunması yalnızca ulaşım değil, aynı za-
manda sosyo-kültürel ilişkilerin ve yerel kimliğin devamlılığı açısından da etkilidir. Dar ve 
kıvrımlı sokaklar ile meydan ilişkisi, yerel iklim koşullarına uyum sağlayan akıllı kentsel 
çözümleri doğal olarak içermektedir. Bu yönüyle Harput dokusu, günümüzün şehirlerine 
çevresel sürdürülebilirlik bağlamında da ilham verebilir niteliktedir. Dolayısıyla, bu mekân-
sal özelliklerin korunması ve gelecek kuşaklara aktarılması kültürel süreklilik için bir zorun-
luluktur. Bu anlamda aşağıda sıralanan önerilerin dikkate alınması, Harput’ta tarihi dokuyu 
ve mimari mirası korumak adına faydalı olacaktır:

	 -Harput’un geleneksel konutlarında yapılan onarım ve restorasyon çalışmalarında öz-
gün malzeme, plan şeması ve yapım tekniklerinin korunması esas alınmalıdır.

	 -Tarihî sokak dokusu, yönlenişi ve organik yapısıyla birlikte bütüncül bir yaklaşımla 
ele alınarak korunmalı ve özgün nitelikleri bozulmamalıdır.

	 -Kullanıcıları tarafından terk edilmiş olan ve işlevsiz kalan tarihi yapılar, uygun yeni 
işlevlerle yaşatılmalı; kültürel süreklilik sağlanmalıdır.



117

	 -Yerel halkın ve tüm kullanıcıların katılımını artırmak amacıyla farkındalık çalışmala-
rı, eğitimler ve atölye çalışmaları düzenlenmelidir.

	 -Restorasyon uygulamalarında geleneksel malzeme temini ve ustalık bilgisi desteklen-
meli, buna yönelik yerel üretim teşvik edilmelidir.

	 -Harput’un kültürel peyzajı sadece mimari yapılar değil; mezarlıklar, çeşmeler, sur 
kalıntıları ve doğal çevreyle birlikte bütüncül bir yaklaşımla ele alınmalıdır.

	 -Koruma kararları alınırken, Harput’un tarihi ve kültürel değerlerini dikkate alan çok 
yönlü planlama yaklaşımları benimsenmelidir. Bu bağlamda dünyanın pek çok yerindeki 
başarılı örnekler de incelenebilir ve birer model olarak değerlendirilebilir.

	 -Akademik kurumlarla yerel yönetimler arasında iş birliği maksimum düzeyde ar-
tırılmalı, bilimsel temelli koruma stratejileri şeffaf ve halkın gözlemine açık bir şekilde 
uygulanmalıdır.

	 -Harput’a özgü geleneksel yaşam biçimi ve el sanatları hem akademik olarak hem de 
yerel yönetimlerin çalışmalarıyla kayıt altına alınmalı, somut olmayan kültürel miras unsur-
ları da korunmalıdır.

	 -Turizm baskısı karşısında Harput’un özgün kimliğini zedelemeyecek, kontrollü ve 
yerel halkı merkeze alan turizm modelleri geliştirilmelidir. Böylece turizm, koruma için bir 
fırsat olarak değerlendirilebilir.

Sonuçta Harput’un tarihî dokusunun korunması yalnızca fiziksel mekânların yaşatılması 
değil, aynı zamanda kimliğin, hafızanın ve kültürel sürekliliğin savunulması anlamına gel-
mektedir. Koruma süreci, hem bilimsel ilkeler hem de yerel katılım temelli yaklaşımlarla 
şekillendirilmelidir. Harput, sahip olduğu değerlerle yalnızca Elazığ için değil, Anadolu 
genelindeki koruma politikaları için de örnek bir model teşkil etmektedir. Bu bağlamda, 
Harput’un özgünlüğünü kaybetmeden geleceğe taşınması, sürdürülebilir koruma yaklaşım-
larının temel hedeflerinden biri olmalıdır. Bu bağlamda ele alınan bu çalışma da Harput’un 
korunmasına yönelik bütüncül ve uygulanabilir stratejilerin geliştirilmesine dikkat çekmeyi 
amaçlamaktadır.



118

KAYNAKLAR

Ahunbay, Z. (2019). Kültür Mirasını Koruma İlke ve Teknikleri. İstanbul: YEM Yayın.
Akyıldız, N. A. ve Olğun, T. N. (2020). Tarihi Kentlerin Sürdürülebilir Korunmasında 
Kolektif Belleğin Önemi: Elazığ-Harput Kenti Örneği. (İçinde) Geleceğin Dünyasında 
Bilimsel ve Mesleki Çalışmalar 2020, Mimarlık ve Tasarım / I (Ed: A. Erçetin ve D. 
Aydemir), Bölüm 4, 49-57. Bursa: Ekin Basım Yayın Dağıtım.
Atıcı, K. (2014). Kültür Varlığı Korumacılığında Harput Örneği. Tarihten Günümüze Elazığ, 
I, Ankara, 397-419.
Aydın, E., ve Koç, C. (2023). Harput Geleneksel Dokusunun Korunması İçin Öneriler. Fırat 
Üniversitesi Harput Araştırmaları Dergisi, 10 (19), 19-40.
Aytaç, İ. (2017). Harput İç Kalesi Kazısı 2014 Yılı Arkeolojik Buluntuları. Turkish Studies, 
12(1), 191-210.
Biçer, S., Aydoğdu, M., Çakır, H., Elbir, E. ve Kılınçarslan E. (2022). Harput ve Civarında 
Bulunan Çeşmeler. Fırat Üniversitesi Harput Araştırmaları Dergisi, 9 (17), 33-74.
Cirit, B. H., Uyanık, S., Aydemir, O., Yılmaz, İ. ve Elban, M. (2025). Unesco Dünya Mirası 
Geçici Listesi’nde Yer Alan Harput’taki Somut Kültürel Mirasın Korunmasına Yönelik Bir 
Alan Araştırması. Türkiye Bilimler Akademisi Kültür Envanteri Dergisi TÜBA-KED, 31, 
215-233.
Çakıcı Alp, S. ve Şahin Güçhan, N. (2017). Challenges in Use of Geographical Information 
Systems (GIS) in a Research for Understanding Conservation of Cultural Heritage in Bursa. 
Journal of Cultural Heritage Management and Sustainable Development, 7 (3), 328-344.
Çakmak, Ş. (2006). Hüzünlü Kent: Harput, Sanat Tarihi Dergisi, 15 (2), 137-164.
Duran, Z. ve Toz, G. (2003). Tarihi Eserlerin Fotogrametrik Olarak Belgelenmesi ve Coğrafi 
Bilgi Sistemine Aktarılması. İtüdergisi/d – Mühendislik, 2 (6), 19-30.
Elazığ Belediyesi KUDEB (2025). Harput Hacı Yunus Bey Hamamı, Rölöve, Restitüsyon, 
Konservasyon Projesi. https://harput.web.tr/harputun-tarihi-eserleri/harputun-hamamlari/ha-
ci-yunus-bey-hamami/ ve https://harput.web.tr/kudeb/, Erişim Tarihi: 20.07.2025.
Google Earth (2025). Elazığ hava fotoğrafları.
Harput Eski Fotoğrafları (bilinmeyen tarih). http://www.mared.org.tr/Index?aspxerrorpath=/
GaleriResimleri, Erişim Tarihi: 01.02.2020.
İrgin Uzun, T. ve Spor, Y. (2019). Yersel Lazer (Nokta Bulut)Tarama Yöntemi ile Rölöve 
- Restitüsyon – Restorasyon Projesi Hazırlama Süreci ve Bir Örnek: Elazığ Harput Kale 
Hamamı. Tasarım-Kuram, 15 (28), 1-26.
Kılıç, A. (2020). Kültür Varlığı Korumacılığında Harput Örneği. Yüksek Lisans Tezi, Van 
Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Van.
Liang, W., Ahmad, Y. ve Mohidin, H.H.B. (2023). The Development of the Concept of 
Architectural Heritage Conservation and Its Inspiration. Built Heritage, 7 (21), 1-10.
Mevzuat (1983). 2863 Sayılı Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Kanunu. https://www.
mevzuat.gov.tr/mevzuat?MevzuatNo=2863&MevzuatTur=1&MevzuatTertip=5, Erişim 
Tarihi: 20.07.2025.



119

Olğun, T. N. (2023). Harput’ta Tarihi Çeşme Yapılarının Koruma Sorunları ve Öneriler: 
Meydan Çeşmesi ve Üç Lüleli Çeşme. The Journal of Academic Social Science, 145, 
225-246.
Sunguroğlu, İ. (1958). Harput yollarında. Elazığ: Elazığ Kültür ve Tanıtma Vakfı Yayınları.
Şimşek, H. (2010). Harput Ulu Camii. (Yüksek Lisans Tezi). Hacettepe Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Ankara.
Tatlı, E., Biçer, S., Elbir, E., Kılınçarslan, E. ve Aydoğdu, M. (2021). Yukarı Şehir Harput, 
Tarihin Kavşak Noktası. Elazığ: Yeni Ufuk Ofset Matbaacılık.
Tunç, M. S. (2021). Tarihi Harput Kenti Hakkında Turist Algısı. Fırat Üniversitesi Harput 
Araştırmaları Dergisi, 8 (16), 25-44.



120

KÜLTÜREL MİRASIN GÖRSEL SUNUMUNDA AYDINLATMANIN ROLÜ: HAR-
PUT HOCA HASAN HAMAMI MÜZE ÖRNEĞİ

Mimar Zeynep Sena ALİŞER*

Doç. Dr. Menşure Kübra MÜEZZİNOĞLU**

*Fırat Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Mimarlık Anabilim Dalı, Elazığ, Türkiye.

**Fırat Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, İç Mimarlık Bölümü, Elazığ, Türkiye.

ÖZET

Bu çalışma, Elâzığ ilinde yer alan tarihî Hoca Hasan Hamamı’nın müze işleviyle yeniden 
kullanımı çerçevesinde mevcut aydınlatma sistemlerini değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

Aydınlatma, müze mekânlarında yalnızca görsel sunumu kolaylaştıran bir unsur değil, aynı 
zamanda sergileme düzeni, eserlerin korunması ve ziyaretçi deneyimi üzerinde doğrudan 

etkili çok boyutlu bir tasarım bileşeni olarak ele alınmaktadır. Bu bağlamda araştırma; 
yerinde alan araştırması, fotoğraf destekli gözlem ve nitel karşılaştırma yöntemleri 
kullanılarak yapılandırılmıştır. Çalışmada, müzenin farklı bölümlerinde kullanılan 

doğal ve yapay ışık kaynakları görsel konfor ve sergileme kalitesi doğrultusunda analiz 
edilmiştir. Bulgular, aydınlatma sistemlerinin tarihî yapının mimari karakterine genel olarak 

uyumlu olduğunu göstermektedir. Bununla birlikte, sergileme elemanlarının yeterince 
vurgulanamaması, metin panolarında okunabilirlik sorunları, cam vitrinlerdeki yansıma 

problemleri ve yönlendirme eksiklikleri, kullanıcı deneyimi açısından iyileştirme gerektiren 
noktalar olarak öne çıkmaktadır. Sonuç olarak, müze aydınlatmasının yalnızca teknik bir 

ihtiyaç değil; mekânsal atmosferin ve bilgi aktarımının temel bileşeni olduğu vurgulanmakta, 
tarihî yapılarda aydınlatma tasarımının estetik, işlevsel ve koruma temelli bütüncül bir 

yaklaşımla ele alınması gerektiği savunulmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Müze aydınlatması, tarihî yapılar, sergileme, görsel konfor, Hoca 
Hasan Hamamı



121

GİRİŞ

Müzeler, kültürel mirasın korunarak topluma aktarıldığı, geçmişin izlerini günümüze taşıyan 
önemli kamusal mekânlardır. Bu mekânlarda gerçekleştirilen sergileme düzenlemeleri 
yalnızca ziyaretçilerin bilgiyle kurduğu etkileşim biçimlerini belirlemekle kalmaz; aynı 
zamanda eserlerin korunması ve sunumu açısından da kritik bir rol üstlenir. Bu bağlamda, 
aydınlatma yalnızca görsel bir araç değil; aynı zamanda mekânsal deneyimi biçimlendiren, 
algıyı yönlendiren ve korunması gereken eserlerin sürdürülebilirliğini doğrudan etkileyen 
temel bir tasarım unsurudur (Özcan & Çağlar, 2020; Türkseven Doğrusoy & Oksel Ferraris, 
2015).

Müze ortamlarında ışığın miktarı, yönü, rengi ve kaynağı gibi unsurlar; hem ziyaretçi konforunu 
hem de sergilenen nesnelerin yapısal bütünlüğünü doğrudan etkilemektedir. Özellikle kâğıt, 
kumaş ve organik materyaller gibi ışığa duyarlı malzemeler söz konusu olduğunda, ışık düzeyi 
bozulma riskini artırabilir. Öte yandan, yetersiz ya da yanlış yönlendirilmiş bir aydınlatma, 
izleyicinin görsel algısını ve mekâna ilişkin deneyimini olumsuz etkileyebilir (Yöndem & 
Akyol, 2017; Ajmat vd., 2011). Bu nedenle çağdaş müzecilik anlayışında, doğal ve yapay ışık 
kaynaklarının işlevsel ve estetik dengeler gözetilerek, doğru kombinasyonlarla kullanılması 
gerektiği vurgulanmaktadır (Karaoğlu Can & Altuncu, 2021; Göğebakan, 2015).

Bu doğrultuda, tarihî bir yapı olan Elâzığ-Harput Hoca Hasan Hamamı’nın müze işleviyle 
kazandığı yeni kimliği çerçevesinde, mevcut aydınlatma düzenlemeleri incelenmiştir. Araştırma 
kapsamında müzenin iç ve dış mekânlarında uygulanan aydınlatma sistemleri; eserlerin 
sergilenme biçimi ve korunma koşulları açısından değerlendirilmiştir. Bu amaçla çalışma üç 
temel yönteme dayanmaktadır: (1) Yapının fiziksel ve işlevsel özelliklerinin alan araştırması 
yoluyla yerinde incelenmesi; (2) fotoğraf belgeleriyle desteklenen gözleme dayalı analizle 
mevcut aydınlatma koşullarının görsel olarak değerlendirilmesi; (3) literatürde tanımlanan 
müze aydınlatma kriterlerine göre sistematik bir çözümleme yapılmasıdır.

Sonuç olarak, bu çalışmanın temel amacı, müze aydınlatmasının tarihî yapılarda nasıl ele 
alındığını yerinde analiz ederek; kullanıcı deneyimi, sergileme kalitesi ve koruma gereklilikleri 
arasında denge kuran bütüncül bir değerlendirme sunmaktır. Hoca Hasan Hamamı örneği 
üzerinden elde edilen bulguların, yerel bağlamda müze aydınlatma uygulamalarına katkı 
sağlaması hedeflenmektedir.



122

KURAMSAL ÇERÇEVE

Müzeler, yalnızca eserlerin sergilendiği mekânlar değil; aynı zamanda bireylerin kültürel 
mirasla etkileşim kurduğu, bilgi edindiği ve estetik deneyimler yaşadığı özgün ortamlardır. 
Bu mekânların işlevselliği, mimari yapı ve koleksiyon kadar, iç mekân tasarımı, sergileme 
biçimi ve özellikle aydınlatma sisteminin niteliğiyle doğrudan ilişkilidir. Aydınlatma, 
müze mekânlarında görsel sunumu kolaylaştıran bir teknik unsur olmanın ötesinde; algıyı 
yönlendiren, mekânsal atmosferi biçimlendiren ve eserlerin korunmasını doğrudan etkileyen 
çok boyutlu bir tasarım bileşenidir (Özcan & Çağlar, 2020; Ajmat vd., 2011).

Müze aydınlatması, genel mekân tasarımının ayrılmaz bir parçası olarak, hem kullanıcı deneyimi 
hem de sergilenen nesnelerin fiziksel korunması açısından belirleyici bir rol üstlenmektedir. 
Sergilenen objelerin materyal özellikleri, yapının tarihî veya modern karakteri, iç mekândaki 
hacim ilişkileri, ışığın geliş yönü ve dağılımı gibi etkenler, müze aydınlatmasında dikkate 
alınması gereken çok sayıda parametreyi ortaya koyar. Bu nedenle müze aydınlatması, yalnızca 
mimarlık ya da iç mimarlık disiplini içinde değil; aynı zamanda koruma, psikoloji, sanat tarihi 
ve görsel algı gibi farklı disiplinlerin katkısıyla, çok yönlü bir kuramsal çerçeve içinde ele 
alınmalıdır.

Aydınlatma türleri genel olarak doğal ve yapay ışık kaynakları olarak ikiye ayrılmaktadır. 
Doğal ışık, güneş ışığından elde edilmesi nedeniyle sürdürülebilir, estetik ve ekonomik bir 
avantaj sağlamaktadır. Doğal ışığın gün içerisindeki değişimi, mekâna dinamik bir karakter 
kazandırarak sergileme atmosferini zenginleştirir. Ancak kontrolsüz kullanıldığında, özellikle 
kâğıt, kumaş, deri gibi ışığa duyarlı malzemelerde fotokimyasal bozulmalara yol açabilir. Bu 
nedenle doğal ışığın yönlendirilmesi, filtrelenmesi ya da sınırlı sürelerde kullanılması gibi 
tasarım stratejileri, müze ortamlarında büyük önem taşımaktadır. (Türkseven Doğrusoy & 
Oksel Ferraris, 2015).

Yapay aydınlatma sistemleri ise, ışığın yoğunluğu, rengi, yönü ve süresi gibi parametrelerin 
hassas bir şekilde kontrol edilebilmesi sayesinde müze ortamlarında daha geniş uygulama 
olanakları sunmaktadır. Özellikle LED teknolojisinin gelişimiyle birlikte, düşük enerji 
tüketimi, ısı üretmeyen yapı, UV ışını yaymama özelliği ve uzun ömür gibi avantajlar, yapay 
ışık kaynaklarının müze uygulamalarında yaygın olarak tercih edilmesine neden olmuştur. 
LED sistemlerinin farklı renk sıcaklıklarında ayarlanabilmesi, yalnızca teknik bir çözüm değil; 
aynı zamanda ziyaretçinin psikolojik durumu üzerinde etkili olan bir atmosfer yaratılmasını da 
mümkün kılmaktadır (Karaoğlu Can & Altuncu, 2021; Özcanlı & Satıcı, 2023; Aykut, 2021).

Müze aydınlatmasında ışık türünün seçimi kadar, aydınlatma sisteminin sahip olması gereken 
teknik özellikler de oldukça önemlidir. Bu noktada uluslararası standartlar doğrultusunda 
belirlenen bazı kriterler öne çıkar. Işık şiddeti (lux değeri), bu kriterlerin başında gelmektedir. 
Farklı materyallerin ışığa duyarlılık düzeyi göz önüne alınarak, belirli sınırlar dâhilinde 
aydınlatma yapılması önerilmektedir. Örneğin, kâğıt, tekstil ve deri gibi yüksek duyarlılığa 
sahip malzemeler için 50 lux; ahşap ve yağlı boya gibi orta derecede duyarlı nesneler için 200 
lux; metal, taş ve seramik gibi düşük duyarlılıklı malzemeler için ise 300 lux sınırı tavsiye 
edilmektedir (Ajmat vd., 2011; Yöndem & Akyol, 2017).



123

Bir diğer önemli kriter, Renksel Geriverim İndeksi’dir (CRI). Bu değer, bir ışık kaynağının 
objelerin renklerini ne derece gerçeğe yakın gösterdiğini ifade eder. Müzelerde bu değerin 90 
ve üzeri olması beklenmektedir. Aksi durumda sanat eserlerinin renkleri olduğundan farklı 
algılanabilir; bu da hem estetik bütünlüğü zedeler hem de ziyaretçi deneyimini olumsuz etkiler 
(Özcan & Çağlar, 2020). Buna ek olarak, kamaşma (glare) etkisi, ziyaretçinin odaklanmasını 
zorlaştırarak görsel konforu azaltır. Bu durumu engellemek için ışık armatürlerinin doğru 
açıyla yerleştirilmesi, yansıtıcı yüzeylerin konumlandırılması ve ışığın difüze edilmesi gibi 
tasarım stratejileri uygulanmalıdır (Kurtay vd., 2003).

Ayrıca, UV ışınlarının eserler üzerindeki fotokimyasal etkilerini azaltmak amacıyla ultraviyole 
(UV) koruması büyük önem taşır. Özellikle organik bileşenler içeren nesnelerde UV ışınları; 
solma, sararma ve yapısal bozulmalara neden olabilmektedir. Bu nedenle UV filtresi 
içeren armatürlerin tercih edilmesi, müze aydınlatma sistemlerinde standart hale gelmiştir. 
LED teknolojisinin UV ışını yaymama özelliği, bu açıdan önemli bir avantaj sunmaktadır 
(Göğebakan, 2015; Karaoğlu Can & Altuncu, 2021).

Bütün bu teknik kriterler, müze aydınlatmasının yalnızca görsel sunuma hizmet eden bir araç 
olmadığını; aynı zamanda sergilenen nesnelerin uzun süreli korunmasına yönelik önemli bir 
sorumluluk taşıdığını ortaya koymaktadır. Bu noktada, müze aydınlatmasının temel ikilemi 
olan “koruma ve sergileme” arasında sürdürülebilir bir denge kurulması gerekliliği öne çıkar. 
Zira daha parlak, dikkat çekici bir aydınlatma ziyaretçi deneyimini artırabilirken; bu durum 
özellikle hassas eserler için geri dönüşü olmayan zararlar yaratabilir (Yöndem & Akyol, 2017).

Bu nedenle, ışık kaynaklarının yönlendirilmesi, sürelerin zamanlayıcı sistemlerle 
sınırlandırılması, düşük yoğunluklu aydınlatma tercih edilmesi ve UV filtreli vitrin camlarının 
kullanılması gibi önlemlerle bu denge gözetilmelidir. Ayrıca sergileme düzeninin aydınlatma 
stratejileriyle birlikte tasarlanması, ışığın yalnızca teknik bir unsur değil, aynı zamanda anlatı 
kurucu ve mekânsal yönlendirici bir öğe olarak kullanılmasına olanak tanır. Böylece çağdaş 
müzecilik anlayışında, aydınlatma ile sergileme arasında bütüncül bir tasarım dili kurularak, 
hem eserlerin korunması hem de izleyiciye estetik ve anlamlı bir deneyim sunulması sağlanabilir 
(Aykut, 2021; Özcanlı & Satıcı, 2023).



124

YÖNTEM

Bu çalışmada, Elazığ-Harput Hoca Hasan Hamamı’nın müze işleviyle kazandığı yeni kimliği 
çerçevesinde mevcut aydınlatma sistemlerini değerlendirmek amacıyla nitel bir araştırma 
yaklaşımı benimsenmiştir. Araştırma süreci, dört temel aşamadan oluşmuştur: alan araştırması, 
fotoğraf ve yerinde gözlem, bağlamsal değerlendirme ve nitel karşılaştırma. 

Birinci aşamada, yapının fiziksel, tarihsel ve işlevsel özellikleri yerinde incelenmiş; mekânsal 
organizasyonu, iç-dış mekân ilişkileri, sergileme düzenlemeleri ve mevcut aydınlatma 
sistemleri gözlemlenmiştir. Aydınlatma elemanlarının konumları, türleri ve mekân içerisindeki 
dağılımları belgelenmiş; gözlem notları ve mimari rölöve çizimleriyle desteklenmiştir.

İkinci aşamada, yapının farklı bölümlerinde doğal ve yapay aydınlatma koşulları altında 
çekilen fotoğraflar aracılığıyla ışığın yönü, yoğunluğu, dağılımı ve gölge etkileri analiz 
edilmiştir. Yerinde gözlemler eşliğinde yapılan bu incelemede, özellikle görsel okunabilirlik, 
izleyici konforu, sergileme elemanlarının vurgulanma düzeyi ve eser-vitrin ilişkisi gibi kriterler 
temel alınarak nitel bir değerlendirme yapılmıştır.

Üçüncü aşamada, müze aydınlatmasına yönelik estetik, işlevsel ve kullanıcı deneyimine dayalı 
kriterler çerçevesinde bağlamsal bir analiz gerçekleştirilmiştir. Aydınlatma sistemlerinin yapının 
tarihi karakterine uyumu, mekânsal atmosferi biçimlendirme gücü, ziyaretçiyi yönlendirme 
başarısı, mekânsal derinlik oluşturmadaki etkisi ve sergilenen objelerin algılanabilirliğine 
katkısı bu çerçevede değerlendirilmiştir. Ayrıca ışığın, yapıdaki malzeme ve doku algısına 
etkisi ile izleyici-mekân etkileşimini nasıl şekillendirdiği sorgulanmıştır.

Son aşamada, elde edilen bulgular çağdaş müze aydınlatma yaklaşımlarıyla karşılaştırılmış 
ve nitel bir yorumlama süreci yürütülmüştür. Bu karşılaştırma hem eserlerin sergilenme biçimi 
hem de koruma ilkeleri açısından yapılmış; aydınlatmanın tarihî bağlamla kurduğu ilişki de 
değerlendirilmiştir. Böylece, Hoca Hasan Hamamı’ndaki mevcut aydınlatma uygulamasının 
güçlü ve geliştirilmesi gereken yönleri estetik, işlevsel ve koruma odaklı boyutlarıyla bütüncül 
bir yaklaşımla ortaya konmuştur.

HARPUT HOCA HASAN HAMAM MÜZESİ

Elazığ il merkezinin kuzeydoğusunda yer alan Harput, yüzyıllar boyunca birçok medeniyetin 
izlerini taşıyan bir yerleşim yeri olarak, barındırdığı kültürel miras yapılarıyla bölgenin 
tarihsel ve kültürel önemini artırmaktadır. Camiler, mescitler, medreseler, zaviyeler, ticaret 
yapıları, bedesten, darphane ve hamam gibi çok sayıda geleneksel yapı, Harput’un zengin 
kültürel dokusunu yansıtmaktadır (Özdemir, 2025). Bu kadim yerleşimin içinde yer alan Hoca 
Hasan Hamamı (Şekil 1), Osmanlı dönemi sivil mimarisinin karakteristik özelliklerini yansıtan 
önemli bir yapı olarak öne çıkmaktadır. 



125

Şekil 1: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Konum ve Dış Görünüş.

Hoca Hasan Hamamı’na dair bilinen en erken tarihî kayıt, 1042/43–1632/33–1633/34 tarihlerini 
kapsayan 386 numaralı Harput Şer’iyye Sicilinde yer almaktadır. Bu belgede yapının onarımı 
için ihtiyaç duyulan malzemeler ve bu işlemlerin maliyeti belirtilmektedir. Şer’iyye Sicilinde 
yer alan bu bilgiler doğrultusunda, IV. Murad dönemi (1623–1640) içinde kullanıldığı anlaşılan 
yapının, muhtemelen 16. yüzyılın sonları ile 17. yüzyılın ilk çeyreği arasında 

inşa edildiği öngörülmektedir (URL-2). Osmanlı toplum yapısında hamamların taşıdığı 
sosyo-kültürel işlev göz önüne alındığında, Hoca Hasan Hamamı’nın da benzer birçok işlevli 
kullanıma sahip olduğu anlaşılmaktadır.

Şekil 2: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Kat Planı.

Yapı planı, dört eyvanlı ve dört köşe halvet hücreli geleneksel Osmanlı hamam tipolojisine 
uygun olarak düzenlenmiştir (URL-2). Doğu cephesinde yer alan yarım kubbe ile örtülü anıtsal 
giriş, ziyaretçileri doğrudan hamamın ana aksına yönlendiren güçlü bir mimari öğe olarak dikkat 
çeker (Şekil 1). Giriş holünden itibaren sırasıyla soyunmalık, ılıklık ve sıcaklık hacimleri yer 
almakta, bu mekânsal dizilim hem ritüel hem de işlevsel sürekliliği desteklemektedir (Şekil 



126

2). Bu planlama, Osmanlı hamam mimarisine özgü bir düzen anlayışının başarılı bir örneğidir.

Yapımda kullanılan kesme taş ve moloz taşlar, yapının taşıyıcı sistemini oluştururken; örtü 
elemanları olarak kubbe, tonoz ve kemer çözümlerine yer verilmiştir (Şekil 1). Özellikle sıcaklık 
bölümünde görülen merkezi kubbe ve altındaki göbek taşı, geleneksel hamam mimarisinin 
simgesel öğeleri arasındadır. Ayrıca, taban altı ısıtma (hypocaust) sistemi yapının hâlen 
izlenebilir özgün teknik detayları arasında yer almakta ve dönemin mühendislik yaklaşımını 
gözler önüne sermektedir.

Zaman içerisinde işlevini yitirerek atıl hâle gelen yapı, uzun süre bakımsız kalmış ve çeşitli 
fiziksel bozulmalar yaşamıştır. Ancak yakın dönemde gerçekleştirilen kapsamlı restorasyon 
süreci sayesinde, yapı hem strüktürel sağlamlığına hem de özgün mimari niteliklerine yeniden 
kavuşturulmuştur (URL-2). Restorasyon çalışmalarında, tarihî dokunun korunması öncelikli 
olarak ele alınmış; müdahaleler yapı karakterini zedelemeyecek biçimde gerçekleştirilmiştir. 
Bu sürecin ardından hamam, “Harput Hoca Hasan Hamam Müzesi” adıyla işlevlendirilerek 
kültürel yaşama kazandırılmış ve Harput’un mekânsal belleğinde yeniden aktif bir rol 
üstlenmiştir.

Giriş ve Hamam Tarihi Alanı: Aydınlatma Sisteminin Değerlendirilmesi

Harput Hoca Hasan Hamamı Müzesi’nin giriş bölümü, yapının ilk izlenimini belirleyen önemli 
bir mekânsal eşik niteliğindedir. Ziyaretçiyi karşılayan bu alan, yalnızca fiziksel bir geçiş mekânı 
olmanın ötesinde, Osmanlı hamam kültürüne dair tarihsel anlatımın başlangıç noktasıdır. Giriş 
mekânının tonozlu tavan yapısı, geleneksel mimari dilin sürekliliğini korurken, müze işleviyle 
bütünleşen çağdaş sergileme ve aydınlatma düzenlemeleriyle yeniden yorumlanmıştır.

Şekil 3: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Giriş Bölümü.



127

Bu bölümde tercih edilen raylı spot aydınlatma sistemi, tavan boyunca doğrusal bir düzen 
içinde yerleştirilmiş ve mekânın tonoz yapısıyla paralel biçimde konumlandırılmıştır (Şekil 
3). Işık kaynaklarının üst kotlara odaklanması, mimari formun vurgulanmasını sağlarken; 
zemin düzlemindeki yönlendirme panoları ve bilgilendirici içeriklerin aydınlatılması 
konusunda yetersiz kalmaktadır. Bu durum, ziyaretçilerin bilgiye erişimini zorlaştırmakta ve 
kullanıcı deneyimini sınırlamaktadır. Ayrıca, mekânda doğal ışık katkısının oldukça düşük 
olması nedeniyle yapay ışık baskın bir rol üstlenmekte; ancak bu yapay aydınlatmanın 
mekân içindeki dağılımı homojen değildir. Fotoğraf verileri üzerinden yapılan analizde, üst 
kotlarda yoğunlaşan ışık kaynaklarının mimari kabukta belirgin gölgeler oluşturduğu, buna 
karşılık zemin seviyesinde kalan bilgi panolarında okunabilirliğin azaldığı gözlemlenmiştir. 
Işık sıcaklığının yaklaşık 3000K–3500K aralığında olduğu tahmin edilmekte; bu durum taş 
yüzeylerde dengeli bir renk sunumu sağlasa da, metinsel içeriklerin okunabilirliği açısından 
yetersiz kalmaktadır.

Şekil 4: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Hamam Tarihi Alanı.

Giriş mekânına entegre biçimde düzenlenen “Hamam Tarihi” bölümü de giriş alanında olduğu 
gibi tonoz formlu tavan boyunca raylı spot sistemle aydınlatılmaktadır (Şekil 4). Bu sistem, 
tonoz geometrisine uyumlu bir yerleşimle konumlandırılmış olsa da, yönlendirme panoları ve 
sergileme elemanlarına yönelik hedeflenmiş bir ışık kontrolü sunmamaktadır. Işığın yönü ve 
yoğunluğu, mimari forma odaklı biçimlendiği için, bilgi panolarının okunabilirliği düşmekte, 
ziyaretçinin yön bulma becerisi sınırlanmaktadır.

Görsel analizler, ışık-gölge dağılımında belirgin bir dengesizlik olduğunu ortaya koymaktadır. 
Tavan düzleminde sağlanan aydınlatma, tonoz kemerleri vurgulamakta etkili olurken; zemin 
seviyesinde karanlık bölgeler oluşmakta, bu da mekân içi yön duygusunu zayıflatmaktadır. 
Ayrıca, ışık kaynaklarının sabit ve geniş açılı oluşu, metin panolarında parlamaya ve görüş 
konforunun azalmasına neden olmaktadır.



128

Yönlendirme panolarının görsel algı düzeyinde geri planda kalması, kullanıcıyı sergi 
anlatısından kopararak mekânsal sürekliliği sekteye uğratmaktadır. Müze aydınlatma 
standartlarında vurgulanan yönlendirme, bilgilendirme ve atmosfer oluşturma kriterleri göz 
önüne alındığında, giriş ve hamam kültürü bölümlerindeki mevcut aydınlatma düzeninin 
iyileştirilmesi gerektiği görülmektedir.

Soğukluk ve Ilıklık Mekânları: Mekânsal Geçişlerde Aydınlatma Değerlendirmesi

Hoca Hasan Hamamı’nın işlevsel sürekliliğini oluşturan temel kurgulardan biri, “soğukluk” 
ve “ılıklık” mekânları arasındaki geçişlerin mekânsal niteliğidir. Müze olarak yeniden 
işlevlendirilmiş yapıda bu mekânlar, hem ziyaretçiyi sıcaklık bölümüne hazırlayan geçiş 
alanları hem de kültürel hafızanın aktarımında rol oynayan sergileme bölgeleri olarak 
değerlendirilmiştir. Bu nedenle aydınlatma sistemi, yalnızca görsel aydınlık düzeyi açısından 
değil; geçişin temposunu, atmosferini ve bilgilendirici öğelerle kurduğu ilişki bağlamında da 
önem taşımaktadır (Şekil 5, Şekil 6).

Şekil 5: Soğukluk Mekânı – Aydınlatma ve Yüzey İlişkisi.

Soğukluk bölümü, yapının orta mekânlarından biri olup yarı geçirgen ışık alanlarıyla sınırlı 
doğal aydınlatmaya sahiptir. Bu alan, geçmişte kullanıcıların dinlenme ve hazırlık amacıyla 
kullandıkları bir hacim iken; günümüzde müze işlevine uygun şekilde bilgi panoları ve 
hamam kültürüne ait objelerin sergilendiği bir geçiş alanı olarak kullanılmaktadır (Şekil 
6). Bu alandaki aydınlatma, giriş bölümündeki raylı spot sistemin devamı niteliğindedir; 
ancak ışık kaynaklarının doğrusal olmaktan ziyade dairesel yayılım göstermesi, mekânın 
merkezinde gölgelenme oluşturmakta ve objelerin belirginliğini azaltmaktadır. Işığın dağılımı 
incelendiğinde, üst kotlarda vurgulanan mimari detayların ön plana çıktığı; ancak ziyaretçi 
etkileşimini destekleyen bilgilendirme yüzeylerinin karanlıkta kaldığı görülmektedir. Bu 
durum, hem bilgi aktarımını zorlaştırmakta hem de kullanıcı yönelimini zayıflatmaktadır.



129

Şekil 6: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi Soğukluk Bölümü.

Ilıklık bölümü ise mimari sürekliliği sağlayan önemli bir geçiş mekânıdır. Kubbe ile örtülü bu 
alan, sıcaklık mekânına geçişte bir tampon işlevi görmekte ve bu yönüyle görsel sıcaklık, nem 
ve ışık dengesinin kurulduğu ara zon olarak değerlendirilmektedir (Şekil 7). Bu bölümdeki 
aydınlatma sistemi, yapının strüktürel yapısına entegre edilmemiş; duvar hattına gömülü ışık 
bantları ya da yönlendirmeli aydınlatmalar yerine üst kotlardan verilen sabit ışık kaynakları 
tercih edilmiştir. Bu durum, sergilenen objeler üzerinde hedeflenmiş bir vurgu sağlayamamakta; 
özellikle vitrin içinde yer alan küçük nesnelerin algılanmasını zorlaştırmaktadır. Ayrıca, 
kubbe altındaki ışık-gölge oyunu, mekâna dramatik bir atmosfer kazandırsa da, bu durum 
sürekli değişken bir aydınlık düzeyi yaratmakta ve görsel konforu sınırlamaktadır. Vitrin 
camlarında görülen yansıma problemleri ise hem estetik algıyı hem de içerik erişimini olumsuz 
etkilemektedir.

Şekil 7: Ilıklık Mekânı – Geçiş Hattı ve Sergi Alanı.



130

Traşlık ve Sıcaklık Mekânları: Yönlendirme ve Görsel Konfor

Hoca Hasan Hamamı’nın iç mekân dizilimi içinde traşlık ve sıcaklık bölümleri hem işlevsel 
hem de duyusal yoğunluğu yüksek alanlardır (Şekil 8). Müze olarak yeniden düzenlenen 
bu bölümler, tarihî kullanım biçimlerinin sergilenmesinin yanı sıra, atmosferin deneyimsel 
boyutunu da taşımaktadır. Bu bağlamda aydınlatma sisteminin sadece objeleri görünür kılması 
değil; aynı zamanda ziyaretçide mekâna dair duygusal ve bilişsel bir izlenim oluşturması 
beklenmektedir.

Şekil 8: Traşlık Mekânı – Işık Yönü ve Vitrin Yerleşimi.

Traşlık bölümü, geçmişte kullanıcıların tıraş olduğu ve hazırlıklarını tamamladığı bir geçiş 
alanı iken, günümüzde müzenin odak noktasına doğru ilerleyen bir geçit mekânı işlevi 
görmektedir. Bu bölümde kullanılan aydınlatma, mekânsal yönlendirmeyi desteklememekte, 
hatta ışık dağılımındaki dengesizlik nedeniyle yön duygusunu zayıflatmaktadır (Şekil 8). 
Özellikle vitrin camlarında görülen yansıma problemleri ve ışığın sabit konumlandırılması 
hem okunabilirlik düzeyini hem de objelerin algılanabilirliğini azaltmaktadır.Sıcaklık 
bölümü ise hem tarihî kullanım hem de mimari karakter açısından yapının merkezî alanıdır 
(Şekil 9). Kubbe ile örtülü olan bu hacimde yer alan göbek taşı, geleneksel Osmanlı 
hamamlarında sosyal ve fiziksel etkileşimin en yoğun yaşandığı bölgeyi temsil eder. Müze 
işlevine dönüştürülen yapıda bu mekân, ziyaretçilerin en uzun süre geçirdiği ve atmosferin 
en güçlü biçimde hissedildiği alandır. Ancak mevcut aydınlatma düzeninde bu etki yeterince 
desteklenmemektedir. Işık kaynakları ağırlıklı olarak üst kotlarda yoğunlaşmakta, bu durum 
kubbe altındaki mimari formların vurgulanmasını sağlasa da göbek taşı çevresindeki zemin 
düzlemi karanlık kalmaktadır. Ayrıca, sıcaklık mekânının yüksek tavan hacmi nedeniyle 
aydınlatma düzeyi dağılmakta ve dramatik kontrastlar oluşmaktadır. Bu da hem görsel 
konforu azaltmakta hem de sergileme düzeninin okunabilirliğini zorlaştırmaktadır.



131

Şekil 9: Sıcaklık Mekânı – Kubbe Altı ve Göbek Taşı Alanı.

Halvet ve Eyvan Mekânları: Aydınlatmanın Mahremiyet ve Hiyerarşi ile İlişkisi

Osmanlı hamam mimarisinde mahremiyetin mekânsal karşılığı olarak tanımlanan halvet 
hücreleri ile bu hücreleri çevreleyen eyvan bölümleri, yapı içindeki hiyerarşik dizilimin ve 
ritüel bütünlüğün önemli bir parçasıdır (Şekil 10). Harput Hoca Hasan Hamamı’nda da dört 
eyvanlı sıcaklık kurgusunu çevreleyen dört halvet hücresi, geçmişte bireysel kullanıma olanak 
sağlayan özel alanlar olarak tasarlanmıştır. Müzeye dönüştürülmesiyle birlikte bu bölümler 
hem işlevsel geçmişi sergileyen hem de atmosferik derinlik taşıyan mekânlara evrilmiştir. Bu 
bağlamda, aydınlatma sisteminin yalnızca görsel sunum değil; mekânın mahremiyet derecesini 
ve hiyerarşik ilişkisini de destekleyici nitelikte olması beklenmektedir.

Şekil 10: Halvet Mekânı – Kubbe Altı Alanı ve Işık Yerleşimi.



132

Halvet hücreleri küçük ölçekli, kubbe ile örtülü, loş hacimlerdir. Yapıdaki özgün kurguda bu 
hücreler, bireysel yıkanma ve dinlenme alanları olarak kullanılmış; bu da mimari olarak daha 
az aydınlık ve kapalı bir atmosferin tercih edilmesine yol açmıştır. Ancak günümüzde müze 
işlevi ile birlikte bu bölümlerin içerisine çeşitli sergi panoları ve objeler yerleştirilmiştir. Bu 
kullanım değişimi, aydınlatmanın yeniden yapılandırılmasını zorunlu kılmaktadır.

Mevcut durumda halvet hücrelerinin içine doğrudan ışık kaynağı yöneltilmemekte, yalnızca 
genel mekân aydınlatmasıyla sınırlı bir görünürlük sağlanmaktadır (Şekil 10). Bu durum, 
objelerin gölgede kalmasına ve bilgi panolarının okunamamasına neden olmaktadır. Ayrıca 
hücrelerin iç mekânsal derinliği yeterince algılanamamakta, bu da ziyaretçide mekânın 
karakterine dair eksik bir algı yaratmaktadır.

Şekil 11: Eyvan Mekânı – Kemerli Geçiş ve Işık-Gölge Dengesi.

Eyvan mekânları ise sıcaklık bölümü ile halvet hücreleri arasında geçiş sağlayan yarı açık 
hacimlerdir (Şekil 11). Kubbe veya tonoz örtülü bu alanlarda kemerli geçiş açıklıkları, görsel 
bütünlüğü ve simetrik dengeyi destekleyen unsurlardır. Ancak mevcut aydınlatma, bu mimari 
zenginliği yeterince vurgulamamaktadır. Spot ışıklar kemer başlıklarında güçlü gölgeler 
oluşturmakta, alt kottaki sergileme unsurları ise görsel olarak geri planda kalmaktadır.

Külhan ve Teknik Alanlar: İşlevsel Aydınlatma ve Yönlendirme İhtiyacı

Osmanlı hamamlarında yapının görünmeyen ama işleyişini sağlayan en önemli bölümlerden 
biri külhan ve ona bağlı teknik hacimlerdir. Hoca Hasan Hamamı’nda da külhan, yapının ısıtma 
sisteminin merkezi olup, sıcaklık bölümünün taban altı ısıtma (hypocaust) sistemiyle ilişkilidir 
(Şekil 12). Bu teknik alanlar, yalnızca yapısal sistemin anlaşılmasını sağlamakla kalmaz; 
aynı zamanda geçmiş dönem mühendislik bilgisinin günümüz ziyaretçisine aktarılmasında 
da önemli bir rol oynar. Ancak bu işlevsel önemin sergiye yansıması, büyük ölçüde uygun 
yönlendirme ve aydınlatma stratejilerine bağlıdır.



133

Şekil 12: Külhan Bölgesi – Konum, Yönlendirme ve Görsel Erişim.

Külhan bölgesi, müzenin dolaşım hattı içerisinde doğrudan erişilebilir olmamakla birlikte, 
fiziksel olarak görülebilir durumdadır (Şekil 12). Bu mekânda mevcut yönlendirme oldukça 
sınırlıdır; ziyaretçilerin bu alanı tanıması veya yapının teknik alt yapısını anlaması için yeterli 
açıklayıcı pano ve görsel malzeme sunulmamaktadır. Mevcut aydınlatma ise yalnızca genel 
bir ortam ışığı sağlayacak düzeydedir ve teknik detayların vurgulanması açısından yetersiz 
kalmaktadır.

Külhanın taş duvar dokusu, ocak yapısı ve kanallar gibi özgün unsurları ziyaretçi tarafından 
seçik biçimde algılanamamaktadır (Şekil 12). Ayrıca bu alanın tarihi işleve sahip olması 
nedeniyle atmosferik bütünlük de önemlidir; ancak ışık-gölge dengesi yeterince kurulamamış, 
derinlik etkisi oluşturulamamıştır. Yapay ışığın nötr karakterde olması, mekânın teknik 
kimliğini yansıtsa da ziyaretçide merak uyandıran bir etki yaratmamaktadır.

Benzer şekilde, teknik servis hacimlerinde yer alan kanal yapıları, su yolları ve ısı iletim 
sistemlerine dair hiçbir hedeflenmiş aydınlatma veya bilgilendirme öğesi yer almamaktadır. Bu 
durum, yapının işleyiş sistemine dair tarihî bilgi aktarımının eksik kalmasına neden olmaktadır.

Hamam Kültürü Mekânı: Tematik Anlatımın Güçlendirilmesinde Aydınlatmanın Rolü

Hamam Kültürü bölümünde, tonoz örtülü geçiş alanlarında tavana entegre edilmiş ray 
spot armatürler tercih edilmiştir (Şekil 13). Doğal ışığın sınırlı olduğu bu bölgelerde yapay 
aydınlatma, yönlendirme işleviyle öne çıkmakta; duvar hizasına yerleştirilen ilave ışık 
kaynaklarıyla mekânsal tanımlılık desteklenmektedir.



134

Şekil 13: Hamam Kültürü Bölgesi – Kurgusal Anlatım ve Görsel Erişim.

Bu bölümde sergilenen objeler ve sahne canlandırmaları, içeriklerine göre farklı aydınlatma 
stratejileriyle sunulmuştur. Vitrin içindeki eserler, entegre LED sistemleriyle aydınlatılmış 
olmakla birlikte, bazı açılarda parlamalara neden olan yansıma problemleriyle yüzey detaylarının 
algılanmasını zorlaştırmakta; bu durum, görsel konforu olumsuz yönde etkilemektedir. Işık 
yönü ve şiddeti açısından daha kontrollü bir uygulamaya ihtiyaç duyulduğu gözlemlenmiştir 
(Şekil 13). Öte yandan, anlatı sahnelerine yöneltilen spot aydınlatmalar, belirli odak 
noktalarını başarıyla öne çıkararak sahneleme etkisini güçlendirmiştir. Bu spotların dikkatli 
konumlandırılması, ziyaretçide mekânsal anlatı derinliği oluşturma açısından etkili olmuştur.

Genel olarak değerlendirildiğinde, bölümde kullanılan aydınlatma stratejileri anlatı ve sergileme 
amaçlı olarak çeşitlendirilmiş olsa da, özellikle vitrin aydınlatmalarında ışık kontrolü ve görsel 
konfor açısından bazı teknik yetersizlikler dikkat çekmektedir. Bu eksiklikler, sergilenen 
içeriğin algılanabilirliğini sınırlamakta ve ziyaretçi deneyimini kısmen zayıflatmaktadır.

Vitrin İçi ve Sergileme Alanlarının Aydınlatma Değerlendirmesi

Harput Hoca Hasan Hamamı Müzesi’nde yer alan cam vitrinlerde kullanılan aydınlatma 
elemanları, yapının tarihî kimliğine zarar vermeyecek şekilde dikkatli biçimde entegre 
edilmiştir (Şekil 14). Özellikle taş duvarlar ve tonoz örtülerle çevrelenen sergi mekânlarında, 
ışık kaynaklarının yapıya doğrudan müdahalede bulunmadan konumlandırılması, kültürel 
mirasın korunması açısından olumlu bir yaklaşıma işaret etmektedir. Küçük boyutlu ve 
yönlendirilebilir spot armatürlerin tercih edilmesi, obje odaklı bir aydınlatma stratejisinin 
benimsendiğini göstermektedir.

Buna karşın, kullanılan spotların tek yönlü ve sınırlı açılı ışık sağlaması, vitrin içindeki bazı 
eserlerin yeterince aydınlatılamamasına ve yüzeylerde parıltı veya gölgelenme oluşmasına 



135

neden olmaktadır (Şekil 14). Doğal ışık katkısının olmadığı bu iç mekânda yapay aydınlatma 
temel ışık kaynağı durumundadır. Ancak ışığın homojen biçimde dağıtılamadığı; metin 
panolarının bazı bölgelerde gölgede kaldığı ve okunabilirliğin azaldığı gözlemlenmiştir. 
Ayrıca, müze genelindeki diğer bölümlerle karşılaştırıldığında vitrin içi aydınlatma 
yoğunluğunun tutarsızlık göstermesi, mekânsal bütünlük açısından dikkat çeken bir 
eksikliktir.

Şekil 14: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Vitrin İçi ve Sergileme Alanları.

Fotoğraf belgeleri üzerinden yapılan analizlerde, ışık-gölge dengesinin bazı objeler için 
etkili olduğu; ancak bütünsel anlamda çeşitli sorunlar içerdiği görülmektedir (Şekil 15). Mat 
yüzeyli objelerde detayların algılanabilirliği yüksekken, parlak yüzeyli metalik objelerde ışık 
yansımaları dikkat dağıtıcı bir nitelik kazanmıştır. Bu durum, spot aydınlatmaların doğrudan 
yüzeye temas etmesiyle oluşmakta ve izleyicinin eseri bütüncül biçimde algılamasını 
zorlaştırmaktadır. Öte yandan, vitrinlerin mekânın genel atmosferiyle uyumlu, sıcak tonlu 
ışıklarla aydınlatılmış olması, sergi deneyimi açısından olumlu bir izlenim yaratmaktadır. 
Aydınlatmanın taş yüzeylerle oluşturduğu gölge-ışık ilişkisi, mimari dokuya katkı sağlamakta; 
ancak bu potansiyelin yalnızca sınırlı sahnelerde kullanıldığı, dramatik anlatımın etkili biçimde 
aktarılmadığı gözlemlenmektedir (Şekil 15).

Şekil 15: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Vitrin İçi ve Sergileme Alanları.



136

Ziyaretçi deneyimi açısından değerlendirildiğinde, vitrinler estetik olarak dikkat çekici ve 
sergi rotasına uyumlu bir şekilde yerleştirilmiştir (Şekil 16). Bu düzenleme, ziyaretçinin 
belirli noktalarda duraklamasını teşvik etmekte; özellikle geleneksel hamam objelerinin 
biçimsel detayları bazı örneklerde başarıyla vurgulanmaktadır. Ancak ışığın belirli bir açıdan 
gelmesi nedeniyle cam yüzeylerde oluşan yansımalar, izleyicinin optimal görüş açısını 
bulmasını zorlaştırmakta ve görsel konforu azaltmaktadır.Metin panolarının yetersiz biçimde 
aydınlatılması, ziyaretçinin bilgiye erişimini sınırlamakta; sergiyle kurduğu etkileşimi 
zayıflatmaktadır. Bu bağlamda, vitrin aydınlatmasının yalnızca objeleri değil, bilgi aktarımını 
da destekleyecek biçimde yapılandırılması gerektiği açıktır.

Şekil 16: Harput Hasan Hoca Hamam Müzesi - Vitrin İçi ve Sergileme Alanları.

Müze aydınlatmasına ilişkin literatürde sıklıkla vurgulanan temel ilkelerden biri, sergilenen 
objelerin görsel erişimi ile korunması arasında hassas bir denge kurulması gerekliliğidir. Hoca 
Hasan Hamamı örneğinde, aydınlatma elemanlarının fiziksel müdahale oluşturmadan entegre 
edilmesi ve mekâna duyarlı sıcak ışıklarla tarihî atmosferin desteklenmesi bu açıdan önemli 
bir kazanım olarak değerlendirilmektedir. Vitrin düzenlemeleri taş zemin ve renkli panellerle 
desteklenerek görsel çeşitlilik yaratmakta; mimari bütünlük korunmaktadır (Şekil 16). Bununla 
birlikte, ışığın yayılımının detay algısını destekleyecek biçimde homojenleşmemesi; objelerin 
yüzey özelliklerinin yeterince vurgulanamaması; cam yansımaları ve metin okunabilirliği gibi 
sorunların giderilememesi, görsel algı ve ziyaretçi deneyimini sınırlandıran unsurlar arasında 
yer almaktadır.



137

SONUÇ VE ÖNERİLER

Harput Hoca Hasan Hamamı, Osmanlı dönemine ait geleneksel hamam mimarisinin önemli 
örneklerinden biri olarak, yalnızca fiziksel bir yapı değil; aynı zamanda tarihî, kültürel ve sosyal 
bir bellektir. Bu özgün yapının restorasyon süreciyle birlikte müze işlevi kazanması, geçmişle 
günümüz arasında bir köprü kurulmasına imkân tanımıştır. Ancak bu yeni işlev, beraberinde 
mekânın algılanma biçimini ve ziyaretçi deneyimini doğrudan etkileyen unsurların – özellikle 
aydınlatma sistemlerinin – yeniden ele alınmasını gerekli kılmıştır.

Çalışma kapsamında gerçekleştirilen yerinde gözlem ve görsel analizler, müze içerisindeki 
farklı mekân türlerinin (giriş, traşlık, sıcaklık, halvet, eyvan, külhan ve vitrinler) mevcut 
aydınlatma stratejilerinin yeterlilik düzeyini ortaya koymuştur. Aydınlatmanın, mimari öğeleri 
vurgulamada, sergilenen objeleri görünür kılmada ve tarihî atmosferi desteklemede zaman 
zaman başarılı olduğu, ancak bütünsel anlamda tutarsızlıklar içerdiği gözlemlenmiştir.

Özellikle sıcaklık bölümü, halvet hücreleri ve vitrin içi sergileme alanlarında ışık yönü, 
yoğunluğu ve renk sıcaklığı gibi unsurların ziyaretçi deneyimini sınırlayıcı biçimde kullanıldığı 
tespit edilmiştir. Bunun yanında, bilgilendirme panolarının yetersiz aydınlatılması ve cam 
yüzeylerde oluşan yansımalar, ziyaretçinin hem bilgiye erişimini hem de eserlerle kurduğu 
görsel etkileşimi olumsuz etkilemektedir.

Tarihî yapılarda aydınlatma tasarımının yalnızca teknik bir gereklilik değil; aynı zamanda 
anlatının, atmosferin ve koruma ilkelerinin bir parçası olduğu unutulmamalıdır. Bu bağlamda, 
Hoca Hasan Hamamı Müzesi örneğinde de aydınlatma sistemlerinin daha bütüncül, kullanıcı 
odaklı ve yapı dokusuyla uyumlu şekilde yeniden yapılandırılması önerilmektedir.

Sonuç olarak, bu çalışma göstermektedir ki, müze mekânlarında aydınlatma sistemleri yalnızca 
fiziksel görünürlüğün sağlanmasıyla sınırlı kalmamakta; aynı zamanda mekânsal algının 
yönlendirilmesi, tarihî süreklilik hissinin pekiştirilmesi ve ziyaretçi ile sergilenen kültürel 
varlıklar arasında anlamlı bir etkileşim kurulmasında belirleyici bir rol üstlenmektedir. Harput 
Hoca Hasan Hamamı Müzesi örneği üzerinden elde edilen bulgular, tarihî yapıların restorasyon 
ve yeniden işlevlendirme süreçlerinde aydınlatma tasarımına yönelik bütüncül ve bağlama 
duyarlı yaklaşımların önemini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda söz konusu çalışma, kültürel 
miras niteliği taşıyan yapılarda mekânsal bütünlük ile kullanıcı deneyimi arasındaki ilişkinin 
güçlendirilmesine yönelik ampirik ve kuramsal temelli katkılar sunmakta; tarihî kimliğin 
çağdaş müzecilik ilkeleri doğrultusunda sürdürülebilir biçimde temsil edilebilmesine yönelik 
pratik ve kavramsal bir referans çerçevesi önermektedir.



138

KAYNAKÇA

Ajmat, R., Sandoval, J., Sema, F. A., O’Donell, B., Gor, S., & Alonso, H. (2011). Lighting 
design in museums: Exhibition vs. preservation. The Built Environment, 118, 195–206.

Aykut, Z. (2021). Çağdaş müze sergi mekânlarında hikâye anlatımının sergileme vitrinleri ve 
vitrin aydınlatma tasarımına etkisi. Mimarlık ve Yaşam Dergisi, 6(2), 767–778.

Göğebakan, Y. (2015). Müze ve sanat galerilerinde kullanılan doğal ve yapay aydınlatma 
araçlarının tercihine yönelik yaklaşımlar. The Journal of Academic Social Science Studies, 
(40), 107–130.

Karaoğlu Can, M., & Altuncu, D. (2021). Sergileme mekânlarında yapay aydınlatma 
uygulamaları. Mimarlık ve Yaşam Dergisi, 6(2), 673–694.

Kurtay, C., Aybar, U., Başkaya, A., & Aksulu, I. (2003). Müzelerde algılama ve aydınlatma 
kriterlerinin analizi: Ankara-Anadolu Medeniyetleri Müzesi Orta Holü. Gazi Üniversitesi 
Mühendislik-Mimarlık Fakültesi Dergisi, 18(2), 95–113.

Özcan, U., & Çağlar, H. (2020). Müzede aydınlatmanın kullanıcı ve eserler açısından 
değerlendirilmesi. Avrupa Bilim ve Teknoloji Dergisi, (18), 645–655.

Özcanlı, D., & Satıcı, B. (2023). Müzelerde aydınlatmanın mekân algısı üzerine etkileri. 
İstanbul Ticaret Üniversitesi Teknoloji ve Uygulamalı Bilimler Dergisi, 6(1), 23–35.

Özdemir, A. (2025). Kültürel miras kapsamında tarihi hamamların restorasyonu ve 
arkeoturizme kazandırılması: Harput Hoca Hasan Hamamı. Academic Knowledge, 6(1), 73–
92. https://doi.org/10.61321/ak.1699535

Türkseven Doğrusoy, İ., & Oksel Ferraris, Y. (2015). Sergi mekânlarında doğal ve yapay 
aydınlatma biçimlerinin ziyaretçi deneyimi ile olan ilişkisinin irdelenmesi. Tasarım Kuram, 
20, 52–62.

URL-1 Elektrik Mühendisleri Odası. (t.y.). Müzelerde aydınlatma teknikleri. https://www.
emo.org.tr/ekler/ed3f6c5e3c6aad5_ek.pdf

URL-2 Harput’un hamamları – Hoca Hamamı. (t.y.). Harput’un tarihi eserleri. https://harput.
web.tr/harputun-tarihi-eserleri/harputun-hamamlari/hoca-hamami/

Yöndem, İ. A., & Akyol, A. A. (2017). Müzelerde aydınlatma kriterlerinin sergideki 
malzemelerin korunmasına etkisi: Çengelhan Rahmi Koç Müzesi. Sosyal Bilimler Dergisi, 
4(12), 526–542.



139

KORUMA-İŞLEVLENDİRME DENGESİ BAĞLAMINDA HARPUT KALE HAMA-
MI RESTORASYON PROJESİ

Mimar Yakup Spor



140

1.HARPUT’A İLİŞKİN GENEL BİLGİLER

1.1. HARPUT’UN KONUMU VE COĞRAFİ YAPISI 

Elâzığ il merkezinin yaklaşık 5 kilometre kuzeyinde yer alan Harput, ilk olarak savunma amacıyla inşa 
edilmiş bir kale yerleşmesi (kalekent) niteliğindedir. Zamanla artan nüfusun etkisiyle, yerleşim kalenin 
sınırlarını aşarak özellikle batı ve kuzeybatı yönlerine doğru genişlemiş ve çevresel yayılım göstermiştir. 
Ancak 19. yüzyılın ortalarından itibaren Harput, şehirsel işlevlerini büyük ölçüde kaybederek, günümüzde 
Elâzığ iline bağlı bir mahalle konumuna dönüşmüştür. Bu mekânsal dönüşümde, bölgenin fiziki coğrafya 
koşullarının belirleyici rol oynadığı düşünülmektedir.

1.2 HARPUT’UN TARİHÇESİ

Erken Tarihî Süreç

Tarihî kaynaklar, Harput’un bilinen en eski yerleşimcilerinin M.Ö. 2000’li yıllardan itibaren Doğu 
Anadolu’ya yerleşen Hurriler olduğunu göstermektedir. Hurrilerden sonra bölge kısa süreliğine Hitit hâkimiyeti 
altına girmiştir. Ancak kalıcı siyasal yapılanma, M.Ö. 9. yüzyılda Doğu Anadolu’da güçlü bir devlet kuran 
Urartular döneminde gerçekleşmiştir. Harput Kalesi, bu dönemden günümüze ulaşan en belirgin arkeolojik 
mirastır. Kale içerisinde tespit edilen kayaya oyulmuş merdivenler, tüneller, hücreler ve su yolları, Urartu 
mühendisliğinin gelişmişliğini ortaya koymaktadır. Bu bulgular, Harput’un yaklaşık 4000 yıllık bir geçmişe 
sahip olduğunu göstermektedir (Harita 1).

Harput isminin etimolojik kökeni incelendiğinde, “Har” ögesinin taş veya kaya, “put” ya da “berd” unsurunun 
ise kale anlamına geldiği görülmektedir. Bu çerçevede Harput ismi, “taş kale” olarak yorumlanmaktadır.

 
Antik ve Orta Çağ Dönemi

M.S. 1. yüzyıldan 3. yüzyıla kadar geçen süreçte Harput, Roma İmparatorluğu’nun askerî ve siyasi etkisi altında 
kalmıştır. Ancak Pontus Kralı VI. Mithradates’in Anadolu’daki Roma egemenliğine karşı yürüttüğü direniş 
hareketi ve sonrasındaki gelişmeler, bölgenin hâkimiyetinin zaman zaman el değiştirmesine yol açmıştır. 
M.S. 3. yüzyılın sonlarına doğru, İmparator Diocletianus döneminden itibaren Harput bölgesi tamamen Roma 
İmparatorluğu’nun yönetimine girmiştir.

Harita 1: Elâzığ, Harput



141

7. yüzyıl ortalarında Bizans egemenliği başlamış, aynı dönemde Hz. Ömer’in halifeliği sırasında Arap orduları 
Suriye ve Irak’ı ele geçirdikten sonra Harput’u da kontrol altına almıştır. Arap egemenliği 10. yüzyıl ortalarına 
kadar sürmüştür. Roma ve Arap dönemlerinde Harput’ta kalıcı mimari eserlerin yaygın olmaması, bölgenin 
Bizans-Arap askerî mücadelelerine sahne olduğuna işaret etmektedir.

8. yüzyılda Bizans İmparatorluğu Harput üzerindeki denetimini yeniden kurmuş ve bölgeyi bir askerî üs 
haline getirmiştir. Bizans kaynaklarında “Harpote” adıyla anılan Harput, genellikle “Mezopotamya” sınırları 
içerisinde değerlendirilmiştir. Bizans’ın Harput’taki hâkimiyeti, 11. yüzyılın sonlarına kadar devam etmiştir 
(elazig.gov.tr).

Türklerin Harput’a Yerleşimi

1071 Malazgirt Meydan Muharebesi’nin ardından Harput, 1085 yılında Türklerin eline geçmiştir. Bu süreç, 
Büyük Selçuklu Devleti dönemine rastlamaktadır. Harput’un ilk Türk yöneticisi olan Çubuk Bey, Selçuklu 
Sultanı’na bağlı olarak bölgeyi idare etmiş; kendisinden sonra oğlu Mehmet Bey yönetimi devralmıştır. 
Bu sebeple tarihî kaynaklarda bu dönem “Çubukoğulları Devri” olarak anılmaktadır. Çubukoğulları ve 
beraberindeki Türkmen gruplar, Harput’un yerel halkının etnik temelini oluşturmuştur.

Türklerin yerleşimiyle birlikte Harput, sadece bir kale konumundan çıkmış, gelişen bir kent kimliği kazanmıştır. 
12. yüzyıl başlarında Artukoğulları’nın bölgeye hâkim olmasıyla birlikte “Harput Artukluları” olarak 
adlandırılan yerel bir kol oluşmuştur. Bu dönem, 1234 yılına kadar sürmüştür. Artuklu yönetimi süresince 
Harput, askerî ve kültürel yönden önemli bir merkez hâline gelmiştir.

Artukoğulları döneminde öne çıkan en önemli askerî liderlerden biri Belek (Balak) Gazi’dir. Haçlı Seferleri 
sırasında gösterdiği kahramanlıkla ün kazanmış; bazı tarihçiler tarafından Selahaddin Eyyubi ile dahi 
kıyaslanmıştır. 1965 yılında adına Harput’ta atlı bir heykel dikilmiştir. Belek Gazi’nin ardından 1185’e kadar 
Artuklu prensleri bölgeyi yönetmiştir. Bu dönemde Fahrettin Karaaslan, 1148-1174 yılları arasında Harput’ta 
hüküm sürmüş ve Ulu Camii’nin inşasını gerçekleştirmiştir.

1234 yılında Artuklu Hanedanı’nın hâkimiyeti sona ermiş ve Harput, Anadolu Selçuklu Devleti’ne ilhak 
edilmiştir. Bu dönemde bölge bir subaşı tarafından yönetilmiş, Arap Baba Camii ve bitişiğindeki türbe dışında 
önemli mimari yapıların inşa edilmediği anlaşılmaktadır.

Osmanlı Döneminde Harput ve Elazığ’ın Kuruluşu

Osmanlı döneminde Harput, Diyarbakır Eyaleti’ne bağlı bir sancak olarak teşkilatlandırılmıştır. 1530 yılına 
ait bir kayıtta şehirde 14 Müslüman ve 4 Ermeni mahallesinin bulunduğu belirtilmektedir. 19. yüzyıl sonlarına 
ait veriler, Harput’ta 2670 ev, 843 dükkân, 10 cami, 10 medrese, 8 kütüphane ve kilise, 12 han ile 90 hamam 
bulunduğunu göstermektedir (Kamusü’l-A’lâm).

Ancak Harput, zamanla hem coğrafî konumunun zorlukları hem de ulaşım güçlükleri nedeniyle terk edilmiş 
ve yerini bugünkü Elazığ’a bırakmıştır. II. Mahmud döneminde, 1834 yılında Şark vilayetlerinde reform 
amacıyla görevlendirilen Reşit Mehmet Paşa’nın öncülüğünde, halk arasında “Mezra” olarak bilinen bugünkü 
Elazığ’ın temelleri atılmıştır (Aksın, 2013). Aynı yıl içinde hastane, kışla ve cephanelik binaları inşa edilmiş ve 
vilayet merkezi Harput’tan Mezra’ya taşınmıştır. Bu taşınmada Harput’un gelişmeye uygun olmayan yapısı, 
ana yollardan uzaklığı ve sert kış koşullarının etkili olduğu bilinmektedir.

Yeni kurulan yerleşim, öncelikle eyalet, ardından vilayet merkezi hâline getirilmiş; bir süre Diyarbakır 
vilayetine bağlı sancak statüsünde yönetilmiş; 1875 yılında müstakil mutasarrıflık, 1879 yılında ise vilayet 
statüsü kazanmıştır. Osmanlı Devleti’nin son döneminde Malatya ve Dersim sancakları Elazığ’a bağlanmış, 
1921’de ise bu sancaklar Elazığ’dan ayrılmıştır.

1867 yılında, Sultan Abdülaziz’in tahta çıkışının beşinci yılında, Hacı Ahmed İzzet Paşa’nın döneminde 
görevlendirilen Vali İsmail Paşa’nın teklifiyle, şehre “Mamuratü’l-Aziz” adı verilmiştir. 



142

Ancak bu ismin halk arasında zor telaffuz edilmesi nedeniyle zamanla “Elaziz” şeklinde kullanılmaya 
başlanmıştır. 1937 yılında Mustafa Kemal Atatürk’ün ziyareti sırasında, onun önerisiyle “Azık ili” anlamına 
gelen “Elazık” adı benimsenmiş; bu ad kısa bir süre sonra bugünkü haliyle “Elazığ”a dönüşmüştür (elazig.
gov.tr/tarihi-harput).

2. HARPUT TARİHİ KALE HAMAMI

2.1. TANITIM

Elâzığ ili, Harput Mahallesi sınırları içerisinde yer alan Kale Hamamı, Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma 
Yüksek Kurulu’nun 30.05.1985 tarihli ve 1089 sayılı (yenilenen 15.12.2011/214) kararıyla I. Grup Korunması 
Gerekli Taşınmaz Kültür Varlığı olarak tescil edilmiştir (Aytaç, 2016, s. 15).

Yapı, Harput Mahallesi’nin Kale Mevkii’nde, 14 numaralı paftada, 452 numaralı parselde konumlanmaktadır. 
Ulu Cami’nin batısında ve Harput Kalesi’nin kuzeyinde yer alan bu yapı, aynı zamanda 1. Derece 
Arkeolojik Sit Alanı içerisinde yer almaktadır (Aytaç, 2016, s. 14).

Kale Hamamı, doğu-batı doğrultusunda uzanan dikdörtgen planlı bir mimariye sahiptir. Yapının son 
kullanım evresinde, 20. yüzyılın ilk çeyreğinde dabakhane (deri işleme atölyesi) olarak işlev gördüğü tespit 
edilmiştir. Bu kullanımın ardından terk edilen yapı, uzun yıllar boyunca bakımsız kalmış ve çeşitli fiziksel 
tahribatlara maruz kalarak günümüze ulaşmıştır.

Yapının üzerinde veya çevresinde herhangi bir kitabe bulunmamaktadır; ayrıca gerçekleştirilen arkeolojik 
kazılarda da kitabe izine rastlanılmamıştır. Ancak sanat tarihi araştırmaları doğrultusunda yapı, iki farklı 
tarihî döneme dayandırılmaktadır. Bu bağlamda, yapının ilk inşa evresinin Artuklu Dönemi (1115–1234), 
ikinci yapı evresinin ise Osmanlı Dönemi (yaklaşık 1523–1566) olduğu değerlendirilmektedir. Özellikle 
Klasik Osmanlı hamam mimarisi tipolojisiyle gösterdiği benzerlikler, yapının büyük olasılıkla 16. yüzyıl 
başlarında inşa edildiğini düşündürmektedir (Sağlam, 2002, s. 204).

2.2. RÖLÖVE- MEVCUT DURUM

Elazığ ili Harput Mahallesi’nde yer alan Kale Hamamı, doğu-batı doğrultusunda konumlanmış, dikdörtgen 
planlı ve iki ana bölümden oluşan bir yapıdır. Plan tipolojisi klasik Osmanlı hamamlarına benzerlik gösteren 
bu yapı, soğukluk, ılıklık, sıcaklık ve külhan olmak üzere dört temel işlevsel birime sahiptir. Güney cephesinde 
yer alan ana giriş, yapıya doğrudan ulaşımı sağlamaktadır.

Giriş, güney cephedeki büyük ölçüde tahrip olmuş kemerli bir taç kapıdan sağlanmaktadır. Kapı boşluğu ve 
çevresindeki duvar örgüsü ciddi derecede yıpranmış ve yapısal bütünlüğünü büyük oranda kaybetmiştir. Giriş 
mekânı (Z01), hamamcı odası (Z02) ve ana soğukluk mekânına (Z03) geçişi sağlayan bir hol niteliğindedir. 
Kare planlı bu mekânın tromp izlerinden, küçük bir kubbe ile örtülü olduğu anlaşılmaktadır; ancak kubbe 
günümüzde tamamen yıkılmıştır.

Giriş holünün sağında yer alan Z02 Hamamcı Odası, dikdörtgen planlı ve tonoz örtülü bir mekândır. Bu 
bölümde güneye bakan iki küçük pencere boşluğu yer almaktadır. Holün tam karşısında ise Z03 Soğukluk 
mekânı bulunmaktadır.

Yaklaşık 9.43 x 9,53 metre boyutlarında kareye yakın bir plana sahip olan Z03 mekânı, tek bir kubbe ile 
örtülüdür. Kare plan, köşelerde tromp kullanımı ile sekizgene, ardından da kubbeye geçiş sağlamaktadır. 
Kubbede yaklaşık 4,30 metre çapında bir çökme meydana gelmiş, tuğla örgü açığa çıkmış ve sıvalar büyük 
oranda dökülmüştür. Kubbe yüksekliği, özgün zemin kotundan yaklaşık 10 metreye ulaşmaktadır. Kullanılan 
tuğlalar 32×32×4 cm ebatlarındadır. Duvarlar ise yaklaşık 1,20 metre kalınlığında, sıralı moloz taşlardan inşa 
edilmiştir.

Kuzey cephesine açılan ikinci bir kapı mevcuttur. Yapının dış cephesinde pencere açıklığı bulunmamaktadır. 
Soğukluk bölümünde ayrıca, bir dönem dabakhane olarak kullanılmasından dolayı yapıya sonradan eklenmiş 
taş duvar bölüntüleri gözlenmektedir (Çizim 1)



143

Doğu cephesinde yer alan bir geçiş ile ulaşılan ılıklık bölümü, dört farklı birimden oluşmaktadır. En sağdaki 
bölümün traşlık ve tuvalet olarak, ortada yer alan iki bölümün sıcaklık ile soğukluk arasında geçiş sağlayan 
alanlar olarak ve en soldaki bölümün ise depo amacıyla kullanıldığı düşünülmektedir. Bu bölümlerin üçü 
küçük kubbelerle örtülmüştü; ancak bu kubbeler günümüze ulaşamamıştır. Kubbeye geçişte kullanılan küçük 
pandantif izleri hâlen izlenebilir durumdadır. En soldaki tonozlu mekânın yarısı hâlen ayaktadır.

Yapı, genel hatlarıyla orijinal plan şemasını ve karakterini büyük ölçüde koruyarak günümüze ulaşmış olsa da 
önemli ölçüde tahrip olmuştur. Özellikle soğukluk bölümü dışında kalan bölümlerde çökme, duvar yıkılması 
ve örtü sisteminin yok olması gibi ciddi yapısal bozulmalar mevcuttur. Uzun süre âtıl durumda kalan yapı, 
çevresel faktörler, kullanım amacı dışında müdahaleler (örneğin dabakhane olarak işlev görmesi), bakım 
eksiklikleri ve bilinçsiz onarımlar sonucunda fiziksel zarar görmüştür.

2016 yılında yapılan arkeolojik kazı çalışmaları sonucunda yapının özgün zemin kotuna ulaşılmış, mekânlar 
detaylı şekilde belgelenmiştir. Ancak kubbe, tonoz, sıva ve duvar örgüsündeki deformasyonlar, restorasyon 
öncesi müdahale gerekliliğini açıkça ortaya koymaktadır (Spor, 2016).

 

Hamamın sıcaklık bölümü, klasik Osmanlı hamam mimarisine özgü dört eyvan ve dört halvetli şemaya sa-
hiptir. Bu mekânsal kurgu, merkezde yer alan göbek taşının çevresinde simetrik olarak düzenlenmiş hacim-
lerden oluşmaktadır.

Çizim 1: Rölöve Plan

Çizim 2: Rölöve Kesit



144

Doğu ve batı yönündeki eyvanlar, sıcaklık bölümüne giriş ve külhan bölümüne geçişi sağlayan ana geçiş 
birimleri olup tonoz örtü sistemine sahiptir. Ancak mevcut durumda bu tonozların büyük bölümü tamamen 
çökmüştür. Kuzey ve güney yönündeki diğer iki eyvan ise büyük oranda yıkılmış durumdadır. Ayakta 
kalan duvar parçaları ve izlerinden hareketle, bu bölümlerin tromp geçişli örtü sistemine sahip olduğu 
anlaşılmaktadır.

Sıcaklık bölümünde yer alan dört halvetin yalnızca ikisinin arkeolojik kazısı tamamlanmıştır. Diğer iki 
hücreye fiziksel erişim mümkün olmamıştır. Araştırılabilen halvetlerden biri kare planlı, diğeri ise sekizgen 
planlıdır. Her iki mekânın da küçük çaplı kubbelerle örtüldüğü; bu örtü sistemlerinin tuğla örgü izlerinden ve 
duvar kesitlerinden açıkça görülmektedir. Ne var ki, bu kubbeler günümüzde tamamen yıkılmıştır.

Kazılar sırasında elde edilen bulgular, özellikle kuzey ve güney eyvanları ile sekizgen planlı halvetin zemininde 
dikkat çekici bozulmalar meydana geldiğini göstermektedir. Bu bozulmaların, yapının tarihî süreçte 
dabakhane olarak kullanıldığı dönemde gerçekleştirilen müdahalelerden kaynaklandığı belirlenmiştir. Kare 
planlı halvet ve göbek taşı olduğu tahmin edilen merkezî mekânda ortaya çıkarılan cehennemlik kanalları 
ve bu kanalları taşıyan taş ayak yapıları, işlev dışı kullanımla bağlantılı tahribatı somut biçimde ortaya 
koymaktadır.

Sıcaklık bölümünün doğu eyvanı, küçük bir geçişle külhan (ısıtma odası) bölümüne açılmaktadır. Külhan, 
dikdörtgen planlı olup büyük ölçüde yıkılmış bir tonoz örtü sistemiyle kaplanmıştır. Mekân içerisinde, 
farklı dönemlerde yapıya sonradan eklenen yapısal bölüntüler gözlenmektedir. Bu müdahaleler, mekânın asıl 
işlevinin dışında kullanıldığını göstermektedir.

Yapının en doğu ucunda yer alan odunluk ve bahçe bölümü de, tıpkı diğer birimler gibi, dabakhane işlevi 
döneminde önemli yapısal değişikliklere maruz kalmıştır. Zeminde gözlemlenen demirli beton eklentiler, 
bu dönemde gerçekleştirilen müdahaleleri belgeleyen en önemli izler arasında yer almaktadır (Spor, 2016).

 

Foto 1: Yapının Ana Girişi (Güney Cephesi) Foto 2: Batı Cephesi



145

 

 

 

Foto 4: Doğu Cephesi
Foto 3: Kuzey  Cephesi

Foto 5: Soğukluk Güney Duvarı Foto 6: Soğukluk Batı Duvarı

Foto 8: Soyunmalık zemin taş döşemesi



146

Harput Kale Hamamı’nın cephelerinde, uzun süreli işlev dışı kalması, çevresel faktörler ve müdahaleler sonucu 
ciddi düzeyde bozulmalar meydana gelmiştir. Özellikle güney cephesinde yer alan ana giriş kapısı, izlerden 
anlaşılacağı üzere özgün yapısında taç kapı niteliği taşımaktadır. Günümüzde bu giriş yalnızca yıkıntı olarak 
varlığını sürdürmekte; ancak mevcut kalıntılar, kapının iç içe geçmiş çift kemerli bir düzene sahip olduğunu 
göstermektedir. Giriş kısmını örten küçük çaplı bir kubbenin de tamamen yıkıldığı tespit edilmiştir.

Yapının giriş alanına yönelik yapılan arkeolojik kazı ve seviye ölçümleri, giriş holünün özgün kotu ile 
günümüzdeki yol kotu arasında yaklaşık 55 cm’lik bir kot farkı bulunduğunu ortaya koymuştur. Ayrıca 
giriş holü ile soğukluk-soyunmalık bölümleri arasında da yaklaşık 35 cm’lik ilave bir kot farkı tespit 
edilmiştir. Bu veriler, zamanla birikmiş toprak, enkaz ve yapı dışı eklemeler nedeniyle mekânsal kotların 
değiştiğini ortaya koymaktadır.

Giriş holü ile soğukluğa geçişi sağlayan açıklıkta, özgün eşik taşı korunmuş olarak yerinde bulunmuştur. 
Bu eşik taşının hemen ardında, özgün döşeme kaplamasına ait taş yüzeyler de gün yüzüne çıkarılmıştır. 
Ancak, belirli bir mesafeden sonra döşeme kaplamasının sürekliliği bozulmakta ve yalnızca parçalı izlerle 
devam etmektedir. Bu durum, özellikle orta mekânlarda yapılan bilinçsiz kullanım ve tahribatların etkisini 
göstermektedir.

Yapılan kazı çalışmaları sırasında ortaya çıkarılan taş izlerinden, giriş bölümünün merkezinde süsleme amaçlı 
bir havuzun yer almış olabileceği yönünde mimari bir izlenim oluşmuştur. Ancak bu değerlendirme, tam 
anlamıyla belgelenmiş bir havuz yapısından ziyade, taş yerleşim izlerinden elde edilen gözleme dayanmaktadır 
(Spor, 2016).

 

Soğukluk olarak işlev gören ana mekân, dört köşesinde yer alan kemerlerle tanımlanmıştır. Bu kemerler, bir 
sıra kesme taş ile bir sıra tuğla örgünün birlikte kullanıldığı kompozit bir yapı düzeni sunar ve günümüze 
kadar büyük oranda sağlam şekilde ulaşmıştır. Aynı yapı öğesi, duvar akslarında da süreklilik göstermektedir. 
Duvar yüzeylerinde ve kemer altlarında gözlemlenen izler, iç mekânın tamamının orijinalde sıva ve badana 
ile kaplandığını işaret etmektedir.

Mekânın girişe göre sol tarafında, duvara yaslanan bir set kalıntısı tespit edilmiştir. Bu setin üzerinde, 
özgün kullanım sürecinde soyunmalık kabinlerinin yer almış olabileceği düşünülmektedir. Ancak, yapının 
dabakhane olarak kullanıldığı dönemde, bu duvar üzerine aynı kotta ikinci bir duvar örülerek mekânsal 
dönüşüme gidildiği anlaşılmaktadır. Kazı çalışmaları sırasında, soğukluk mekânının özgün zemin döşemesi 
ortaya çıkarılmıştır. Küçük boyutlu kesme taşlardan oluşan bu döşemenin önemli bir kısmı günümüze 
ulaşamamıştır.

Ilıklık bölümü, doğrusal bir hat üzerinde dizilmiş dört mekândan oluşmaktadır. Soğukluktan geçilen ilk 
hücre, son dönem kullanımlar sırasında bir duvar ile ikiye bölünmüştür. Bu bölümün, dört köşesinde yer alan 
mini pandantifler, mekânın özgün olarak küçük bir kubbe ile örtülü olduğunu göstermektedir.

Foto 7: Güney ana giriş kapısı

Foto 10: Z03 Soğukluk, Sekizgen Kasnağa 
Geçişi Sağlayan Kemerler

Foto 9: Z03 Soğukluk MekanıTromp 
Kemeri Bitiş Elemanı



147

Ilıklığın sağında yer alan ilk mekânın, WC veya tıraşlık hacmi olarak kullanıldığı öngörülmektedir. Bu 
varsayımı destekleyen en önemli veri, kazılar sırasında ortaya çıkarılan gider kanallarıdır. Sol tarafta yer 
alan hacim ise sıcaklık bölümüne geçişi sağlayan aralık olarak işlev görmektedir. Bu üç bölümün her birinin 
orijinalde küçük çaplı kubbelerle örtülü olduğu, ancak günümüzde bu örtü sistemlerinin tamamen yıkıldığı 
tespit edilmiştir. Dördüncü hücre ise tonoz örtülü olup, bu tonozun büyük bir bölümü ayakta kalabilmiştir 
(Spor, 2016).

Hamamın sıcaklık bölümü, Osmanlı dönemi hamam mimarisinde sıklıkla karşılaşılan dört eyvan ve dört 
halvetli plan şemasına sahiptir. Ancak bu bölüme ait tüm örtü sistemleri günümüzde çökmüş ve büyük ölçüde 
harabe durumuna gelmiştir. Eyvanlardan kuzey-güney doğrultusunda yer alanlar, yarım sekizgen formda 
planlanmıştır. Duvar örgüsü yaklaşık 1,80 m yüksekliğe kadar moloz taş ile inşa edilmiş, bu seviyeden 
itibaren ise muntazam tuğla örgü devam etmektedir. Doğu-batı doğrultusundaki eyvanlar ise dikdörtgen 
planlı olup, tonoz örtü sistemi ile kapatılmıştır.

Sıcaklık merkezinde, göbek taşı olarak işlev gördüğü düşünülen alanın altında yapılan arkeolojik kazılarda, 
cehennemlik (ısıtma) kanalları ortaya çıkarılmıştır. Bu ısıtma kanallarının hem eyvanlara hem de halvetlere 
doğru devam ettiği anlaşılmaktadır. Özellikle zemin altı ısıtma sistemine ait bu yapılar, hamamın özgün ısıtma 
mimarisinin anlaşılmasında kritik veriler sunmaktadır.

Sıcaklık mekânından doğu yönünde yer alan eyvan aracılığıyla, yaklaşık 90 cm kot farkıyla külhan bölümüne 
geçiş sağlanmaktadır. Külhan kısmı, işlevsel olarak hamamın ısıtma sistemini oluşturan merkezi unsur olup, 
teknik altyapının sürdürülebilirliği açısından özel bir öneme sahiptir.

Eyvan köşelerine yerleştirilen halvet hücrelerinden ikisi kare planlı, ikisi ise sekizgen planlıdır. Söz konusu 
mekânların tüm örtü sistemleri çökmüş olmakla birlikte, yapı elemanlarında görülen tuğla örgü izleri ve 
köşelerde yer alan pandantif geçişleri, her bir hücrenin küçük birer kubbe ile örtülü olduğunu göstermektedir.

 

Foto 11: Sıcaklıktan Ilıklığa 
Geçişi Sağlayan Eyvan

Foto 12: Eyvan, Halvet , Eyvan- Ortada 
Cehennemlik Kanalı



148

 

 

Harput Kale Hamamı’nın ana taşıyıcı sistemini oluşturan duvar örgüsü, sıralı moloz taş tekniğiyle inşa 
edilmiştir. Özellikle ana kitleyi oluşturan soğukluk (soyunmalık) bölümünde bu duvar örgüsü oldukça sağlam 
bir biçimde günümüze ulaşmıştır. Giriş holü ile hamamcı odası, ana kütleye güney cephesinden eklemlenmiş 
dikdörtgen planlı birimler olarak dikkat çekmektedir.

Yapının merkezinde yer alan soğukluk-soyunmalık mekânı, kare plan düzenine sahip olup tuğla örgü teknikle 
inşa edilmiş tek bir kubbe örtü sistemiyle örtülmüştür. Bu kubbe üzerinde yaklaşık 4 metre çapında çökme ve 
yapısal deformasyonlar gözlemlense de mevcut kubbenin büyük bir kısmı hâlâ sağlam bir şekilde ayaktadır 
ve orijinal örtü sistemi hakkında önemli bilgiler sunmaktadır.

Buna karşın, ılıklık bölümünden itibaren devam eden sıcaklık, eyvanlar, halvet hücreleri ve külhan gibi mekânları 
örten küçük kubbe ve tonozların neredeyse tamamı günümüzde yıkılmış durumdadır. Ancak bu mekânları 
sınırlayan beden duvarları, yer yer ağır tahribata uğramış olsa da kubbe seviyesine kadar korunmuştur. Bu 
durum, restorasyon ve restitüsyon çalışmalarına yönelik olarak önemli bir potansiyel oluşturmaktadır (Spor, 
Y., 2016).

Harput Kale Hamamı’nda taşıyıcı sistem olarak kullanılan duvar kalınlıkları, yapının farklı bölümlerinde 
değişkenlik göstermektedir. Ana mekânı oluşturan kare planlı soğukluk bölümünde duvar kalınlığı 
yaklaşık 120 cm olup, bu kütle yapının en sağlam bölümü olarak günümüze ulaşmıştır. Yapının doğu 
aksına doğru devam eden ılıklık, sıcaklık ve külhan bölümlerinde ise bu kalınlık 65 cm ile 100 cm 
arasında değişmektedir. Bu farklılık, muhtemelen mekânların işlevlerine ve taşıyıcı gereksinimlerine göre 
şekillendirilmiştir.

Foto 14: Kuzey ve Batı EyvanıFoto 13: Güney Eyvanı

Foto 15: Ilıklık, Kubbeye geçişi 
sağlayan pandantifler Foto 16: Doğu Eyvan- Külhana Geçiş



149

Güney cephede yer alan eyvan ve halvet hücrelerinde, özellikle insan müdahalesine bağlı tahribatların 
yoğunlaştığı görülmektedir. Bu duvarlarda geniş boşluklar oluşmuş, özgün doku ciddi şekilde zarar görmüştür. 
Ayrıca külhanın doğusunda yer alan bahçe duvarı tamamen yıkılmış durumdadır. Bu durum hem yapının 
bütünlüğünü zedelemekte hem de koruma gereksinimini artırmaktadır.

Batı cephesi, yapının günümüze en iyi korunmuş cephesi olarak öne çıkmaktadır. Bu cephedeki beden 
duvarları ile sekizgen kasnağa ait taş örgü, yer yer bozulmalar içermekle birlikte genel olarak sağlamdır. 
Özellikle kubbe geçiş elemanları arasında yer alan trompların üst örtüsü kaldırıldığında, altında düz taş 
döşemeye rastlanmıştır. Bu gözlem, orijinal inşa tekniklerinin anlaşılması açısından önemli bir bulgudur.

Kubbe örtüsünde kullanılan tuğla örgü sistemi, zamanla oluşan toprak birikintileriyle kısmen örtülmüş 
olsa da hâlâ izlenebilir durumdadır. Özellikle iklimsel etkilere bağlı olarak malzemede yüzey kayıpları, 
aşınmalar ve deformasyonlar meydana gelmiştir. Sekizgen kasnak, beden duvarından yaklaşık 35 cm 
içerden başlamakta ve yaklaşık 2 metre yüksekliğe ulaşmaktadır. Bu yapı elemanları, örtü sisteminin statik 
çözümlemesinde dikkate alınması gereken özgün unsurlardır.

Kuzey cephesi, yapının eğimli bir topoğrafyada yer alması nedeniyle, yukarıdan akan toprakla neredeyse 
tamamen dolmuştur. Bu nedenle, kuzey beden duvarları büyük ölçüde toprak altında kalmıştır. Ancak 
soğukluk mekânına bitişik olarak, 2x7 metre boyutlarında, ikinci bir giriş işlevi gördüğü tahmin edilen 
tonoz örtülü bir bölüm belirlenmiştir. Bu bölümün örtü sistemi kısmen ayakta kalmış olup, özgün giriş düzeni 
hakkında ipuçları vermektedir.

Özellikle ılıklık, sıcaklık ve külhan birimlerinin kuzeye bakan beden duvarları, tamamen toprakla örtülmüş 
olduğundan, mevcut durumu ve yapı bütünlüğü ancak detaylı arkeolojik kazılarla açığa çıkarılabilecektir 
(Spor, Y., Harput Kale Hamamı Rölöve, Restitüsyon, Restorasyon Proje Raporları, 2016)

 
Foto 18: Külhan - Odunluk BölümüFoto 17: Doğu Cephesi – Külhan Bölümü

Foto 19: Kuzey Halvet – 
Döşemeyi taşıyan taş ayaklar



150

RESTİTÜSYON

Harput Kale Hamamı’nın kesin inşa tarihi bilinmemekle birlikte, mimari özellikleri ve mevcut belgeler 
doğrultusunda yapı, 17. yüzyılın başlarına, yani 1600’lü yıllara tarihlenmektedir. Yapının 20. yüzyılın 
başlarına kadar ayakta olduğunu belgeleyen fotoğraflar mevcuttur. Bu görseller, restitüsyon çalışmaları 
açısından önemli bir kaynak niteliği taşımaktadır.

Yapı, klasik Osmanlı hamam mimarisinin temel plan şemasını yansıtmaktadır. 2016 yılı ortalarında 
gerçekleştirilen arkeolojik kazı çalışmaları, yapının özgün kurgusunu büyük ölçüde ortaya çıkarmış; 
ardından alınan rölöve çizimleri ve eldeki eski fotoğraflarla birlikte hazırlanan restitüsyon planları, yapının 
tarihî dokusunu anlamaya olanak sağlamıştır.

Yapının bugünkü fiziksel durumuna bakıldığında, özellikle soyunmalık (soğukluk) bölümü ile ana 
kubbenin büyük ölçüde korunmuş olduğu görülmektedir. Ilıklık ve sıcaklık kısımlarında ise üst örtüler 
kısmen çökmüş olmakla birlikte, duvar izleri ve örtü geçişlerine dair mimari elemanlar yapının mevcut hâlinde 
okunabilmektedir. Bu durum, restitüsyon sürecinde önemli ipuçları sağlamaktadır.

Restitüsyon projelerinde temel dayanaklardan biri, kazı sonrası belgelenen rölöve verileri, diğeri ise yapının 
yıkımdan önceki fiziksel hâlini gösteren tarihi fotoğraflar olmuştur. Bu veriler ışığında, plan kurgusunun 
klasik hamam planı esasına uygun olarak soyunmalık, ılıklık, sıcaklık ve külhan birimlerinden meydana 
geldiği belirlenmiştir.

Hamamın soyunmalık bölümüne, kare formlu bir giriş holü aracılığıyla ulaşılmaktadır. Bu giriş holünün 
sağında yer alan, 2.55 x 3.90 m boyutlarındaki hamamcı odası, dikdörtgen planlı olup üzeri tonoz örtüyle 
kapatılmıştır (Spor, Y., Harput Kale Hamamı Rölöve, Restitüsyon, Restorasyon Proje Raporları, 2016).

Foto 20: 1900’lerin başında Harput, sol alt köşede Kale Hamamı



151

 

Yapının soyunmalık (soğukluk) bölümü, yaklaşık 10.50 x 10.50 m boyutlarında kare planlı bir hacimden 
oluşmaktadır. Mekânın dört köşesinde, sekizgen kasnağa geçişi sağlayan tromp elemanları bulunmaktadır. 
Bu tromplar, kesme taştan inşa edilen kemerler ile taşıyıcı sistemin üst bölümüne bağlanmakta; iç kısımlarında 
ise tuğla örgü kullanılmış, yüzeyleri sıva ile kaplanmıştır.

Ana mekânın beden duvarlarında da benzer şekilde, eksenlere yerleştirilmiş kesme taş kemerler yer almakta, 
bu kemerlerin üzerinde birer sıra tuğla kemer daha bulunmaktadır. Tuğla kemerlerin üzerine oturan sade 
profilli bir silme, kubbe geçişinin başlangıcını oluşturmaktadır. Tamamı tuğla örgü ile inşa edilmiş olan 
kubbe, tepe noktasında yer alan ışıklık açıklığı ile son bulmakta; böylelikle doğal aydınlatma sağlanmaktadır.

Soyunmalık kısmından dar ve tonozlu bir geçiş açıklığı ile ılıklık mekânına ulaşılmaktadır. Ilıklık, dört ayrı 
alt mekândan oluşmaktadır. Mekânların doğu cephesine yaslanan ilk bölümün, tuvalet ve tıraşlık işlevine 
sahip olduğu düşünülmektedir. Ortada yer alan ikinci bölüm, soyunmalık ile sıcaklık arasındaki geçiş 
alanını oluşturmaktadır. Üçüncü bölüm ise sıcaklık mekânına geçilen ara hacimdir. En soldaki dördüncü 
bölümün ise geçmişte depo olarak kullanıldığı değerlendirilmektedir. Bu dört birimden üçü, bugün büyük 
ölçüde yıkılmış olmakla birlikte, küçük kubbelerle örtülmüştür; yalnızca en soldaki mekân tonoz örtü ile 
kapatılmıştır.

Sıcaklık bölümü, basık kemerli dar bir açıklıkla geçilen merkezi hacmiyle birlikte, klasik Osmanlı hamam 
plan şemasına uygun şekilde kurgulanmıştır. Bu bölüm; dört eyvan, dört halvet (özel yıkanma hücresi) ve 
ortada yer alan göbek taşı ile tanımlı ana mekândan oluşmaktadır.

Doğu-batı aksında konumlanan eyvanlar, tonoz örtü sistemiyle inşa edilmiştir. Kuzey-güney 
doğrultusundaki eyvanlar ise beşgen form gösteren duvar örgüsüyle, merkezde birleşen ve özgün yapısal 
izlerine dayanarak üst örtüsünün kubbeyle kapatıldığı anlaşılan bir düzene sahiptir.

 

Çizim 4: Restitüsyon kesit

Çizim 3: Restitüsyon plan



152

Harput Kale Hamamı’nın sıcaklık bölümünde yer alan halvet mekânları, simetrik bir düzende, köşelere 
yerleştirilmiştir. Batı yönündeki halvetler kare planlı, doğu yönündekiler ise sekizgen planlı olarak 
tasarlanmıştır. Plan bakımından farklılık gösterseler de, her biri yaklaşık benzer ölçülerde olup, küçük 
kubbelerle örtülüdür. Bu mimari düzenleme, klasik Osmanlı hamam plan şemasına uygun biçimde 
mahremiyet ve ısı kontrolünü optimize edecek şekilde kurgulanmıştır.

Sıcaklık bölümünün ortasında yer alan ve göbek taşının bulunduğu ana mekân, üstü filgözleriyle donatılmış 
bir kubbe ile örtülüdür. Bu kubbe, halvet ve ılıklık bölümlerinin üst örtüsünden farklı olarak, sekizgen 
kasnak üzerine oturtulmuş olup, merkezi yapının mimari hiyerarşisini vurgulayan niteliktedir.

Hamamın doğu cephesindeki eyvandan, küçük bir pencere boşluğu aracılığıyla, yapı külhan bölümüne 
bağlanmaktadır. Bu alan, kuzey-güney yönünde uzanan ve yaklaşık 3.50 x 10.60 m boyutlarında, dikdörtgen 
planlı bir mekân olup, üstü tonoz örtü ile kapatılmıştır. Külhan, hamamın işlevselliği açısından kritik bir 
unsur olarak, yapının sıcak su ve buhar ihtiyacını karşılayan bölümdür.

Külhanın doğu cephesine bitişik olarak, yapıya ait odunluk işlevi gören ve geçmişte açık alan olarak 
kullanılan geniş bir bahçe yer almaktadır. Bahçeye açılan doğu duvarında, dışarıya geçiş sağlayan bir kapı 
boşluğu bulunmaktadır. Ayrıca, güney duvarında yer aldığı anlaşılan küçük bir pencere açıklığı, döneme ait 
eski fotoğraflarda izlenebilmektedir (Spor, Y., Harput Kale Hamamı Rölöve, Restitüsyon, Restorasyon Proje 
Raporları, 2016).

  RESTORASYON

Harput Kale Hamamı, özgün duvar yapısı ve birçok mimari elemanı büyük ölçüde sağlam biçimde günümüze 
ulaşmış, yaklaşık bir asırdır kullanılmayan bir tarihi yapıdır. 2015–2016 yıllarında gerçekleştirilen 
arkeolojik kazı çalışmaları, yapının büyük oranda ayakta kaldığını ve önemli ölçüde korunmuş olduğunu 
ortaya koymuştur.

Söz konusu kazıların ardından, ortaya çıkarılan mimari izler ve alınan rölöve projeleri doğrultusunda yapının 
restorasyon projesi hazırlanmış, bu projeyle birlikte yeni bir işlev kazandırılarak korunarak yaşatılması 
hedeflenmiştir. Bu bağlamda, yalnızca yapının fiziksel onarımı değil, aynı zamanda kültürel sürekliliğinin 
sağlanması ve kentsel bellek içindeki yerinin yeniden güçlendirilmesi amaçlanmıştır (Çizim 5- ve Çizim 
6).

 



153

 

Restorasyon sürecinde, yapının özgün mimarisine saygılı bir yaklaşımla, tarihi odunluk ve bahçe alanı, 
çağdaş tasarım ilkeleriyle çok amaçlı bir mekâna dönüştürülerek yapıya modern bir eklenti olarak 
entegre edilmiştir (Fotoğraf 21ve Fotoğraf 22). Bu yeni eklenti hem işlevsel esneklik hem de kültürel 
sürdürülebilirlik açısından değerlidir. Yapıya entegre edilen bu çağdaş düzenleme, tarihi mirasın güncel 
ihtiyaçlarla buluşturulması noktasında örnek teşkil etmekte olup, proje bu nitelikleri sayesinde “Tarihi 
Kentler Birliği” tarafından başarı ödülüne layık görülmüştür (Fotoğraf 23) (Spor, Y., Harput Kale Hamamı 
Rölöve, Restitüsyon, Restorasyon Proje Raporları, 2016). Restorasyon ve yeniden işlevlendirme sürecine 
ait tasarımlar, yapının hem mevcut durumunu hem de önerilen müdahaleleri üç boyutlu ortamda yansıtan 
çizimlerle desteklenmiştir. Bu kapsamda, Harput Kale Hamamı’na ait üç boyutlu görsel temsiller, projenin 
kavramsal ve mekânsal bütünlüğünü ortaya koymak amacıyla Çizim 7–11 numaraları arasında sunulmuştur.

Çizim 6: Restorasyon kesit.

Fotoğraf 21: 1900’lerin başında Harput, solda Kale Hamamı, ortada 
Fransız Misyonu, sağda Harput Kalesi.

Çizim 5: Restorasyon plan



154

 

 

Fotoğraf 22: 1961 Kale Hamamı ve Harput Kalesi (F.Şedele)



155

 



156

 

 

    

 

      

Foto 23: 2016, Tarihi Kentler Birliği Başarı Ödülü

Çizim 7: Restorasyon canlandırma-1

Çizim 8: Restorasyon canlandırma-2

Çizim 9: Restorasyon canlandırma-3



157

     

 

      
  

 
Çizim 11: Restorasyon canlandırma-5

Çizim 10: Restorasyon canlandırma-4



158

KAYNAKÇA

Aksın, A., (2013). “Harput’un Mezra’ ya Taşınması Sürecinde İlk Vilayet Konağı”, Geçmişten Geleceğe 
Harput Sempozyumu, 23 – 25 Mayıs 2013, C. 1, Elazığ, 2013, s. 101-111

Ardıçoğlu, N., (1964). Harput Tarihi, İstanbul, 1964,

Aytaç, İ., (2016). Harput Kale Hamamı, Sanat Tarihi Raporu, Eylül 2016, s.14-15,

Spor, Y., (2016). Harput Kale Hamamı Rölöve,Restitüsyon,Restorasyon Proje Raporları, 2016),

Spor, Y., (2016). Harput Kale Hamamı Rölöve,Restitüsyon,Restorasyon Proje Çizimleri, 2016),

Spor, Y., (2016). Fotoğraf Albümü,

Sunguroğlu,İ., Harput Yollarında,

Şedele, F., Fotoğraf Albümü

Temel Sağlam, (2002). Harput’taki Türk İslam Eserleri, Atatürk Üni., Sosyal Bilimler Enstitüsü Sanat Tarihi 
Anabilim Dalı, Yayınlanmamış Yüksek Lisanas Tezi, Erzurum, 2002, s.204,

URL 1: www.elazig.gov.tr/tarihi-harput,

URL 2: www.houshamadyan.org,



159



160



161


