


2

CO
N

TE
N

ID
O Editorial

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD 

Del dominio interior al karaoke social 
por Olga Lucía Riaño

La libertad y sus espejismos
por José Antonio Salazar-Cruz
			 
Una locura llamada libertad
por Rosa Suárez Prieto		  	 		
	
Hermano Duc Tri: «Desmitificar al Buda»
por Ana María Echeverri
				   Mi libertad
por Ana María Constaín 
 
La singularidad de la libertad estoica:  
La destreza de rendirse, por Fernando Cordovez

Libertad mínima necesaria
por Fernando Baena Vejarano

Libertas, libertad, Liberty
por  Diego De Castro Korgi

¿Qué y para qué la tan mentada libertad?
por  Gustavo Mauricio García Arenas

Con motivo del 1700 aniversario del  
Concilio de Nicea, 
por Rafael Dussán 

Algo más que una estatua
por Ricardo Rodríguez

4

5

9

16

22

24

27

13

31

34

37

42

...........................................................................

..................................................

.....................................

................................................

............................

.......

.......................................

..............................................

...........................................

.........................

.......................................................

................................................



EDITORIAL
La libertad: un viaje del corazón hacia la plenitud compartida

Hablamos de libertad con cierta regularidad, pero pocas veces nos detenemos a 
pensar en lo que realmente significa. La libertad no es simplemente la ausencia 
de cadenas externas. Es algo más hermoso y complejo: la capacidad interna 

de elegir aquello que nos acerca a vivir en plenitud, que nos permite ser quienes 
realmente somos.

En el silencio de la presencia consciente encontramos un camino. Cuando nos 
permitimos observar nuestros pensamientos y emociones con claridad y desapego, 
despertamos de un automatismo que muchas veces nos gobierna sin que lo notemos. 
Esa consciencia despierta libera cada acto que realizamos transformándolo en una 
expresión genuina de nuestro ser. Esta presencia, lejos de ser un lujo espiritual, es una 
puerta hacia la autenticidad.

La verdadera libertad existe cuando las personas pueden desarrollarse conforme a sus 
propios valores y creencias, enriqueciendo la cultura con su propia voz. La diversidad, 
la innovación y el progreso brotan naturalmente cuando permitimos que otros sean 
ellos mismos.

Sin embargo, aquí está una verdad que duele y sana a la vez: no existe libertad 
personal genuina sin un entorno social justo. Nuestras cadenas individuales están 
entrelazadas con sistemas de dominación colectiva. Buscar la superación de la codicia, 
del patriarcado y del racismo no es un activismo abstracto; es apostar a construir 
los cimientos sobre los cuales podrá crecer nuestra propia libertad. La empatía y la 
cooperación no son idealismos sino herramientas concretas de una sociedad que 
respira con dignidad.

En tiempos como estos, reconocer que la libertad es un compromiso de equidad, 
responsabilidad y solidaridad colectiva nos invita a actuar. No basta vivir libres 
de coerción; debemos trabajar para que todos en nuestra comunidad podamos 
expresarnos plenamente y contribuir al desarrollo armónico de la sociedad en lo 
económico, social y ambiental. Esa es la libertad que verdaderamente vale la pena 
proteger.

La libertad es un acto de creatividad y responsabilidad compartidas. Nace en cada uno 
de nosotros, pero florece en la convivencia.

Director Fernando Cordovez
Editor Gustavo Mauricio García Arenas 

 Comité Editorial Ana María Echeverri, Arturo Bedregal 
 Revisión tipográfica Ángela García Webmaster Ana Arango

Diseñadora Juana María Mesa Gandur

Villa de Leyva, Alto Ricaurte, Boyacá
conexionzaquencipa@gmail.com

 +57 310 7114270



4



En las tradiciones 
orientales, la libertad 

se entiende como 
desapego y armonía, 

en contraste con la 
premisa occidental 

de la autonomía 
individual.

5

Del dominio interior al 
karaoke social

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

¿Somos realmente libres? Esa pre-
gunta lleva siglos y civilizaciones 
dando vueltas como canción pega-
josa en el pensamiento humano. 
Desde Sócrates hasta «el sujeto de 
rendimiento» del poshegeliano B. C. 
Han, se ha intentado dar respuesta, 
y aquí seguimos. Eso sí, partamos 
del hecho de que, si cada individuo 
va por el camino de la libertad, su 
colectividad irá por la misma senda.

En la Antigüedad, la libertad era 
cosa del alma. Sócrates decía que 
no se podía ser libre si se era escla-
vo de la ignorancia. Platón la veía 
como la posibilidad de gobernarse 
a sí mismo; nada lejos del distante 
Lao-Tsé, que opinaba que quien se 
domina a sí mismo es verdadera-
mente libre. Aristóteles soltó una 

Por Olga Lucía Riaño

frase que todavía estremece: «El 
miedo es la antítesis de la libertad». 
O sea, si quieres ser libre, primero 
vence al monstruo que vive deba-
jo de tu cama, o al menos lánzate a 
apagar la lámpara.

Cansada de hacer lo que toca 
En vez de lo que le provoca 

Viviendo en una burbuja 
Que es frágil pero que flota 

Viajando hacia adentro se nota 
Que es como un llamado a otra cosa 

Liberando lo innecesario 
Vuelas como mariposa 

Libéralo, Las Áñez, 2025

Cuando la humanidad comen-
zó a «iluminarse», el más libre de 
los seres, el Quijote de la Mancha,  



6

convirtió en algo sagrado la catego-
ría y definió la libertad como «uno 
de los más preciosos dones que a 
los hombres dieron los cielos». Un 
siglo después, Rousseau tuvo a bien 
recordarnos que nacemos libres, 
aunque terminamos encadenados 
por la presión social; Voltaire pidió 
tolerancia, Kant vio la libertad como 
el motor de todas las capacidades y 
Blake remató al advertir que inclu-
so la alegría puede ser una «cadena 
dorada», de las que brillan bonito, 
pero igual atrapan; sin saberlo, ha-
bía pisado el terreno del desapego, 

condición que para el budismo es 
clave al hablar de libertad. Vale de-
cir que en las tradiciones orientales, 
la libertad se entiende como desa-
pego y armonía, en contraste con la 
premisa occidental de la autonomía 
individual.

Hacia el siglo XIX y principios del 
XX, la libertad se refugió en la men-
te y en la capacidad de errar. Una-
muno ofreció una metáfora pode-
rosa sobre la facultad que otorga el 
saber: «No proclaméis la libertad de 
volar, sino dad alas». Virginia Woolf, 

Socrates, Platón y Aristóteles



7

dijo, un «karaoke social». La actual 
verdadera emancipación no requie-
re romper cadenas de hierro, sino 
apagar la pantalla de ese karaoke, 
dejar de repetir canciones ajenas y, 
como sugería Sócrates, atreverse a 
escuchar el conocimiento que lle-
ga desde dentro. Solo quien es ca-
paz de silenciar el ruido del mundo 
para escuchar su propia voz puede, 
finalmente, proclamarse dueño de 
su propia vida. Retomando a Han, 
«quedarse en casa como una forma 
lúcida de resistencia».

Estamos en un escenario donde 
imitamos patrones, repetimos dis-
cursos y, consonantes o disonan-
tes, nos esmeramos por no desafi-
nar frente a la aprobación pública. 
Usamos el disfraz del progreso y el 
consumo y enmascaramos nues-
tras ataduras con historias de éxi-
to, mientras que, en realidad, nos 
aferramos a lo que no sabemos  
dejar atrás.

Muchos crecimos con el estribillo 
de Bosé ¿recuerdan?: «Libertad, mi 
sola amiga, cuando era un inocente 

La libertad demanda 
una actitud crítica 

frente a los discursos 
predominantes y  

una apertura a  
la diversidad.

a su turno, defendió la inexpug-
nabilidad del pensamiento ante la 
patriarcal y pacata sociedad: «No 
hay barrera, cerradura, ni cerrojo 
que puedas imponer a la libertad 
de mi mente», afirmó contunden-
te. Más adelante Gandhi reivindicó 
el derecho a cometer errores como 
parte esencial de una existencia au-
téntica; en otras palabras, una vida 
higienizada y perfecta no es libre. 
Orwell supo que la libertad podía 
ser incómoda pues implicaba el 
derecho a decir lo que no se quie-
re escuchar; Camus asumió que se 
era libre si se tenía la oportunidad 
de mejorar, y Abbey insistió en que 
solo se alcanza la liberación si se 
superan los prejuicios.

Sumando todo, el resultado es bas-
tante aristotélico: la libertad apa-
rece con la superación del miedo, 
cualquiera que él sea. Pero hoy ese 
miedo no es a un tirano externo, 
sino al aparente vacío de no per-
tenecer al coro social, aumentado 
y corregido por una globalización 
extrema, la inmediatez y la estan-
darización que nos hace política y 
socialmente correctos.

El entorno contemporáneo, satu-
rado de estímulos y modelos para 
imitar, fomenta lo que podría deno-
minarse, como sabiamente alguien 



8

y creía que la gente era toda amiga 
mía». Pues no, no lo era. El imagina-
rio social, bajo el disfraz del triunfo 
y las promesas de bienestar, tiende 
a restringir la autonomía individual, 
perpetuar la dependencia y dispa-
rar la conformidad.

Ser libre, en el presente, implica 
atreverse a vivir sin ataduras, in-
cluso cuando estas aparecen bajo 
formas atractivas o socialmente 
aceptadas. Supone la capacidad 
de escuchar la propia voz y tomar 
decisiones alineadas con los va-
lores y convicciones personales. 
Quien comprende que la meta es 
alcanzar ese grado de autonomía 
ha tomado la vía que conduce a  
la liberación.

Sí, no hay que confundirse. La liber-
tad no es un estado que se alcance 
de una vez y para siempre. Se trata 
de un proceso continuo de intros-
pección, cuestionamiento y supe-
ración. Requiere identificar agobios 

y condicionamientos que limitan 
el desarrollo personal y social, así 
como la disposición para desafiar 
las normas cuando estas se con-
vierten en obstáculos para la auten-
ticidad. La historia del pensamiento 
demuestra que, aunque las formas 
de opresión cambian, la aspiración 
a la libertad permanece vigente  
y desafiante.

Hoy más que nunca, la libertad de-
manda una actitud crítica frente a 
los discursos predominantes y una 
apertura a la diversidad de ideas y 
formas de vida. Solo así es posible 
construir una sociedad en la que 
cada individuo pueda desarrollar 
plenamente su potencial. A ella se 
acercan quienes se atreven a apa-
gar la luz, a desafinar, a ser distin-
tos, porque como alegres cronopios 
no se cohíben cuando intuyen que 
están sonando fuera del coro y sa-
can la caja de tizas de colores para 
pintar sobre la redonda pizarra de la 
tortuga una veloz golondrina.



9

La libertad y  
sus espejismos

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

La libertad es uno de los anhelos 
más antiguos de la humanidad, 
invocada como derecho personal, 
defendida como patrimonio social 
y exigida como condición política. 
Pero cuando intentamos compren-
derla, se vuelve menos un logro que 
un espejismo: una promesa que se 
aleja cada vez que el hombre avan-
za hacia ella. Nuestra condición hu-
mana —temores y deseos, normas 
y contradicciones, tradiciones y ex-
pectativas— la vuelve tan inasible 
como los sueños barrocos.

Calderón lo intuyó con precisión: 
«La vida es sueño». Y Segismundo, 

Por José Antonio Salazar-Cruz

entre cadenas, se lamenta: «Tenien-
do yo más alma, tengo menos liber-
tad». Si la vida es sueño, la libertad 
es el sueño dentro del sueño: un 
claroscuro entre posibilidades y lí-
mites, entre aspiración y renuncia. 
Como Tántalo, condenado a ver el 
agua retirarse cuando intenta be-
berla, también el hombre vive se-
diento de libertad, pero con fre-
cuencia lejos de ella.

Incluso cuando creemos ampliar-
la —liberando instintos, derribando 
retenes, desatando pulsiones—, la 
libertad se disuelve por exceso. El 
exceso es un enemigo implacable y 



10

sutil: se presenta como emancipa-
ción y termina como saturación. La 
primera visión de un cuerpo desnu-
do despierta el deseo; pero cuando 
aparecen sesenta u ochenta cuer-
pos idénticos, como en los viejos 
espectáculos parisinos, la sorpre-
sa muere y el deseo se evapora. La 
abundancia mata el misterio; la 
repetición disuelve la emoción; la 
saturación entumece los sentidos. 
No hay libertad en el exceso: hay  
anestesia.

Sucede lo mismo con la gula o con 
la sexualidad degradada a simple 
bacanal; con las tentaciones más 
banales o con las más íntimas in-
dulgencias. «Liberar los instintos», 
dicen, como si la libertad consis-
tiera en tumbar puertas y apagar 
las luces interiores. Una existencia 
gobernada por impulsos no es li-
bre: es esclava de ellos. La libertad 
no nace de lo primigenio, sino de la 
capacidad de gobernarlo. ¿Podemos 
hacerlo? Cada cual debe responder 
desde su propia ilusión y desespe-
ranza.

Spinoza, gran anatomista del alma, 
lo advirtió con exactitud: «La liber-
tad consiste en comprender la ne-
cesidad». No somos libres por elegir 
sin causa, sino cuando actuamos 
desde la razón, entendiendo lo que 
nos determina. La mente es libre 
en la medida en que comprende y 
domina las pasiones; lo demás es 
autoengaño. La imaginación —tan 
celebrada como un don liberta-
rio— también necesita límites: pue-
de elevarnos como Pegaso, pero 
el sol de la razón, en un punto, de-
rrite la cera de sus alas. La libertad 



11

sin marco racional se evapora en  
pura fantasía.

Esta libertad amorfa, sin límite ni 
freno, que algunos romantizan, es 
otro nombre de «anarquía». La falta 
absoluta de normas no libera: des-
integra. Produce anomia, ese estado 
de deriva donde el individuo —sin 
límites ni norte— no es un rebelde, 
sino un náufrago. Como esos hom-
bres y mujeres que, tras alcanzar 
el ansiado divorcio o la temida viu-
dez, descubren la pregunta temible: 
«Soy libre… y ahora, ¿para qué?».

La historia, siempre paciente con 
sus pocos discípulos, enseña que 
también las sociedades atraviesan 
su propio tormento libertario. El 
siglo XIX colombiano, el de las in-
dependencias, es un ejemplo trá-
gico de los efectos derivados de la 
confusión entre independencia y 
libertad. Fuimos independientes, sí, 
pero no necesariamente libres. Sin 
contar la guerra de Independencia 
—que muchos consideran más bien 
una guerra civil entre españoles pe-
ninsulares y criollos—, el país pade-
ció al menos nueve guerras civiles 
nacionales y más de cuarenta le-
vantamientos regionales. El «ágrafo 
derecho a la insurrección», consa-
grado en Rionegro en 1863, produ-
jo más de cincuenta rebeliones en 
menos de veintitrés años. Como 
recuerda Malcolm Deas, la Guardia 
Nacional Federal jamás tuvo más 
de mil hombres para controlar se-
mejante desmadre. Independencia 
sin un poder coercitivo mínimo no 
garantiza libertad: garantiza caos.

Para los colombianos, el XIX fue un 
siglo saturado de violencia, donde el 
romanticismo político —importado, 
distorsionado y mal digerido— jus-
tificó matanzas en nombre de idea-
les abstractos. Jóvenes poetas, clé-
rigos, abogados recién graduados y 
caudillos inflamaban a la población 
con doctrinas que glorificaban la 
muerte heroica y la violencia puri-
ficadora. La libertad se convirtió en 
pretexto para la guerra; y la guerra, 
en estilo de vida político, que no 
acabamos de superar. Ese ambien-
te terminó supurando en la guerra 
de finales del siglo y justificó, o al 
menos permitió, la expedición de 

El exceso es un 
enemigo implacable 

y sutil: se presenta 
como emancipación 

y termina como 
saturación. 

Las disyuntivas —no la abundancia 
infinita de opciones— son el verda-
dero escenario de la libertad. No se 
es libre por poderlo todo, sino por 
saber elegir entre lo posible. Toda 
elección implica una renuncia; todo 
camino exige abandonar otros. La 
libertad es, en el fondo, un acto de 
renuncia responsable. Y, a veces, 
la sobreabundancia de opciones 
genera más inseguridad que sere-
nidad. Nos aleja de la tranquilidad, 
esa forma de felicidad aséptica  
e insípida.

Como decía Zygmunt Bauman: «La 
felicidad no está en ser totalmente 
libre, sino en aprender a vivir con 
nuestras dependencias».



12

la Ley 61 de 1888, la célebre Ley de 
los Caballos. Miguel Antonio Caro la 
defendió con su célebre frase: «La 
prensa irresponsable va como un 
caballo desbocado al que hay que 
ponerle bridas».

Por eso defendió la tolerancia: no 
como complacencia, sino como 
método civilizatorio para evitar que 
el entusiasmo se vuelva violencia. 
Colombia, en el siglo XIX, careció 
precisamente de ese espíritu volte-
riano de contención.

La pregunta, entonces, permanece 
abierta y terrible: ¿Cuánta libertad 
puede soportar una sociedad sin 
fragmentarse? ¿Y cuánta restric-
ción sin asfixiarse?

No existe respuesta definitiva. La 
libertad es un equilibrio que se re-
negocia día tras día. Un país que 
pierde su libertad pierde su alma; 
un país que confunde libertad con 
licencia termina hundiéndose en el 
caos.

Tal vez la libertad nunca ha sido un 
destino, sino —como la felicidad— 
un camino inestable, una tensión 
perpetua entre orden y desorden, 
imaginación y realidad, deseo y re-
nuncia. Quizá somos criaturas tan-
talizadas, condenadas a perseguir 
lo que nunca logramos alcanzar del 
todo.

En esa búsqueda —cuando es cons-
ciente, razonada y lúcida— reside 
precisamente la dignidad humana.
«Sueño que soy una mariposa, o soy 
una mariposa que sueña» (Chuang-
Tzú, siglo IV a. C.).

Epilogo

«El mal no existe. Es una corrupción 
de la bondad por el abuso del libre 
albedrío».

—Agustín de Dipona

Aquella ley otorgó facultades ex-
traordinarias al Ejecutivo para re-
primir conspiraciones y controlar 
la vida pública. No fue noble ni re-
publicana, sino el reflejo de un país 
exhausto. La libertad desbordada 
había comenzado a destruir la con-
vivencia, y las palabras inflamadas 
se convertían en balas verbales que 
pronto derivaban en balas reales. 
Como siempre, el péndulo osciló 
hacia la restricción: corsi e ricorsi.

Y aquí entra Voltaire, agudo cen-
tinela de la moderación. Él, que 
desconfiaba tanto del absolutismo 
como del fanatismo, entendió que 
la libertad necesita límites racio-
nales para sobrevivir. «La libertad 
—escribió— consiste en no depen-
der de la voluntad de otro». Esa li-
bertad solo puede existir si las ins-
tituciones mantienen a raya a las 
pasiones. Voltaire sabía que el alma 
desbordada —ya fuera por la pasión 
religiosa, política o moral— destru-
ye la libertad.

La libertad se 
convirtió en pretexto 

para la guerra; y la 
guerra, en estilo de 

vida político,  
que no acabamos  

de superar. 



13

Una locura  
llamada libertad

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

A finales de la década de los años 
setenta del siglo pasado, me encon-
traba dando mis primeros pasos 
como investigadora en los hospi-
tales psiquiátricos de Bogotá, inda-
gando sobre el mundo de la «locu-
ra». En uno de ellos me sucedió algo 
muy curioso que ha dado lugar para 
reflexionarlo y recordarlo, además, 
como algo gracioso.

Un día cualquiera me encontra-
ba en un hospital psiquiátrico de 
Bogotá, con un grupo de mujeres 
«loquitas», como cariñosamente 
se autodenominaban, en horas de 

Por  Rosa Suárez Prieto

la tarde ya finalizando nuestra ac-
tividad del día; hablábamos y co-
mentábamos a manera de «cierre» 
sobre sus sentires del día y, en ese 
momento, ingresa la monjita que 
ese día estaba de turno para velar 
por «el cumplimiento de la rutina 
hospitalaria» y quien antes estaba 
a cargo de otra sección del hospital. 
Ante su presencia, comenzamos a 
despedirnos y darnos los agradeci-
mientos respectivos con abrazos, lo 
que llamó la atención de la monjita 
y, dirigiéndose a mí, me pregunta: 
«Oiga, espere un momento, ¿Cómo 
así que se va?, ¿Quién le autorizó su 



14

salida?». Naturalmente le expliqué 
que era una psicóloga investigadora 
del Instituto Colombiano de Antro-
pología y que tenía la autorización 
de la dirección de la clínica para 
tal fin; como no pude mostrarle la 
carta porque la tenía mi compañe-
ro, seguí mi argumentación, ante la 
mirada cada vez más incrédula de la 
monjita que, además, se aseguraba 
de tener el control total de la puer-
ta de ingreso al salón y así poder 
impedirme cualquier «intento de 
fuga». 

Por estar pensando y tratando de 
aclarar el «impase», en ese instante, 
no hice caso de las señas y gestos de 
las «loquitas» que, preocupadas, me 
hacían para que no siguiera «argu-
mentando», pues, por experiencia 
propia, sabían que todo lo que dijera 
sería tomado en mi contra; aun así, 
seguí mi defensa señalando que 
ya llevaba tres semanas de acom-
pañamiento psicosocial con ellas y 
otros pacientes ante lo que, final-
mente, la monjita me interrumpió 
y manifestó lo que sentí como una 
sentencia: «Muy interesante su ar-
gumentación, aquí todas están de 
paso y son personas que no tienen 
problemas y están aquí por motivos 
equivocados, lo que me confirma lo 

bien estructurado de su delirio, así 
que, por favor, siga con sus compa-
ñeras al comedor». Ante semejante 
mandato, no tuve otra opción que 
guardar silencio y hacer caso a los 
gestos y señas de «mis compañe-
ras» de cerrar la boca y obedecer al 
mandato de lo que se considera so-
cialmente «la normalidad» y seguir 
resignadamente hacia el comedor.

No me había dado cuenta del tiem-
po trascurrido durante mi «defen-
sa» con la monjita; lo cierto es que 
fue largo y suficiente para que, por 
fin, mi compañero, quien se encon-
traba en otro pabellón del hospital, 
sintiera mi demora y fuera a bus-
carme sin imaginarse siquiera que 
acudía a mi rescate. El comedor es-
taba un poco distante del lugar del 
pabellón donde nos encontrába-
mos, atravesamos un largo pasillo 
que lo viví como eternamente in-
terminable. A pocos pasos de llegar 
al objetivo, aparece mi compañero 
y, al verme, me llama y empieza a 
preguntar el porqué estaba por ese 
lugar. Miré a la monjita y le dije: «¿Se 
da cuenta, hermana, que es verdad 
lo que le dije?». Sin embargo, ella, 
aún escéptica y suspicaz, se dirigió 
a mi compañero exigiéndole que le 
mostrara la carta de autorización, 
la cual, afortunadamente, tenía. La 
tomó y leyó detenidamente, y con 
una expresión, de no mucho agra-
do, aceptó su «error» y, muy a re-
gañadientes, se disculpó. Sentí un 
gran alivio y la solidaridad de mis 
«compañeras» no se demoró en 
expresarse; aplaudieron y me abra-
zaron con gran cariño y agradeci-
miento por el acompañamiento 
de ese y los días que compartimos.  

Lo que denominamos 
como «locura» se 

considera una pérdida 
de la libertad, dando 

lugar a que la mente se 
convierta en la cárcel 

del cuerpo.



15

Continuamos por dos semanas más 
nuestro trabajo en las que día a día, 
llevé siempre conmigo una copia de 
tan importante carta.

Este episodio aún suscita en mí 
muchos sentimientos encontra-
dos. Tal vez el que aún perdura con 
mayor intensidad es el de la per-
cepción y concepto que en general 
tienen las personas de nuestra so-
ciedad sobre lo que denominamos 
como «locura» y cómo esta se con-
sidera una pérdida de la libertad, de 
la razón, es la sin razón, dando lu-
gar a que la mente se convierta en 
la cárcel del cuerpo. Todo aquello 
que se considere fuera de contexto 
e incumplimiento de las normas, el 
pensar y sentir diferente ya es cau-
sa de «vigilancia y control». Teme-
mos ser diferentes, dejarnos llevar 
por los sentimientos y emociones, 
abrazar un árbol, escuchar el soni-
do del viento y soñar con volar, no 
cargar culpas y ser consecuentes 
con el pensar, sentir y actuar es ya 
motivo de alerta. Vivimos en un 
campo de batalla entre la locura y 
la normalidad, en una sociedad que 
muchas veces no nos deja ser, coar-
ta la libertad con normas que ni sus 
miembros acatan. Nos hacen creer 
que somos libres cuando en reali-
dad somos esclavos de una socie-
dad de consumo.

En fin, son múltiples aspectos que 
ameritan reflexión y que, espero, en 
otros espacios la podamos hacer. Es 
tan solo una invitación para que po-
damos ser libres y «nunca te dejes 
poner el tornillo que te falta», como 
bien lo señala una frase expresada 
en un grafiti callejero.



16

Hermano Duc Tri: 
«Desmitificar al Buda»

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Esas fueron las primeras palabras 
que pronunció el hermano Duc Tri, 
de la tradición del maestro Thich 
Nhat Hanh, al comenzar su charla. 
«No sólo por medio del budismo al-
canzamos el despertar; cada cultu-
ra tiene sus creencias y su camino, y 
todos son igualmente válidos».

Y así, cuestionándolo todo desde 
muy pequeño, va por la vida Carlos 
Pereda (hoy el hermano Duc Tri). 
Nacido en México dentro de una 
familia católica, con un padre muy 

Por Ana María Echeverri

estricto y una madre amorosa que 
siempre apoyó todas sus locuras 
y disidencias, tuvo su primer en-
cuentro con dios por medio de las 
monjas de su escuela primaria, y 
también su primera frustración: 
«Cada vez que cuestionaba los dog-
mas, las personas a mi alrededor 
me respondían: ¡No debes cuestio-
nar esas cosas, debes tener fe!».

Pero su curiosidad sin límites y su 
rebeldía encontraron un obstáculo: 
su padre no estuvo de acuerdo en 

© Ana María Echeverri

DUC TRI 



17

que estudiara música. Empezó en-
tonces Derecho, donde se encontró 
con José Hugo Martínez, un gran 
maestro que le enseñó no solo a ar-
gumentar y rebatir, sino a ir al fon-
do de las cosas, a cuestionarlo todo, 
incluso la ley y la religión. «Para mí 
fue la experiencia más maravillosa 
de emancipación, y supe que que-
ría dedicar mi vida a ayudar a otras 
personas de la misma manera en la 
que mi maestro me ayudó». La bús-
queda de la verdad lo llevó a estu-
diar Filosofía. «La filosofía me ayu-
dó a emanciparme de todo tipo de 
autoridad, incluyendo la autoridad 
de mi papá. Uno aprende a liberar 
su mente de los dogmas, de las ver-
dades establecidas. De todo lo que 
le han enseñado. Y para mí eso im-
plica una toma de responsabilidad 
sobre la propia vida».

En tercer semestre de Filosofía cayó 
en sus manos el libro El yoga de los 
sueños, que lo hizo encaminarse 
hacia el budismo: «Si la filosofía me 
ayudó a liberar mi mente, la medi-
tación y el budismo me ayudaron a 
liberar mi corazón, porque yo has-
ta ese momento todavía guardaba 
muchos rencores en mi vida. Me di 
cuenta de que si quería estar bien, 
necesitaba sanar esa parte de mí».

«La libertad es 
autodeterminación, 
es ser arquitecto de 
mi propio destino; 

soy libre cuando 
tomo mi destino en 

mis manos».

© Ana María Echeverri



18

AME. ¿Cómo hizo para lograrlo?

DT. Dediqué mucho tiempo a con-
templar profundamente las condi-
ciones de sufrimiento de mi padre. 
Me di cuenta de que si yo hubiera 
vivido las mismas cosas, sin duda 
sería igual que él. Cuando com-
prendí eso, mi rencor y mi enojo 
se disolvieron. Entendí que sus ac-
ciones que me causaban malestar 
eran expresiones de su condicio-
namiento y de su sufrimiento. En-
tonces, en lugar de enojarme con él, 
trato de ayudarlo.

Un día Duc Tri encontró un libro de 
Thich Nhat Hanh*, donde hablaba 
de los catorce preceptos de la or-
den del interser (ahora catorce en-
trenamientos), «los tres primeros 
conectaron profundamente con mi 

aspiración. El primero es: no seas 
dogmático, ni te apegues a ningún 
credo, ideología, ni religión, inclui-
do el budismo. El segundo: no creas 
que tienes la verdad absoluta y 
mantén tu mente abierta a cuestio-
nar tus propias ideas y a escuchar 
los puntos de vista de los demás. Y 
el tercer precepto: no uses la fuerza, 
la autoridad ni el poder para forzar 
a los demás a adoptar tus puntos de 
vista, especialmente a los niños. Sin 
duda, eso me inspiró mucho para 
convertirme en monje en esta tra-
dición».

Cuando usted dice que hay que des-
mitificar a Buda, ¿qué quiere decir?

Creo que vivimos en un momen-
to de la humanidad en el que 
podemos desarrollar nuestra  

© Ana María Echeverri



19

espiritualidad sin necesidad de 
creer en elementos mágicos, mi-
lagrosos, sobrenaturales. El pen-
samiento crítico no está peleado 
con la espiritualidad. Creo que si 
Buda hizo algo realmente milagro-
so fue desarrollar su capacidad de 
comprender, de perdonar y de vivir  
en paz.

aprendemos a mirarlo profunda-
mente, con Plena Consciencia, y a 
transformarlo, a no quedarnos ato-
rados en él. En mi caso, una frus-
tración ocasionada al estar en un 
ambiente en donde no podía pen-
sar libremente o cuestionar ciertas 
cosas, se convirtió en la aspiración 
que le da sentido a mi vida. Me sien-
to agradecido de haber vivido esos 
momentos y digo «gracias sufri-
miento porque me ayudaste a darle 
sentido a mi vida».

Una manera de practicar con nues-
tras emociones es la siguiente: 
«Inspiro y soy plenamente cons-
ciente de mi emoción (enojo, an-
siedad, tristeza, etc…); espiro y tomo 
buen cuidado de mi emoción»; ins-
piro: «mi querido enojo, ya te vi, sé 
que estás aquí»; espiro: «no te preo-
cupes, yo voy a cuidar de ti». Genero 
dentro de mí esa energía de amor 
que toma buen cuidado del enojo, 
el dolor, etc., y así la emoción ya no 
controla mis acciones. Parece de-
masiado fácil, pero funciona.

¿Qué es para usted la libertad?

Para mí ser libre es ser capaz de 
tomar decisiones con Plena Cons-
ciencia, y tomar responsabilidad 
tanto de mis acciones, como de mi 
pensamiento. Por eso practico el 
escepticismo y no creo en creer, 
sino que procuro tener experien-
cia directa de las cosas. Para mí la 
libertad es autodeterminación, es 
ser arquitecto de mi propio destino; 
soy libre cuando tomo mi destino 
en mis manos y no culpo a otras 
personas o a las circunstancias de 
lo que sucede en mi vida.

«Vivimos en un 
momento de la 

humanidad en el que 
podemos desarrollar 

nuestra espiritualidad 
sin necesidad de 

creer en elementos 
mágicos».

¿Eso cómo se logra?

Las enseñanzas del Buda nos ayu-
dan a desarrollar nuestra visión 
profunda de las cosas, para respon-
der de una mejor manera a cada 
situación; al hacer esto, nuestras 
acciones traen armonía al mundo; 
eso para mí es la espiritualidad y 
podemos cultivarla. Una manera de 
practicar esto es respirando cons-
cientemente, esa es la práctica bá-
sica que nos ayuda a establecernos 
en el momento presente y generar 
comprensión y compasión dentro 
de nosotros.

El budismo parte de que el  
sufrimiento existe, ¿cómo lo viven  
ustedes?

La tendencia de la mayoría de los 
seres humanos es a deshacernos 
del sufrimiento. En nuestro camino 



20

Cuando uno vive en una comu-
nidad que tiene reglas, ¿se puede  
ser libre?

Las reglas y normas únicamente te 
quitan la libertad cuando no obede-
cen a la justicia y al orden. Las reglas 
y normas que aplicamos en el mo-
nasterio están alineadas con mis 
principios y valores; por lo tanto, no 
siento que limiten mi libertad. Par-
te de mi entrenamiento monástico 
es cuestionar las cosas y no creer 
ni obedecer algo ciegamente, sim-
plemente porque lo dice una regla 
o porque viene de una autoridad. 
Libertad es también ser uno mismo 
su propia autoridad, su propio au-
tor. Las reglas del monasterio apor-
tan condiciones para que cada uno 
pueda ser su propio autor, su propio 
maestro.

amor, la compasión, la compren-
sión, la paz interior, y eso me hace 
sentir muy libre. Dejarlo todo para 
hacerse monje no es perder la liber-
tad. «Dejarlo todo» para mí significa 
dejar todas las distracciones que 
me impedían dedicarme a seguir 
mi aspiración más alta en la vida.

________________________________

* Thich Nhat Hanh fue un monje 
budista zen vietnamita, abande-
rado de la paz que combinó la vida 
contemplativa con la acción social, 
creando el «budismo comprometi-
do». Su práctica se centra en la Ple-
na Consciencia para estar presente 
en cada acción; el concepto del «in-
terser», según el cual TODO está in-
terconectado; la paz del mundo em-
pieza con la paz interior; la práctica 
del habla amorosa y la escucha pro-
funda y el manejo consciente del 
sufrimiento, abrazando las emocio-
nes dolorosas.

«Supe que quería 
dedicar mi vida 
a ayudar a otras 

personas de la misma 
manera en la que mi 
maestro me ayudó».

¿Cómo un hombre que tiene dos ca-
rreras y además es músico, decide 
dejarlo todo para hacerse monje? 
¿No es eso perder la libertad?

Para mí la libertad tiene mucho que 
ver con el orden. Cuando hay orden 
en la vida uno fluye con libertad. 
Me ordené como monje; esto quie-
re decir que ordené mi vida, puse 
mis prioridades en orden, dedico 
mi tiempo y mi energía a las cosas 
que considero más importantes: el 

© Ana María Echeverri



21



22

Mi libertad
INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Al pensar en la palabra «libertad», 
emerge la sensación de mi cuerpo con 
todas sus limitaciones. De alguna ma-
nera vivir en un cuerpo es ya en sí mis-
mo perder libertad. Mis sentidos solo 
perciben un rango de colores, sabores, 
olores, temperaturas. Mis músculos 
solo pueden estirarse hasta cierto pun-
to. Mi tamaño me impide caber en todos 
los espacios o alcanzar algunas alturas. 
Solo puedo moverme de ciertas ma-
neras. Hay un rango posible de aquello 
que es digerible y asimilable, por lo cual 
no puedo ingerir lo que se me ocurra.

Por Ana María Constaín

Libertad. Pienso en la crianza de las ni-
ñas, en la casa y sus interminables la-
bores. En las relaciones humanas, las 
peleas, los conflictos. Las heridas. Lo 
que no puede decirse.

Libertad. Llegan recuerdos. Imágenes 
de censura. Guerras ideológicas. Vio-
lencias sistémicas. Castigos. Represio-
nes. Líderes autoritarios. Religiones 
dogmáticas. Infancias encerradas en 
un marco de una normalidad impuesta.

Libertad. Lavado de cerebro. Manipula-
ción mediática. Estrategias de merca-
deo. Conductismo acérrimo. Determi-
nismo biológico.

Libertad. Lavado 
de cerebro. 

Manipulación 
mediática. 
Estrategias 

de mercadeo. 
Conductismo 

acérrimo. 
Determinismo 

biológico.

Libertad. Esas letras se dibujan en mi 
mente y las acompaña una ráfaga de 
imágenes. El pago de impuestos, el 
horario escolar de mis hijas, los uni-
formes que deben ponerse, mi agen-
da con compromisos inamovibles, el 
semáforo de la circunvalar, la señal de 
prohibido, el cartel que dice cerrado en 
la puerta del supermercado, el anillo de 
casado del joven que me mira con aire  
seductor.



23

¿Libertad?

(Miro a mi alrededor. ¿Qué de esto he elegido? ¿Elegimos algo? ¿Existe realmente el 
libre albedrío?)
Sí, libertad.

La libertad de cuestionarlo todo: maternidad, monogamia, género, capitalismo, ca-
tolicismo, normatividad, normalidad. La realidad misma.
De hacerme las preguntas y aunque no llegue a unas respuestas absolutas, libertad 
de elegir la vida, elegirme a mí y a los míos, elegir la aceptación de mi condición 
humana.

Libertad de encontrar a Dios, de amar, de tener curiosidad, de crear, de ver más allá 
de lo evidente y encontrar la belleza en donde parece perdida.
Mi libertad, la de ir al hogar, sin importar el lugar.



24

La singularidad de la 
libertad estoica:  
La destreza de rendirse

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Por Fernando Cordovez

Cuando escuchamos la palabra «li-
bertad», nuestra mente de inmedia-
to dibuja postales de ensueño: tar-
jetas de crédito con cupo ilimitado, 
trabajar en piyama con vista al mar 
preferiblemente (aunque la arena 
sea una pesadilla para el teclado) y, 
en esencia, hacer lo que nos plazca, 
cuando nos dé la real gana.

desarma: la libertad estoica es esa 
broma cósmica que solo los que se 
atreven a mirar dentro de sí mis-
mos logran entender. No se trata 
de la libertad de hacer, sino de la 
maravillosa libertad de no dejarse 
perturbar.

Es esa paz mental que se instala 
en el alma, con la calma profunda 
de un monje tibetano y la resigna-
ción sabia de un colombiano un 24 
de diciembre: entre el 80 % y el 90 
% de lo que ocurre a nuestro alre-

No se trata de 
la libertad de 
hacer, sino de 
la maravillosa 
libertad de no 

dejarse perturbar.

Pero si tuviéramos la fortuna de 
sentarnos con un café frente a Epic-
teto —ese exesclavo que se convirtió 
en filósofo estoico—, él nos miraría 
con una sonrisa tan genuina como 
zen y nos diría: «Estás buscando la 
libertad en el lugar equivocado. La 
verdadera independencia florece 
cuando, paradójicamente, decides 
encadenarte a ti mismo».

Y aquí viene la primera verdad, 
dicha con una honestidad que  



25

dedor, sencillamente, se escapa de 
nuestro control. Sí, como el clima, 
la opinión de los suegros, el trancón 
monumental y ese festivo en el que 
toda la gente de la capital decidió ir 
al mismo pueblo de Boyacá a «des-
cansar».

invita a jugar clasificando lo que nos 
rodea en dos baldes: 1) cosas que 
dependen de nosotros: mis juicios, 
mis valores, el esfuerzo que pongo, 
y 2) cosas que no dependen de noso-
tros: los politiqueros, el precio del 
dólar, ¡el algoritmo de Instagram 
y el hecho de que nos llueve el día  
del picnic!

El estoico, armado con estos dos re-
cipientes, observa al resto de la hu-
manidad. Nos ve comportándonos 
como niños pequeños haciendo 
pataleta, sufriendo con una inten-
sidad dramática por cosas que ni  

La independencia 
florece al  

encadenarte a  
ti mismo.

El corazón del estoicismo es tan 
inocente que parece infantil. La fa-
mosa «dicotomía del control» nos 



26

siquiera han pasado. Desde esa 
perspectiva, es comedia pura: gas-
tamos nuestra energía mental 
como si a punta de quejas pudiéra-
mos forzar a la realidad a cambiar.

Decía Séneca: «Sufrimos a menudo 
más en nuestra imaginación que en 
la realidad».

Cuando nos roban el celular, la re-
acción natural podría ser el tran-
quilo amor fati (amor al destino) de 
Marco Aurelio, pero muchas veces 
se manifiesta con una piedra cós-
mica digna de una telenovela. Pocas 
veces pensamos: «¡Ah, mira! Opor-
tunidad para cambiar ese aparato 
lento que llevaba tres años rogando 
ser jubilado».

Aceptar requiere un nivel de des-
apego que a veces parece de otro 
planeta, pero, según los estoicos, es 
el camino directo a la libertad. ¡Casi 
nada!

que perturba a los hombres no son 
las cosas en sí mismas, sino las 
opiniones que tienen sobre esas  
cosas».

Si pensamos: «Llover es malo», nos 
convertimos en prisioneros de la 
casa. Si simplemente observamos: 
«Está lloviendo», seguimos siendo 
libres, aunque nos toque saltar en-
tre piedras y espontáneos riachue-
los con la temeridad de un reality de 
supervivencia.

Nuestra mente, que debería ser 
nuestra aliada, a veces actúa como 
verduga, enviando correos a las 3 
a.m.: «¡Urgente: esto es terrible!» o 
«Mira cómo te deshonraron, ¡hay 
que responder!». La libertad estoi-
ca consiste en, con mucha firmeza, 
despedir a esa carcelera y asumir 
nosotros mismos la dirección de 
nuestras emociones.

Al final, la libertad para los estoicos 
no es un destino geográfico (puedes 
estar en el ostracismo o en Grecia) 
ni una cifra en tu cuenta bancaria 
(puedes ser esclavo o emperador). 
Es puramente psicológica: la capa-
cidad de estar en cualquier circuns-
tancia sin perder nuestra coheren-
cia interna.

Al desear solo lo que ya tienes, paz 
mental, juicio, valores, te conviertes 
en la persona más rica del planeta, 
porque ya posees todo lo necesario 
para ser feliz y gozar de la libertad.
Y esa es la singularidad más grande 
y divertida del estoicismo: el estoico 
es libre porque, de manera cons-
ciente, elegante y hasta un poquito 
valiente, ya se rindió a la realidad.

Si todo lo externo es inconsecuen-
te para la felicidad, ¿dónde se libra 
la verdadera batalla por la libertad? 
En el único lugar donde somos  
monarcas absolutos: nuestra men-
te. Epicteto lo dejó clarísimo: «Lo 

La libertad 
estoica consiste 

en despedir a esa 
carcelera y asumir 
nosotros mismos 

la dirección 
de nuestras 
emociones.



27

Libertad mínima 
necesaria

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Por  Fernando Baena Vejarano

Dicen muchos filósofos que so-
mos el único animal definido por 
su propia libertad. Yo agregaría que 
por eso mismo apenas nos vamos 
humanizando. La nuestra es una 
sistemática y simultánea —cada vez 
más sofisticada— historia de estra-
tegias para esclavizarnos los unos 
a los otros. Pero no solo se trata de 
cortarle la cabeza al rey. Ser libres 
va más allá de hacer lo que nos dé 
la gana.

En mi obra Holosofía de la liber-
tad, hay dos definiciones sobre 
los requisitos para nuestro pleno  

florecimiento como seres huma-
nos: la que alude a los mínimos y 
necesarios para no vivir coartados, 
y la que demarca el camino recorri-
ble por caminos cada vez mayores 
de realización de nuestro inmenso 
potencial. Por debajo de la míni-
ma libertad necesaria, todo es un 
purgatorio de miedo, control, con-
flicto premeditado, manipulación, 
hipnosis narrativa, sectarizadora y 
sectaria; ideologías constrictivas, e 
instrumentalización de la esperan-
za con falsas promesas mesiánicas. 
Lenguaje orwelliano. Mentirocracia. 
Ciertas agendas nos venden su fu-



28

turismo libertario pintado de aba-
nicos preferenciales e identitarios. 
Pero eso no basta. Elegir del menú 
tampoco es todo.

Por encima de la mínima libertad 
necesaria, hay dos escenarios: el 
primero, una sociedad conflictiva, 
pero democráticamente funcional, 
que evolucione a punta de avan-
ces y retrocesos, imperfecta, pero 
preferible a la distopía mecánica 
de conciencias doblegadas por un 
poder hegemónico. En el mejor de 
los casos —y aunque confunda la 
felicidad social con un mercado de 
necesidades satisfechas—, eso se 
parece al éxito de los Países Bajos. 
El segundo escenario es mi sueño: 
un planeta que a su ritmo descubra 
que se paladea la felicidad mejor 
cuanta más unidad con todo pueda 
sentirse; vida que gire alrededor de 
la elevación de conciencia y el amor 
compasivo por todos los seres sin-
tientes.

Me dirán que deliro con pleyadianos 
y ángeles. Es verdad: en mi novela El 
Despertar del colibrí me imaginé un 
neochamánico reseteo, al estilo ko-
gui, del sapiens sapiens, quien en-
traba por fin en su propio corazón, 
para rediseñarlo todo hasta volver 
una bruma esta actualidad polari-
zada. Me pesa ser un extraterrestre 
asombrado de haber encarnado a 
la fuerza en este planeta caótico. 
Vivo en una nube. Un día los invito a 
montarse en la canasta, para subir 
en globo hasta mi casa.

Pero también sé bajarme de la nube, 
hasta aterrizar en el supermercado 
de ofertas de sentido que se pagan 

perdiendo toda capacidad crítica. 
Unifican. Dan la sensación a sus ad-
herentes de que tienen razón, por-
que si hay millones como ellos —así 
piensan—, no pueden estar equivo-
cados. Generalmente los une haber 
sufrido un mismo tipo de desgracia. 
O ser muy jóvenes e ingenuos, cre-
yendo que su utopía es cosa fácil. 
Y tener a un sociópata como líder. 
Ahora tienen la verdad. Y el que tie-
ne un argumento irrebatible sale 
de inmediato a masacrar al que se 
oponga. No importa si se toman al 
almuerzo esa copa de veneno con 
la mano derecha o con la izquierda. 
Les sabe igual de rico. Obviamen-
te hay un antídoto: el pensamiento 
inteligente. Haberse entrenado en 
conciencia emocional. Todos pode-
mos reeducarnos, si nos habitua-
mos a trascender nuestras emocio-
nes más gregarias.

Me pesa ser un 
extraterrestre 

asombrado de haber 
encarnado a la fuerza 

en este planeta caótico. 
Vivo en una nube. 

Lo primero es reconocer nuestras 
reacciones, dejar de actuar como 
títeres dirigidos por nuestra inercia 
cavernícola, identificando los me-
canismos del sesgo de confirma-
ción, raíz del fanatismo. Y tomando 
medidas autocorrectivas. Ojalá ha-
cerlo desde niños. Hecho el trabajo 
propio, apoyar esos mismos acier-
tos de conciencia emocional en 
otras personas. Tu mejor amigo no 
es el que te halaga ni el que te da la 



29

espalda o te llama a insultar cuando 
lo contradices, sino el que con res-
peto te conversa en actitud de cons-
truir una verdad conjunta. No siem-
pre habrá gente dispuesta a admitir 
que ha pensado deficientemente. 
No hay tiranos de mente abierta.

Éramos tribus, que es lo mismo  
que sectas.

El líder necesitaba convencer, y así 
nació la oratoria: jamás reconocería 
estar equivocado. Hoy eso se llama 
hacerse a una imagen. Imagen, ora-
toria y poder: la santa trinidad del 
despotismo. Ahora se logra contro-
lando un algoritmo. Cada fanaticada 
era una burbuja refractaria. Como 
hinchas de fútbol, pero sin estadios. 
Los súbditos eran unos zalameros 
lamesuelas, como ahora: sabían 
que corrían el riesgo de ser territo-
rialmente expulsados, o de perder 
sus contratos, y que la reprobación 
grupal era una condena a muerte. 
Hasta se convencían de sus propias 
mentiras para imaginarse del lado 
de los buenos. ¿Y los demás? Pues a 
designarlos como gente mala: infie-
les, pueblos no escogidos por Dios, 
inmigrantes latinos, indígenas sin 
alma, rusos desalmados, capitalis-
tas gringos o blanquitos ricos. Sta-
lin. Mao. Pinochet. Trump. Política y 
religión de la peor calaña. La misma 
historia girando en círculo.

¿Está en los genes? Tener la razón 
nos obsesiona; no perder puntos 
ante nadie. Y todo esto lo explica 
el sesgo de confirmación. Para es-
capar de su trampa hay que saber 
que no solo distorsionamos lo que 
percibimos sino también lo que 
buscamos percibir. Para no reco-
nocer ideas erróneas a las que les 
apostamos el sentido de nuestra 
vida…, culpamos a alguien. Meca-
nismo proyectivo. Sentimos odio 
por el oponente; se nos ocurre que 
no puede ser que hayamos vivido 
para nada.

No solo se trata de 
cortarle la cabeza al 

rey. Ser libres va más 
allá de hacer lo que 

nos dé la gana.
Si queremos una sociedad que sos-
tenga o alcance la libertad mínima 
necesaria, necesitamos reconocer 
que —además de comer, procrear 
y cuidar nuestra prole—  estamos 
programados animalmente para 
identificar enemigos o presas, y 
para convocar al grupo a actuar 
contra esos objetivos coordinada 
y unificadamente. Esto último no 
se lograba —antes de la invención 
del pluralismo deliberativo—, si 
no era convenciendo a todos de lo 
mismo. No se cazaba al mamut si 
cada quien salía a hacer lo que le 
diera la gana. Todavía no sabíamos 
que la palabra era la punta del ice-
berg del espíritu, y que con ella y 
su inmensa base, además de mi-
tos, dogmas y magias, se convoca-
ban ciencias, poemas y filosofías; 
avances civilizatorios, arte sublime, 
claridades místicas, debates y de-
mocracias. Menos aun sabíamos 
que el silencio interior pacifica la 
mente controversial (maniquea, 
violenta) y prepara el alma para en-
cuentros profundos (dialógicos, in-
tegrativos). Necesitábamos antaño  
convencernos todos de lo mismo. 



30

Pero hay estrategias para construir amores, silencios, acuerdos y abrazos. 
Por ejemplo buscar activamente fuentes que nos contradigan y anotar 
inmediatamente esas evidencias incómodas, pues tendemos a olvidarlas 
(Peter Cathcar Wason lo demostró clínicamente). Hay una neurología del 
fanatismo y otra de la libertad. Las neuronas prefieren seguir las mismas 
rutas cerebrales para usar una mínima energía al tomar decisiones urgen-
tes. Colectivamente eso se llama dictadura constitucional. Hay que crear 
nuevas avenidas neuronales. Cuesta más trabajo mental, pero nos arre-
pentiremos menos, colectiva y personalmente. Eso se llama perfeccionar 
la democracia.

El narcicismo grupal es el hueco para caer al absolutismo. Busquemos aso-
ciar de maneras novedosas conceptos y datos. Repasemos la manera que 
tienen nuestros opositores de asociar ideas, antes de examinarlas con ellos 
detalladamente —como propuso Anatole Rapoport—. Así surgió la ciencia 
y la filosofía. No saber reconocer otros puntos de vista es no haberse edu-
cado en lo absoluto. Cambiar de opinión cuando las evidencias lo exigen es 
señal de inteligencia mínima. La necesitan electores y elegidos. No apaga-
remos el fuego poniendo más leña.



31

Libertas, libertad, 
Liberty

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Por Diego De Castro Korgi

Desde un puerto ubicado en el Ba-
ttery Park en Nueva York, sobre el 
río Hudson, zarpa un ferry con su 
cupo completo; es blanco y gran-
de, con inmensas ventanas en sus 
dos pisos, plataformas para obser-
var de pie el paisaje más cerca del 
agua y amplias sillas para sentar-
se durante el viaje. Suena la sire-
na anunciando la salida y se dirige 
al sur hacia la amplia bahía, sobre 
un río en calma. Un guía de lengua 
inglesa recita con su micrófono el 
relato turístico aprendido y calcu-
lado; parece que nadie le prestara  

atención; la gente camina de un 
lado a otro, mira por las ventanas 
y sale a las plataformas. Al lado iz-
quierdo, el perfil de Manhattan in-
confundible, se refleja en el agua, a 
retazos, en un mágico movimiento. 
El guía gasta su tiempo explicando 
la geografía del lugar y las ciudades 
que vemos a lo lejos: al lado dere-
cho New Jersey, con su silueta de 
edificios, parece más nueva y pe-
queña que Manhattan, que con sus 
rascacielos inmensos semeja un 
bosque de cemento. El río se vuelve 
más ancho y las riberas se ven más  

© Diego De Castro



32

lejos; pasan otros barcos en direc-
ción contraria produciendo un ficti-
cio oleaje; suena de nuevo la sirena 
y el guía nos muestra los muelles de 
carga, entre ellos el más antiguo, el 
primero que se construyó en Nueva 
York, que hoy, abandonado, es una 
ruina que se hunde en el agua sala-
da de la esquina del downtown. 

Eiffel. Es la figura de una diosa, ins-
pirada tal vez en la Eleuteria griega 
o la Libertas romana, vestida con 
doble túnica. Apoyada sin esfuerzo 
en su pierna izquierda, dejando la 
derecha hacia atrás, con el movi-
miento de la estatuaria griega, pa-
rece dar un paso adelante, decidida, 
con la mirada firme y grave, con su 
cabeza coronada con una diadema 
de siete puntas que, según su crea-
dor, simbolizan los siete mares del 
mundo; su brazo derecho en alto, 
desnudo, portando en su mano una 
antorcha y en la izquierda soste-
niendo una tablilla con la inscrip-
ción «JULY IV MDCCLXXVI», fecha 
de la Independencia de Estados 
Unidos. Sobre el pedestal alcanza 
los 93 metros de altura. Es un refe-
rente cultural, un hito del presente, 
como lo fue el Coloso de Rodas en 
Grecia, construido en el año 300 a. 
de C.; también fue, hasta 1900, un 
faro, como lo fue el de Alejandría 
en otros tiempos. Todos parecen 
rendirse ante esta inmensa obra. 
Produce una fascinación casi mís-
tica, hasta reina un silencio religio-
so cuando se la observa de cerca, 
tal vez porque representa el sueño 
de libertad perseguido por la hu-
manidad: el símbolo del triunfo del 
bien sobre el mal. Pero en esa tierra 
nórdica, la idea de libertad se endo-
só incondicionalmente al estatus 
estadounidense; aquí y ahora este 
es su símbolo, la libertad es su pre-
tendido patrimonio que se asegura 
adquirido por derecho propio. Su 
significado, su nombre, su prédica, 
se defienden como una herencia a 
cualquier precio y contra cualquier 
enemigo. Esta diosa impasible de 
cobre verde, expuesta a la sal del 

Esta diosa 
impasible de cobre 

verde, expuesta a 
la sal del mar, es 

aquí la pretendida 
representación 

de la democracia 
ateniense.

La desembocadura del río adquiere 
dimensiones oceánicas y se abre 
más el panorama, se alejan Man-
hattan y New Jersey y aparecen 
más cerca dos pequeñas islas, una 
de ellas con el inconfundible perfil 
de la Estatua de la Libertad. Sobre 
su alto pedestal, de lejos parece 
una mancha verde en el horizonte 
que va adquiriendo forma humana 
mientras el ferry se acerca aún más. 
Afuera, en las plataformas, todos 
alistan sus cámaras que enfocan 
directamente al monumento que 
ya deja ver sus rasgos característi-
cos. Quién no conoce o no ha oído 
hablar de la famosa Estatua; más de 
cerca, sus detalles son más reales 
e impresionantes: una verdadera 
obra de arte realizada en piezas de 
cobre por Auguste Bartholdi, col-
gadas sobre una estructura de ace-
ro, logro de ingeniería de Gustave  



33

mar, airosa, esbelta e inmensa, dominando el mar sobre su pedestal, con 
su mirada puesta hacia el atlántico norte, es aquí la pretendida representa-
ción de la democracia ateniense. 

El ferry rodea la pequeña isla, mostrándonos todos los ángulos del impo-
nente monumento; luego gira y se encamina lentamente de nuevo al norte, 
con destino a Manhattan. El guía ya no tiene nada más que decir; por la 
ventana se ve la gran ciudad gris que se acerca y, mirando hacia atrás, ante 
la Estatua que se empequeñece en el horizonte, surge una reflexión real-
mente inquietante: la libertad, tan predicada y tan pretendida, no es sim-
plemente una estatua.

© Diego De Castro



34

¿Qué y para qué la tan 
mentada libertad?

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Por Gustavo Mauricio García Arenas 

¿Un grito, una canción, un poe-
ma, un anhelo, una quimera, una 
mentira, una aspiración, una esta-
tua, un remedo? ¿Ninguna de las  
anteriores?

Según Borges, la filosofía es una de 
las ramas de la literatura fantástica. 
Plop. Y uno de los temas más recu-
rrentes de la «literatura fantástica» 
es la libertad. No hay filósofo que 
en algún momento de su vida no se 
haya referido a ella. Es más, algunos 

han elaborado todo su sistema con 
el único pretexto de su búsqueda o 
realización. Con frecuencia la con-
fundimos con lujuriosa noches, con 
paradisíacos días campestres con 
sus noches estrelladas o con la de-
tonación de un fusil a quemarropa 
contra aquellos que «no nos han 
permitido ser». Y no alcanzamos a 
llamarla libertinaje cuando a Kant 
se le ocurre denominarla «con-
cepto puro del entendimiento»,  
válgame dios.



35

No hay filósofo 
que en algún 

momento de su 
vida no se haya 
referido a ella.

Hay Estatua de la Libertad, hacien-
da La Libertad (de corruptos an-
tecedentes patrios), Libertad La-
marque, confites y un escudo que 
invoca «Libertad y Orden» en este 
desencajado país. Y aunque suene 
un poco absurdo, tampoco pien-
so dejarla quieta, quiero manosear 
tanta pulcritud.

Desde la aparición en el escenario 
de la vida de términos como causa-
lidad, determinismo, materialismo 
histórico, otredad, alteridad insti-
tucional, genética, la concepción 
liberal de individuo cayó en des-
gracia. La noción de ser genérico y 
globalizado destituyó a los distin-
guidos María Pérez y John Smith, y 
los entes nos hallamos sumergidos 
en el laberinto insondable de la hu-
manidad. El río fluye arrastrando 
con todo vestigio de individualidad, 
pero el río es el humano.

Ante esta evidencia concreta de un 
nuevo yo, que no soy yo, sino otros 
que soy yo —este yo que por ser lo 
más particular es indeterminado—, 
es necesario volver a hablar de 
nuestra virginal compañera, rasgar 
sus carnes siguiendo el designio de 
quienes dicen que «lo más profun-
do es la piel».

Sabiéndonos prisioneros del mun-
do, reos de nosotros mismos, cum-
pliendo con la más hermosa conde-
na, esto es… la vida, ¿a qué suburbio 
queda confinada la libertad? Y, sin 
embargo —digo «yo»—, el humano 



36

hace lo que quiere en tanto que su 
voluntad está siempre mediada por 
sus determinaciones y cualquier 
acto, por banal que sea, obedece a 
las circunstancias emergidas de sí 
mismo. No hay voluntad fuera de 
este contexto, así como no hay per-
sonas sin universo. No requerimos 
de «contratos sociales». Dentro de 
nuestra propia naturaleza está la 
mundanidad. La satisfacción de un 
deseo individual (sincronización de 
la voluntad) corrobora permanen-
temente su necesaria relación con 
las apetencias, movimientos y acti-
vidades generales. «El hombre mo-
derno vive bajo la ilusión de saber 
lo que quiere, cuando en realidad 
desea únicamente lo que se supo-
ne —socialmente— ha de desear». 
Son palabras de Erich Fromm en su 
libro El miedo a la libertad.

Queremos, de alguna manera, lo 
que somos; somos lo que queremos 
porque, atrapados, somos lo que 
somos. No hay cambios. Nos define 
un continuo movimiento sin direc-
ción, pero maniobrado. Y en la me-
dida en que deseáramos ser algo 
distinto y llegáramos a conseguir-
lo, seguiríamos siendo los mismos 
porque nunca dejaremos de ser lo 
que vayamos siendo.

Cada instante, cada desplazamien-
to universal es el fruto imperturba-
ble de los siglos. Es una huella sin 
tiempo que por siempre va arrojan-
do todas sus posibilidades.

La satisfacción 
de un deseo 

individual corrobora 
permanentemente 

su necesaria 
relación con 

las apetencias, 
movimientos 
y actividades 

generales.

De la interacción hombre y mun-
do, es decir, de la subordinación de 
lo mismo por lo mismo, presos de 
nosotros mismos, nos atenemos a 
jugar al «solipsismo», a la indepen-
dencia, al atomismo, a la libertad en 
términos clásicos.



37

Con motivo del 1700 
aniversario del 
Concilio de Nicea

INFORME ESPECIAL: LIBERTAD

Por Rafael Dussán

Atreverse a comprender el pasado 
es una herramienta urgente para 
atravesar estos tiempos confusos 
y poco claros en muchos aspectos. 
Entender el origen de las cosas, so-
bre todo aquellas que nos han de-
terminado históricamente, es vital; 
acceder al conocimiento, sin lugar a 
dudas, nos da la capacidad impres-
cindible de la libertad.

«La verdad os hará libres» es una 
expresión que recorre las páginas 
de la filosofía griega, del budismo, 
de la tradición judía y, por supuesto, 
en consecuencia, del pensamiento 
del judío de Galilea, Yeshúa. El uni-
verso del pensamiento religioso, sin 

duda, es el más complejo de abarcar 
dadas las posturas de creencia y de 
fe que no admiten crítica alguna.

Se celebran los 1700 años del Con-
cilio de Nicea. ¿Cómo comprender 
la decisión del emperador Cons-
tantino para convocar un concilio 
cristiano en Nicea? Habían pasado 
casi tres siglos desde que este mo-
vimiento cristiano se había origina-
do en los lejanos hechos que acom-
pañaron la vida y la muerte del 
rabino de Galilea, como un movi-
miento de renovación judía del cual 
se iría desprendiendo progresiva-
mente el llamado cristianismo (los  
mesiánicos).

Obra de Rafael Dussán



38

El cristianismo no emergió como 
un movimiento religioso unifica-
do; se fue estructurando en medio 
de una multiplicidad de interpre-
taciones y formas de comprender 
el mensaje, la vida y la persona de 
Jesús el Cristo.

Poner en contexto histórico los 
acontecimientos políticos y socia-
les que determinarían el nacimien-
to de este movimiento es clave. A 
los seguidores de Jesús, que lo co-
nocieron y acompañaron en vida, 
se unirá un personaje también ju-
dío, que no conoció personalmente 
al Jesús histórico, pero con caracte-
rísticas particulares: judío de habla 
griega, con nacionalidad romana, 
con formación en el estudio de las 
escrituras judías (Torá), fariseo y 
teólogo agudo, que propondrá una 
lectura e interpretación del men-
saje de Jesús de Nazaret abierta a 
comunidades no judías que simpa-
tizaban con el judaísmo. Estamos 
hablando de Pablo de Tarso. Su pos-
tura, tal y como lo atestiguan textos 
del Nuevo Testamento, va a desen-
cadenar tensiones y diferencias con 

El cristianismo se 
fue estructurando 

en medio de formas 
de comprender el 

mensaje, la vida y la 
persona de Jesús 

el Cristo.

los judíos creyentes en Jesús, que se 
encontraban especialmente en Je-
rusalén y Galilea, que conformaban 
la primera comunidad judeocristia-
na, totalmente judía y testigos di-
rectos de la vida del maestro.

Obra de Rafael Dussán

Esto ya, de entrada, en pleno siglo 
I, marcará divisiones y diferencias. 
Pero los hechos políticos y violen-
tos que van a sacudir a Israel en los 
años 66 al 73 d. C., con la primera 
guerra judeo-romana, y la revuelta 
de Bar Kojba entre el 132 al 136 d. C., 
marcarán el destino de las cosas: 
el templo de Jerusalén destruido al 
piso, la ciudad controlada por Roma 
y, después, la aniquilación definitiva 
del estado judío por orden de Adria-
no, que traerá consigo la dispersión 



39

De la experiencia 
interior de vida, 

siguiendo las palabras 
del maestro, se pasó 
a la veneración de la 
imagen del maestro.

del pueblo hebreo y la diáspora  
definitiva.

Todo esto marcará estos movi-
mientos nacientes inspirados en el 
mensaje de Jesús de Nazaret, ge-
nerando aún mayor malestar entre 
los grupos conformados solo por 
judíos creyentes en Jesús. En ese 
momento, todo lo que olía a judaís-
mo será considerado enemigo de 
Roma y del emperador. Muchas co-
munidades cristianas, por temor a 
ser perseguidas por los romanos, se 
alejarán de sus lazos con el judaís-
mo. Nos han vendido la idea de que 
las persecuciones romanas fueron 
contra los cristianos. Ciertamente, 
algunas persecuciones de los siglos 
II y III lo fueron, pero las primeras 
persecuciones, del final del siglo I y 
de parte del siglo II, fueron contra 
los movimientos judíos, en cuyas fi-
las estaban los llamados cristianos 
(de hecho, Pablo morirá en el con-
texto de la primera persecución de 
Nerón contra los judíos en Roma, 
alrededor del 67 d. C.).

raleza. Esto va a determinar que lo 
que habría sido un pequeño grupo 
de seguidores judíos en Jerusalén y 
Galilea terminará dando paso, con 
el tiempo, a diversos grupos, segui-
dores de Jesús el Cristo, pero bajo 
diversas interpretaciones.

Unos, más ligados a la tradición ju-
día, donde Yeshúa aparece como el 
profeta enviado, como el Mesías (en 
la interpretación de Pablo), como 
el ungido en quien se había mani-
festado la divinidad, plenamente 
hombre con la conciencia de la di-
vinidad en él. Un Jesús que invitaba 
a una vida en comunidad fraterna 
y solidaria, donde la experiencia de 
Dios era una vivencia ética y social, 
una revolución del reino que, en pa-
labras de Jesús, era la instauración 
de un nuevo orden social y espiri-
tual ligado a procesos de concien-
cia profundos que inevitablemente 
terminarían manifestándose en las 
relaciones sociales en la vida coti-
diana. Esto marcaría un peligro y 
un consecuente rechazo de las au-
toridades romanas, y más cuando 
provenía de las comunidades ju-
días que vivían en las ciudades del  
imperio.

Desde esta visión más judía de Je-
sús era inaceptable entrar a definir 
a Jesús como Dios, como divinidad 
en sí mismo. Yeshúa había seña-
lado que así como en él residía la 
presencia de lo divino, también en 
cada ser humano estaba presen-
te, y le correspondía a cada uno 
hacer el camino para encontrarlo, 
sin mediaciones jerárquicas, ritos 
y templos. En este sentido, varias 
vertientes del cristianismo exis-

En el siglo II, poco a poco se irán 
generando rupturas y separación 
entre los judíos que creían en un 
Jesús maestro, rabino, profeta, Me-
sías… y los no judíos (helénicos), que 
irán construyendo una imagen más 
griega de su mensaje y de su natu-



40

tían e interactuaban en el territorio  
del imperio.

Sin embargo, había otros sectores 
del cristianismo más afines con 
una lectura griega y metafísica para 
comprender quién era Jesús el Cris-
to, más afines con una estructura 
jerárquica y de mediación necesa-
ria para entrar en contacto con la 
experiencia de lo divino.

y títulos de soberano y rey univer-
sal. De hecho, esta divinización de 
la persona de Jesús determinará 
el alejamiento progresivo y radical 
de los judíos en las comunidades 
cristianas nacientes; les era inau-
dito proclamar una verdad de esta  
naturaleza.

La aparición reciente (1948) de 
evangelios apócrifos, como el de 
Tomás, Felipe y María Magdalena, 
testifican cómo en el siglo II exis-
tían comunidades que estaban 
formadas en torno a unas lectu-
ras e interpretaciones del men-
saje de Jesús más acordes con 
experiencias personales y libres, 
desligadas de estructuras rígidas  
e institucionales.

Es cuando comprendemos por qué 
—después del Edicto de Milán del 
313, que estableció la libertad re-
ligiosa, emitido por Constantino y 
Licinio según el cual le permitía a 
los cristianos sus prácticas de su fe 
y sus manifestaciones colectivas—, 
Constantino entendió la fuerza po-
lítica que podría tener para el im-
perio, en su unificación, esta nueva 
religión, pero que en ese momento 
estaba dividida en múltiples versio-
nes e interpretaciones sin unidad 
interna.

Así Constantino convoca al Con-
cilio de Nicea (325 d. C.), buscando 
que estos grupos diversos y disper-
sos pudieran llegar a acuerdos en 
la unificación doctrinal de su fe. El 
precio fue enorme. Si bien algunos 
de estos grupos cristianos defen-
dieron su posición en la compren-
sión de quien era para ellos Jesús 

Esta divinización 
de la persona de 

Jesús determinará 
el alejamiento 

de los judíos en 
las comunidades 

cristianas nacientes.

Si bien en unos la salvación era un 
proceso interior, de adentro hacia 
afuera, en otros tomaba más fuer-
za la idea de una salvación que ve-
nía de afuera hacia adentro… y que 
pasaba necesariamente a través 
de mediaciones institucionales je-
rárquicamente organizadas, según 
ellos, siguiendo la voluntad del mis-
mo Jesús.

Pero, como señala este dicho budis-
ta: «El sabio señala la luna y el necio 
se queda mirando el dedo».

De la experiencia interior de vida, 
siguiendo las palabras del maes-
tro, se pasó a la veneración de la 
imagen del maestro, adorado como 
divinidad. De un Jesús que invitó 
al servicio y entrega amorosa a los 
demás, a un Jesús divinizado al cual 
se le debía culto y gloria, honores 



41

el Cristo, como es el caso de los se-
guidores de Arrio, se terminó impo-
niendo una interpretación del Jesús 
humano y divino, Dios encarnado, 
Dios hecho hombre y, con ello, la 
afirmación de la necesidad impe-
riosa de una estructura jerárquica 
que velara y mediara en esta rela-
ción entre lo humano y lo divino.

Iglesia, que viene del griego ekkle-
sía, que designaba la asamblea de 
quienes se reunían para recordar y 
vivir el mensaje del maestro de Ga-
lilea, daría lugar al nacimiento de 
una estructura de poder jerárquica 
reconocida por el Imperio romano, 
en alianza con el mismo.

ción de Pedro y Pablo, cuya fe debe 
ser impuesta como la única verdad 
a seguir, so pena de castigo para 
quienes no obedezcan tal edicto.

Lo que hoy conocemos como igle-
sia católica romana, iglesia ortodo-
xas orientales, iglesia copta, iglesias 
anglicana y protestantes serán he-
rederas de estos hechos históricos 
cuando las afirmaciones dogmáti-
cas de Nicea marcaron los conteni-
dos de fe. La traición al maestro de 
Galilea se hizo manifiesta, y de allí 
no hemos aún salido.

Francisco de Asís, maestro Eckhart, 
Giordano Bruno, Teresa de Ávila, 
Juan de la Cruz, entre otros…, algu-
nos de ellos perseguidos y juzgados 
por la inquisición, son testigos de 
una fuerza interior que se resistió a 
la rigidez institucional y dogmática 
que ha acompañado el cristianismo 
en estos 1700 años.

Acceder al 
conocimiento  

nos da la capacidad  
de la libertad.

Obra de Rafael Dussán

El Concilio de Nicea marcará irre-
mediablemente el destino de estos 
grupos cristianos, tanto aquellos 
congregados en torno a una fe de-
finida y unificada bajo un credo 
impuesto dogmáticamente, como 
la de aquellos que seguirán vivien-
do su fe desde lecturas más libres 
y fuera de nexos institucionales y 
dogmáticos. Terminará prevale-
ciendo la verdad metafísica y filo-
sófica en la fe, sobre la verdad exis-
tencial y vivencial de la experiencia 
personal. De allí que, en el 380, será 
proclamado el Edicto de Tesalónica, 
por parte de los emperadores Gra-
ciano y Teodosio, según el cual el 
imperio proclamará como la única 
religión oficial la cristiana católica, 
apostólica y romana de la tradi-



42

Algo más que 
una estatua

INFORME ESPECIAL:LIBERTAD

Por Ricardo Rodríguez

La primera vez que llegué a Nue-
va York fui a conocer uno de los 
monumentos más emblemáticos 
de la ciudad, situado en el puerto 
por el que debían ingresar los in-
migrantes que buscaban una se-
gunda oportunidad sobre la tierra, 
la isla Ellis, donde los esperaba la 
aduana. Muy cerca de allí, dándo-
les la bienvenida, se encuentra la 
Estatua de la Libertad, un obse-
quio de la república francesa a la 
joven nación americana. Al acer-
carme en barco a contemplar el 
monumento, sentí vértigo al estar 
tan cerca de una imagen tantas ve-
ces vista en fotografías y películas.  

apenas una imagen borrosa de la 
antorcha o las puntas de la coro-
na, debido al vaivén del agua. Pasa 
lo mismo con un concepto tan es-
curridizo como un pez, como si la 
libertad rehusara ser atrapada por 
una definición.

Algo similar pasa con la salud. 
Mientras se goza de ella, no se sien-
te apenas el cuerpo, y lo que expe-
rimentamos es una sensación de 

Cuando intenté captar su imagen 
con la cámara fotográfica expe-
rimenté la misma dificultad que 
siento ahora tratando de definir o 
por lo menos de acercarme a una 
idea clara de qué cosa es la libertad. 
Cuando procuré fotografiar el tor-
so de la estatua, la cámara atrapó 

La libertad es 
algo que siempre 
está en peligro de 

sucumbir o ser 
restringido por la 
acción de fuerzas 

externas.



43

bienestar y plenitud; pero sobrevie-
ne una enfermedad o siquiera una 
indisposición, para que echemos de 
menos la salud. La libertad goza de 
esta misma condición en quienes 
pueden disfrutar a sus anchas de 
pensar, decir y obrar libremente, y 
en este estado de cosas se vive un 
sentimiento de confort y seguri-
dad. Pero cuando las cosas cam-
bian drásticamente, como cuando 
estalla un conflicto interno o con 
los vecinos, o cuando una poten-
cia extranjera busca apropiarse de 
todo aquello que se ha conseguido 
con tanto esfuerzo, el sentimiento 
de desamparo y de vulnerabilidad 
nos embarga y todo lo que antes se 
disfrutaba como algo natural se es-
fuma como por arte de magia.

Por eso podemos afirmar que la 
libertad es algo que siempre está 
en peligro de sucumbir o de ser 
restringido por la acción de fuer-

zas externas, como sucedió hace 
apenas un lustro cuando una pan-
demia paralizó al planeta entero 
por un buen tiempo. La libertad de 
movimiento, de reunión, incluso 
de expresión se vieron mermadas 
por un agente entonces descono-
cido y, por eso mismo, temido, que 
llevó al mundo al encerramiento, 
la distancia y la prevención. Y aun 
así el daño fue enorme y severo.  

la felicidad 
consiste en poder 
vivir sin temores, 

ya que el temor 
solo produce 

esclavos.

Las guerras, los gobiernos dictato-
riales y los fundamentalismos reli-
giosos obran de la misma manera, 
aunque en términos menos enfáti-



44

cos que las pandemias, pero el efec-
to es el mismo. Nos llevan a experi-
mentar un recorte del mundo y de 
la vida haciendo que en vez de dis-
frutarla se padezca esta última. Por 
esta razón algunas constituciones 
políticas contemplan o han con-
templado alguna vez el derecho a la 
rebelión, cuando un ruido de cade-
nas se insinúa a la distancia.

solo es posible por la educación y la 
cultura, los instrumentos idóneos 
para fomentar un pensamiento 
propio, para bien o para mal. Re-
cordemos a propósito el lema de la 
Ilustración: «¡Ten el valor de servirte 
de tu propia razón!». El pensamien-
to crítico es el único que permite la 
creación y la innovación y esto solo 
lo puede proporcionar una forma-
ción integral de la persona humana. 
Una sociedad que permita que los 
individuos se realicen plenamente 
de acuerdo con sus inclinaciones 
y atributos es una sociedad sana 
que progresa en libertad y toleran-
cia. Una mente libre de ataduras de 
cualquier tipo es la que puede acep-
tar la novedad y salvaguardar la tra-
dición. La defensa de la libertad de 
pensamiento, de credo, de opinión, 
de expresión basadas en el respeto 
son garantes de la paz. Por eso su 
defensa debe ser un asunto coti-
diano frente a las arremetidas que 
intentan doblegarla en las comuni-
dades, tanto como en las personas. 
Por esto mismo, la democracia con 
todas sus imperfecciones es el úni-
co sistema político que posibilita 
que las libertades sean considera-
das como derechos, en tanto que las 
tiranías buscan desmantelar estas 
libertades para garantizar un orden 
auspiciado por el terror y el miedo. 
Asistimos hoy día a una erosión de 
los ideales democráticos auspicia-
da por populismos de todo géne-
ro que desprecian las normas y las 
instituciones que pueden defender 
las conquistas logradas tras prolon-
gadas batallas. 

Y si hablamos de las libertades ne-
cesarias para tener una vida plena, 

El hábitat  
natural de la 

libertad humana es 
su fuero interno, y 

esto solo es posible 
por la educación y 

la cultura.

Pero incluso una situación tan di-
fícil como la que se vivió durante la 
pandemia fue propicia para desa-
rrollar proyectos largamente apla-
zados por aquellos que pudieron 
disfrutar de una situación favora-
ble. Es el caso de muchos habitan-
tes de esta comarca, que pudieron 
contar con un tiempo precioso para 
la reflexión y la producción de una 
variedad de bienes y servicios que 
hicieron la situación más llevadera 
para muchos. La tecnología permi-
tió, por su parte, que fuera posible 
la reunión virtual de las personas, 
una práctica que llegó para quedar-
se, abriendo la posibilidad de que 
tuviéramos una comunicación di-
recta en tiempo real con diferentes 
partes del mundo.

Pero el hábitat natural de la libertad 
humana es su fuero interno, y esto 



45

qué decir de los obstáculos que se atraviesan para contar con una muerte 
digna. La posibilidad de tener ayuda médica para poner fin a una existencia 
precaria y dolorosa es impedida por instituciones que enajenan el derecho 
del individuo a disponer de su propia muerte con argumentos morales y 
religiosos que socavan el libre albedrío. La lucha por reivindicar estos de-
rechos es una búsqueda de las libertades necesarias para disfrutar de una 
existencia con sentido. Porque la felicidad consiste en poder vivir sin temo-
res, ya que el temor solo produce esclavos. Solo así es posible que la libertad 
sea algo más que una estatua, para convertirse en una realidad viva.



46


