


Indice

Per sapere che non fossi mussulmano
di Mario Corradi

Noi e Loro
di Elena Massa

Dio @ morto ma vota ancora
di Allegra Pagani

I cristiani sono assai esperti nell’arte di
trasformare nulla in qualcosa
di Matteo D’Amico

Odia il prossimo tuo
di Gabriele Tucci

Quando abbiamo licenziato Dio
di Vittoria Nuzzaci

Dio/Dei come confine
di Beck Russo

Tutti i santi voglion fare il Jazz
di Costanza Pozza

12

22

28

32

36



Cos’é questo “Caffé”? E una pausa.

L’uomo moderno & in crisi. E privo di un fine piu grande di sé. Gli manca un grande sogno a cui
aspirare. Senza dio né ideologia, ¢ rinchiuso nella gabbia dell’individuo, in eterna competizione
con se stesso e con gli altri nel perseguire un fine, spesso puramente materiale, che non lo appaga
affatto. In altre parole, 'uomo ¢ intrappolato nella costante ricerca dell’affermazione personale,
senza pero mai risultarne pienamente soddisfatto. Immaginare uno scopo piu alto cui tendere ed
indirizzare il desiderio umano significa, nella sostanza, ripensare lP'uomo. E chiaro: non crediamo
di poter riuscire in un’impresa del genere in questa sede. Tuttavia, vogliamo riportare al centro
del dibattito pubblico ci6 che da anni vi ¢ scomparso: ’analisi non soltanto dei singoli temi di
attualita politica, ma delle strutture fondanti della realta economica, culturale ed esistenziale del
nostro tempo. Fare questo richiede di astrarsi dalle contingenze politiche del momento e riflette-
re: prendere una pausa.

Cos’é questo “Caffé”? E un cantiere.

Una democrazia senza un buon sistema d’informazione é destinata ad ammalarsi. Percio, é nostro
dovere allontanarci dalla politica e dalla stampa attuali: il loro metodo superficiale di trattare la
vita pubblica ne ha annacquato e viziato il dibattito. Questo ¢ il nostro grande obiettivo: costruire
un centro di discussione politica attiva e profonda. Noi vogliamo trattare i singoli temi del dibat-
tito pubblico a partire dalle loro radici e strutture piu essenziali, senza fermarci alla superficie,
alla singola notizia, allo spot e allo slogan. In altre parole, noi vogliamo essere un laboratorio di
pensiero politico, non un notiziario. Non ci limiteremo a commentare 1 singoli avvenimenti, ma
fabbricheremo una vera e propria teoria politica. Costruiremo volta per volta un’idea ed un piano
di riforma scolastica, sanitaria, migratoria e non solo. Questo significa un’analisi su diversi livel-
li: prima di tutto ideologica (la direzione astratta), poi politica (la direzione concreta) ed infine
normativa (la traduzione pratica). La nostra promessa ¢ di non essere un megafono per opinioni
preconfezionate, ma uno spazio indipendente dove le idee possano essere costruite dalla base con
razionalita e chiarezza: un cantiere.

Cos’é questo “Caffé”? E una speranza.

I’azione senza il pensiero é cieca. Il pensiero senza ’azione ¢ zoppo. Oscilliamo tra dichiarazioni
vaghe e polarizzate, ma vuote di contenuto reale, ed una chiamata al solo pragmatismo, ma privo
di una meta ideologica. Siamo diventati spettatori di una commedia senza regista. Noi crediamo
nella riscoperta del pensiero come guida e forza motrice di cambiamento. Ma non basta: rinchiusi
nel castello dell’astratta metafisica, isolati dall’opinione pubblica e dalla comunita, ci condannia-
mo all’immobilismo. Azione in democrazia significa liberta. Significa partecipazione. Il pensiero,
finché é condiviso da pochi, rimane vincolato nei fogli di carta in cui ¢ formulato. Solo attraverso
la partecipazione collettiva il pensiero puo prendere vita. Quella che noi auspichiamo non ¢ una
rivoluzione di merito, per un obiettivo specifico. E una rivoluzione di metodo, per un modo diver-
so di fare politica. Una politica di pensiero e di ragione: ¢ questa la nostra speranza.

Cos’@ questo “Caffé”? E, insommma, un giornale.



Per sapere che non

fossi mussulmano




di
Mario Corradi

Libera Chiesa in libero Stato. Questa era la
formula che sembrava aver vinto nella storia
contemporanea: lo stato non si interessa piu del
credo dell’individuo.

Nel mondo, pero, sempre pit numerosi sono i
paesi in cui dei movimenti questo stesso stato
lo vorrebbero “de-laicizzare”, inneggiando a
valori tradizionali e religiosi.

Lo stato d’Israele che era stato fondato (alme-
no in teoria) con l'obiettivo di essere uno stato
laico, ora ¢ diventato uno stato ebraico; negli
Stati Uniti, 1 gruppi di cristiani nazionalisti, a
cui aderisce persino il vice presidente, richie-
dono I’adozione di leggi modellate sulla Bibbia,
ritengono che la separazione tra Chiesa e Stato
non fosse affatto un fattore fondante della loro
Costituzione e, addirittura, alcuni (tra cui pro-
prio i piu vicini a Vance) credono che ci dovreb-
be essere un solo voto per nucleo familiare,
emesso dal capofamiglia, il padre.

A questi cambiamenti non € rimasta indenne
nemmeno I’India, nata dal sogno pacifista e
multietnico del Mahatma Gandhi.

Dopo aver lottato pacificamente per una vita
per garantire la nascita di uno stato equo in
cul tutti gli indiani potessero vivere insieme,
Gandhi, nel 1948, un solo anno dopo il raggiun-
gimento dell’indipendenza dal dominio britan-
nico, viene assassinato.

Viene ucciso da un altro induista, Nathuram
Godse, un esponente di un gruppo paramilitare
dell’estrema destra (’RSS, “unione volontaria
nazionale” o “corpo volontario nazionale”),
gruppo che credeva in un’India che fosse uno
stato indu aderendo al principio dell’hindutva,
ideologia che vorrebbe creare uno stato teo-
cratico induista (Hindu Rashtra), precludendo
ogni spazio alle minoranze religiose (addirittura
sostenendo una superiorita razziale degli indu-
ist1), e che quindi riteneva Gandhi colpevole di
aver creato uno stato laico, in cui tutti i cittadini
erano uguali, senza cacciar via o considerare di
secondo livello le minoranze (specialmente cri-
stiane e musulmane).

Se Godse fu processato e la RSS bandita, que-
sta stessa organizzazione, viene riabilitata nel
1977. Nelle sue giovanili si formano vari uomi-
ni politici che poi, se talentuosi, passano ad un
partito politico dalla faccia piu presentabile, il
“partito del popolo indiano” (Bharatiya Janata
Party o BJP).

Ora, se questo articolo sta trattando di temi
che paiono lontani dal mondo d’oggi vedremo
quanto queste vicende siano rilevanti per l’at-
tualita, raccontando la carriera di un uomo che
¢ entrato nella RSS a otto anni .

Narendra Damodardas Modi entra nell’RSS a
otto anni, a poco piu di trenta diventa il brac-



cio destro di uno dei personaggi piu importan-
ti del BJP, poi viene eletto nel 2001 al governo
dello stato del Gujarat, dal 2014 guida il BJP e
il governo indiano, vincendo ogni elezione da
allora.

Nel 2002, in Gujarat, durante il governo Modi,
un treno che trasportava pellegrini induisti
prende fuoco, ne muoiono 59. Le cause dell’in-
cendio sono incerte per molti, ma non per la
destra induista: per loro ¢ un attentato da parte
delle organizzazioni musulmane.

La risposta delle organizzazioni paramilitari
induiste ¢ la violenza: stupri e uccisioni di mas-
sa, rapimenti, attacchi mirati alle figure piu
importanti della comunita islamica. Lo stato
non li ferma, e riporta la morte di poco piu di
un migliaio di persone, mentre indagini di fonti
indipendenti parlano di piu di duemila morti,
di pogrom mirato agli appartamenti delle per-
sonalita piu influenti all’interno della comunita
musulmana, rintracciati con la collaborazione
della polizia statale del Gujarat che, quindi,
invece di fermare la strage, sarebbe anzi una
delle forze ad averla permessa.

Questo comportamento da parte delle autori-
ta non ha pero comportato alcuna sanzione, e,
avendo guadagnato tempo durante il processo,
Modi ¢ stato assolto quando ormai aveva gia
assunto la guida del paese, e la sua

retorica non & cambiata, cosi come non € ter-
minata la discriminazione religiosa all’interno
dello stato.

Il governo si sta spendendo per propagare I'i-
deologia hindutva con tutti 1 mezzi possibili:
nella cultura popolare con i finanziamenti a
Bollywood, che ora fa film che esaltano la vita
induista, gli eroi induisti, e, soprattutto nei film
In costume, mette in cattiva luce 1 personaggi
musulmani. Per esempio da poco ¢ uscito un
docufilm in cui si sostiene una teoria, assoluta-
mente infondata, secondo cui il Taj Mahal non
fosse un mausoleo musulmano, ma un palazzo
induista, in un tentativo di celare e riscrivere
quel passato musulmano, importantissimo in
gran parte dell’India.

Recentemente il revisionismo ha raggiunto

anche 1 libri di scuola: ragazzi di tutta I'In-
dia studieranno su libri in cui i regni moghul,
governati da sultani musulmani assolutamente
tolleranti, sono definiti come brutali ed efferati,
al contrario dei sovrani induisti coevi, € in cui
si cancellano alcune grandi figure tra cui le due
donne piu importanti del medioevo indiano
(probabilmente perché il racconto di una donna
sultano distruggerebbe la narrazione del pote-
re musulmano come di un regime opprimente
e misogino); in cui si tace dei crimini effettuati
dagli hindu dal medioevo ad oggi, in un clima
di revisione storica che ¢ giunto a toccare per-
sino il padre della patria, il Mahatma Gandhi,
visto non tanto come l’eroe dell’indipendenza
indiana, ma come colui che ha permesso al
Pakistan di separarsi, ed ha permesso a milioni
di musulmani di rimanere in India, che tutt’o-
ra ¢ il secondo stato al mondo per popolazio-
ne musulmana. E cosi quando sono andato al
museo Gandhi a Mumbai, non appena sono
tornato nella casa dove mi ospitavano, mi € sta-
ta fatta una lezione di storia da parte del mio
ospite, della storia che piace a lui (e al governo),
una storia in cui le lotte e la non violenza con-
tano poco, e non ¢ la resistenza contro il colo-
nialismo britannico (a cui tra I’altro I'RSS non
partecipa) ad aver fondato I'India, ma un’ideale
unita culturale indu.

Un giorno, volendo vedere quali fossero le sue
posizioni sull’India a lui contemporanea gli ho
chiesto, tra le altre cose, se lo stato e la societa
si interessassero alla religione del singolo, lui mi
ha risposto di no. Stupito gli ho chiesto come
mai, quando avevo dovuto compilare un modu-
lo della sua scuola per essere ospitato, mi aves-
sero chiesto quale fosse la mia religione.

La sua risposta, forse ingenua, forse in realta
profondissima, ¢ stata: “Per sapere che non fos-
si musulmano”.

Essere musulmano ormai per un ragazzo hindu
non ¢ questione di religione, ma ¢ un tratto di
identificazione del nemico, e il mio amico, con
questa risposta, ha dimostrato di aver interio-
rizzato questa categoria al punto di non render-
sene conto.

Questo accade nella piu grande democrazia del
mondo.



Nel 2024, Modi, primo ministro, inaugura il tempio di Ram ad Ayodhya, costruito nel luogo dove sor-

geva la Babri Masjid, la moschea piu grande dell’Uttar Pradesh, costruita nel XVI secolo, distrutta da
moti nazionalisti indu (parte del’RSS) nel 1992.




Noil e Loro




di
Elena Massa

11 Settembre 2001: la data segna uno spartiac-
que fondamentale nel flusso della storia con-
temporanea. La strage consumata a New York ¢
senza precedenti, con le Torri Gemelle crollano
anche le certezze occidentali.

Tutto il mondo é incollato alla televisione, che
trasmette I’edizione straordinaria: le immagini
dei cadaveri impolverati segneranno un’intera
generazione. Alla base del World Trade Center
c’¢ chi compiange i propri cari, chi ¢ alla ricer-
ca disperata di soccorso e, in disparte, chi pia-
nifica gia la vendetta. Infatti, I’attacco di Al
Qaeda si iscrive nel contesto gia teso degli inter-
venti statunitensi in Oriente: lo stesso Osama
Bin Laden, pianificatore dell’attentato, stila a
posteriori una “Lettera all’America” spiegan-
done le motivazioni geopolitiche.

Tra le varie, la presenza militare degli Stati
Uniti in Afghanistan, il supporto a Israele,
all’oppressione indiana nella regione musul-
mana del Kashmir e tante altre. Insomma, una
vera e propria dichiarazione di guerra santa. E
in questo momento storico che si apre una lun-
ga parentesi di terrore che oppone due forze:
I’Occidente tutto, a sostegno dei vilipesi Stati
Uniti, e il “Medio” Oriente. Tuttavia, la defi-
nizione geografica delle due parti non ¢ che
una convenzione vuota e sterile che cela 1 fron-
ti reali del nuovo conflitto: le religioni. A que-
sto proposito, lo scienziato politico Samuel P.

Huntington forgia per questa nuova fase storica
una locuzione ben piu fedele al vero, tentando
di descrivere le dinamiche e le caratteristiche
dei conflitti post-Guerra Fredda: “scontro delle
civilta”.

Studiando le modalita e 1 moventi delle guer-
re contemporanee, Huntington profetizza che
“le grandi divisioni dell’'umanita e la fonte di
conflitto principale saranno legate alla cultu-
ra e alla religione”, arrivando ad anticipare
le cause dei conflitti attuali. Per la prima, cioe
quella culturale, ’esempio arcinoto ¢ quello
della guerra Russo-Ucraina. Sin dall’invasione
russa del ventiquattro febbraio duemila venti-
due, la maggior parte degli Stati occidentali si
¢ organizzato per la difesa militare dello Stato
offeso, in nome dei principi democratici euro-
pei. Rappresentando I’Ucraina la situazione
esemplare di transizione da un assetto “orien-
tale”, cio¢ sovietico, a uno occidentale, e quin-
di sedicente libero ed egualitario, ¢ ben chiaro
come il fronte non sia solamente militare, bensi
soprattutto culturale. Secondo queste logiche,
difendere I’Ucraina significherebbe battersi per
la democrazia. D’altro canto, la causa religio-
sa ¢ quella che muove I'IDF in questi giorni.
Il genocidio consumato nella striscia di Gaza
e nella Palestina occupata ¢ solo ’esempio piu
lampante del colonialismo di Israele, “I’'unica



10

democrazia del Medio Oriente”, il cui simbolo
stesso, infatti, rimanda a una tradizione religio-
sa.

Tuttavia, gli scontri militari sopra menzionati
non sono altro che la punta dell’iceberg: se il
conflitto ¢ motivato da cultura e religione, allo-
ra cultura e religione sono le armi con cui si
combatte. Queste ultime sono quelle adottate
per giustificare un’islamofobia sorta in reazio-
ne al numerosi attentati jithadisti in Europa tra
i1 2004 e i1 2018. Il campo di battaglia esempla-
re ¢ quello della Francia, dove dal 2004 una leg-
ge vieta di “indossare segni ostentatori religiosi
nella scuola pubblica”, tradotto praticamente
nel divieto di portare il velo per le studentesse
musulmane. Appiattendo le differenze religio-
so-culturali sotto I'insegna dell’universalismo
repubblicano, il governo francese compie molto
piu di una semplice laicizzazione dello spazio
pubblico, dimostrando che il costo per divenire
cittadino ¢ abbandonare le proprie radici cul-

turali. Venduta come una misura di secolariz-
zazione, la legge del 2004, seguita nel 2023 dal
divieto di portare I’abaya, la veste musulmana
femminile, nasconde un attacco diretto a quasi
il 10% della popolazione francese.

L’aspirazione laica pero non ¢ l'unica scusan-
te, poiché la questione del velo mette in gioco,
di conseguenza, 1 soggetti colpiti dalla legge,
cioé¢ le donne, sostanzialmente una categoria
politica. Sul pretesto di contribuire all’emanci-
pazione delle fedeli musulmane, libere di quel-
lo che nello sguardo occidentale sarebbe uno
strumento di oppressione patriarcale, si com-
pie una vera e propria “nazionalizzazione del
genere”. Come sostiene il sociologo Eric Fassin
nell’articolo “L’empire du genre”, questo acca-
nirsi alla problematica della liberta della donna
nell’Islam non ¢ che un’ulteriore strumentaliz-
zazione della lotta femminista, che diviene cosi
un nuovo campo di battaglia di quella guerra



di civilta iniziata nel 2001. L’uso imperiali-
sta del concetto politico di donna, e della sua
autonomia, si traduce nell’ennesimo elemento
di contrasto fra “noi e loro”, fra I’Occidente
libero e I’Oriente repressivo. Peccato che, come
nota giustamente Loubna Regui, presiden-
te dell’associazione Etudiants musulmans en
France, “insieme al’Afghanistan e all’Iran, la
Francia ¢ I'unico altro paese a legiferare su cio
che le donne possono e non possono indossa-
re”. Imponendo un vero e proprio culto della
Dea Ragione, retaggio di convinzioni rivoluzio-
narie, la presidenza Macron alimenta dal bas-
so quel conflitto di civilta che inevitabilmente
dallo stadio prepolitico, cio¢ culturale, sfocia in
scontro armato, che sia condotto da kamikaze
o da soldati a stelle e a strisce. In questo assetto
bipolare e oppositivo in cui va organizzandosi
il mondo contemporaneo, animato da conflitti
culturali e religiosi, bisognerebbe abbandonare
da ambo le parti la convinzione suprematista

e nazionalista in favore di un cosmopolitismo
vero e proprio. Nel secolo della globalizzazio-
ne, cio¢ di progressivo abbattimento di confini
economici e tecnologici, ancora un baluardo
rimane inespugnabile: la cultura. Il paradosso
¢ chiaro: come immaginare uno scambio profi-
cuo ed effettivo se questo non si fonda sulla reci-
proca riconoscenza e validazione dell’altro? In
questa continua logica dicotomica “noi e loro”,
occorre ricordare i versi dei Pink Floyd nel
brano omonimo: “Us and them/ and after all
we’re only ordinary men/Me and you/God only
knows/It’s not what we would choose to do™.

n



Dio ¢ morto ma vota

ANCOra




di
Allegra Pagani

La politica italiana ama le etichette, quasi
quanto il dramma che le circonda.

Nel 2009, uno scambio tra il segretario del
Partito Democratico Dario Franceschini e I’al-
lora Presidente del Consiglio Silvio Berlusconi
ne offri un esempio emblematico: Franceschini
liquidato come “catto-comunista”, Berlusconi
ribattezzato “clerico-fascista”. Nulla di nuovo,
in fondo: la politica italiana ha sempre avuto
una passione smodata per i giochi di parole e
per le etichette.

Piu mi interesso di politica e di societa in Italia,
piu mi rendo conto della nostra sfegatata ed
inspiegabile passione per le parole composte,
prive di sostanza e di un significato ben defini-
to. Da «radical-chic », a « no-global » e ancora
euro-scettico, fascio-leghista, anarco-capitali-
sta, social-democristiano... Vi sfido a dare una
definizione concreta e palpabile dei termini
sopracitati, senza ricorrere a barzellette politi-
che o caricature di certi personaggi.

L’obiettivo di questo articolo non ¢ prender-
si gioco della politica italiana (se ne occupa la
politica stessa autonomamente), né schierarsi
da una parte o dall’altra. Prendo pero a prestito
una frase di Berlusconi: “Non é chiaro a quali
principi voglia arrivare con questo catto-comu-
nismo”. Da qui nasce una riflessione piu ampia:

che impatto ha oggi il cattolicesimo nella politi-
caitaliana? Ha ancora senso parlare di partiti o
movimenti “cattolici”’? E, piu in generale, é giu-
sto, o auspicabile, intrecciare religione e politi-
ca fino a renderle quasi consustanziali?

Non sono abituata a parlare di religione. La
religione cattolica non ha avuto una parte
centrale nella mia infanzia. L’ho spesso consi-
derata in contraddizione con i1 miei principi e
valori, in controtendenza con il progressismo,
il femminismo, ed il pluralismo. Mi considero
quindi particolarmente ignorante in termini di
sperimentazione concreta di che cosa significhi
credere in Dio, essendo cresciuta in un ambien-
te tutto sommato ateo. Solamente uscendo dal-
la famiglia, finiti gli anni di liceo, (passati in
un’istituzione laica, in un sistema non italiano),
ho cominciato a domandarmi : ma io, credo
in Dio? Credo in qualcosa? Riconosco sia una
liberta immensa quella di poter chiedere a se
stessl, senza costrizioni esterne, quali siano le
proprie credenze spirituali e la risposta perso-
nale, per altro ancora incerta e in corso, non ¢
oggetto di questo articolo. Mi pongo, e vi invito
a porvi queste domande per poter raccontare
Paspetto collettivo, ed intricato, tra religione e
dimensione politica.

Detto questo, capirete il mio stupore quando

13



14

un amico mi confesso di definirsi, a diciannove
anni, un catto-comunista convinto. In un pano-
rama giovanile in cui il rapporto con la fede
appare sempre piu fragile, quell’affermazione
ha acceso la mia curiosita. Il mio sospetto si ¢
confermato: tra gli under 25, i cattolici prati-
canti sono pochi. Spesso prevale una logica del
“non ci credo, ma mi conviene crederci’: per
sposarsi, per sentirsi parte di una comunita, o
persino per difendersi da presunti nemici (nel
caso del cattolicesimo, spesso una presunta

difesa dall’Islam).

Eppure, nel 2023, quasi I'80% degli italiani con-
tinua a dichiararsi cattolico. Il rovescio della
medaglia ¢ evidente: la pratica religiosa ¢ in
forte calo. Secondo Azione Cattolica Italiana,
solo il 18% della popolazione partecipa setti-
manalmente a un rito religioso, mentre circa il
30% non ha mai frequentato un luogo di culto.
I sacramenti seguono la stessa parabola discen-
dente: trail 2000 e il 2020 i battesimi sono dimi-
nuiti di oltre il 30%, e oggi meno di un matrimo-
nio su due viene celebrato in chiesa. In diocesi
come quella di Milano, 1 battesimi annuali si
sono quasi dimezzati in vent’anni.

Questi dati non raccontano solo una crisi dell’i-
stituzione ecclesiastica, ma una trasformazio-
ne profonda del rapporto tra individuo e fede.
Come osservava Thomas Luckmann gia negli
anni 90, la religione tende a ritirarsi nella sfe-
ra privata, diventando una scelta personale,
intermittente, spesso slegata da riti e gerarchie.
Credere non significa pit necessariamente pra-
ticare. Si puo non andare in chiesa, non prega-
re, non conoscere il catechismo e continuare a
definirsi “cattolici”. In questo senso, Dio sem-
bra aver subito un’evoluzione ambigua: scom-
pare dalla vita quotidiana, ma riappare con
sorprendente regolarita nel discorso politico.

In questo noto un paradosso evidente: mentre
la pratica religiosa si svuota, il simbolo religioso
si rafforza. Meno si crede, piu si rivendica. Dio
non orienta piu ’agire etico, ma diventa un’e-
tichetta identitaria, una scorciatoia retorica.
Non si prega, ma si vota in suo nome o meglio,
lo si fa votare. Un fantasma elettorale che non
giudica, ma decide. In Italia questo fenomeno

¢ particolarmente visibile. Il cosiddetto “cat-
tolicesimo culturale” persiste anche quando la
fede praticata si riduce. La Chiesa continua a
influenzare linguaggi, istituzioni, simboli e con-
venzioni sociali: dai calendari festivi alla mora-
le interiorizzata, dalla simbologia pubblica alle
narrazioni collettive. Non ¢ una presenza inva-
dente, ma costante.

Da studentessa (piu o meno assidua) di filosofia,
non posso fare a meno di rievocare la celebre
formula di Nietzsche : “Dio € morto”. Infatti,
nonostante il declino dei riti visto precedente-
mente, questa citazione non perde attualita.
Solamente, acquista un nuovo significato, al
contempo ironico ed ambiguo. Si, Dio ¢ morto
come fondamento trascendente, come principio
vivo che struttura il senso dell’esistenza. Invece
sopravvive sotto forma di slogan, di immagine
semplificata, di riferimento vuoto, ma molto
efficace. Non salva piu le anime, preferisce oggi
mobilitare gli elettori. Il titolo, “Dio é morto,
ma vota ancora”, oltre ad essere una scelta
personalissima, che riconosco essere sia cinica
che ironica, vuole anche rendere noto un fatto
paradossale: la secolarizzazione non ha estinto
il religioso, lo ha trasformato. La fede (quan-
do c’é¢ davvero) si ritira nell’intimo, mentre il
simbolo avanza sulla scena pubblica. E forse ¢
proprio questa la vera eredita della cosiddetta
morte di Dio: non la fine del sacro, ma la sua
trasformazione in strumento politico e cultura-
le, maneggevole proprio perché non piu creduto
fino in fondo, eppure profondamente radicato
nella storia e nella cultura italiana. La Chiesa,
pur senza imposizione (o almeno teoricamen-
te), rimane un attore culturale potente, la cui
influenza si manifesta in convenzioni, linguaggi
e comportamenti quotidiani, spesso piu forte di
quanto la pratica religiosa possa suggerire. In
breve: Dio non chiede permesso, ma vota, deci-
de e influenza e noi facciamo finta di niente.

In questo quadro, I'uso dei simboli religiosi da
parte di alcuni partiti (soprattutto nell’area
della destra populista) appare meno come un
ritorno del sacro e piu come una sua strumenta-
lizzazione. Crocifissi, rosari, cosiddette “radici
cristiane”, famiglie “tradizionali” diventano
strumenti per costruire un “noi” e, implicita-



mente, un “loro”. La fede personale lascia spa-
zio a una fede simbolica, esibita, performativa,
utile a rafforzare narrazioni identitarie. La
religione non scompare: si traveste da politica,
mentre la politica si ammanta di sacro.

In una societa frammentata, individualista e
insicura, questo meccanismo risponde a un
bisogno reale di appartenenza. Ma applicato in
modo superficiale e strumentale alla politica,
rischia di impoverire entrambe. Non esigo che
la religione venga dimenticata o eliminata dal-
la vita degli individui, anzi. Io stessa, recente-
mente, ho iniziato a decostruire una personale
(e forse infantile) antipatia nei confronti di chi
“ancora oggi crede”, come mi sento dire spesso.
Considero pero che il cessare dell’'uso della reli-
gione come strumento politico potrebbe libe-
rarci tutti, aprendo la strada a una dimensione
politica e sociale piu concreta, piu onesta e, for-
se, piu utile. Credere puo essere una risorsa, un
conforto, una forma di senso autentica. Proprio
per questo, pero, merita di restare una scelta
libera, intima, sottratta alle logiche del marke-
ting elettorale e alle strategie di costruzione del
consenso.

Da un lato, liberare la religione dall’uso politico
significherebbe restituire agli individui la possi-
bilita di definire la propria spiritualita al di fuo-
ri di influenze strumentali, di chi la utilizza per
raccogliere voti, simpatia o per arrecarsi il con-
senso di un target preciso. Una fede non mobi-
litata, non esibita, sarebbe forse meno visibile,

ma certamente piu personale, coltivata, e meno
performativa. Dall’altro lato, una politica effet-
tivamente laica permetterebbe di emanciparsi
da dogmi, arretratezze e lentezze che oggi sono
spesso implicite, normalizzate, ma non per que-
sto meno influenti. Una laicita autentica non ¢
una perdita, ma una liberazione: consente alla
politica di occuparsi del presente e del futuro
senza il peso di simboli che appartengono ad un
passato (o piu di uno) oramai decaduto.

Forse, si puo arrivare a ripensare la religione:
credere senza obbedire, stare dentro una tradi-
zione per smontarla dall’interno, come diceva
Michela Murgia, teologa e femminista. La fede
in questo caso non sarebbe un’arma identitaria
né un marchio di appartenenza, ma uno spa-
zlo critico, comunitario, persino conflittuale (e
quindi, benefico alla democrazia). Esattamente
Popposto della religione ridotta a slogan poli-
tico. Forse € proprio questo che spaventa: una
fede che non serve a raccogliere voti, che non
rafforza confini, che non semplifica il reale, ma
uno spazio per evolvere e crescere. Dio, allora,
non dovrebbe smettere di esistere nello spazio
pubblico. Dovrebbe semmai smettere di esse-
re candidato. Perché una religione usata per
governare € una religione svuotata, e una politi-
ca che si appoggia al sacro ¢ spesso una politica
che ha poco da dire. Se Dio ¢ davvero morto,
lasciamolo riposare. E se continua a votare, for-
se ¢ arrivato il momento di chiederci chi gli ha
messo la scheda in mano, e perché.

15



I cristiani sono assai esperti
nell’arte di trasformare

nulla in qualcosa




di
Matteo D’Amico

”Non solo di pane vive 'Uomo” (Matteo 4;4)

In questa breve quanto celebre citazione biblica
¢ contenuto uno dei concetti piu forti della fede
cristiana. L'uomo per vivere ha bisogno di fede,
o se vogliamo allargare il campo, non ha biso-
gno solo di cibo. L'uomo ¢é costretto a percepire
un altro tipo di fame: oltre a quella del corpo,
anche quella dello spirito: ma fortunatamente
Dio ci soddisfa in entrambe le dimensioni.
Lutero fa grande uso di questa citazione in
un importante scritto teologico intitolato
Bekenntnis vom Abendmahl Christi (1528),
ovvero “Confessioni sul sacramento del’Euca-
ristia”.

Parafrasando Lutero: Dio ci nutre per mezzo
del pane, in modo che egli non si veda, e che si
pensi che ¢ il pane a nutrirci. Ma, in mancan-
za del pane, egli ci nutre soltanto con parola.
Tutte le creature insieme sono larve e ombre
di Dio: egli vuol permettere che esse agiscano
con lui e collaborino in ogni sua cosa, che egli
potrebbe peraltro realizzare, e realizza, anche
senza loro ausilio.

In questo modo Lutero sostiene che I’ente divi-
no ha solo in sé stesso la capacita di sfamare,
dare vita e realizzare tutto ci0 che ci circonda e
che ci da vita e che ci sfama. Tutte le cose deri-
vano e dipendono da Dio, ’ente piu alto e che

differisce da tutto. Un ente spirituale, che vuo-
le e sa ovvero pensa, e di cui la natura ¢ solo un
prodotto. Questa ¢ la prospettiva del Teismo.
Nell’'uomo, la dimensione religiosa rappresen-
ta uno degli aspetti piu complessi e profondi.
Il filosofo Ludwig Feuerbach in opere come
“Essenza del Cristianesimo” e “Lutero” affron-
ta direttamente il teismo e la religione, andan-
do a definire i suoi fondamenti nel sentimen-
to di dipendenza. In sintesi, I'uomo si sente
dipendente dall’oggetto della religione. Sara
questa la fame di cui parla Lutero? La religione
sarebbe innata nell’'nvomo proprio per questa
necessita di dover riconoscere le ragioni dell’e-
sistenza, in quanto ente separato, in un ente
altrettanto piu separato ed alto e diverso quale
¢ Dio? Ma I'uomo puo avere davvero I’ardire di
definirsi ente separato? Il sentimento di dipen-
denza che sente verso Dio, non deriva forse
dall’essere ancorato ad una realta che I'uvomo
giudica come diversa, ma che in verita lo forza
all’interno dei propri cicli e nelle proprie leggi?
E lo spirito a creare questa diversificazione?

Feuerbach intende analizzare a fondo la que-
stione in “L’essenza della religione”, un lavo-
ro posteriore al ben piu noto “Essenza del
Cristianesimo” ma che rappresenta un impor-
tante passaggio nel pensiero del filosofo tede-
sco.

17



Lo scritto inizia con forza andando a defini-
re precisamente cio che si vuole affrontare:
“L’ente diverso e indipendente dall’essenza
umana o Dio, questo ente non ¢ altro, in verita,
che la natura.”

Partendo da ci0, possiamo rispondere con sicu-
rezza a uno dei quesiti che ci siamo posti pri-
ma: I'uomo ¢, effettivamente, un ente separato.
O almeno si percepisce come tale. Per quanto
se ne voglia dire, 'uomo ¢ imparagonabile alle
altre specie viventi, nella misura in cui queste
sono tutte imparagonabili tra loro.

Cerchiamo di definire in qualche modo prima
la Natura: per Feuerbach questa ¢ una classifi-
cazione generale e in qualche modo omogenea
di enti che 'uvomo tende a differenziare da sé
per ragioni quanto meno valide. Non si intende
dunque un ente universale o astratto o mistifi-

cato, ma I'insieme dei rapporti e delle leggi che
definiscono la nostra realta materiale.

L’'uomo, come tutte le altre creature, gioisce
dell’acqua, della luce e dell’aria e del cibo che
la natura gli offre, e senza questi elementi egli
non potrebbe vivere. La natura ¢ quindi il pri-
mo oggetto di dipendenza, primo oggetto di
religione.

Ma quindi: perché 'uomo si percepisce come
separato dalla natura se dipende cosi tanto da
essa? E perché il pane di Lutero dovrebbe nutri-
re solo per mezzo della parola di Dio? Tutto
questo non ¢ solo piu contro intuitivo?

Ci0 di fatto lo é. L’essere umano crede di dif-
ferenziarsi dalle altre creature e dal genere
della natura, proprio perché ¢ abituato a dif-
ferenziare per conoscere. Solo I'uomo, osser-
vando l’omogeneita della natura, ¢ capace di



definire le sue leggi e 1 suoi elementi strutturali.
Ricordiamo inoltre che I’essere umano ¢ frutto
di un lunghissimo e complesso processo evo-
lutivo in cui la natura, vista proprio come ente
separato, ha giocato un ruolo fondamentale,
ma sempre ausiliario.

Quest’approccio potrebbe sembrare antropo-
centrico, ma dobbiamo pensare che 'uomo
in quest’ottica risulta completamente legato
alla natura, essa determina in tutto e per tutto
le condizioni della sopravvivenza umana. La
natura ha per noi un ruolo ausiliario, addirittu-
ra motrice, ma noi non abbiamo nessun ruolo
per la natura.

E per questo che un ente diventa oggetto di
culto solo quando noi uomini gli associamo un
valore, ed ¢ per questo che I'uvomo, sentendosi
separato dalla natura, ha bisogno di dipendere
da un ente piu alto, che corrisponde alla natura
stessa.

Per comprendere appieno questo passaggio,
facciamo riferimento allo stesso esempio che
cita Feuerbach: Il dio del Sale.

In moltissime culture il sale ¢ un elemento divi-
no e oggetto di culto. Omero nei suoi poemi
gli affibbia direttamente I’aggettivo “Divino”.
Addirittura la stessa composizione del cristal-
lo di sale appare ammaliante ai nostri occhi.
Questo perche il sale assume per noi un aspetto
utile e benefico, viste tutte le sue applicazioni
tecnologiche.

L’uomo fa esperienza di un ente, apparente-
mente, separato da lui e nel scoprire le sue varie
applicazioni, questo assume nelle sue caratteri-
stiche uniche e naturali una forza simbolica ed
evocativa, diventando oggetto di religione.

In questa fase non ¢ necessaria nessuna media-
zione antropomorfica. Infatti non abbiamo
un’idea precisa di “Dio del Sale”, ma ¢ inne-
gabile che quasi tutte le culture danno grande
importanza al sale e gli affibbiano una simbolo-
gia importante e spesso legata alla scaraman-
zia.

C’¢ da precisare che per Feuerbach qualsiasi
forma di culto religioso implica che 'oggetto di
culto viene invaso dalle caratteristiche umane,
e sinceramente non mi trovo totalmente d’ac-
cordo.

L’essere umano subisce la natura, e analizzan-
do la realta cosi per come ci appare e non solo
per come noi ci rapportiamo ad essa, veniamo
invasi dal senso del sublime e dal fascino che la
natura impone su di noi.

L’'uomo si specchia nella natura e come abbia-
mo detto precedentemente inizia a compren-
derla nelle sue proprieta, che separa e prega,
o combatte, e solo successivamente tenta di
Impossessarsene.

Aggiungiamo dunque un passaggio. L'uomo,
compresa la forza della natura, si autoprocla-
ma come suo reggente. Questa tendenza nasce
di pari passo con lo sviluppo del concetto di
potere costituito, infatti nei culti politeisti ini-
ziano ad apparire delle gerarchie familiari,
vizi e virtu umane, collera e violenza. Cid non
¢ altro che un tentativo di giustificare I’indole
umana e gli atteggiamenti volti a conservare il
potere in mano ad un gruppo, una famiglia o
una persona.

Pensiamo all’antico Egitto, nei geroglifici non
mancano 1 riferimenti alla natura, e quasi tuttii
simboli che raffigurano elementi naturali sono
legati al divino, all’ultraterreno, alla nascita e
alla morte. Molte divinita del pantheon egizio
sono raffigurate come figure antropomorfe a
cuil vengono innestati i simboli naturali, pensia-
mo a Ra, padre degli dei e divinita solare raf-
figurato con la testa di falco e con in capo un
disco solare circondato da serpenti. Invece, per
esempio, Osiride non presenta nelle sue raffigu-
razioni nessun elemento naturale, ¢ una figura
completamente umana e come tale rappresen-
ta il regno dei morti e I’agricoltura, entrambe
dimensioni tipicamente umane.

Il faraone porta come corona il “Nemes”, il
tipico copricapo di lino che presenta in cima un
elemento decorativo a forma di serpente, detto
Ureo, che ritroviamo sul disco solare di Ra. In
questo modo il faraone prova la sua connessio-
ne diretta con il divino, e il simbolo del serpen-
te indica cosi la potenza del faraone e 'ubbi-
dienza che gli ¢ dovuta. L’'uomo passa quindi
ad una fase in cui gli elementi della natura sono
oggetto di culto anche in riferimento al loro
valore simbolico, e non solo in quanto elementi
benefici della realta naturale.

Una delle prime societa a pregare un panthe-

19



20

on di dei completamente antropomorfi ¢ quella
greca.

A differenza degli egizi, per 1 greci le propor-
zionli umane sono perfette e rappresentano
Pordine, dunque qualsiasi innesto tra uomo e
animale rappresenta I’elemento del caos e della
discordia. C’¢ da dire che in questa fase viene
praticamente codificata 'importanza e la bel-
lezza estetica del corpo e se la natura ¢ rappre-
sentata in sembianze antropomorfe, per I'uo-
mo ¢ ancora piu facile riconoscersi in essa. E
dopotutto, se un essere cosmico e onnipotente
e completamente separato ha creato il nostro
pianeta, ¢ logico pensare che noi, separati dal
resto della natura e quindi creature predilette
di questo creatore, siamo stati generati a sua
immagine e somiglianza.

Ma come Narciso, che specchiandosi nelle
acque di uno stagno rimane ammaliato dalla
sua stessa immagine, I’'uomo e la sua individua-
lita si impongono alla natura, che da oggetto
primo della religione diventa espressione dello
spirito divino, cioé umano. Feuerbach scrive,
sempre ne “I’Essenza della Religione”:

“E si puo ben dire che, in questa prospettiva,
la natura sia davvero posseduta da uno spirito,
ma questo spirito ¢ lo spirito dell’'uomo, la sua
fantasia, il suo animo che si introduce involon-
tariamente nella natura, e fa di essa un simbolo
e uno specchio della sua essenza.” In realta, non
esiste un modo per fissare sulla linea del tempo
questo passaggio di valori, ’antropomorfismo
ha caratterizzato molti culti anche perché come
gia detto, per ’essere umano risulta molto piu
facile rappresentare con sembianze umane
qualcosa che non comprende appieno.

In psicologia le opinioni su questo tema sono
molto varie.

Alport sostiene fermamente che I’antropomor-
fismo sia stato un traguardo importantissimo
per il pensiero umano nelle sue espressioni reli-
giose e artistiche, mentre Freud ¢ piu cauto e
semplicemente sostiene che sia un metodo di
proiezione delle qualita umane su entita non
umane, quindi la forza umana sul cosmo, ma
che in particolare nella religione segna anche
un tentativo di proiezione idealizzata di figure
genitoriali nell’ente divino.

Ma se inizialmente ’antropomorfismo dei culti

greci ha lasciato la possibilita all’'uomo di rico-
noscersi nella natura nel tempo, con lo svilup-
po della teologia e del teismo, quella grande
madre e nutrice degli uomini, ¢ diventata solo
un prodotto del nostro Signore. Dio afferma la
sua onnipotenza come ente separato spoglian-
dosi delle vesti antropomorfe e della stessa
materialita, divenendo un puro concetto onni-
presente e onnisciente e delegando il compito
di comunicare le sue deliberazioni ai patriarchi
e ai profeti. La natura in quanto suo prodot-
to € usata come strumento di punizione, con le
sue calamita, o come ricompensa. Dio ¢ invece
qualcosa di piu alto, piu separato dell’'uomo, in
quanto creatore. L’immateriale crea, altera e
comanda sul materiale.

Per la fede cristiana il rapporto tra uomo e
natura ¢ fatto di tentazione e abbruttimen-
to. L’uomo, per godere dei frutti della natu-
ra, deve seguire le leggi imposte dal signore e
deve necessariamente attenersi a virtu come
la parsimonia e la gratitudine, e se mai dovesse
cedere alle tentazioni della natura del corpo,
dev’essere pronto anche ad accettare il giudizio
del signore e pagare col corpo e con lo spirito
per estinguere queste sanzioni. Ed ¢ cosi che il
pane non nutre piu per le sue stesse qualita, ma
solo per il volere del dio degli uomini, secondo
queste clausole di fede.

Ma perché dovrei essere grato a Dio?

La forza di Dio non si esprime forse solo nella
forza e nelle regole della natura? Si potrebbe
rispondere a cio con tutti gli eventi miracolosi
in cui Dio dimostra chiaramente il suo dominio
sulla realta, ma dovrei io voltare le spalle alla
bellezza e completezza della natura a cui sono
abituato e in cui sono nato e di cui faccio espe-
rienza ogni santo giorno, solo per sporadici
eventi materialmente impossibili in cui le leggi
sue sono messe al limite? Ma noi non crediamo
e non dovremmo credere in Dio per la sua onni-
potenza. La credenza in Dio e la necessita della
sua esistenza si basano solo sul fatto che esso
dev’essere esistito prima di me, cosl la sua esi-
stenza presuppone la mia. Dio ¢ divino non per
delle caratteristiche precise e verificabili, ma
solo perché presiede in cima alla genealogia
delle cause. Solo perché ¢ giudice della realta.
Ma la religione nasce proprio da un senso di




separazione dalla natura, e dunque si risolve-
rebbe nel senso di separazione da Dio? A parte
il controsenso, cio non ci pone allo stesso livello
della natura, in quanto creature del signore?
Ma basta parlare di Dio, basta parlare del nulla
che implica il tutto. Ritorniamo alla domanda
fondamentale: siamo effettivamente separati
dalla natura, solo per il fatto di sentirci tali?
Solo per il ruolo ausiliare che essa ha per noi?
Sfortunatamente, come tutte le domande com-
plesse, la risposta ¢: Dipende. Il nostro peccato
potrebbe essere proprio quello di esserci sepa-
rati dalla natura, o al contrario di esserci avvi-
cinati troppo ad essa.

Nel contesto in cui viviamo siamo quanto piu
lontani dalla natura di quanto non lo siamo
mai stati. I nostri ritmi sono completamente
sballati, le preoccupazioni ci tengono ancora-

ti ad una dimensione che non esiste, le stelle
non si vedono piu quanto un tempo. E in que-
sta totale sconsideratezza, riusciamo comun-
que a influenzare negativamente la natura in
cul viviamo. In nessun’altra epoca abbiamo
mai avuto cosi tanto potere sulla natura, quin-
di potremmo anche dire che siamo quanto piu
vicini alla natura di quanto non lo siamo mai
stati. Dunque dipende da noi.

Spetta a noi decidere se riscoprirci e ricolle-
garci in questa natura, oppure se dominarla e
distruggerla, senza nessun dio che possa gestire
questi rapporti. Siamo costretti ad affrontare
le responsabilita che abbiamo verso la natura,
in quanto enti separati e allo stesso tempo a lei
uniti e da lei dipendenti.

Infine, citando Feuerbach per I'ultima volta,
sempre in “L’Essenza della religione” scrive:

“Forse che anche la mia
origine non € mia propria,
individuale proprio come
Ia mia vita é senza alcun
dubbio mia?

Devo io forse far arrivare
il mio amore filiale fino ad
Adamo?
Nemmeno per sogno. lo
ho tutte le ragioni di fare
oggetto di devozione reli-
gmsa perche causa del-
la mia esistenza, soltanto
gli enti a me pi u prossimi,

questi miei genitori.”

21



Odia il
prossimo tuo



di
Gabriele Tucci

Il 21 settembre scorso si € tenuto, allo State
Farm Stadium di Glendale (Arizona), il fune-
rale di Charlie Kirk, ucciso 11 giorni prima
mentre parlava alla Utah Valley University.
Oltre alla sala strapiena (quasi 90mila le per-
sone presenti) ed alcuni elementi abbastanza
folkloristici (come la presenza di Dan Beazley,
personaggio noto negli USA perche gira sempre
portando con sé una croce alta piu di 3 metri
munita di rotelle), la cosa che ¢ saltata piu
all’occhio di tutta la cerimonia ¢ stata la tota-
le sovrapposizione tra la narrazione politica di
estrema destra, portata avanti in vita da Kirk,
e gli elementi religiosi. All’ingresso dello stadio
si potevano trovare da una parte venditori di
copie della Bibbia, dall’altra bancarelle con i1
cappellini “Make America Great Again”.

Durante tutta la cerimonia si sono susseguite
preghiere ed interventi di attivisti e di membri
del governo statunitense, che inserivano nella
loro retorica politica diversi riferimenti teologi-
ci. Zachary B. Wolf, in un articolo uscito sul sito
della CNN due giorni dopo il funerale, ha scrit-
to che “nella storia recente degli USA gli ame-
ricani non avevano mai visto cosi tanti mem-
bri del Governo parlare apertamente di Gesu
Cristo”. L'intervento piu duro ¢ stato quello del
Segretario della Guerra (titolo dovuto al cam-
biamento di nome di quello che fino ad inizio

settembre era il “Segretario della Difesa”) Pete
Hegseth, che ha dichiarato: “questa non ¢ una
guerra politica, non & una guerra culturale, ¢
una guerra religiosa”. Una guerra religiosa con
un nemico presto individuato dal Presidente
Donald Trump: la sinistra. Nello stesso inter-
vento Trump ha detto che “dobbiamo garan-
tire il ritorno della religione in America”. Gli
Stati Uniti sono ancora oggi un paese molto
religioso e soprattutto cristiano a maggioranza
protestante: nel 2024 il 63% degli americani si
dichiara cristiano (in netto calo rispetto al 78%
del 2007, ma in leggero rialzo rispetto al 60%
del 2021), mentre il 29% si dichiara “non affilia-
to religiosamente” (solo 1l 13% tra gli over 74, in
cui la percentuale di cristiani raggiunge 1’80%).
La chiesa americana ¢ da sempre una delle
chiese piu conservatrici dell’occidente, e parti-
colare rilevanza hanno le Chiese Evangeliche.

L’evangelismo ¢ una corrente del protestante-
simo che si concentra sulla lettura della Bibbia
come “parola di Dio”, quindi non interpreta-
bile ma da prendere alla lettera. Dal 1980, con
Pappoggio alla candidatura di Ronald Reagan,
le chiese evangeliche hanno sempre sostenuto
ufficialmente 1 candidati repubblicani, con I’o-
biettivo dichiarato di opporsi a possibili amplia-
menti dei diritti civili, come i diritti LGBT o
il diritto all’aborto. Particolare dibattito ci fu

23



24

quando nel 2016 le chiese evangeliche appog-
giarono la candidatura di Donald Trump, che
fino a quel momento era visto dall’opinione
pubblica americana come un personaggio mol-
to lontano dai valori religiosi (pluridivorziato,
coinvolto in scandali sessuali, ecc). Su questo
tema a fine 2023, a pochi mesi dall’inizio delle
primarie repubblicane per le presidenziali del
2024, ando virale su Internet un articolo di Tim
Alberta pubblicato sul The Atlantic dal titolo
“My Father, My Faith And Donald Trump”, in
cui ’autore racconta di come il primo manda-
to del tycoon abbia radicalizzato ancora di piu
il gia conservatore mondo evangelico, descri-
vendo la realta della comunita evangelica di
Brighton, in Michigan, da cui Alberta, figlio
di un pastore evangelico, proviene. Attorno a
Trump si € creato un vero e proprio culto della
personalita, per cui ¢ visto come “I’argine alle
forze del male”, che nella narrazione naziona-
lista-cristiana corrispondono alle istanze pro-
gressiste. Chiaramente non nasce con Trump
Possessione del mondo estremista cristiano per
la “lotta al male”: il gia citato Reagan parlo di
“armageddon” per riferirsi allo scontro nel-
la guerra fredda contro PURSS e in genera-
le alla lotta americana contro il comunismo.
George W. Bush utilizzo il termine “guerra al
terrore” per riferirsi all’invasione dell’Afghani-
stan prima (nel 2001) e dell’Iraq poi (nel 2003),
costruendo una narrazione fortemente incen-
trata sulla lotta delle societa occidentali cristia-
ne contro ’estremismo islamico e diffondendo
un sentimento anti-arabo ancora molto presen-
te nell’occidente odierno. E innegabile pero che
Pultimo decennio abbia sdoganato in America
una forma inedita di culto della personalita e
di uso politico della religione. I dati americani
sulla diffusione del cristianesimo nella popola-
zione sono in linea con quelli europei, anche se
con alcuni estremi: uno studio di Pew Reserch
del 2020 certifica come oggi nel vecchio conti-
nente convivono societa ancora molto cristiane
(91,2% in Polonia, 85,1% in Portogallo, 88,6% a
Malta e 80,5% in Italia che si dichiara cristia-
no), con altre in cui le persone che si dichia-
rano cristiane sono ormai minoranza assoluta
(49,4% nel Regno Unito, 46,5% in Francia e
addirittura solo il 35,1% in Olanda, che é ’uni-

co paese europeo in cui la popolazione non affi-
liata religiosamente ¢ la maggioranza). In tutti
gli stati in cui € stato svolto il sondaggio (23) si
riscontrano cali rispetto alla percentuale di cri-
stiani rilevata nel 2010. In generale, la media
europea ¢ del 67,1%, con un calo di quasi 8
punti rispetto al 2010. Anche nel vecchio conti-
nente, sulla falsariga del modello americano, la
separazione tra campagna politica e religione ¢
sempre piu flebile. Il caso italiano ¢ emblemati-
co: I’attuale vicePremier e segretario della Lega
Matteo Salvini si € presentato piu volte in occa-
sioni pubbliche con dei simboli cristiani: rosari
baciati sul palco ai comizi, video da casa con
dietro diverse raffigurazioni della Madonna,
ceri accesi a favor di telecamera, ecc. Nel feb-
braio 2018, durante un evento a Milano per la
chiusura della campagna elettorale per le ele-
zioni del successivo 4 marzo, Salvini disse che
una volta al governo avrebbe applicato davvero
la Costituzione, e che I'avrebbe fatto “rispet-
tando gli insegnamenti contenuti nel sacro van-
gelo”. Tutti questi atteggiamenti hanno attirato
forti critiche per il loro stridere con la natura
laica della Costituzione, stabilita dall’artico-
lo 7. Sempre su questo filone, Giorgia Meloni
negli anni ha piu volte usato lo slogan “Dio,
patria e famiglia”, slogan storico della destra
mondiale usato nel novecento dal dittatore por-
toghese Antonio Salazar e da Benito Mussolini,
e in tempi recenti dal Primo Ministro unghere-
se Viktor Orban e dall’ex Presidente brasilia-
no Jair Bolsonaro (oggi in carcere per il tentato
colpo di stato del 2023). Anche in Italia il nazio-
nalismo cristiano ha come obiettivo presentare
determinate figure o partiti come alfieri della
lotta contro il “male”, ovvero cio che € estra-
neo alle tradizioni della nazione, che € diverso
ed ¢ quindi percepito come blasfemo. Quelli di
Salvini e Meloni sono casi estremi di un atteg-
giamento, quello di fondere vita politica e vita
religiosa, che in Italia in realta abbiamo sem-
pre avuto. Non volendo andare troppo indie-
tro nel tempo, basta citare il fatto che il par-
tito che ha dominato 1 primi 48 anni della vita
repubblicana del paese é stato la Democrazia
Cristiana, che per le elezioni del 1948 produs-
se una vignetta contro il Partito Comunista che
vedeva un uomo in cabina elettorale e sopra la



25



scritta: “nel segreto della cabina Dio ti vede,
Stalin no”. La vignetta ¢ stata piu volte ripro-
posta negli ambienti democristiani nel corso
degli anni. Il confine tra politica e religione in
Italia é sempre stato molto labile, in un Paese
che ancora oggi rispetto agli standard occiden-
tali ¢ molto cattolico (anche se in calo come nel
resto d’Europa) e con la presenza sul territorio
della Chiesa Cattolica che ciclicamente irrom-

P€

nel dibattito politico italiano. Ma cio che in
Italia € ritenuto piu o meno normale, in altri
paesi sorprende: nel Regno Unito Nigel Farage,
leader di Reform, ha da diverso tempo iniziato
ad utilizzare simboli religiosi nella sua comu-
nicazione ed ha invocato un ritorno del paese
ai “valori giudaico-cristiani”. In Spagna Vox
ha diffuso un manifesto che rimanda diretta-
mente alle crociate, con dentro la scritta “per
una Spagna di nuovo grande”, letteralmente



la traduzione spagnola del MAGA trumpiano.
Ci0 che traspare ¢ che, in un occidente sempre
piu laico, in cui ormai tra le nuove generazio-
ni la percentuale di credenti ¢ una minoranza,
vediamo un uso totalmente politico dei simbo-
li religiosi per trasformare dei politici in dei
“salvatori”, degli attivisti in dei “martiri”, una
campagna d’odio in una “campagna contro il
male”. Peter Thiel, CEO di Palantir e storico
finanziatore delle campagne di Trump, negli

ultimi mesi si ¢ detto “ossessionato dall’Anticri-
sto”. Sostiene che stia arrivando ’armageddon
e che per evitarlo c’¢ bisogno di un “governo
autoritario mondiale”. A fine settembre ha
tenuto 4 conferenze a San Francisco per parla-
re di chi é per lui PAnticristo: Greta Thunberg,
I'Islam e la Cina.



Quando abbiamo

licenziato Dio




di
Vittoria Nuzzaci

L’essere umano smettera di avere bisogno della
religione solo quando avra sconfitto la morte,
ovvero, verosimilmente, mai. Eppure, nel cuo-
re della modernita, serpeggia la presunzione
di un’emancipazione definitiva dagli dei. Se
Nietzsche annunciava che «Dio € morto, I’ab-
biamo ucciso noi» per restituire dignita a un
uomo capace di reggere il peso della propria
liberta, oggi lo scenario ¢ mutato. Non abbia-
mo piu il coraggio tragico dell’omicidio; abbia-
mo scelto la via burocratica del licenziamento.
Come suggeriva Fabrizio De André nel Cantico
dei drogati, abbiamo allontanato il sacro per-
ché “non ci serve piu”: richiede un sacrificio,
una dedizione e, soprattutto, una gestione del
tempo a cui siamo stati disabituati.

Cos’¢ leternita per chi vive di attimi atomiz-
zati? Che valore ha la morale per chi rifugge
nell’individualismo, o la morte per chi abita un
eterno presente sedato da costanti distrazioni?
Pascal definiva 'uomo un mostro incomprensi-
bile, un essere che ricorre al divertissement per
fuggire dalla miseria della propria condizione.
Nulla ¢ cosi insopportabile per I'uomo quanto il
riposo assoluto: é nel silenzio che percepiamo la
nostra insufficienza. Ma se per Pascal la distra-
zione era una fuga psicologica, nella societa
liquida di Zygmunt Bauman essa ¢ diventata un
sistema economico.

In questo scenario, la religione intesa come

architettura che da senso al dolore appare
ingombrante. Come osserva José Saramago in
“Intermittenze della morte”:

“Senza morte non c’é¢ resurrezione, € senza
resurrezione non c’e chiesa. Le religioni, tutte le
religioni per quanto le si rigiri non hanno altra
giustificazione di esistere all’infuori della mor-
te, ne hanno bisogno come il pane con i denti.”
Il paradosso contemporaneo ¢ che, avendo
rimosso la morte dal discorso pubblico per
paura, abbiamo reso inutile la mediazione del
sacro. Questo licenziamento del sacro affonda
le sue radici in quello che Max Weber defini
“il disincanto del mondo”. La razionalizzazio-
ne capitalistica ha trasformato la realta in un
ingranaggio calcolabile, dove il mistero ¢ con-
siderato un difetto di conoscenza e la morte
un’inefficienza tecnica. Progressivamente viene
espulso dall’atteggiamento fondamentale degli
uomini ogni riferimento a spiegazioni e a com-
portamenti magici, animisti o religiosi. Chiusi
in quella che Weber chiamava la “gabbia d’ac-
ciaio”, abbiamo smarrito la capacita di dare
un senso compiuto alla fine. Per 'uomo antico
(come Abramo), la morte arrivava quando si
era sazi di vita, perché la vita seguiva un ciclo
organico compiuto. Per 'uomo moderno, inse-
rito nel progresso infinito della tecnica e della
conoscenza, la morte € assurda.

Inoltre, se non c’¢ fine, non serve speranza; se

29



30



non c’é¢ limite, non serve salvezza. Il licenzia-
mento di Dio ha portato con sé il licenziamento
del confine morale. Senza un “Oltre” che giudi-
chi o che dia valore al sacrificio, I’altro diventa
uno strumento per il proprio piacere o succes-
so. E il nichilismo passivo: non la distruzione
dei valori per crearne di nuovi, ma uno scivo-
lare stanco verso I'indifferenza. Senza la mor-
te come orizzonte di senso, la vita perde la sua
gravita. Se tutto ¢ intercambiabile e immedia-
to, nulla € davvero sacro. Il decadimento mora-
le non ¢ dunque un ritorno alla malvagita, ma
una perdita di profondita: é 'incapacita di stare
nel dolore, di abitare il lutto, di riconoscere la
finitudine come terreno comune dell’'umanita.

Abbiamo scoperto di non aver ucciso Dio, ma
di averne preferiti altri, piu immediati e “rea-
Ii”, come il Dio Denaro. Ma questa nuova ido-
latria ha un costo: la svalutazione della finitu-
dine. La morte é diventata un errore di sistema,
un punto che rende la vita piu pesante perché ci
priva della possibilita di sbagliare, imponendo-

ci la fretta di una performance perfetta.
Martin Heidegger descriveva la fuga uma-
na come “esistenza inautentica”. Spaventato
dall’angoscia, I'individuo si rifugia nel Das Man
(il “Si”): si dice cosi, si fa cosi, si pensa cosi. E
il dominio della chiacchiera e della distrazione
digitale, dove la morte ¢ solo un caso pubblico
che capita agli altri. La tecnica e il capitalismo
ci cullano nell’illusione di poter controllare tut-
to, ma ¢ un’illusione che crolla al primo allar-
me, quando il filo sottile della vita si tende e
la paura ancestrale riaffiora. Forse & per que-
sto che Heidegger, nella sua ultima intervista,
affermo: «Ormai solo un Dio ci puo salvare».
Non invocava un ritorno ai dogmi istituzionalli,
ma la necessita di un ritorno al sacro: un pensie-
ro capace di ascoltare I’Essere invece di voler-
lo solo “usare” come risorsa. Licenziare Dio ci
ha illusi di essere padroni; ritrovare il senso del
limite e il coraggio di abitare il lutto potrebbe,
paradossalmente, restituirci la nostra umanita
piu profonda.

31



Dio/Dei come

Confine




di
Beck Russo

La religione, nota come linguaggio di unione
e senso (senso di un destino comune), diven-
ta mezzo di disuguaglianza, violenza e, molto
probabilmente in futuro prossimo, possibile
distruzione, quando viene assorbita dal potere,
dall’identita rigida e dalla paura dell’altro; non
€ un attacco alla fede, bensi al suo uso sociale e
politico con scopi quasi disorientanti.

Ci siamo abituati alle notizie dei conflitti come
ci si abitua alle notizie del meteo: oggi piove a
Gaza; domani tempesta in Sudan; tornado in

Congo.

Gaza, il Sudan, il Congo scorrono nei notiziari
come coordinate geografiche della sofferenza,
spesso ridotte a notizie rapide e rassicuranti:
guerre di religione, odio ancestrale, conflitti
tribali. La semplificazione di cio che ¢ struttu-
ralmente complesso, ¢ deresponsabilizzazione
da una situazione di cui tutti facciamo parte,
In quanto societa, seppur non uniti dalla stes-
sa religione. La religione diventa cosi il capro
espiatorio perfetto: la religione non ¢ la causa
unica, ma spesso il linguaggio simbolico che
giustifica ci0 che nasce altrove, dove interessi
politici, economici e identitari trovano una giu-
stificazione.

In Palestina la dimensione religiosa ¢ intrecciata
a quella nazionale, alla terra, alla memoria col-

lettiva e al trauma storico. In Sudan le fratture
religiose si sovrappongono a eredita coloniali,
lotte di potere e divisioni etniche. Nel Congo,
uno dei paesi piu ricchi di risorse e piu poveri
di diritti, la religione assume talvolta il ruolo di
consolazione, talvolta quello di controllo socia-
le, dentro una violenza strutturale che affonda
le radici nello sfruttamento economico globale.
“Il sacro unisce coloro che lo riconoscono e,
nello stesso gesto, li separa da tutti gli altri”,
Durkheim ci suggerisce che la religione crea
comunita creando al contempo un confine di
esclusione, distinguendo chi appartiene da chi
resta fuori. Nasce cosi lo stereotipo: un “loro”
irrazionale, fanatico, incapace di convivere,
contrapposto a un “noi” che si percepisce come
laico, razionale e moralmente superiore. Un noi
sacro e un loro profano. Ma questa opposizio-
ne dice molto piu di chi guarda che di chi vie-
ne guardato. La societa si eleva grazie ad essa:
¢ un rafforzamento comunitario; le credenze
la rendono sacra; I'individuo si sente parte di
qualcosa di piu grande, ma piu ¢ forte il senso
di identita, piu ¢ netto il tratto del confine. La
religione, da esperienza intima, introspettiva e
comunitaria, viene cosi trasformata in marchio
identitario. Un’altra volta, non crea violenza
ma fornisce il mezzo simbolico che la legittima,
per mano del potere.

In Marx la religione non ¢ un inganno delibe-

33



40



rato, ma una risposta umana a una sofferenza
reale. E il sospiro, ’ancora di chi vive in un
mondo che nega dignita e giustizia. Proprio
per questo, pero, essa puo diventare uno stru-
mento ambiguo, perché allevia il dolore senza
eliminarne pero le cause, rende sopportabile
cio che dovrebbe essere intollerabile. Quando
la religione viene usata per spiegare I'ingiusti-
zia invece che per combatterla, smette di essere
consolazione e diventa ideologia. Non ¢ la fede
a produrre 'oppressione, ma l'oppressione a
trovare nella fede una giustificazione.

E in Spinoza che troviamo forse la critica pit
radicale e attuale. Per il filosofo olandese, la
religione fondata sulla paura é uno strumento
di dominio. Un Dio usato per giustificare ’ob-
bedienza, per legittimare I’odio o la violenza,
non ¢ piu espressione del divino, ma del potere
umano. Parla di Dio come strumento politico,
il potere usa Dio per governare e la religione
fa la parte dell’obbedienza vestita da fede, pro-
prio per questo critica il fanatismo e la reli-
gione come controllo, perche se il sacro viene
trasformato in legge, smette di essere salvezza e
diventa comando. Spinoza difende una religio-
sita libera, fondata sull’etica e non sul timore,
sulla comprensione e non sull’identita imposta,
e lo Stato deve limitarsi a garantire la liberta
di pensiero, non imponendo nessuna religione
(Pimposizione distrugge la pace), chiarendo le
paure infondate delle differenze religiose ed
eliminando la confusione tra laicita e rifiuto,
parole ben distinte 'una dall’altra. Quando
Dio perde il suo senso di origine e diventa una
bandiera, si trasforma in un mezzo politico,
perdendo la sua funzione spirituale.

Da queste prospettive emerge il nodo centrale:
il problema non ¢ la religione in sé, ma il suo uso
sociale. Quando serve a spiegare perché alcuni
meritano diritti e altri no, tradisce il suo stesso
fondamento etico. A questo punto, la questione
diventa inevitabilmente ricerca. Essere umani
significa essere, allo stesso tempo, esseri sociali
e simbolici. Abbiamo bisogno di racconti che
diano senso alla nostra fragilita. Ma ogni rac-
conto puo trasformarsi in una gabbia se viene
assolutizzato. La religione, come ogni grande
costruzione simbolica, porta in sé questa ambi-
valenza: puo aprire all’altro o chiuderlo fuori.

Forse la domanda decisiva non ¢ se crediamo
0 meno, ma come utilizziamo ci0 in cui credia-
mo. Se la fede & una risposta definitiva o una
domanda aperta. Se serve a proteggerci dalla
complessita del mondo o a restarvi esposti. In
un tempo attraversato da conflitti che si vesto-
no di sacro, la sfida non ¢ eliminare la religione
dallo spazio pubblico, dalle notizie, ma sottrar-
re il sacro alla logica del nemico.

Resta allora una domanda, tanto semplice
quanto radicale: siamo ancora capaci di una
religiosita, e di una convivenza, che non abbia
bisogno di escludere per esistere? Siamo capaci
di una religiosita senza nemici?

35



Tutti 1 santi voglion
fare il Jazz



di
Costanza Pozza

Come ha influenzato la religione, nel corso dei
secoli, le varie forme d’arte, dalla pittura, alla
poesia fino alla musica? Quanta religione c’¢ in
noi e nella nostra quotidianita?

La religione ¢ stata, ed & tuttora, uno dei piu
grandi poteri capaci di influenzare le azioni
umane fin dall’inizio dei tempi. Spesso, pero,
non siamo pienamente consapevoli di quanto
essa continui ad accompagnarci nel nostro stile
di vita, dalla dieta ai giorni festivi, dalle usanze
sociali fino alla creazione di opere d’arte.
Quando si pensa all’influenza del credo sulla
societa, i primi ambiti che emergono sono la
morale e I'insieme di usi e costumi propri di
ogni cultura. Subito dopo vi é I’arte.

Una religione particolarmente repressiva ha
talvolta favorito fenomeni di proibizionismo
che, come ci insegna la storia, hanno agito da
miccia nello sviluppo di subculture. Basti pen-
sare al primi impressionisti, esposti al Salon des
Refusés per aver rappresentato su tela temi non
proprio sacrali, ma piuttosto scandalosi per
la morale dell’epoca. Quella stessa subcultura
che oggi ¢ incorniciata ed esposta nelle sale dei
piu importanti musei del mondo, insegnata tra
1 banchi di scuola ed ammirata da milioni di
spettatori.

Quando si parla

della religione, invece, ¢ meno immediato pen-

sare alla musica. Forse perché nel wrapped
annuale delle nostre playlist di Spotify i canti
liturgici difficilmente compaiono tra i brani
piu ascoltati. Tuttavia, se spostiamo lo sguar-
do dalla nostra tradizione occidentale a quella
afroamericana, scopriamo come la spiritualita
e la vita comunitaria abbiano contribuito alla
nascita del Jazz.

Siamo nei primi anni del Novecento, quando
dal Sud degli Stati Uniti, ancora segnato dallo
schiavismo, molti afroamericani migrano verso
le grandi citta in cerca di nuove opportunita.
Insieme ai bagagli portano con sé anche le tra-
dizioni musicali: work songs, gospels e blues.
Facciamo pero un passo indietro e torniamo alle
radici. Tutto nasce prima di Louis Armstrong
ed Ella Fitzgerald, con i cantori nelle pianta-
gioni di granturco e cotone, che esprimevano
cantando emozioni esuberanti o malinconiche.
Erano canzoni di protesta, di critica sociale,
di vita vera vissuta e persino di pettegolezzi.
Insomma, dei veri e propri racconti cantati che
coordinavano i movimenti e sollevavano dalla
fatica del lavoro. Erano le work songs.

Ben presto subentra la religione, che diventa un
efficace strumento di controllo sociale e cosi si
avvia una grande opera di conversione e predi-
cazione degli schiavi neri. Del resto, per i popoli
africani la religione aveva sempre avuto un ruo-

37






lo centrale, tant’¢ che tra le antiche credenze vi
era quella che il “Dio del vincitore”, il padrone
schiavista, fosse piu forte e per questo dovesse
essere rispettato. La religione accompagna cosi
gli schiavi dall’alba al tramonto e diventa occa-
sione di vita di comunita.

Una tipica funzione afro-cristiana si svolgeva
dopo il rito ufficiale e riuniva una folla di don-
ne scalze con corte sottane, anziani e bambi-
ni, disposti in cerchio, che camminavano stri-
sciando 1 piedi senza mai sollevarli, cantando
gli spirituals: danze e canti carichi di energia
chiamati ring shout.

Tuttavia, a causa delle loro radici nelle tradi-
zioni pagane africane, queste pratiche veniva-
no considerate “diaboliche” e peccaminose. Per
questo motivo le funzioni si tenevano spesso di
notte, in luoghi isolati, adottando bizzarri stra-
tagemmi per attutire i suoni. E da qui che nasce
il senso di colpa che a lungo ha afflitto gli afro-
americani, legato alla vergogna per la propria
tradizione musicale.

Un altro simbolo fondamentale di questa eredita
sono 1 Negro spirituals: canti religiosi afroame-
ricani ricchi di fervore mistico, accompagnati
dal battito di mani e piedi. Nascono intorno al
1800 durante il periodo di grande fervore reli-
gioso, il Grande Risveglio (Great Awakening).
Le comunita nere si lasciavano coinvolgere
dalla predica del pastore, figura che ricordava
Panziano dei villaggi dell’Africa occidentale,
considerato mediatore tra I'uomo e I’'Ignoto. In
questi canti, a differenza delle work songs, vie-
ne esaltata la liberazione del popolo e i perso-
naggi biblici sono evocati in termini familiari e
confidenziali.

Uno degli esempi piu celebri ¢ Go down, Moses:

When Israel was in Egypt’s Land,

Let my people go

Oppressed so hard they couldn’t stand,
Let my people go.

Go down, Moses, way down in Egypt’
Land,

Tell old Pharaoh, let my people go.

Verso la fine dell’Ottocento gli spirituals vengo-
no fatti conoscere al pubblico bianco dai Fisk
Jubilee Singers, un coro di studenti nato per
raccogliere fondi per una delle prime univer-
sita nere in Tennessee. I cantanti cercarono di
adattare il loro stile ai gusti del pubblico bian-
co; tuttavia fu il canto individuale, il Blues, a
giocare un ruolo decisivo nella trasformazione
che portera al jazz.

A un solo anno dalla fine della Guerra Civile,
gli afroamericani si trovarono ad essere piu
discriminati di quanto non fossero mai stati.
Nei primi anni del Novecento molti ex schia-
vi rimasero nelle campagne, mentre solo 1 piu
coraggiosi si spostarono nelle citta in cerca di
un lavoro qualunque. Proprio ’abbandono del
lavoro rurale, favori una nuova consapevolezza
identitaria e culturale, dando origine al Blues.

Nelle strofe del Blues emergono parole di soffe-
renza, squallore, tedio esistenziale: una poesia
disincantata. Il cantante Blues parla di ci6 che
non avra mai, non parla di vivere, ma di non
morire. Vagabondi senza casa né stabilita, alla
ricerca di un “negro job”, lontani dalla famiglia
e da qualsiasi rifugio sicuro. Si raccontano la
fragilita della famiglia nera, le infedelta coniu-
gali e le nascite illegittime, con una disinvoltura
sconcertante per la morale puritana bianca.
Negli anni ‘20 pero il Blues conosce il suo perio-
do d’oro, viene riconosciuto come genere musi-
cale ed affidato ad artisti professionisti, crean-
do anche quello che oggi chiamiamo Jazz.

Tra 1 piu grandi jazzisti, capace di unire tecnica
strumentale e profonda passione spirituale spic-
ca John Coltrane. Sassofonista soprano, stru-
mento allora poco utilizzato nel Jazz, Coltrane
concepisce 1 suoi brani come strutture medi-
tative e autentiche esperienze spirituali. Dopo
la sua morte, nel 1967, nasce a San Francisco
la Saint _John Coltrane Church, una comunita
religiosa che considera il suo album capolavoro
A Love Supreme come un testo sacro e la sua
figura come incarnazione dello Spirito Santo.

Coltrane inizia la sua carriera a fianco di Miles
Davis, ma a causa delle dipendenze da droghe

39



fu costretto ad allontanarsi. Proprio in quel
periodo visse quello che defini un “risveglio
spirituale”, dal quale nacque il suo lavoro piu
intimo e sacro, A Love Supreme:

“This is my message to the world”.
“This is my prayer”.

“Thank you God”.
“I will play this music from my heart”.

E oggi? Il legame con la religione continua a

r..'-.-- SRR T '
L o A,

‘.'.1

L ::-r

N e

generare opere d’arte immense e immortali?
Stimola riflessioni costruttive o & piu spesso
causa di conflitti tra gli esseri umani?

Senza ridurre la religione contemporanea a
una sola dimensione, si puo forse affermare che
essa non rappresenti pit, come un tempo, una
spinta collettiva verso la creazione di qualcosa
di grandioso, destinato a essere tramandato nei
secoli, ultraterreno ma profondamente umano?
Resta allora aperta la domanda: a cosa ci sta

portando oggi questo cambiamento?







Direzione editoriale
Riccardo Coen
Giovanni Rossetti

Responsabile cultura
Alberto Colucci

Responsabili locali
Sara Erpete (Lecce)
Marcello Ambrogi (da
Parigi)

Sebastiano Longo (da
Londra)

Giovanni M. Pasquini
(Milano)

Edoardo Purini (Pisa)
Sofia Marroni (Roma)
Federico Fassi (Torino)
Francesco Cucinotta
(Treviso)

Progetto grafico
Francesca Pavese

Impaginazione
Mario Corradi
Giovanni Rossetti

Responsabile revisione

Mario Corradi

Autori Mensile
Mario Corradi
Elena Massa
Allegra Pagani
Matteo D’Amico
Gabriele Tucci
Vittoria Nuzzaci
J.

Beck Russo
Costanza Pozza

Redazione
Emanuele Agosti
Marcello Ambrogi
Tommaso Andolfi
Matteo Barachini
Caterina Barberis
Rocco Bollero
Giulia Bruno
Giulio Calenda
Adriano Capozzi
Andrea Carbonelli

Gabriele Careglio
Lorenzo Carini
Luigi Carta
Riccardo Coen
Alberto Colucci
Mario Corradi
Camilla Costantini
Dora Cristofori
Francesco Cucinotta
Matteo D’Amico
Ludovica D'Andria
Mattia D’Angelo
Elisa De Angelis
Alberico De Carolis
Mauro De Virgilio
Chiara Durini

Sara Erpete
Gabriele Fabbri
Federico Fassi
Arianna Ferrara
Leonardo Fontana
Lucrezia Galli
Daniel Gavioli
Alberto Gilibert
Giulia Gesti

Valeria Giusti
Edoardo lacovone
Giacomo Leombruni
Sebastiano Longo
Alessandro Maiolino
Leonardo Maggiotto
Emanuele Manunta
Federico Marroni
Sofia Marroni
Camilla Martinico
Giacomo Matteucci
Stefano Mazzotta
Boren Metrillo
Tommaso Milani
Aurora Mirto
Rebecca Nardi
Federico Naretta
Vittoria Nuzzaci
Gabriele Oliva
Beatrice Olivieri
Margherita P
Pietro Pavesio
Edoardo Purini
Giovanni Pasquini
Sara Potenza

Livia Ranalli
Edilberto Ricciardi
Francesco Rinaudo

Leonardo Riva
Giovanni Rossetti
Francesco Sammartino
Elisabetta Sanasi
Martina Saponaro
Nicola Simone
Pietro Spadetta
Michela Stefano
Alberto Sussetto
Tommaso Tiberi
Sofia Trabucco
Gabriele Tucci
Federico Versace

Crediti immagini

1 Cristo de San Juan de la
Cruz Salvador Dalj, 1951

4 Rob Stothard/Getty
Image, 2015

7 ANSA/EPA 2024

8 Getty Images, 2001

10-11 LaStampa 2023

12 Michelle Orai, 2012

15 FRANCESCO FOTIA/AGF
2018

16 Cena in Emmaus,
Caravaggio, 1602

18 Nascita di Venere,
Botticelli, 1485

21 Ludwig Andreas
Feuerbach

25 Biblioteca Poletti-Fondo
Tonini, 1948

26-27 Reuters, 2025

30 Morte di un avaro,
Hieronymus Bosch, 1494
31 Gregory Crewdson
Untitled (Ophelia), 1999
32 Cisgiordania, Bansky
34 Vatican News, 2018

36 John Coltrane

Sito web
giornaleilcaffe.it

Instagram
@giornaleilcaffe

Mail
redazionecentrale.ilcaffe@
gmail.com



