
Numero 7  |  Dicembre 2025

RELIGIONI E SOCIETÀ



Indice
Per sapere che non fossi mussulmano

di Mario Corradi

Noi e Loro
di Elena Massa

Dio è morto ma vota ancora
di Allegra Pagani

I cristiani sono assai esperti nell’arte di 
trasformare nulla in qualcosa

di Matteo D’Amico

Odia il prossimo tuo
di Gabriele Tucci

Quando abbiamo licenziato Dio
di  Vittoria Nuzzaci

Dio/Dei come confine
di Beck Russo

Tutti i santi voglion fare il Jazz
di Costanza Pozza

4

8

12

16

22

28

32

36
2



Cos’è questo “Caffè”? È una pausa. 

L’uomo moderno è in crisi. È privo di un fine più grande di sé. Gli manca un grande sogno a cui 
aspirare. Senza dio né ideologia, è rinchiuso nella gabbia dell’individuo, in eterna competizione 
con se stesso e con gli altri nel perseguire un fine, spesso puramente materiale, che non lo appaga 
affatto. In altre parole, l’uomo è intrappolato nella costante ricerca dell’affermazione personale, 
senza però mai risultarne pienamente soddisfatto. Immaginare uno scopo più alto cui tendere ed 
indirizzare il desiderio umano significa, nella sostanza, ripensare l’uomo. È chiaro: non crediamo 
di poter riuscire in un’impresa del genere in questa sede. Tuttavia, vogliamo riportare al centro 
del dibattito pubblico ciò che da anni vi è scomparso: l’analisi non soltanto dei singoli temi di 
attualità politica, ma delle strutture fondanti della realtà economica, culturale ed esistenziale del 
nostro tempo. Fare questo richiede di astrarsi dalle contingenze politiche del momento e riflette-
re: prendere una pausa.

Cos’è questo “Caffè”? È un cantiere.

Una democrazia senza un buon sistema d’informazione è destinata ad ammalarsi. Perciò, è nostro 
dovere allontanarci dalla politica e dalla stampa attuali: il loro metodo superficiale di trattare la 
vita pubblica ne ha annacquato e viziato il dibattito. Questo è il nostro grande obiettivo: costruire 
un centro di discussione politica attiva e profonda. Noi vogliamo trattare i singoli temi del dibat-
tito pubblico a partire dalle loro radici e strutture più essenziali, senza fermarci alla superficie, 
alla singola notizia, allo spot e allo slogan. In altre parole, noi vogliamo essere un laboratorio di 
pensiero politico, non un notiziario. Non ci limiteremo a commentare i singoli avvenimenti, ma 
fabbricheremo una vera e propria teoria politica. Costruiremo volta per volta un’idea ed un piano 
di riforma scolastica, sanitaria, migratoria e non solo. Questo significa un’analisi su diversi livel-
li: prima di tutto ideologica (la direzione astratta), poi politica (la direzione concreta) ed infine 
normativa (la traduzione pratica). La nostra promessa è di non essere un megafono per opinioni 
preconfezionate, ma uno spazio indipendente dove le idee possano essere costruite dalla base con 
razionalità e chiarezza: un cantiere.

Cos’è questo “Caffè”? È una speranza.

L’azione senza il pensiero è cieca. Il pensiero senza l’azione è zoppo. Oscilliamo tra dichiarazioni 
vaghe e polarizzate, ma vuote di contenuto reale, ed una chiamata al solo pragmatismo, ma privo 
di una meta ideologica. Siamo diventati spettatori di una commedia senza regista. Noi crediamo 
nella riscoperta del pensiero come guida e forza motrice di cambiamento. Ma non basta: rinchiusi 
nel castello dell’astratta metafisica, isolati dall’opinione pubblica e dalla comunità, ci condannia-
mo all’immobilismo. Azione in democrazia significa libertà. Significa partecipazione. Il pensiero, 
finché è condiviso da pochi, rimane vincolato nei fogli di carta in cui è formulato. Solo attraverso 
la partecipazione collettiva il pensiero può prendere vita. Quella che noi auspichiamo non è una 
rivoluzione di merito, per un obiettivo specifico. È una rivoluzione di metodo, per un modo diver-
so di fare politica. Una politica di pensiero e di ragione: è questa la nostra speranza.

Cos’è questo “Caffè”? È, insomma, un giornale.

3



4

Per sapere che non 

fossi mussulmano
4



Libera Chiesa in libero Stato. Questa era la 
formula che sembrava aver vinto nella storia 
contemporanea: lo stato non si interessa più del 
credo dell’individuo.

Nel mondo, però, sempre più numerosi sono i 
paesi in cui dei movimenti questo stesso stato 
lo vorrebbero “de-laicizzare”, inneggiando a 
valori tradizionali e religiosi.
Lo stato d’Israele che era stato fondato (alme-
no in teoria) con l’obiettivo di essere uno stato 
laico, ora è diventato uno stato ebraico; negli 
Stati Uniti, i gruppi di cristiani nazionalisti, a 
cui aderisce persino il vice presidente, richie-
dono l’adozione di leggi modellate sulla Bibbia, 
ritengono che la separazione tra Chiesa e Stato 
non fosse affatto un fattore fondante della loro 
Costituzione e, addirittura, alcuni (tra cui pro-
prio i più vicini a Vance) credono che ci dovreb-
be essere un solo voto per nucleo familiare, 
emesso dal capofamiglia, il padre.
A questi cambiamenti non è rimasta indenne 
nemmeno l’India, nata dal sogno pacifista e 
multietnico del Mahatma Gandhi.
Dopo aver lottato pacificamente per una vita 
per garantire la nascita di uno stato equo in 
cui tutti gli indiani potessero vivere insieme, 
Gandhi, nel 1948, un solo anno dopo il raggiun-
gimento dell’indipendenza dal dominio britan-
nico, viene assassinato.

Viene ucciso da un altro induista, Nathuram 
Godse, un esponente di un gruppo paramilitare 
dell’estrema destra (l’RSS, “unione volontaria 
nazionale” o “corpo volontario nazionale”), 
gruppo che credeva in un’India che fosse uno 
stato indù aderendo al principio dell’hindutva, 
ideologia che vorrebbe creare uno stato teo-
cratico induista (Hindu Rashtra), precludendo 
ogni spazio alle minoranze religiose (addirittura 
sostenendo una superiorità razziale degli indu-
isti), e che quindi riteneva Gandhi colpevole di 
aver creato uno stato laico, in cui tutti i cittadini 
erano uguali, senza cacciar via o considerare di 
secondo livello le minoranze (specialmente cri-
stiane e musulmane).
Se Godse fu processato e la RSS bandita, que-
sta stessa organizzazione, viene riabilitata nel 
1977. Nelle sue giovanili si formano vari uomi-
ni politici che poi, se talentuosi, passano ad un 
partito politico dalla faccia più presentabile, il 
“partito del popolo indiano” (Bharatiya Janata 
Party o BJP).

Ora, se questo articolo sta trattando di temi 
che paiono lontani dal mondo d’oggi vedremo 
quanto queste vicende siano rilevanti per l’at-
tualità, raccontando la carriera di un uomo che 
è entrato nella RSS a otto anni .
Narendra Damodardas Modi entra nell’RSS a 
otto anni, a poco più di trenta diventa il brac-

di
Mario Corradi

5



6

cio destro di uno dei personaggi più importan-
ti del BJP, poi viene eletto nel 2001 al governo 
dello stato del Gujarat, dal 2014 guida il BJP e 
il governo indiano, vincendo ogni elezione da 
allora.

Nel 2002, in Gujarat, durante il governo Modi, 
un treno che trasportava pellegrini induisti 
prende fuoco, ne muoiono 59. Le cause dell’in-
cendio sono incerte per molti, ma non per la 
destra induista: per loro è un attentato da parte 
delle organizzazioni musulmane.
La risposta delle organizzazioni paramilitari 
induiste è la violenza: stupri e uccisioni di mas-
sa, rapimenti, attacchi mirati alle figure più 
importanti della comunità islamica. Lo stato 
non li ferma, e riporta la morte di poco più di 
un migliaio di persone, mentre indagini di fonti 
indipendenti parlano di più di duemila morti, 
di pogrom mirato agli appartamenti delle per-
sonalità più influenti all’interno della comunità 
musulmana, rintracciati con la collaborazione 
della polizia statale del Gujarat che, quindi, 
invece di fermare la strage, sarebbe anzi una 
delle forze ad averla permessa.

Questo comportamento da parte delle autori-
tà non ha però comportato alcuna sanzione, e, 
avendo guadagnato tempo durante il processo, 
Modi è stato assolto quando ormai aveva già 
assunto la guida del paese, e la sua
retorica non è cambiata, così come non è ter-
minata la discriminazione religiosa all’interno 
dello stato.
Il governo si sta spendendo per propagare l’i-
deologia hindutva con tutti i mezzi possibili: 
nella cultura popolare con i finanziamenti a 
Bollywood, che ora fa film che esaltano la vita 
induista, gli eroi induisti, e, soprattutto nei film 
in costume, mette in cattiva luce i personaggi 
musulmani. Per esempio da poco è uscito un 
docufilm in cui si sostiene una teoria, assoluta-
mente infondata, secondo cui il Taj Mahal non 
fosse un mausoleo musulmano, ma un palazzo 
induista, in un tentativo di celare e riscrivere 
quel passato musulmano,  importantissimo in 
gran parte dell’India.

Recentemente il revisionismo ha raggiunto 

anche i libri di scuola: ragazzi di tutta l’In-
dia studieranno su libri in cui i regni moghul, 
governati da sultani musulmani assolutamente 
tolleranti, sono definiti come brutali ed efferati, 
al contrario dei sovrani induisti coevi, e in cui 
si cancellano alcune grandi figure tra cui le due 
donne più importanti del medioevo indiano 
(probabilmente perché il racconto di una donna 
sultano distruggerebbe la narrazione del pote-
re musulmano come di un regime opprimente 
e misogino); in cui si tace dei crimini effettuati 
dagli hindu dal medioevo ad oggi, in un clima 
di revisione storica che è giunto a toccare per-
sino il padre della patria, il Mahatma Gandhi, 
visto non tanto come l’eroe dell’indipendenza 
indiana, ma come colui che ha permesso al 
Pakistan di separarsi, ed ha permesso a milioni 
di musulmani di rimanere in India, che tutt’o-
ra è il secondo stato al mondo per popolazio-
ne musulmana. E così quando sono andato al 
museo Gandhi a Mumbai, non appena sono 
tornato nella casa dove mi ospitavano, mi è sta-
ta fatta una lezione di storia da parte del mio 
ospite, della storia che piace a lui (e al governo), 
una storia in cui le lotte e la non violenza con-
tano poco, e non è la resistenza contro il colo-
nialismo britannico (a cui tra l’altro l’RSS non 
partecipa) ad aver fondato l’India, ma un’ideale 
unità culturale indù.

Un giorno, volendo vedere quali fossero le sue 
posizioni sull’India a lui contemporanea gli ho 
chiesto, tra le altre cose, se lo stato e la società 
si interessassero alla religione del singolo, lui mi 
ha risposto di no. Stupito gli ho chiesto come 
mai, quando avevo dovuto compilare un modu-
lo della sua scuola per essere ospitato, mi aves-
sero chiesto quale fosse la mia religione.
La sua risposta, forse ingenua, forse in realtà 
profondissima, è stata: “Per sapere che non fos-
si musulmano”.
Essere musulmano ormai per un ragazzo hindu 
non è questione di religione, ma è un tratto di 
identificazione del nemico, e il mio amico, con 
questa risposta, ha dimostrato di aver interio-
rizzato questa categoria al punto di non render-
sene conto.
Questo accade nella più grande democrazia del 
mondo.



Nel 2024, Modi, primo ministro, inaugura il tempio di Ram ad Ayodhya, costruito nel luogo dove sor-
geva la Babri Masjid, la moschea più grande dell’Uttar Pradesh, costruita nel XVI secolo, distrutta da 
moti nazionalisti indù (parte dell’RSS) nel 1992.



8

4 Noi e Loro
8



9

11 Settembre 2001: la data segna uno spartiac-
que fondamentale nel flusso della storia con-
temporanea. La strage consumata a New York è 
senza precedenti, con le Torri Gemelle crollano 
anche le certezze occidentali. 
Tutto il mondo è incollato alla televisione, che 
trasmette l’edizione straordinaria: le immagini 
dei cadaveri impolverati segneranno un’intera 
generazione. Alla base del World Trade Center 
c’è chi compiange i propri cari, chi è alla ricer-
ca disperata di soccorso e, in disparte, chi pia-
nifica già la vendetta. Infatti, l’attacco di Al 
Qaeda si iscrive nel contesto già teso degli inter-
venti statunitensi in Oriente: lo stesso Osama 
Bin Laden, pianificatore dell’attentato, stila a 
posteriori una “Lettera all’America” spiegan-
done le motivazioni geopolitiche. 
Tra le varie, la presenza militare degli Stati 
Uniti in Afghanistan, il supporto a Israele, 
all’oppressione indiana nella regione musul-
mana del Kashmir e tante altre. Insomma, una 
vera e propria dichiarazione di guerra santa. È 
in questo momento storico che si apre una lun-
ga parentesi di terrore che oppone due forze: 
l’Occidente tutto, a sostegno dei vilipesi Stati 
Uniti, e il “Medio” Oriente. Tuttavia, la defi-
nizione geografica delle due parti non è che 
una convenzione vuota e sterile che cela i fron-
ti reali del nuovo conflitto: le religioni. A que-
sto proposito, lo scienziato politico Samuel P. 

Huntington forgia per questa nuova fase storica 
una locuzione ben più fedele al vero, tentando 
di descrivere le dinamiche e le caratteristiche 
dei conflitti post-Guerra Fredda: “scontro delle 
civiltà”. 

Studiando le modalità e i moventi delle guer-
re contemporanee, Huntington profetizza che 
“le grandi divisioni dell’umanità e la fonte di 
conflitto principale saranno legate alla cultu-
ra e alla religione”, arrivando ad anticipare 
le cause dei conflitti attuali. Per la prima, cioè 
quella culturale, l’esempio arcinoto è quello 
della guerra Russo-Ucraina. Sin dall’invasione 
russa del ventiquattro febbraio duemila venti-
due, la maggior parte degli Stati occidentali si 
è organizzato per la difesa militare dello Stato 
offeso, in nome dei principi democratici euro-
pei. Rappresentando l’Ucraina la situazione 
esemplare di transizione da un assetto “orien-
tale”, cioè sovietico, a uno occidentale, e quin-
di sedicente libero ed egualitario, è ben chiaro 
come il fronte non sia solamente militare, bensì 
soprattutto culturale. Secondo queste logiche, 
difendere l’Ucraina significherebbe battersi per 
la democrazia. D’altro canto, la causa religio-
sa è quella che muove l’IDF in questi giorni. 
Il genocidio consumato nella striscia di Gaza 
e nella Palestina occupata è solo l’esempio più 
lampante del colonialismo di Israele, “l’unica 

di
Elena Massa



Up patriots 
to arms!

10

democrazia del Medio Oriente”, il cui simbolo 
stesso, infatti, rimanda a una tradizione religio-
sa. 
Tuttavia, gli scontri militari sopra menzionati 
non sono altro che la punta dell’iceberg: se il 
conflitto è motivato da cultura e religione, allo-
ra cultura e religione sono le armi con cui si 
combatte. Queste ultime sono quelle adottate 
per giustificare un’islamofobia sorta in reazio-
ne ai numerosi attentati jihadisti in Europa tra 
il 2004 e il 2018. Il campo di battaglia esempla-
re è quello della Francia, dove dal 2004 una leg-
ge vieta di “indossare segni ostentatori religiosi 
nella scuola pubblica”, tradotto praticamente 
nel divieto di portare il velo per le studentesse 
musulmane. Appiattendo le differenze religio-
so-culturali sotto l’insegna dell’universalismo 
repubblicano, il governo francese compie molto 
più di una semplice laicizzazione dello spazio 
pubblico, dimostrando che il costo per divenire 
cittadino è abbandonare le proprie radici cul-

turali. Venduta come una misura di secolariz-
zazione, la legge del 2004, seguita nel 2023 dal 
divieto di portare l’abaya, la veste musulmana 
femminile, nasconde un attacco diretto a quasi 
il 10% della popolazione francese. 

L’aspirazione laica però non è l’unica scusan-
te, poiché la questione del velo mette in gioco, 
di conseguenza, i soggetti colpiti dalla legge, 
cioè le donne, sostanzialmente una categoria 
politica. Sul pretesto di contribuire all’emanci-
pazione delle fedeli musulmane, libere di quel-
lo che nello sguardo occidentale sarebbe uno 
strumento di oppressione patriarcale, si com-
pie una vera e propria “nazionalizzazione del 
genere”. Come sostiene il sociologo Eric Fassin 
nell’articolo “L’empire du genre”, questo acca-
nirsi alla problematica della libertà della donna 
nell’Islam non è che un’ulteriore strumentaliz-
zazione della lotta femminista, che diviene così 
un nuovo campo di battaglia di quella guerra 

10



11

di civiltà iniziata nel 2001. L’uso imperiali-
sta del concetto politico di donna, e della sua 
autonomia, si traduce nell’ennesimo elemento 
di contrasto fra “noi e loro”, fra l’Occidente 
libero e l’Oriente repressivo. Peccato che, come 
nota giustamente Loubna Regui, presiden-
te dell’associazione Etudiants musulmans en 
France, “insieme all’Afghanistan e all’Iran, la 
Francia è l’unico altro paese a legiferare su ciò 
che le donne possono e non possono indossa-
re”. Imponendo un vero e proprio culto della 
Dea Ragione, retaggio di convinzioni rivoluzio-
narie, la presidenza Macron alimenta dal bas-
so quel conflitto di civiltà che inevitabilmente 
dallo stadio prepolitico, cioè culturale, sfocia in 
scontro armato, che sia condotto da kamikaze 
o da soldati a stelle e a strisce. In questo assetto 
bipolare e oppositivo in cui va organizzandosi 
il mondo contemporaneo, animato da conflitti 
culturali e religiosi, bisognerebbe abbandonare 
da ambo le parti la convinzione suprematista 

e nazionalista in favore di un cosmopolitismo 
vero e proprio. Nel secolo della globalizzazio-
ne, cioè di progressivo abbattimento di confini 
economici e tecnologici, ancora un baluardo 
rimane inespugnabile: la cultura. Il paradosso 
è chiaro: come immaginare uno scambio profi-
cuo ed effettivo se questo non si fonda sulla reci-
proca riconoscenza e validazione dell’altro? In 
questa continua logica dicotomica “noi e loro”, 
occorre ricordare i versi dei Pink Floyd nel 
brano omonimo: “Us and them/ and after all 
we’re only ordinary men/Me and you/God only 
knows/It’s not what we would choose to do”.



14

Dio è morto ma vota 

ancora
12



13

La politica italiana ama le etichette, quasi 
quanto il dramma che le circonda.
Nel 2009, uno scambio tra il segretario del 
Partito Democratico Dario Franceschini e l’al-
lora Presidente del Consiglio Silvio Berlusconi 
ne offrì un esempio emblematico: Franceschini 
liquidato come “catto-comunista”, Berlusconi 
ribattezzato “clerico-fascista”. Nulla di nuovo, 
in fondo: la politica italiana ha sempre avuto 
una passione smodata per i giochi di parole e 
per le etichette.

Più mi interesso di politica e di società in Italia, 
più mi rendo conto della nostra sfegatata ed 
inspiegabile passione per le parole composte, 
prive di sostanza e di un significato ben defini-
to. Da « radical-chic », a « no-global » e ancora 
euro-scettico, fascio-leghista, anarco-capitali-
sta, social-democristiano… Vi sfido a dare una 
definizione concreta e palpabile dei termini 
sopracitati, senza ricorrere a barzellette politi-
che o caricature di certi personaggi.  

L’obiettivo di questo articolo non è prender-
si gioco della politica italiana (se ne occupa la 
politica stessa autonomamente), né schierarsi 
da una parte o dall’altra. Prendo però a prestito 
una frase di Berlusconi: “Non è chiaro a quali 
principi voglia arrivare con questo catto-comu-
nismo”. Da qui nasce una riflessione più ampia: 

che impatto ha oggi il cattolicesimo nella politi-
ca italiana? Ha ancora senso parlare di partiti o 
movimenti “cattolici”? E, più in generale, è giu-
sto, o auspicabile, intrecciare religione e politi-
ca fino a renderle quasi consustanziali?

Non sono abituata a parlare di religione. La 
religione cattolica non ha avuto una parte 
centrale nella mia infanzia. L’ho spesso consi-
derata in contraddizione con i miei principi e 
valori, in controtendenza con il progressismo, 
il femminismo, ed il pluralismo. Mi considero 
quindi particolarmente ignorante in termini di 
sperimentazione concreta di che cosa significhi 
credere in Dio, essendo cresciuta in un ambien-
te tutto sommato ateo. Solamente uscendo dal-
la famiglia, finiti gli anni di liceo, (passati in 
un’istituzione laica, in un sistema non italiano), 
ho cominciato a domandarmi : ma io, credo 
in Dio? Credo in qualcosa? Riconosco sia una 
libertà immensa quella di poter chiedere a se 
stessi, senza costrizioni esterne, quali siano le 
proprie credenze spirituali e la risposta perso-
nale, per altro ancora incerta e in corso, non è 
oggetto di questo articolo. Mi pongo, e vi invito 
a porvi queste domande per poter raccontare 
l’aspetto collettivo, ed intricato, tra religione e 
dimensione politica.

Detto questo, capirete il mio stupore quando 

di
Allegra Pagani



14

un amico mi confessò di definirsi, a diciannove 
anni, un catto-comunista convinto. In un pano-
rama giovanile in cui il rapporto con la fede 
appare sempre più fragile, quell’affermazione 
ha acceso la mia curiosità. Il mio sospetto si è 
confermato: tra gli under 25, i cattolici prati-
canti sono pochi. Spesso prevale una logica del 
“non ci credo, ma mi conviene crederci”: per 
sposarsi, per sentirsi parte di una comunità, o 
persino per difendersi da presunti nemici (nel 
caso del cattolicesimo, spesso una presunta 
difesa dall’Islam).

Eppure, nel 2023, quasi l’80% degli italiani con-
tinua a dichiararsi cattolico. Il rovescio della 
medaglia è evidente: la pratica religiosa è in 
forte calo. Secondo Azione Cattolica Italiana, 
solo il 18% della popolazione partecipa setti-
manalmente a un rito religioso, mentre circa il 
30% non ha mai frequentato un luogo di culto. 
I sacramenti seguono la stessa parabola discen-
dente: tra il 2000 e il 2020 i battesimi sono dimi-
nuiti di oltre il 30%, e oggi meno di un matrimo-
nio su due viene celebrato in chiesa. In diocesi 
come quella di Milano, i battesimi annuali si 
sono quasi dimezzati in vent’anni.

Questi dati non raccontano solo una crisi dell’i-
stituzione ecclesiastica, ma una trasformazio-
ne profonda del rapporto tra individuo e fede. 
Come osservava Thomas Luckmann già negli 
anni 90, la religione tende a ritirarsi nella sfe-
ra privata, diventando una scelta personale, 
intermittente, spesso slegata da riti e gerarchie. 
Credere non significa più necessariamente pra-
ticare. Si può non andare in chiesa, non prega-
re, non conoscere il catechismo e continuare a 
definirsi “cattolici”. In questo senso, Dio sem-
bra aver subito un’evoluzione ambigua: scom-
pare dalla vita quotidiana, ma riappare con 
sorprendente regolarità nel discorso politico.
In questo noto un paradosso  evidente: mentre 
la pratica religiosa si svuota, il simbolo religioso 
si rafforza. Meno si crede, più si rivendica. Dio 
non orienta più l’agire etico, ma diventa un’e-
tichetta identitaria, una scorciatoia retorica. 
Non si prega, ma si vota in suo nome o meglio, 
lo si fa votare. Un fantasma elettorale che non 
giudica, ma decide. In Italia questo fenomeno 

è particolarmente visibile. Il cosiddetto “cat-
tolicesimo culturale” persiste anche quando la 
fede praticata si riduce. La Chiesa continua a 
influenzare linguaggi, istituzioni, simboli e con-
venzioni sociali: dai calendari festivi alla mora-
le interiorizzata, dalla simbologia pubblica alle 
narrazioni collettive. Non è una presenza inva-
dente, ma costante.

Da studentessa (più o meno assidua) di filosofia, 
non posso fare a meno di rievocare la celebre 
formula di Nietzsche : “Dio è morto”. Infatti, 
nonostante il declino dei riti visto precedente-
mente, questa citazione non perde attualità. 
Solamente, acquista un nuovo significato, al 
contempo ironico ed ambiguo. Sì, Dio è morto 
come fondamento trascendente, come principio 
vivo che struttura il senso dell’esistenza. Invece 
sopravvive sotto forma di slogan, di immagine 
semplificata, di riferimento vuoto, ma molto 
efficace. Non salva più le anime, preferisce oggi 
mobilitare gli elettori. Il titolo, “Dio è morto, 
ma vota ancora”, oltre ad essere una scelta 
personalissima, che riconosco essere sia cinica 
che ironica, vuole anche rendere noto un fatto 
paradossale: la secolarizzazione non ha estinto 
il religioso, lo ha trasformato. La fede (quan-
do c’è davvero) si ritira nell’intimo, mentre il 
simbolo avanza sulla scena pubblica. E forse è 
proprio questa la vera eredità della cosiddetta 
morte di Dio: non la fine del sacro, ma la sua 
trasformazione in strumento politico e cultura-
le, maneggevole proprio perché non più creduto 
fino in fondo, eppure profondamente radicato 
nella storia e nella cultura italiana. La Chiesa, 
pur senza imposizione (o almeno teoricamen-
te), rimane un attore culturale potente, la cui 
influenza si manifesta in convenzioni, linguaggi 
e comportamenti quotidiani, spesso più forte di 
quanto la pratica religiosa possa suggerire. In 
breve: Dio non chiede permesso, ma vota, deci-
de e influenza e noi facciamo finta di niente.
In questo quadro, l’uso dei simboli religiosi da 
parte di alcuni partiti (soprattutto nell’area 
della destra populista) appare meno come un 
ritorno del sacro e più come una sua strumenta-
lizzazione. Crocifissi, rosari, cosiddette “radici 
cristiane”, famiglie “tradizionali” diventano 
strumenti per costruire un “noi” e, implicita-



15

mente, un “loro”. La fede personale lascia spa-
zio a una fede simbolica, esibita, performativa, 
utile a rafforzare narrazioni identitarie. La 
religione non scompare: si traveste da politica, 
mentre la politica si ammanta di sacro.

In una società frammentata, individualista e 
insicura, questo meccanismo risponde a un 
bisogno reale di appartenenza. Ma applicato in 
modo superficiale e strumentale alla politica, 
rischia di impoverire entrambe. Non esigo che 
la religione venga dimenticata o eliminata dal-
la vita degli individui, anzi. Io stessa, recente-
mente, ho iniziato a decostruire una personale 
(e forse infantile) antipatia nei confronti di chi 
“ancora oggi crede”, come mi sento dire spesso. 
Considero però che il cessare dell’uso della reli-
gione come strumento politico potrebbe libe-
rarci tutti, aprendo la strada a una dimensione 
politica e sociale più concreta, più onesta e, for-
se, più utile. Credere può essere una risorsa, un 
conforto, una forma di senso autentica. Proprio 
per questo, però, merita di restare una scelta 
libera, intima, sottratta alle logiche del marke-
ting elettorale e alle strategie di costruzione del 
consenso.
 Da un lato, liberare la religione dall’uso politico 
significherebbe restituire agli individui la possi-
bilità di definire la propria spiritualità al di fuo-
ri di influenze strumentali, di chi la utilizza per 
raccogliere voti, simpatia o per arrecarsi il con-
senso di un target preciso. Una fede non mobi-
litata, non esibita, sarebbe forse meno visibile, 

ma certamente più personale, coltivata, e meno 
performativa. Dall’altro lato, una politica effet-
tivamente laica permetterebbe di emanciparsi 
da dogmi, arretratezze e lentezze che oggi sono 
spesso implicite, normalizzate, ma non per que-
sto meno influenti. Una laicità autentica non è 
una perdita, ma una liberazione: consente alla 
politica di occuparsi del presente e del futuro 
senza il peso di simboli che appartengono ad un 
passato (o più di uno) oramai decaduto.

Forse, si può arrivare a ripensare la religione: 
credere senza obbedire, stare dentro una tradi-
zione per smontarla dall’interno, come diceva 
Michela Murgia, teologa e femminista. La fede 
in questo caso non sarebbe un’arma identitaria 
né un marchio di appartenenza, ma uno spa-
zio critico, comunitario, persino conflittuale (e 
quindi, benefico alla democrazia). Esattamente 
l’opposto della religione ridotta a slogan poli-
tico. Forse è proprio questo che spaventa: una 
fede che non serve a raccogliere voti, che non 
rafforza confini, che non semplifica il reale, ma 
uno spazio per evolvere e crescere. Dio, allora, 
non dovrebbe smettere di esistere nello spazio 
pubblico. Dovrebbe semmai smettere di esse-
re candidato. Perché una religione usata per 
governare è una religione svuotata, e una politi-
ca che si appoggia al sacro è spesso una politica 
che ha poco da dire. Se Dio è davvero morto, 
lasciamolo riposare. E se continua a votare, for-
se è arrivato il momento di chiederci chi gli ha 
messo la scheda in mano, e perché.



1820

I cristiani sono assai esperti 
nell’arte di trasformare 

nulla in qualcosa
16



17

”Non solo di pane vive l’Uomo” (Matteo 4;4) 

In questa breve quanto celebre citazione biblica 
è contenuto uno dei concetti più forti della  fede 
cristiana. L’uomo per vivere ha bisogno di fede, 
o se vogliamo allargare il campo, non  ha biso-
gno solo di cibo. L’uomo è costretto a percepire 
un altro tipo di fame: oltre a quella  del corpo, 
anche quella dello spirito: ma fortunatamente 
Dio ci soddisfa in entrambe le dimensioni. 
Lutero fa grande uso di questa citazione in 
un importante scritto teologico intitolato  
Bekenntnis vom Abendmahl Christi (1528), 
ovvero “Confessioni sul sacramento  del’Euca-
ristia”.  
Parafrasando Lutero: Dio ci nutre per mezzo 
del pane, in modo che egli non si veda, e che si  
pensi che è il pane a nutrirci. Ma, in mancan-
za del pane, egli ci nutre soltanto con parola.  
Tutte le creature insieme sono larve e ombre 
di Dio: egli vuol permettere che esse agiscano  
con lui e collaborino in ogni sua cosa, che egli 
potrebbe peraltro realizzare, e realizza, anche  
senza loro ausilio.
  
In questo modo Lutero sostiene che l’ente divi-
no ha solo in sé stesso la capacità di sfamare,  
dare vita e realizzare tutto ciò che ci circonda e 
che ci da vita e che ci sfama.  Tutte le cose deri-
vano e dipendono da Dio, l’ente più alto e che 

differisce da tutto. Un ente  spirituale, che vuo-
le e sa ovvero pensa, e di cui la natura è solo un 
prodotto.  Questa è la prospettiva del Teismo. 
Nell’uomo, la dimensione religiosa rappresen-
ta uno degli aspetti più complessi e profondi.  
Il filosofo Ludwig Feuerbach in opere come 
“Essenza del Cristianesimo” e “Lutero” affron-
ta  direttamente il teismo e la religione, andan-
do a definire i suoi fondamenti nel sentimen-
to di  dipendenza. In sintesi, l’uomo si sente 
dipendente dall’oggetto della religione.  Sarà 
questa la fame di cui parla Lutero? La religione 
sarebbe innata nell’uomo proprio per  questa 
necessità di dover riconoscere le ragioni dell’e-
sistenza, in quanto ente separato, in  un ente 
altrettanto più separato ed alto e diverso quale 
è Dio? Ma l’uomo può avere davvero  l’ardire di 
definirsi ente separato? Il sentimento di dipen-
denza che sente verso Dio, non  deriva forse 
dall’essere ancorato ad una realtà che l’uomo 
giudica come diversa, ma che in  verità lo forza 
all’interno dei propri cicli e nelle proprie leggi? 
È lo spirito a creare questa  diversificazione?  

Feuerbach intende analizzare a fondo la que-
stione in “L’essenza della religione”, un lavo-
ro  posteriore al ben più noto “Essenza del 
Cristianesimo” ma che rappresenta un impor-
tante  passaggio nel pensiero del filosofo tede-
sco.  

di
Matteo D’Amico



Lo scritto inizia con forza andando a defini-
re precisamente ciò che si vuole affrontare:  
“L’ente diverso e indipendente dall’essenza 
umana o Dio, questo ente non è altro, in verità,  
che la natura.” 

Partendo da ciò, possiamo rispondere con sicu-
rezza a uno dei quesiti che ci siamo posti  pri-
ma: l’uomo è, effettivamente, un ente separato. 
O almeno si percepisce come tale.  Per quanto 
se ne voglia dire, l’uomo è imparagonabile alle 
altre specie viventi, nella misura  in cui queste 
sono tutte imparagonabili tra loro. 
Cerchiamo di definire in qualche modo prima 
la Natura: per Feuerbach questa è una  classifi-
cazione generale e in qualche modo omogenea 
di enti che l’uomo tende a  differenziare da sé 
per ragioni quanto meno valide. Non si intende 
dunque un ente  universale o astratto o mistifi-

cato, ma l’insieme dei rapporti e delle leggi che 
definiscono la  nostra realtà materiale.  
L’uomo, come tutte le altre creature, gioisce 
dell’acqua, della luce e dell’aria e del cibo che 
la  natura gli offre, e senza questi elementi egli 
non potrebbe vivere. La natura è quindi il pri-
mo  oggetto di dipendenza, primo oggetto di 
religione. 

Ma quindi: perché l’uomo si percepisce come 
separato dalla natura se dipende così tanto da  
essa? E perché il pane di Lutero dovrebbe nutri-
re solo per mezzo della parola di Dio? Tutto  
questo non è solo più contro intuitivo? 
Ciò di fatto lo è. L’essere umano crede di dif-
ferenziarsi dalle altre creature e dal genere 
della  natura, proprio perché è abituato a dif-
ferenziare per conoscere. Solo l’uomo, osser-
vando  l’omogeneità della natura, è capace di 



19

definire le sue leggi e i suoi elementi strutturali.  
Ricordiamo inoltre che l’essere umano è frutto 
di un lunghissimo e complesso processo  evo-
lutivo in cui la natura, vista proprio come ente 
separato, ha giocato un ruolo  fondamentale, 
ma sempre ausiliario.  
Quest’approccio potrebbe sembrare antropo-
centrico, ma dobbiamo pensare che l’uomo 
in  quest’ottica risulta completamente legato 
alla natura, essa determina in tutto e per tutto 
le  condizioni della sopravvivenza umana. La 
natura ha per noi un ruolo ausiliario, addirittu-
ra  motrice, ma noi non abbiamo nessun ruolo 
per la natura.  

È per questo che un ente diventa oggetto di 
culto solo quando noi uomini gli associamo un  
valore, ed è per questo che l’uomo, sentendosi 
separato dalla natura, ha bisogno di  dipendere 
da un ente più alto, che corrisponde alla natura 
stessa.  
Per comprendere appieno questo passaggio, 
facciamo riferimento allo stesso esempio che  
cita Feuerbach: Il dio del Sale.  
In moltissime culture il sale è un elemento divi-
no e oggetto di culto. Omero nei suoi poemi 
gli  affibbia direttamente l’aggettivo “Divino”. 
Addirittura la stessa composizione del cristal-
lo di  sale appare ammaliante ai nostri occhi. 
Questo perchè il sale assume per noi un aspetto  
utile e benefico, viste tutte le sue applicazioni 
tecnologiche. 
L’uomo fa esperienza di un ente, apparente-
mente, separato da lui e nel scoprire le sue varie  
applicazioni, questo assume nelle sue caratteri-
stiche uniche e naturali una forza simbolica  ed 
evocativa, diventando oggetto di religione.  
In questa fase non è necessaria nessuna media-
zione antropomorfica. Infatti non abbiamo  
un’idea precisa di “Dio del Sale”, ma è inne-
gabile che quasi tutte le culture danno grande  
importanza al sale e gli affibbiano una simbolo-
gia importante e spesso legata alla  scaraman-
zia. 
C’è da precisare che per Feuerbach qualsiasi 
forma di culto religioso implica che l’oggetto di  
culto viene invaso dalle caratteristiche umane, 
e sinceramente non mi trovo totalmente  d’ac-
cordo. 

L’essere umano subisce la natura, e analizzan-
do la realtà così per come ci appare e non  solo 
per come noi ci rapportiamo ad essa, veniamo 
invasi dal senso del sublime e dal  fascino che la 
natura impone su di noi. 
L’uomo si specchia nella natura e come abbia-
mo detto precedentemente inizia a  compren-
derla nelle sue proprietà, che separa e prega, 
o combatte, e solo successivamente  tenta di 
impossessarsene.  
Aggiungiamo dunque un passaggio. L’uomo, 
compresa la forza della natura, si  autoprocla-
ma come suo reggente. Questa tendenza nasce 
di pari passo con lo sviluppo del concetto di 
potere costituito, infatti nei culti politeisti ini-
ziano ad apparire delle gerarchie  familiari, 
vizi e virtù umane, collera e violenza. Ciò non 
è altro che un tentativo di giustificare  l’indole 
umana e gli atteggiamenti volti a conservare il 
potere in mano ad un gruppo, una  famiglia o 
una persona. 
Pensiamo all’antico Egitto, nei geroglifici non 
mancano i riferimenti alla natura, e quasi tutti i  
simboli che raffigurano elementi naturali sono 
legati al divino, all’ultraterreno, alla nascita e  
alla morte. Molte divinità del pantheon egizio 
sono raffigurate come figure antropomorfe a  
cui vengono innestati i simboli naturali, pensia-
mo a Ra, padre degli dei e divinità solare  raf-
figurato con la testa di falco e con in capo un 
disco solare circondato da serpenti. Invece,  per 
esempio, Osiride non presenta nelle sue raffigu-
razioni nessun elemento naturale, è una  figura 
completamente umana e come tale rappresen-
ta il regno dei morti e l’agricoltura,  entrambe 
dimensioni tipicamente umane.  
Il faraone porta come corona il “Nemes”, il 
tipico copricapo di lino che presenta in cima un  
elemento decorativo a forma di serpente, detto 
Ureo, che ritroviamo sul disco solare di Ra.  In 
questo modo il faraone prova la sua connessio-
ne diretta con il divino, e il simbolo del  serpen-
te indica così la potenza del faraone e l’ubbi-
dienza che gli è dovuta.  L’uomo passa quindi 
ad una fase in cui gli elementi della natura sono 
oggetto di culto anche  in riferimento al loro 
valore simbolico, e non solo in quanto elementi 
benefici della realtà  naturale.  
Una delle prime società a pregare un panthe-



on di dei completamente antropomorfi è quella  
greca. 
A differenza degli egizi, per i greci le propor-
zioni umane sono perfette e rappresentano  
l’ordine, dunque qualsiasi innesto tra uomo e 
animale rappresenta l’elemento del caos e  della 
discordia. C’è da dire che in questa fase viene 
praticamente codificata l’importanza e la  bel-
lezza estetica del corpo e se la natura è rappre-
sentata in sembianze antropomorfe, per  l’uo-
mo è ancora più facile riconoscersi in essa. E 
dopotutto, se un essere cosmico e  onnipotente 
e completamente separato ha creato il nostro 
pianeta, è logico pensare che noi,  separati dal 
resto della natura e quindi creature predilette 
di questo creatore, siamo stati  generati a sua 
immagine e somiglianza.  
Ma come Narciso, che specchiandosi nelle 
acque di uno stagno rimane ammaliato dalla 
sua  stessa immagine, l’uomo e la sua individua-
lità si impongono alla natura, che da oggetto  
primo della religione diventa espressione dello 
spirito divino, cioè umano. Feuerbach scrive, 
sempre ne ”l’Essenza della Religione”:  
“E si può ben dire che, in questa prospettiva, 
la natura sia davvero posseduta da uno spirito,  
ma questo spirito è lo spirito dell’uomo, la sua 
fantasia, il suo animo che si introduce  involon-
tariamente nella natura, e fa di essa un simbolo 
e uno specchio della sua essenza.” In realtà, non 
esiste un modo per fissare sulla linea del tempo 
questo passaggio di valori,  l’antropomorfismo 
ha caratterizzato molti culti anche perché come 
già detto, per l’essere  umano risulta molto più 
facile rappresentare con sembianze umane 
qualcosa che non  comprende appieno. 
In psicologia le opinioni su questo tema sono 
molto varie.  
Alport sostiene fermamente che l’antropomor-
fismo sia stato un traguardo importantissimo  
per il pensiero umano nelle sue espressioni reli-
giose e artistiche, mentre Freud è più cauto e  
semplicemente sostiene che sia un metodo di 
proiezione delle qualità umane su entità non  
umane, quindi la forza umana sul cosmo, ma 
che in particolare nella religione segna anche  
un tentativo di proiezione idealizzata di figure 
genitoriali nell’ente divino. 
Ma se inizialmente l’antropomorfismo dei culti 

greci ha lasciato la possibilità all’uomo di  rico-
noscersi nella natura nel tempo, con lo svilup-
po della teologia e del teismo, quella  grande 
madre e nutrice degli uomini, è diventata solo 
un prodotto del nostro Signore.  Dio afferma la 
sua onnipotenza come ente separato spoglian-
dosi delle vesti antropomorfe e  della stessa 
materialità, divenendo un puro concetto onni-
presente e onnisciente e  delegando il compito 
di comunicare le sue deliberazioni ai patriarchi 
e ai profeti. La natura in  quanto suo prodot-
to è usata come strumento di punizione, con le 
sue calamità, o come  ricompensa. Dio è invece 
qualcosa di più alto, più separato dell’uomo, in 
quanto creatore.  L’immateriale crea, altera e 
comanda sul materiale. 
Per la fede cristiana il rapporto tra uomo e 
natura è fatto di tentazione e abbruttimen-
to.  L’uomo, per godere dei frutti della natu-
ra, deve seguire le leggi imposte dal signore e 
deve  necessariamente attenersi a virtù come 
la parsimonia e la gratitudine, e se mai dovesse  
cedere alle tentazioni della natura del corpo, 
dev’essere pronto anche ad accettare il giudizio  
del signore e pagare col corpo e con lo spirito 
per estinguere queste sanzioni.  Ed è così che il 
pane non nutre più per le sue stesse qualità, ma 
solo per il volere del dio  degli uomini, secondo 
queste clausole di fede. 
Ma perché dovrei essere grato a Dio? 
La forza di Dio non si esprime forse solo nella 
forza e nelle regole della natura? Si potrebbe  
rispondere a ciò con tutti gli eventi miracolosi 
in cui Dio dimostra chiaramente il suo dominio  
sulla realtà, ma dovrei io voltare le spalle alla 
bellezza e completezza della natura a cui sono  
abituato e in cui sono nato e di cui faccio espe-
rienza ogni santo giorno, solo per sporadici  
eventi materialmente impossibili in cui le leggi 
sue sono messe al limite? Ma noi non crediamo 
e non dovremmo credere in Dio per la sua onni-
potenza.  La credenza in Dio e la necessità della 
sua esistenza si basano solo sul fatto che esso  
dev’essere esistito prima di me, così la sua esi-
stenza presuppone la mia. Dio è divino non per 
delle caratteristiche precise e verificabili, ma 
solo perché presiede in  cima alla genealogia 
delle cause. Solo perché è giudice della realtà. 
Ma la religione nasce proprio da un senso di 

20



separazione dalla natura, e dunque si  risolve-
rebbe nel senso di separazione da Dio? A parte 
il controsenso, ciò non ci pone allo  stesso livello 
della natura, in quanto creature del signore?  
Ma basta parlare di Dio, basta parlare del nulla 
che implica il tutto. Ritorniamo alla domanda  
fondamentale: siamo effettivamente separati 
dalla natura, solo per il fatto di sentirci tali?  
Solo per il ruolo ausiliare che essa ha per noi?  
Sfortunatamente, come tutte le domande com-
plesse, la risposta è: Dipende. Il nostro  peccato 
potrebbe essere proprio quello di esserci sepa-
rati dalla natura, o al contrario di  esserci avvi-
cinati troppo ad essa. 
Nel contesto in cui viviamo siamo quanto più 
lontani dalla natura di quanto non lo siamo 
mai  stati. I nostri ritmi sono completamente 
sballati, le preoccupazioni ci tengono ancora-

ti ad una  dimensione che non esiste, le stelle 
non si vedono più quanto un tempo. E in que-
sta totale  sconsideratezza, riusciamo comun-
que a influenzare negativamente la natura in 
cui viviamo.  In nessun’altra epoca abbiamo 
mai avuto così tanto potere sulla natura, quin-
di potremmo  anche dire che siamo quanto più 
vicini alla natura di quanto non lo siamo mai 
stati.  Dunque dipende da noi. 
Spetta a noi decidere se riscoprirci e ricolle-
garci in questa natura, oppure se dominarla e  
distruggerla, senza nessun dio che possa gestire 
questi rapporti. Siamo costretti ad  affrontare 
le responsabilità che abbiamo verso la natura, 
in quanto enti separati e allo stesso  tempo a lei 
uniti e da lei dipendenti. 
Infine, citando Feuerbach per l’ultima volta, 
sempre in “L’Essenza della religione” scrive:

21

“Forse che anche la mia 
origine non è mia propria, 
individuale proprio come 
la mia vita è  senza alcun 

dubbio mia? 
Devo io forse far arrivare 
il mio amore filiale fino ad 

Adamo?  
Nemmeno per sogno. Io 
ho tutte le ragioni di fare 
oggetto di devozione reli-
giosa, perché  causa del-
la mia esistenza, soltanto 
gli enti a me più prossimi, 

questi miei genitori.” 
 



22

Odia il 
prossimo tuo

22



23

Il 21 settembre scorso si è tenuto, allo State 
Farm Stadium di Glendale (Arizona), il fune-
rale di Charlie Kirk, ucciso 11 giorni prima 
mentre parlava alla Utah Valley University. 
Oltre alla sala strapiena (quasi 90mila le per-
sone presenti) ed alcuni elementi abbastanza 
folkloristici (come la presenza di Dan Beazley, 
personaggio noto negli USA perchè gira sempre 
portando con sé una croce alta più di 3 metri 
munita di rotelle), la cosa che è saltata più 
all’occhio di tutta la cerimonia è stata la tota-
le sovrapposizione tra la narrazione politica di 
estrema destra, portata avanti in vita da Kirk, 
e gli elementi religiosi. All’ingresso dello stadio 
si potevano trovare da una parte venditori di 
copie della Bibbia, dall’altra bancarelle con i 
cappellini “Make America Great Again”.

Durante tutta la cerimonia si sono susseguite 
preghiere ed interventi di attivisti e di membri 
del governo statunitense, che inserivano nella 
loro retorica politica diversi riferimenti teologi-
ci. Zachary B. Wolf, in un articolo uscito sul sito 
della CNN due giorni dopo il funerale, ha scrit-
to che “nella storia recente degli USA gli ame-
ricani non avevano mai visto così tanti mem-
bri del Governo parlare apertamente di Gesù 
Cristo”. L’intervento più duro è stato quello del 
Segretario della Guerra (titolo dovuto al cam-
biamento di nome di quello che fino ad inizio 

settembre era il “Segretario della Difesa”) Pete 
Hegseth, che ha dichiarato: “questa non è una 
guerra politica, non è una guerra culturale, è 
una guerra religiosa”. Una guerra religiosa con 
un nemico presto individuato dal Presidente 
Donald Trump: la sinistra. Nello stesso inter-
vento Trump ha detto che “dobbiamo garan-
tire il ritorno della religione in America”. Gli 
Stati Uniti sono ancora oggi un paese molto 
religioso e soprattutto cristiano a maggioranza 
protestante: nel 2024 il 63% degli americani si 
dichiara cristiano (in netto calo rispetto al 78% 
del 2007, ma in leggero rialzo rispetto al 60% 
del 2021), mentre il 29% si dichiara “non affilia-
to religiosamente” (solo il 13% tra gli over 74, in 
cui la percentuale di cristiani raggiunge l’80%). 
La chiesa americana è da sempre una delle 
chiese più conservatrici dell’occidente, e parti-
colare rilevanza hanno le Chiese Evangeliche. 

L’evangelismo è una corrente del protestante-
simo che si concentra sulla lettura della Bibbia 
come “parola di Dio”, quindi non interpreta-
bile ma da prendere alla lettera. Dal 1980, con 
l’appoggio alla candidatura di Ronald Reagan, 
le chiese evangeliche hanno sempre sostenuto 
ufficialmente i candidati repubblicani, con l’o-
biettivo dichiarato di opporsi a possibili amplia-
menti dei diritti civili, come i diritti LGBT o 
il diritto all’aborto. Particolare dibattito ci fu 

di
Gabriele Tucci



24

quando nel 2016 le chiese evangeliche appog-
giarono la candidatura di Donald Trump, che 
fino a quel momento era visto dall’opinione 
pubblica americana come un personaggio mol-
to lontano dai valori religiosi (pluridivorziato, 
coinvolto in scandali sessuali, ecc). Su questo 
tema a fine 2023, a pochi mesi dall’inizio delle 
primarie repubblicane per le presidenziali del 
2024, andò virale su Internet un articolo di Tim 
Alberta pubblicato sul The Atlantic dal titolo 
“My Father, My Faith And Donald Trump”, in 
cui l’autore racconta di come il primo manda-
to del tycoon abbia radicalizzato ancora di più 
il già conservatore mondo evangelico, descri-
vendo la realtà della comunità evangelica di 
Brighton, in Michigan, da cui Alberta, figlio 
di un pastore evangelico, proviene. Attorno a 
Trump si è creato un vero e proprio culto della 
personalità, per cui è visto come “l’argine alle 
forze del male”, che nella narrazione naziona-
lista-cristiana corrispondono alle istanze pro-
gressiste. Chiaramente non nasce con Trump 
l’ossessione del mondo estremista cristiano per 
la “lotta al male”: il già citato Reagan parlò di 
“armageddon” per riferirsi allo scontro nel-
la guerra fredda contro l’URSS e in genera-
le alla lotta americana contro il comunismo. 
George W. Bush utilizzò il termine “guerra al 
terrore” per riferirsi all’invasione dell’Afghani-
stan prima (nel 2001) e dell’Iraq poi (nel 2003), 
costruendo una narrazione fortemente incen-
trata sulla lotta delle società occidentali cristia-
ne contro l’estremismo islamico e diffondendo 
un sentimento anti-arabo ancora molto presen-
te nell’occidente odierno. È innegabile però che 
l’ultimo decennio abbia sdoganato in America 
una forma inedita di culto della personalità e 
di uso politico della religione. I dati americani 
sulla diffusione del cristianesimo nella popola-
zione sono in linea con quelli europei, anche se 
con alcuni estremi: uno studio di Pew Reserch 
del 2020 certifica come oggi nel vecchio conti-
nente convivono società ancora molto cristiane 
(91,2% in Polonia, 85,1% in Portogallo, 88,6% a 
Malta e 80,5% in Italia che si dichiara cristia-
no), con altre in cui le persone che si dichia-
rano cristiane sono ormai minoranza assoluta 
(49,4% nel Regno Unito, 46,5% in Francia e 
addirittura solo il 35,1% in Olanda, che è l’uni-

co paese europeo in cui la popolazione non affi-
liata religiosamente è la maggioranza). In tutti 
gli stati in cui è stato svolto il sondaggio (23) si 
riscontrano cali rispetto alla percentuale di cri-
stiani rilevata nel 2010. In generale, la media 
europea è del 67,1%, con un calo di quasi 8 
punti rispetto al 2010. Anche nel vecchio conti-
nente, sulla falsariga del modello americano, la 
separazione tra campagna politica e religione è 
sempre più flebile. Il caso italiano è emblemati-
co: l’attuale vicePremier e segretario della Lega 
Matteo Salvini si è presentato più volte in occa-
sioni pubbliche con dei simboli cristiani: rosari 
baciati sul palco ai comizi, video da casa con 
dietro diverse raffigurazioni della Madonna, 
ceri accesi a favor di telecamera, ecc. Nel feb-
braio 2018, durante un evento a Milano per la 
chiusura della campagna elettorale per le ele-
zioni del successivo 4 marzo, Salvini disse che 
una volta al governo avrebbe applicato davvero 
la Costituzione, e che l’avrebbe fatto “rispet-
tando gli insegnamenti contenuti nel sacro van-
gelo”. Tutti questi atteggiamenti hanno attirato 
forti critiche per il loro stridere con la natura 
laica della Costituzione, stabilita dall’artico-
lo 7. Sempre su questo filone, Giorgia Meloni 
negli anni ha più volte usato lo slogan “Dio, 
patria e famiglia”, slogan storico della destra 
mondiale usato nel novecento dal dittatore por-
toghese Antonio Salazar e da Benito Mussolini, 
e in tempi recenti dal Primo Ministro unghere-
se Viktor Orbàn e dall’ex Presidente brasilia-
no Jair Bolsonaro (oggi in carcere per il tentato 
colpo di stato del 2023). Anche in Italia il nazio-
nalismo cristiano ha come obiettivo presentare 
determinate figure o partiti come alfieri della 
lotta contro il “male”, ovvero ciò che è estra-
neo alle tradizioni della nazione, che è diverso 
ed è quindi percepito come blasfemo. Quelli di 
Salvini e Meloni sono casi estremi di un atteg-
giamento, quello di fondere vita politica e vita 
religiosa, che in Italia in realtà abbiamo sem-
pre avuto. Non volendo andare troppo indie-
tro nel tempo, basta citare il fatto che il par-
tito che ha dominato i primi 48 anni della vita 
repubblicana del paese è stato la Democrazia 
Cristiana, che per le elezioni del 1948 produs-
se una vignetta contro il Partito Comunista che 
vedeva un uomo in cabina elettorale e sopra la 



25



scritta: “nel segreto della cabina Dio ti vede, 
Stalin no”. La vignetta è stata più volte ripro-
posta negli ambienti democristiani nel corso 
degli anni. Il confine tra politica e religione in 
Italia è sempre stato molto labile, in un Paese 
che ancora oggi rispetto agli standard occiden-
tali è molto cattolico (anche se in calo come nel 
resto d’Europa) e con la presenza sul territorio 
della Chiesa Cattolica che ciclicamente irrom-
pe 

nel dibattito politico italiano. Ma ciò che in 
Italia è ritenuto più o meno normale, in altri 
paesi sorprende: nel Regno Unito Nigel Farage, 
leader di Reform, ha da diverso tempo iniziato 
ad utilizzare simboli religiosi nella sua comu-
nicazione ed ha invocato un ritorno del paese 
ai “valori giudaico-cristiani”. In Spagna Vox 
ha diffuso un manifesto che rimanda diretta-
mente alle crociate, con dentro la scritta “per 
una Spagna di nuovo grande”, letteralmente 



la traduzione spagnola del MAGA trumpiano. 
Ciò che traspare è che, in un occidente sempre 
più laico, in cui ormai tra le nuove generazio-
ni la percentuale di credenti è una minoranza, 
vediamo un uso totalmente politico dei simbo-
li religiosi per trasformare dei politici in dei 
“salvatori”, degli attivisti in dei “martiri”, una 
campagna d’odio in una “campagna contro il 
male”. Peter Thiel, CEO di Palantir e storico 
finanziatore delle campagne di Trump, negli 

ultimi mesi si è detto “ossessionato dall’Anticri-
sto”. Sostiene che stia arrivando l’armageddon 
e che per evitarlo c’è bisogno di un “governo 
autoritario mondiale”. A fine settembre ha 
tenuto 4 conferenze a San Francisco per parla-
re di chi è per lui l’Anticristo: Greta Thunberg, 
l’Islam e la Cina.



3030

Quando abbiamo 

licenziato Dio
28



L’essere umano smetterà di avere bisogno della 
religione solo quando avrà sconfitto la morte, 
ovvero, verosimilmente, mai. Eppure, nel cuo-
re della modernità, serpeggia la presunzione 
di un’emancipazione definitiva dagli dèi. Se 
Nietzsche annunciava che «Dio è morto, l’ab-
biamo ucciso noi» per restituire dignità a un 
uomo capace di reggere il peso della propria 
libertà, oggi lo scenario è mutato. Non abbia-
mo più il coraggio tragico dell’omicidio; abbia-
mo scelto la via burocratica del licenziamento. 
Come suggeriva Fabrizio De André nel Cantico 
dei drogati, abbiamo allontanato il sacro per-
ché “non ci serve più”: richiede un sacrificio, 
una dedizione e, soprattutto, una gestione del 
tempo a cui siamo stati disabituati.
Cos’è l’eternità per chi vive di attimi atomiz-
zati? Che valore ha la morale per chi rifugge 
nell’individualismo, o la morte per chi abita un 
eterno presente sedato da costanti distrazioni? 
Pascal definiva l’uomo un mostro incomprensi-
bile, un essere che ricorre al divertissement per 
fuggire dalla miseria della propria condizione. 
Nulla è così insopportabile per l’uomo quanto il 
riposo assoluto: è nel silenzio che percepiamo la 
nostra insufficienza. Ma se per Pascal la distra-
zione era una fuga psicologica, nella società 
liquida di Zygmunt Bauman essa è diventata un 
sistema economico. 
In questo scenario, la religione intesa come 

architettura che dà senso al dolore appare 
ingombrante. Come osserva José Saramago in  
“Intermittenze della morte”:
“Senza morte non c’è resurrezione, e senza 
resurrezione non c’è chiesa. Le religioni, tutte le 
religioni per quanto le si rigiri non hanno altra 
giustificazione di esistere all’infuori della mor-
te, ne hanno bisogno come il pane con i denti.”
Il paradosso contemporaneo è che, avendo 
rimosso la morte dal discorso pubblico per 
paura, abbiamo reso inutile la mediazione del 
sacro. Questo licenziamento del sacro affonda 
le sue radici in quello che Max Weber definì 
“il disincanto del mondo”. La razionalizzazio-
ne capitalistica ha trasformato la realtà in un 
ingranaggio calcolabile, dove il mistero è con-
siderato un difetto di conoscenza e la morte 
un’inefficienza tecnica. Progressivamente viene 
espulso dall’atteggiamento fondamentale degli 
uomini ogni riferimento a spiegazioni e a com-
portamenti magici, animisti o religiosi. Chiusi 
in quella che Weber chiamava la “gabbia d’ac-
ciaio”, abbiamo smarrito la capacità di dare 
un senso compiuto alla fine. Per l’uomo antico 
(come Abramo), la morte arrivava quando si 
era sazi di vita, perché la vita seguiva un ciclo 
organico compiuto. Per l’uomo moderno, inse-
rito nel progresso infinito della tecnica e della 
conoscenza, la morte è assurda.
Inoltre, se non c’è fine, non serve speranza; se 

di
Vittoria Nuzzaci

29



30



31

non c’è limite, non serve salvezza. Il licenzia-
mento di Dio ha portato con sé il licenziamento 
del confine morale. Senza un “Oltre” che giudi-
chi o che dia valore al sacrificio, l’altro diventa 
uno strumento per il proprio piacere o succes-
so. È il nichilismo passivo: non la distruzione 
dei valori per crearne di nuovi, ma uno scivo-
lare stanco verso l’indifferenza. Senza la mor-
te come orizzonte di senso, la vita perde la sua 
gravità. Se tutto è intercambiabile e immedia-
to, nulla è davvero sacro. Il decadimento mora-
le non è dunque un ritorno alla malvagità, ma 
una perdita di profondità: è l’incapacità di stare 
nel dolore, di abitare il lutto, di riconoscere la 
finitudine come terreno comune dell’umanità.
Abbiamo scoperto di non aver ucciso Dio, ma 
di averne preferiti altri, più immediati e “rea-
li”, come il Dio Denaro. Ma questa nuova ido-
latria ha un costo: la svalutazione della finitu-
dine. La morte è diventata un errore di sistema, 
un punto che rende la vita più pesante perché ci 
priva della possibilità di sbagliare, imponendo-

ci la fretta di una performance perfetta.
Martin Heidegger descriveva la fuga uma-
na come “esistenza inautentica”. Spaventato 
dall’angoscia, l’individuo si rifugia nel Das Man 
(il “Si”): si dice così, si fa così, si pensa così. È 
il dominio della chiacchiera e della distrazione 
digitale, dove la morte è solo un caso pubblico 
che capita agli altri. La tecnica e il capitalismo 
ci cullano nell’illusione di poter controllare tut-
to, ma è un’illusione che crolla al primo allar-
me, quando il filo sottile della vita si tende e 
la paura ancestrale riaffiora. Forse è per que-
sto che Heidegger, nella sua ultima intervista, 
affermò: «Ormai solo un Dio ci può salvare». 
Non invocava un ritorno ai dogmi istituzionali, 
ma la necessità di un ritorno al sacro: un pensie-
ro capace di ascoltare l’Essere invece di voler-
lo solo “usare” come risorsa. Licenziare Dio ci 
ha illusi di essere padroni; ritrovare il senso del 
limite e il coraggio di abitare il lutto potrebbe, 
paradossalmente, restituirci la nostra umanità 
più profonda.



44

Dio/Dei come 
Confine

32



33

La religione, nota come linguaggio di unione 
e senso (senso di un destino comune), diven-
ta mezzo di disuguaglianza, violenza e, molto 
probabilmente in futuro prossimo, possibile 
distruzione, quando viene assorbita dal potere, 
dall’identità rigida e dalla paura dell’altro; non 
è un attacco alla fede, bensì al suo uso sociale e 
politico con scopi quasi disorientanti. 
Ci siamo abituati alle notizie dei conflitti come 
ci si abitua alle notizie del meteo: oggi piove a 
Gaza; domani tempesta in Sudan; tornado in 
Congo.

Gaza, il Sudan, il Congo scorrono nei notiziari 
come coordinate geografiche della sofferenza, 
spesso ridotte a notizie rapide e rassicuranti: 
guerre di religione, odio ancestrale, conflitti 
tribali. La semplificazione di ciò che è struttu-
ralmente complesso, è deresponsabilizzazione 
da una situazione di cui tutti facciamo parte, 
in quanto società, seppur non uniti dalla stes-
sa religione. La religione diventa così il capro 
espiatorio perfetto: la religione non è la causa 
unica, ma spesso il linguaggio simbolico che 
giustifica ciò che nasce altrove, dove interessi 
politici, economici e identitari trovano una giu-
stificazione. 

In Palestina la dimensione religiosa è intrecciata 
a quella nazionale, alla terra, alla memoria col-

lettiva e al trauma storico. In Sudan le fratture 
religiose si sovrappongono a eredità coloniali, 
lotte di potere e divisioni etniche. Nel Congo, 
uno dei paesi più ricchi di risorse e più poveri 
di diritti, la religione assume talvolta il ruolo di 
consolazione, talvolta quello di controllo socia-
le, dentro una violenza strutturale che affonda 
le radici nello sfruttamento economico globale. 
“Il sacro unisce coloro che lo riconoscono e, 
nello stesso gesto, li separa da tutti gli altri”, 
Durkheim ci suggerisce che la religione crea 
comunità creando al contempo un confine di 
esclusione, distinguendo chi appartiene da chi 
resta fuori. Nasce così lo stereotipo: un “loro” 
irrazionale, fanatico, incapace di convivere, 
contrapposto a un “noi” che si percepisce come 
laico, razionale e moralmente superiore. Un noi 
sacro e un loro profano. Ma questa opposizio-
ne dice molto più di chi guarda che di chi vie-
ne guardato. La società si eleva grazie ad essa: 
è un rafforzamento comunitario; le credenze 
la rendono sacra; l’individuo si sente parte di 
qualcosa di più grande, ma più è forte il senso 
di identità, più è netto il tratto del confine. La 
religione, da esperienza intima, introspettiva e 
comunitaria, viene così trasformata in marchio 
identitario. Un’altra volta, non crea violenza 
ma fornisce il mezzo simbolico che la legittima, 
per mano del potere. 
In Marx la religione non è un inganno delibe-

di
Beck Russo



40

rato, ma una risposta umana a una sofferenza 
reale. È il sospiro, l’ancora di chi vive in un 
mondo che nega dignità e giustizia. Proprio 
per questo, però, essa può diventare uno stru-
mento ambiguo, perché allevia il dolore senza 
eliminarne però le cause, rende sopportabile 
ciò che dovrebbe essere intollerabile. Quando 
la religione viene usata per spiegare l’ingiusti-
zia invece che per combatterla, smette di essere 
consolazione e diventa ideologia. Non è la fede 
a produrre l’oppressione, ma l’oppressione a 
trovare nella fede una giustificazione. 
È in Spinoza che troviamo forse la critica più 
radicale e attuale. Per il filosofo olandese, la 
religione fondata sulla paura è uno strumento 
di dominio. Un Dio usato per giustificare l’ob-
bedienza, per legittimare l’odio o la violenza, 
non è più espressione del divino, ma del potere 
umano. Parla di Dio come strumento politico, 
il potere usa Dio per governare e la religione 
fa la parte dell’obbedienza vestita da fede, pro-
prio per questo critica il fanatismo e la reli-
gione come controllo, perchè se il sacro viene 
trasformato in legge, smette di essere salvezza e 
diventa comando. Spinoza difende una religio-
sità libera, fondata sull’etica e non sul timore, 
sulla comprensione e non sull’identità imposta, 
e lo Stato deve limitarsi a garantire la libertà 
di pensiero, non imponendo nessuna religione 
(l’imposizione distrugge la pace), chiarendo le 
paure infondate delle differenze religiose ed 
eliminando la confusione tra laicità e rifiuto, 
parole ben distinte l’una dall’altra. Quando 
Dio perde il suo senso di origine e diventa una 
bandiera, si trasforma in un mezzo politico, 
perdendo la sua funzione spirituale.
Da queste prospettive emerge il nodo centrale: 
il problema non è la religione in sé, ma il suo uso 
sociale. Quando serve a spiegare perché alcuni 
meritano diritti e altri no, tradisce il suo stesso 
fondamento etico. A questo punto, la questione 
diventa inevitabilmente ricerca. Essere umani 
significa essere, allo stesso tempo, esseri sociali 
e simbolici. Abbiamo bisogno di racconti che 
diano senso alla nostra fragilità. Ma ogni rac-
conto può trasformarsi in una gabbia se viene 
assolutizzato. La religione, come ogni grande 
costruzione simbolica, porta in sé questa ambi-
valenza: può aprire all’altro o chiuderlo fuori.



35

rato, ma una risposta umana a una sofferenza 
reale. È il sospiro, l’ancora di chi vive in un 
mondo che nega dignità e giustizia. Proprio 
per questo, però, essa può diventare uno stru-
mento ambiguo, perché allevia il dolore senza 
eliminarne però le cause, rende sopportabile 
ciò che dovrebbe essere intollerabile. Quando 
la religione viene usata per spiegare l’ingiusti-
zia invece che per combatterla, smette di essere 
consolazione e diventa ideologia. Non è la fede 
a produrre l’oppressione, ma l’oppressione a 
trovare nella fede una giustificazione. 
È in Spinoza che troviamo forse la critica più 
radicale e attuale. Per il filosofo olandese, la 
religione fondata sulla paura è uno strumento 
di dominio. Un Dio usato per giustificare l’ob-
bedienza, per legittimare l’odio o la violenza, 
non è più espressione del divino, ma del potere 
umano. Parla di Dio come strumento politico, 
il potere usa Dio per governare e la religione 
fa la parte dell’obbedienza vestita da fede, pro-
prio per questo critica il fanatismo e la reli-
gione come controllo, perchè se il sacro viene 
trasformato in legge, smette di essere salvezza e 
diventa comando. Spinoza difende una religio-
sità libera, fondata sull’etica e non sul timore, 
sulla comprensione e non sull’identità imposta, 
e lo Stato deve limitarsi a garantire la libertà 
di pensiero, non imponendo nessuna religione 
(l’imposizione distrugge la pace), chiarendo le 
paure infondate delle differenze religiose ed 
eliminando la confusione tra laicità e rifiuto, 
parole ben distinte l’una dall’altra. Quando 
Dio perde il suo senso di origine e diventa una 
bandiera, si trasforma in un mezzo politico, 
perdendo la sua funzione spirituale.
Da queste prospettive emerge il nodo centrale: 
il problema non è la religione in sé, ma il suo uso 
sociale. Quando serve a spiegare perché alcuni 
meritano diritti e altri no, tradisce il suo stesso 
fondamento etico. A questo punto, la questione 
diventa inevitabilmente ricerca. Essere umani 
significa essere, allo stesso tempo, esseri sociali 
e simbolici. Abbiamo bisogno di racconti che 
diano senso alla nostra fragilità. Ma ogni rac-
conto può trasformarsi in una gabbia se viene 
assolutizzato. La religione, come ogni grande 
costruzione simbolica, porta in sé questa ambi-
valenza: può aprire all’altro o chiuderlo fuori.

Forse la domanda decisiva non è se crediamo 
o meno, ma come utilizziamo ciò in cui credia-
mo. Se la fede è una risposta definitiva o una 
domanda aperta. Se serve a proteggerci dalla 
complessità del mondo o a restarvi esposti.  In 
un tempo attraversato da conflitti che si vesto-
no di sacro, la sfida non è eliminare la religione 
dallo spazio pubblico, dalle notizie, ma sottrar-
re il sacro alla logica del nemico.
Resta allora una domanda, tanto semplice 
quanto radicale: siamo ancora capaci di una 
religiosità, e di una convivenza, che non abbia 
bisogno di escludere per esistere? Siamo capaci 
di una religiosità senza nemici?



44

Tutti i santi voglion 
fare il Jazz

36



37

Come ha influenzato la religione, nel corso dei 
secoli, le varie forme d’arte, dalla pittura, alla 
poesia fino alla musica? Quanta religione c’è in 
noi e nella nostra quotidianità?
 
La religione è stata, ed è tuttora, uno dei più 
grandi poteri capaci di influenzare le azioni 
umane fin dall’inizio dei tempi. Spesso, però, 
non siamo pienamente consapevoli di quanto 
essa continui ad accompagnarci nel nostro stile 
di vita, dalla dieta ai giorni festivi, dalle usanze 
sociali fino alla creazione di opere d’arte. 
Quando si pensa all’influenza del credo sulla 
società, i primi ambiti che emergono sono la 
morale e l’insieme di usi e costumi propri di 
ogni cultura. Subito dopo vi è l’arte. 
Una religione particolarmente repressiva ha 
talvolta favorito fenomeni di proibizionismo 
che, come ci insegna la storia, hanno agito da 
miccia nello sviluppo di subculture. Basti pen-
sare ai primi impressionisti, esposti al Salon des 
Refusés per aver rappresentato su tela temi non 
proprio sacrali, ma piuttosto scandalosi per 
la morale dell’epoca. Quella stessa subcultura 
che oggi è incorniciata ed esposta nelle sale dei 
più importanti musei del mondo, insegnata tra 
i banchi di scuola ed ammirata da milioni di 
spettatori. 
Quando si parla 
della religione, invece, è meno immediato pen-

sare alla musica. Forse perché nel wrapped 
annuale delle nostre playlist di Spotify i canti 
liturgici difficilmente compaiono tra i brani 
più ascoltati. Tuttavia, se spostiamo lo sguar-
do dalla nostra tradizione occidentale a quella 
afroamericana, scopriamo come la spiritualità 
e la vita comunitaria abbiano contribuito alla 
nascita del Jazz. 
Siamo nei primi anni del Novecento, quando 
dal Sud degli Stati Uniti, ancora segnato dallo 
schiavismo, molti afroamericani migrano verso 
le grandi città in cerca di nuove opportunità. 
Insieme ai bagagli portano con sé anche le tra-
dizioni musicali: work songs, gospels e blues. 
Facciamo però un passo indietro e torniamo alle 
radici. Tutto nasce prima di Louis Armstrong 
ed Ella Fitzgerald, con i cantori nelle pianta-
gioni di granturco e cotone, che esprimevano 
cantando emozioni esuberanti o malinconiche. 
Erano canzoni di protesta, di critica sociale, 
di vita vera vissuta e persino di pettegolezzi. 
Insomma, dei veri e propri racconti cantati che 
coordinavano i movimenti e sollevavano dalla 
fatica del lavoro. Erano le work songs. 

Ben presto subentra la religione, che diventa un 
efficace strumento di controllo sociale e così si 
avvia una grande opera di conversione e predi-
cazione degli schiavi neri. Del resto, per i popoli 
africani la religione aveva sempre avuto un ruo-

di
Costanza Pozza





lo centrale, tant’è che tra le antiche credenze vi 
era quella che il “Dio del vincitore”, il padrone 
schiavista, fosse più forte e per questo dovesse 
essere rispettato. La religione accompagna così 
gli schiavi dall’alba al tramonto e diventa occa-
sione di vita di comunità. 

Una tipica funzione afro-cristiana si svolgeva 
dopo il rito ufficiale e riuniva una folla di don-
ne scalze con corte sottane, anziani e bambi-
ni, disposti in cerchio, che camminavano stri-
sciando i piedi senza mai sollevarli, cantando 
gli spirituals: danze e canti carichi di energia 
chiamati ring shout.

Tuttavia, a causa delle loro radici nelle tradi-
zioni pagane africane, queste pratiche veniva-
no considerate “diaboliche” e peccaminose. Per 
questo motivo le funzioni si tenevano spesso di 
notte, in luoghi isolati, adottando bizzarri stra-
tagemmi per attutire i suoni. È da qui che nasce 
il senso di colpa che a lungo ha afflitto gli afro-
americani, legato alla vergogna per la propria 
tradizione musicale. 

Un altro simbolo fondamentale di questa eredità 
sono i Negro spirituals: canti religiosi afroame-
ricani ricchi di fervore mistico, accompagnati 
dal battito di mani e piedi. Nascono intorno al 
1800 durante il periodo di grande fervore reli-
gioso, il Grande Risveglio (Great Awakening). 
Le comunità nere si lasciavano coinvolgere 
dalla predica del pastore, figura che ricordava 
l’anziano dei villaggi dell’Africa occidentale, 
considerato mediatore tra l’uomo e l’Ignoto. In 
questi canti, a differenza delle work songs, vie-
ne esaltata la liberazione del popolo e i perso-
naggi biblici sono evocati in termini familiari e 
confidenziali. 
Uno degli esempi più celebri è Go down, Moses: 

	 When Israel was in Egypt’s Land, 
	 Let my people go 
	 Oppressed so hard they couldn’t stand, 
	 Let my people go. 
	 Go down, Moses, way down in Egypt’ 	
	 Land, 
	 Tell old Pharaoh, let my people go. 

Verso la fine dell’Ottocento gli spirituals vengo-
no fatti conoscere al pubblico bianco dai Fisk 
Jubilee Singers, un coro di studenti nato per 
raccogliere fondi per una delle prime univer-
sità nere in Tennessee. I cantanti cercarono di 
adattare il loro stile ai gusti del pubblico bian-
co; tuttavia fu il canto individuale, il Blues, a 
giocare un ruolo decisivo nella trasformazione 
che porterà al jazz. 

A un solo anno dalla fine della Guerra Civile, 
gli afroamericani si trovarono ad essere più 
discriminati di quanto non fossero mai stati. 
Nei primi anni del Novecento molti ex schia-
vi rimasero nelle campagne, mentre solo i più 
coraggiosi si spostarono nelle città in cerca di 
un lavoro qualunque. Proprio l’abbandono del 
lavoro rurale, favorì una nuova consapevolezza 
identitaria e culturale, dando origine al Blues. 

Nelle strofe del Blues emergono parole di soffe-
renza, squallore, tedio esistenziale: una poesia 
disincantata. Il cantante Blues parla di ciò che 
non avrà mai, non parla di vivere, ma di non 
morire. Vagabondi senza casa né stabilità, alla 
ricerca di un “negro job”, lontani dalla famiglia 
e da qualsiasi rifugio sicuro. Si raccontano la 
fragilità della famiglia nera, le infedeltà coniu-
gali e le nascite illegittime, con una disinvoltura 
sconcertante per la morale puritana bianca. 
Negli anni ‘20 però il Blues conosce il suo perio-
do d’oro, viene riconosciuto come genere musi-
cale ed affidato ad artisti professionisti,  crean-
do anche quello che oggi chiamiamo Jazz. 

Tra i più grandi jazzisti, capace di unire tecnica 
strumentale e profonda passione spirituale spic-
ca John Coltrane. Sassofonista soprano, stru-
mento allora poco utilizzato nel Jazz, Coltrane 
concepisce i suoi brani come strutture medi-
tative e autentiche esperienze spirituali. Dopo 
la sua morte, nel 1967, nasce a San Francisco 
la Saint John Coltrane Church, una comunità 
religiosa che considera il suo album capolavoro 
A Love Supreme come un testo sacro e la sua 
figura come incarnazione dello Spirito Santo. 

Coltrane inizia la sua carriera a fianco di Miles 
Davis, ma a causa delle dipendenze da droghe 

39



fu costretto ad allontanarsi. Proprio in quel 
periodo visse quello che definì un “risveglio 
spirituale”, dal quale nacque il suo lavoro più 
intimo e sacro, A Love Supreme: 

“This is my message to the world”. 
“This is my prayer”. 

“Thank you God”. 
“I will play this music from my heart”. 

E oggi? Il legame con la religione continua a 

generare opere d’arte immense e immortali? 
Stimola riflessioni costruttive o è più spesso 
causa di conflitti tra gli esseri umani? 

Senza ridurre la religione contemporanea a 
una sola dimensione, si può forse affermare che 
essa non rappresenti più, come un tempo, una 
spinta collettiva verso la creazione di qualcosa 
di grandioso, destinato a essere tramandato nei 
secoli, ultraterreno ma profondamente umano? 
Resta allora aperta la domanda: a cosa ci sta 
portando oggi questo cambiamento?



43



Direzione editoriale
Riccardo Coen
Giovanni Rossetti

Responsabile cultura
Alberto Colucci

Responsabili locali
Sara Erpete (Lecce)
Marcello Ambrogi (da 
Parigi)
Sebastiano Longo (da 
Londra)
Giovanni M. Pasquini 
(Milano)
Edoardo Purini (Pisa)
Sofia Marroni (Roma)
Federico Fassi (Torino)
Francesco Cucinotta
(Treviso)

Progetto grafico
Francesca Pavese

Impaginazione
Mario Corradi
Giovanni Rossetti

Responsabile revisione
Mario Corradi

Autori Mensile
Mario Corradi
Elena Massa
Allegra Pagani
Matteo D’Amico
Gabriele Tucci
Vittoria Nuzzaci
J.
Beck Russo
Costanza Pozza

Redazione
Emanuele Agosti
Marcello Ambrogi
Tommaso Andolfi
Matteo Barachini
Caterina Barberis
Rocco Bollero
Giulia Bruno
Giulio Calenda
Adriano Capozzi
Andrea Carbonelli

Gabriele Careglio
Lorenzo Carini
Luigi Carta
Riccardo Coen
Alberto Colucci
Mario Corradi
Camilla Costantini
Dora Cristofori
Francesco Cucinotta
Matteo D’Amico
Ludovica D’Andria
Mattia D’Angelo
Elisa De Angelis
Alberico De Carolis
Mauro De Virgilio
Chiara Durini
Sara Erpete
Gabriele Fabbri
Federico Fassi
Arianna Ferrara
Leonardo Fontana
Lucrezia Galli
Daniel Gavioli
Alberto Gilibert
Giulia Gesti
Valeria Giusti
Edoardo Iacovone
Giacomo Leombruni
Sebastiano Longo
Alessandro Maiolino
Leonardo Maggiotto
Emanuele Manunta
Federico Marroni
Sofia Marroni
Camilla Martinico
Giacomo Matteucci
Stefano Mazzotta
Boren Metrillo
Tommaso Milani
Aurora Mirto
Rebecca Nardi
Federico Naretta
Vittoria Nuzzaci
Gabriele Oliva
Beatrice Olivieri
Margherita P
Pietro Pavesio
Edoardo Purini
Giovanni Pasquini
Sara Potenza
Livia Ranalli
Edilberto Ricciardi
Francesco Rinaudo

Leonardo Riva
Giovanni Rossetti
Francesco Sammartino
Elisabetta Sanasi
Martina Saponaro
Nicola Simone
Pietro Spadetta
Michela Stefano
Alberto Sussetto
Tommaso Tiberi
Sofia Trabucco
Gabriele Tucci
Federico Versace

Crediti immagini
1 Cristo de San Juan de la 
Cruz Salvador Dalì, 1951
4 Rob Stothard/Getty 
Image, 2015
7 ANSA/EPA 2024
8 Getty Images, 2001
10-11 LaStampa 2023
12 Michelle Orai, 2012
15 FRANCESCO FOTIA/AGF 
2018
16 Cena in Emmaus, 
Caravaggio, 1602
18 Nascita di Venere, 
Botticelli, 1485
21 Ludwig Andreas 
Feuerbach
25 Biblioteca Poletti-Fondo 
Tonini, 1948
26-27 Reuters, 2025
30 Morte di un avaro, 
Hieronymus Bosch, 1494  
31 Gregory Crewdson
Untitled (Ophelia), 1999
32 Cisgiordania, Bansky
34 Vatican News, 2018
36 John Coltrane

Sito web
giornaleilcaffe.it

Instagram
@giornaleilcaffe

Mail
redazionecentrale.ilcaffe@
gmail.com


