
Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

1 

MATERIALISMO PICTÓRICO 

Ensayo Introductorio Fundacional 

Hacia una Teoría Materialista de la Pintura 

 

 

 

Autor: Mtro. Julio David Rojas 

12/26/2025 

ÍNDICE   

 

Advertencia metodológica al lector   

 

Introducción   

Pintura, conocimiento y el problema del arte como ideología 

 

I. El problema filosófico de la pintura   

 

II. Preguntas detonantes fundamentales   

 

III. Marco filosófico general: el Materialismo Filosófico   

 

IV. Qué no es el Materialismo Pictórico   

 

V. Definición materialista de la pintura   

 

VI. Principios fundamentales del Materialismo Pictórico   

 

VII. Crítica materialista de las falacias del arte   



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

2 

 

VIII. La cientificidad de la pintura   

 

IX. Ejemplo operatorio mínimo de análisis pictórico   

 

X. Proyección del Materialismo Pictórico   

 

Conclusión   

Del arte como mito a la pintura como conocimiento   

Glosario técnico del Materialismo Pictórico   

Bibliografía   

 

0. Advertencia metodológica al lector 

El presente texto no constituye una aproximación estética de carácter subjetivo, ni una historia 

descriptiva del arte, ni una filosofía general del arte entendida como disciplina especulativa, ni 

una crítica cultural de orientación sociológica o periodística. El Materialismo Pictórico que 

aquí se funda rechaza explícitamente el principio hermenéutico según el cual toda 

interpretación posee igual validez gnoseológica. Este rechazo no es arbitrario ni dogmático, 

sino que se fundamenta en la distinción categorial entre conocimiento, ideología y opinión, 

distinción que atraviesa la totalidad del sistema filosófico que sirve de marco a este ensayo. 

La demarcación que aquí se establece opera como condición de posibilidad para el análisis 

racional de la pintura. No se trata de excluir perspectivas por motivos ideológicos, sino de 

establecer las coordenadas gnoseológicas que permiten distinguir entre proposiciones con valor 

de verdad y meras expresiones de preferencia subjetiva. El lector encontrará en las páginas 

siguientes un texto de corte epistemológico que busca claridad, rigor y posición, no consenso 

ni aceptación universal. 

1. Introducción general 

El campo de los estudios sobre pintura se encuentra atravesado por un conflicto teórico 

fundamental que determina la posibilidad misma de constituir un conocimiento riguroso sobre 

este objeto. Este conflicto puede formularse como la oposición entre dos concepciones 

radicalmente incompatibles: por un lado, la pintura entendida como objeto susceptible de 

conocimiento racional; por otro, la pintura reducida a experiencia subjetiva, intransferible e 

incomunicable. La primera concepción permite el desarrollo de una teoría sistemática; la 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

3 

segunda conduce inevitablemente al solipsismo estético y a la disolución de cualquier criterio 

de verdad aplicable al análisis pictórico. 

El diagnóstico de la situación actual de la teoría del arte revela la hegemonía de posiciones que, 

bajo diversas denominaciones, comparten presupuestos idealistas incompatibles con el 

conocimiento científico. El idealismo estético postula la existencia de valores artísticos 

trascendentes, independientes de las condiciones materiales e históricas de producción y 

recepción de las obras. El mito del genio atribuye la creación artística a facultades innatas e 

inexplicables, sustrayendo así el proceso creativo del ámbito de lo racionalmente analizable. 

El subjetivismo interpretativo disuelve la obra en la multiplicidad de recepciones individuales, 

negando la posibilidad de establecer criterios objetivos de análisis. La autonomía ilusoria del 

arte pretende aislar el fenómeno artístico del entramado social, económico y político en el que 

necesariamente se inscribe. 

Frente a este panorama, el presente ensayo formula la siguiente tesis central: la pintura puede 

y debe ser analizada como objeto de conocimiento racional mediante un sistema materialista 

operatorio que atienda simultáneamente a su constitución material, a las operaciones que la 

producen y transforman, y a los sistemas simbólicos que la articulan. Esta tesis no es una mera 

declaración programática, sino una proposición que el desarrollo del Materialismo Pictórico 

habrá de fundamentar y desplegar en sus consecuencias teóricas y prácticas. 

La elección del Materialismo Filosófico de Gustavo Bueno como marco teórico no responde a 

una preferencia arbitraria, sino a la capacidad demostrada de este sistema para abordar objetos 

culturales complejos sin incurrir en las falacias del idealismo ni en las reducciones del 

empirismo vulgar. La ontología trigenérica, la teoría del cierre categorial y el concepto de 

symploké proporcionan las herramientas conceptuales necesarias para una gnoseología de la 

pintura que evite tanto la hipostación formalista como la disolución sociologista. 

Los límites del presente ensayo están claramente definidos: se trata de un texto fundacional 

que establece coordenadas, no de un tratado exhaustivo. El desarrollo pormenorizado de cada 

aspecto aquí esbozado corresponde a trabajos posteriores que tomarán este ensayo como punto 

de partida. El alcance, por su parte, comprende la totalidad de los fenómenos pictóricos 

susceptibles de análisis racional, sin restricciones cronológicas, geográficas o estilísticas que 

no se deriven del propio sistema categorial. 

2. Preguntas detonantes fundamentales 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

4 

Las siguientes preguntas articulan el desarrollo argumental del presente ensayo y serán 

respondidas a lo largo de sus secciones: 

1. ¿Puede la pintura constituirse como objeto de conocimiento racional, o permanece 

inevitablemente confinada al ámbito de la experiencia subjetiva y la apreciación 

estética individual? 

2. ¿Qué implica analizar una imagen pictórica sin recurrir a entidades metafísicas tales 

como la inspiración, el genio o la belleza absoluta? 

3. ¿Cuál es el papel de los materiales físicos y las operaciones técnicas en la constitución 

ontológica de la obra pictórica? 

4. ¿Por qué el concepto de Arte con mayúscula, entendido como categoría absoluta y 

universal, constituye una construcción mítica que debe ser desmontada? 

5. ¿En qué sentido puede afirmarse que la pintura posee cientificidad sin por ello 

equipararla a las ciencias naturales? 

3. Marco filosófico: el Materialismo Filosófico 

El Materialismo Filosófico, desarrollado sistemáticamente por Gustavo Bueno a partir de la 

década de 1970, constituye un sistema filosófico que se distingue tanto del materialismo vulgar 

o mecanicista como de las diversas formas de idealismo, incluyendo el marxismo en sus 

versiones más dogmáticas y el posmodernismo en sus múltiples variantes. La especificidad de 

este sistema reside en su tratamiento riguroso de la materialidad ontológica y en su elaboración 

de una gnoseología capaz de dar cuenta de la pluralidad de las ciencias y de los saberes. 

La diferencia con el materialismo vulgar es sustancial. Mientras este último reduce la totalidad 

de lo existente a materia física corpórea, el Materialismo Filosófico reconoce la irreductibilidad 

de diferentes géneros de materialidad. No se trata de negar la primacía ontológica de la materia, 

sino de evitar el reduccionismo que identificaría materialidad con corporeidad física. El 

marxismo estético, por su parte, tiende a subordinar el análisis de las obras artísticas a 

categorías económico-sociales que, siendo pertinentes, no agotan la especificidad del 

fenómeno pictórico. El posmodernismo, finalmente, disuelve la posibilidad misma del 

conocimiento objetivo en un relativismo que el Materialismo Filosófico rechaza por sus 

consecuencias gnoseológicas y políticas. 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

5 

El núcleo ontológico del sistema se articula en torno a la doctrina de los tres géneros de 

materialidad (Bueno, 1972). El primer género de materialidad (M1) comprende las entidades 

físicas en sentido estricto: cuerpos, procesos físico-químicos, configuraciones espaciales. En 

el ámbito pictórico, M1 incluye los pigmentos, los aglutinantes, los soportes, las herramientas, 

la luz física que incide sobre la superficie pintada. El segundo género de materialidad (M2) 

abarca los fenómenos psicológicos y las operaciones del sujeto: percepciones, intenciones, 

decisiones técnicas, procesos de aprendizaje y ejecución. El tercer género de materialidad (M3) 

corresponde a los objetos abstractos, las estructuras lógicas, los sistemas simbólicos: teorías 

del color, leyes de la perspectiva, códigos iconográficos, sistemas de representación. 

La relación entre estos tres géneros no es de reducción ni de independencia absoluta. El 

principio de symploké, de raíz platónica pero reelaborado en el contexto del Materialismo 

Filosófico, establece que no todo está conectado con todo (contra el monismo holista) ni todo 

está separado de todo (contra el atomismo pluralista). Existen conexiones necesarias entre los 

géneros de materialidad, pero también discontinuidades irreductibles (Bueno, 1972). Una 

pintura involucra necesariamente M1 (sin pigmentos no hay pintura), M2 (sin operaciones de 

un sujeto no hay obra) y M3 (sin inserción en sistemas simbólicos no hay significación 

pictórica), pero ninguno de estos géneros puede reducirse a los otros. 

El concepto de cierre categorial, desarrollado extensamente en la Teoría del cierre categorial 

(Bueno, 1992), constituye el instrumento gnoseológico central para determinar las condiciones 

bajo las cuales un campo de conocimiento alcanza estatuto científico. Una ciencia se constituye 

cuando logra un cierre categorial, es decir, cuando las operaciones realizadas dentro de su 

campo producen resultados que permanecen en el mismo campo, generando verdades 

categoriales que no dependen de principios externos. Este concepto será fundamental para 

determinar en qué sentido puede hablarse de cientificidad de la teoría de la pintura. 

La aplicación del Materialismo Filosófico a la pintura se justifica por la necesidad de superar 

los impases de la estética tradicional. Como ha señalado Jesús G. Maestro (2017) en su 

aplicación del sistema de Bueno a la teoría literaria, los fenómenos culturales complejos 

requieren un tratamiento que evite tanto la reducción empirista como la volatilización idealista. 

La pintura, en tanto práctica material que genera objetos culturalmente significativos, demanda 

exactamente este tipo de abordaje. 

4. Qué no es el Materialismo Pictórico 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

6 

La delimitación negativa del Materialismo Pictórico resulta imprescindible para evitar 

confusiones que podrían desvirtuar su especificidad. Las siguientes posiciones, aunque puedan 

presentar semejanzas superficiales, difieren sustancialmente del sistema aquí propuesto. 

El Materialismo Pictórico no es marxismo estético. Aunque comparte con el marxismo el 

rechazo del idealismo y la atención a las condiciones materiales de producción, no subordina 

el análisis pictórico a la categoría de ideología ni reduce la obra a reflejo de las relaciones de 

producción. El error del marxismo estético radica en su tendencia a disolver la especificidad 

categorial de la pintura en determinaciones económico-sociales que, siendo reales, no 

constituyen el único plano de análisis pertinente. 

El Materialismo Pictórico no es realismo ingenuo. No postula una correspondencia simple 

entre la imagen pictórica y una realidad exterior que aquella reflejaría de manera más o menos 

fiel. La pintura no es espejo de la naturaleza ni copia del mundo. El error del realismo ingenuo 

reside en su desconocimiento de la construcción activa que toda representación pictórica 

implica y en su ignorancia de los sistemas simbólicos que median entre la obra y lo 

representado. 

El Materialismo Pictórico no es formalismo técnico. No reduce la pintura a un conjunto de 

procedimientos técnicos desvinculados de su función social y de su inserción histórica. El 

análisis de la técnica es imprescindible, pero la técnica no existe en el vacío: está siempre 

articulada con sistemas de significación y con contextos institucionales. El error del formalismo 

consiste en abstraer la forma de su contenido y de su contexto, generando análisis que, por 

exhaustivos que sean en el plano técnico, resultan vacíos de significación. 

El Materialismo Pictórico no es positivismo visual. No pretende reducir el conocimiento de 

la pintura a datos empíricos medibles ni confunde la objetividad con la cuantificación. Los 

análisis químicos de pigmentos, las mediciones de proporciones y las estadísticas de recepción 

son instrumentos útiles, pero no agotan el campo gnoseológico de la pintura. El error del 

positivismo visual reside en su identificación de lo científico con lo mensurable, ignorando que 

las ciencias humanas operan con categorías que no se dejan reducir a magnitudes. 

El Materialismo Pictórico no es anti-arte. La crítica a las concepciones idealistas del arte no 

implica un rechazo nihilista de la práctica pictórica ni una devaluación de su importancia 

cultural. Por el contrario, es precisamente porque se reconoce la relevancia gnoseológica y 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

7 

social de la pintura que se hace necesario un análisis riguroso que la sustraiga de la 

mistificación. El Materialismo Pictórico desmitifica para comprender, no para destruir. 

5. Definición materialista de la pintura 

Antes de proponer una definición, es necesario distinguir entre el concepto de pintura y la idea 

de pintura. El concepto se construye categorialmente, mediante determinaciones técnicas y 

materiales que permiten identificar y clasificar las obras pictóricas. La idea, en cambio, se 

elabora filosóficamente, atendiendo a las conexiones de la pintura con otros ámbitos de la 

realidad y del conocimiento (Bueno, 2000). El Materialismo Pictórico opera con ambos niveles, 

pero reconoce su irreductibilidad. 

Se propone la siguiente definición formal: 

Pintura (Π). f. Sistema material de representación visual estructurado a 

partir de la interacción dialéctica entre: (a) sustratos físicos (pigmentos, 

aglutinantes y soportes en tanto M₁); (b) operaciones técnicas del sujeto 

productor (mezcla, aplicación, composición en tanto M₂); y (c) sistemas 

simbólicos de representación (códigos iconográficos, teorías del color, leyes 

de la perspectiva en tanto M₃), cuya articulación produce objetos susceptibles 

de análisis gnoseológico dentro de un campo categorial específico. 

Esta definición evita las trampas del idealismo al anclar la pintura en su materialidad 

constitutiva. No hay pintura sin pigmentos dispuestos sobre un soporte mediante operaciones 

técnicas determinadas. Simultáneamente, evita el reduccionismo materialista vulgar al 

reconocer que la mera disposición física de pigmentos no constituye por sí misma una pintura: 

se requiere la articulación con sistemas simbólicos que confieran significación a la 

configuración material. 

La referencia a la historia en la definición no es ornamental. La pintura no existe fuera de 

coordenadas históricas concretas que determinan tanto los materiales disponibles como los 

sistemas simbólicos operantes. Una pintura rupestre y un cuadro contemporáneo comparten la 

condición de pinturas, pero esta comunidad no anula las diferencias históricas que los 

constituyen como objetos categorialmente distintos dentro del mismo campo. 

6. Principios fundamentales del Materialismo Pictórico 

6.1. La pintura como sistema material 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

8 

El primer principio establece la constitución material de toda pintura. Esta materialidad no se 

reduce a los componentes físicos (M1), aunque los incluye necesariamente. El sistema material 

de la pintura comprende los tres géneros de materialidad en su articulación específica. Los 

pigmentos, soportes y herramientas constituyen la base física sin la cual no hay obra. Las 

operaciones del sujeto productor introducen la dimensión M2: la mezcla de colores, la 

aplicación sobre el soporte, las decisiones compositivas. Los sistemas simbólicos aportan M3: 

las teorías del color que orientan las elecciones cromáticas, las leyes de la perspectiva que 

organizan el espacio representado, los códigos iconográficos que permiten la identificación de 

figuras y símbolos. 

La concepción de la pintura como sistema material implica rechazar tanto la reducción a objeto 

físico como la volatilización en significado puro. Una pintura no es simplemente un conjunto 

de pigmentos sobre un soporte, pero tampoco es una idea que pudiera existir 

independientemente de su realización material. El análisis materialista atiende a las tres 

dimensiones sin privilegiar dogmáticamente ninguna de ellas. 

6.2. La pintura como práctica operatoria 

El segundo principio enfatiza el carácter operatorio de la pintura. La obra no surge ex nihilo ni 

es producto de una inspiración inmaterial. Es el resultado de operaciones concretas realizadas 

por sujetos situados históricamente. Estas operaciones incluyen la preparación de materiales, 

la aplicación de pigmentos, la organización compositiva, las correcciones y modificaciones 

durante el proceso de trabajo. El sujeto operatorio no es el genio romántico que crea desde la 

nada, sino un agente que opera con materiales y técnicas disponibles en su contexto histórico. 

La práctica operatoria de la pintura es transmisible y enseñable, lo cual refuta el mito del genio 

innato. Los tratados de pintura, desde Cennini hasta los manuales contemporáneos, 

documentan la codificación y transmisión de operaciones pictóricas. Esta transmisibilidad es 

condición de posibilidad de la existencia misma de tradiciones pictóricas y escuelas artísticas. 

6.3. La pintura como sistema de ideas visualizadas 

El tercer principio reconoce que la pintura no es mera configuración material, sino sistema de 

ideas visualizadas. Estas ideas no son previas a la obra ni independientes de ella: se constituyen 

en y por la materialización pictórica. Una pintura religiosa no ilustra ideas teológicas 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

9 

preexistentes, sino que las elabora pictóricamente, generando significaciones que no existían 

antes de la obra ni podrían existir fuera de ella. 

La noción de ideas visualizadas permite evitar tanto el formalismo que ignora el contenido 

como el sociologismo que reduce la obra a documento de su época. Las ideas pictóricas son 

irreductibles a conceptos verbales: el tratamiento de la luz en Caravaggio no puede traducirse 

exhaustivamente a proposiciones lingüísticas. Esta irreductibilidad no es defecto, sino 

característica constitutiva del medio pictórico. 

6.4. Dialéctica pictórica 

El cuarto principio introduce la dimensión dialéctica del análisis pictórico. La pintura se 

constituye en tensión entre polos que no pueden resolverse en síntesis definitiva. La dialéctica 

de tradición y ruptura reconoce que toda innovación pictórica opera sobre materiales 

heredados, al tiempo que toda continuidad implica transformación. La dialéctica de técnica e 

ideología señala que los procedimientos técnicos no son neutros, sino que portan concepciones 

del mundo, mientras que las ideologías no flotan sobre las obras, sino que se materializan en 

elecciones técnicas. La dialéctica de forma y función atiende a la irreductibilidad de estos 

aspectos y a su mutua determinación. 

7. Crítica a las falacias del arte 

El Materialismo Pictórico opera críticamente sobre un conjunto de falacias que han 

obstaculizado el conocimiento riguroso de la pintura. Estas falacias no son meros errores 

corregibles mediante mejor información: son construcciones ideológicas que cumplen 

funciones sociales determinadas y que requieren desmontaje sistemático. 

El mito del genio constituye la falacia central de la concepción romántica del arte. Según este 

mito, la creación artística es producto de facultades innatas e inexplicables que distinguen al 

genio del resto de los mortales. Esta concepción sustrae la producción pictórica del ámbito de 

lo racionalmente analizable y la convierte en misterio. El desmontaje de este mito requiere 

mostrar que las capacidades pictóricas son resultado de aprendizaje, práctica y trabajo sobre 

materiales y técnicas disponibles. Los estudios sobre formación de artistas, los documentos de 

taller y los tratados técnicos refutan empíricamente la noción de genio como don innato. 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

10 

La inspiración como causa última es correlato del mito del genio. La inspiración, entendida 

como irrupción inexplicable de ideas artísticas, funciona como comodín que dispensa de 

analizar los procesos reales de producción. El Materialismo Pictórico sustituye la inspiración 

por el análisis de las condiciones materiales, técnicas e históricas que posibilitan la creación. 

Los bocetos preparatorios, las versiones sucesivas, las correcciones documentadas, muestran 

que las obras surgen de procesos de trabajo, no de iluminaciones súbitas. 

El subjetivismo interpretativo disuelve la obra en la multiplicidad de recepciones 

individuales. Si toda interpretación es válida, ninguna puede ser verificada ni refutada, y el 

conocimiento de la pintura se hace imposible. Esta falacia ignora que las obras poseen 

estructuras objetivas que condicionan las interpretaciones posibles. No cualquier cosa puede 

decirse de cualquier pintura: hay límites marcados por la materialidad de la obra y por los 

sistemas simbólicos en que se inscribe. 

La autonomía absoluta de la obra pretende aislar la pintura de su contexto de producción y 

recepción. Esta falacia, característica del formalismo estético, ignora que toda obra está inscrita 

en redes institucionales, económicas y sociales que condicionan tanto su producción como su 

significación. La autonomía relativa del arte respecto de otras esferas sociales no equivale a 

una separación absoluta que haría de la obra un ente autosuficiente. 

El arte como lenguaje universal postula una comunicabilidad inmediata de las obras 

pictóricas más allá de diferencias culturales e históricas. Esta falacia desconoce que la 

recepción de una pintura presupone competencias culturales específicas. Los códigos 

iconográficos, las convenciones representativas, los sistemas simbólicos, varían históricamente 

y deben ser aprendidos. La pretendida universalidad del arte es una proyección etnocéntrica 

que naturaliza los códigos de una cultura particular. 

8. Cientificidad de la pintura 

La cuestión de la cientificidad de la teoría de la pintura requiere precisiones conceptuales que 

eviten tanto la asimilación a las ciencias naturales como la resignación a un estatuto meramente 

especulativo. El Materialismo Filosófico distingue entre ciencias alfa (α) y ciencias beta (β), 

distinción que resulta crucial para ubicar la teoría de la pintura en el mapa gnoseológico. 

Las ciencias alfa son aquellas en las que el sujeto operatorio queda neutralizado en los 

resultados. La física, la química, las matemáticas, producen verdades que no dependen del 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

11 

sujeto que las establece: el teorema de Pitágoras es verdadero independientemente de quién lo 

demuestre. Las ciencias beta, en cambio, son aquellas en las que el sujeto operatorio está 

materialmente implicado en el campo y no puede ser eliminado de los resultados. La historia, 

la economía, las ciencias sociales en general, operan con materiales que incluyen sujetos 

humanos cuyos procesos no son independientes del propio conocimiento de ellos. 

La teoría de la pintura es una ciencia beta. El objeto de estudio incluye operaciones de sujetos 

(los productores) y el propio análisis es una operación que modifica el campo (una 

interpretación altera la recepción de la obra). Esta condición no implica ausencia de rigor ni 

imposibilidad de verdades, sino un tipo específico de cierre categorial distinto del que 

caracteriza a las ciencias alfa. 

Las condiciones de cierre categorial en la teoría de la pintura incluyen: la identificación de un 

campo de objetos delimitado (las obras pictóricas y sus condiciones de producción y 

recepción); la elaboración de conceptos específicos (composición, perspectiva, cromatismo, 

iconografía); la definición de operaciones analíticas (descripción técnica, análisis compositivo, 

interpretación iconográfica, contextualización histórica); y la producción de verdades 

categoriales verificables dentro del campo. 

Los límites del conocimiento pictórico derivan de su condición de ciencia beta. No es posible 

una predicción exacta de la producción pictórica futura ni una explicación exhaustiva que agote 

el significado de las obras. Sin embargo, estos límites no anulan la posibilidad de conocimiento 

riguroso, sino que definen sus condiciones específicas. 

Tabla comparativa de enfoques: 

Criterio Estética subjetiva Materialismo Pictórico 
Fundamento Experiencia individual Ontología trigenérica 
Verdad Relativismo (toda opinión vale) Verdades categoriales 

verificables 
Método Introspección, empatía Análisis operatorio M1-M2-M3 
Artista Genio inspirado Sujeto operatorio histórico 
Obra Expresión del alma Sistema material de ideas 

visualizadas 

 

 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

12 

9. Ejemplo operatorio mínimo: La vocación de San Mateo 

La vocación de San Mateo (1599-1600) de 

Michelangelo Merisi da Caravaggio, ubicada en 

la Capilla Contarelli de la iglesia de San Luigi 

dei Francesi en Roma, permite ilustrar la 

aplicación del análisis materialista a una obra 

concreta. 

Análisis M1 (materiales físicos): La obra es un 

óleo sobre lienzo de 322 × 340 cm. Los 

pigmentos utilizados incluyen tierras (ocres, 

sienas, sombras), bermellón, albayalde, negro 

de humo y lacas. El soporte es una tela de lino preparada con imprimación oscura, técnica 

característica de Caravaggio que permite trabajar desde la oscuridad hacia la luz. La fuente 

lumínica representada coincide con la iluminación natural de la capilla, estableciendo una 

continuidad entre espacio pictórico y espacio arquitectónico. 

Análisis M2 (operaciones del sujeto): Las operaciones técnicas incluyen el uso del 

tenebrismo como procedimiento sistemático, no como efecto casual. La preparación oscura del 

lienzo, la aplicación de capas delgadas en las zonas iluminadas y más densas en las sombras, 

la dirección de las pinceladas siguiendo las formas anatómicas, son decisiones técnicas 

documentables. Caravaggio trabajaba sin dibujos preparatorios, componiendo directamente 

sobre el lienzo mediante incisiones que marcaban las figuras principales. Esta metodología 

implica un tipo específico de operación que difiere del procedimiento clásico basado en 

estudios previos. 

Análisis M3 (sistemas simbólicos): La obra opera con múltiples códigos. El código 

iconográfico identifica la escena como el llamado de Cristo a Mateo según el Evangelio. El 

código gestual articula el señalamiento de Cristo con el gesto de Mateo que se señala a sí 

mismo, generando ambigüedad sobre la identidad del llamado. El código lumínico establece 

una equivalencia entre luz física e iluminación divina, tradición que Caravaggio radicaliza al 

hacer de la luz el agente dramático principal. El código vestimentario opone la atemporalidad 

de Cristo y Pedro (ropajes clásicos) a la contemporaneidad de los recaudadores (atuendos del 

siglo XVI), operación que actualiza el episodio evangélico. 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

13 

El análisis materialista de esta obra no se reduce a ninguno de estos niveles por separado. La 

significación emerge de la articulación entre materialidad física, operaciones técnicas y 

sistemas simbólicos. El tenebrismo no es mero efecto visual: es una operación técnica que 

produce significación teológica. La elección de pigmentos no es irrelevante: condiciona las 

posibilidades cromáticas y lumínicas. Los códigos simbólicos no flotan sobre la obra: están 

materializados en configuraciones concretas de forma y color. 

10. Proyección del Materialismo Pictórico 

El Materialismo Pictórico, en tanto sistema teórico, tiene aplicaciones en múltiples campos de 

práctica e investigación. 

En la docencia, el Materialismo Pictórico proporciona un marco para la enseñanza de la 

historia y la teoría del arte que evita tanto el formalismo tecnicista como el impresionismo 

subjetivista. Los estudiantes pueden aprender a analizar obras atendiendo simultáneamente a 

su constitución material, sus operaciones técnicas y sus sistemas simbólicos, desarrollando 

competencias críticas que trascienden la mera apreciación estética. 

En la crítica, el sistema ofrece criterios para evaluar obras y discursos sobre obras. La crítica 

materialista puede distinguir entre interpretaciones fundadas en la estructura de las obras e 

interpretaciones arbitrarias que proyectan sobre ellas contenidos ajenos. Asimismo, puede 

identificar las operaciones ideológicas que subyacen a determinadas valoraciones estéticas. 

En la producción pictórica, el Materialismo Pictórico no prescribe estilos ni contenidos, pero 

proporciona a los productores una conciencia reflexiva sobre las condiciones materiales, 

técnicas e históricas de su práctica. Esta conciencia no garantiza la calidad de las obras, pero 

permite una relación menos alienada con la propia producción. 

En el análisis histórico, el sistema permite estudiar la evolución de la pintura atendiendo a las 

transformaciones de materiales, técnicas y sistemas simbólicos, evitando las narrativas 

teleológicas que postulan un progreso hacia formas superiores o una decadencia desde un 

origen perfecto. 

En la curaduría, el Materialismo Pictórico ofrece criterios para la selección y presentación de 

obras que van más allá del gusto personal del curador o de las demandas del mercado. La 

organización de exposiciones puede atender a relaciones materiales, técnicas y simbólicas entre 

obras, generando discursos curatoriales con fundamento gnoseológico. 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

14 

11. Conclusión 

El desarrollo precedente permite establecer con precisión qué posiciones quedan invalidadas 

por el Materialismo Pictórico y qué afirmaciones ya no pueden sostenerse seriamente en el 

campo de la teoría de la pintura. 

Queda invalidada la concepción del arte como esfera autónoma desvinculada de las 

condiciones materiales e históricas de su producción. Queda invalidada la noción del genio 

como causa última de la creación artística. Queda invalidado el subjetivismo que disuelve la 

obra en la multiplicidad de recepciones individuales. Queda invalidada la pretensión de 

universalidad del arte que ignora las mediaciones culturales de toda producción y recepción 

pictórica. Queda invalidado el formalismo que abstrae la técnica de su función social y de su 

inserción histórica. 

Ya no puede decirse seriamente que la pintura es expresión de una interioridad inefable. Ya no 

puede decirse que toda interpretación es igualmente válida. Ya no puede decirse que el análisis 

técnico agota el conocimiento de la obra. Ya no puede decirse que la historia del arte es la 

historia de los genios. Ya no puede decirse que la belleza es una propiedad objetiva captable 

por intuición inmediata. 

El Materialismo Pictórico abre la posibilidad de una teoría de la pintura con pretensiones de 

rigor científico, entendida esta cientificidad en el sentido específico de las ciencias beta. Abre 

la posibilidad de una docencia que forme competencias críticas y no mera sensibilidad estética. 

Abre la posibilidad de una crítica que distinga entre interpretaciones fundadas y proyecciones 

arbitrarias. Abre la posibilidad de una historia del arte que no sea hagiografía de genios ni 

crónica de estilos sucesivos. 

Este ensayo fundacional no clausura el campo, sino que lo inaugura. Los desarrollos posteriores 

habrán de elaborar las categorías aquí esbozadas, aplicar el sistema a la pluralidad de las 

tradiciones pictóricas, refinar los instrumentos de análisis, confrontar el Materialismo Pictórico 

con otras teorías. El presente texto ha cumplido su función si ha logrado establecer con claridad 

las coordenadas gnoseológicas y ontológicas desde las cuales esos desarrollos pueden 

emprenderse con rigor. 

12. Glosario técnico 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

15 

Términos ontológicos 

M1 (Materia del primer género): Materialidad físico-corpórea que incluye todos los entes 

espaciales y temporales susceptibles de medición y manipulación física. En pintura: pigmentos, 

soportes, aglutinantes, herramientas. 

M2 (Materia del segundo género): Materialidad fenomenológica que comprende los procesos 

psicológicos, las operaciones del sujeto y los fenómenos de la conciencia. En pintura: 

percepciones, intenciones, decisiones técnicas, actos de producción y recepción. 

M3 (Materia del tercer género): Materialidad abstracta que incluye las estructuras lógicas, 

los sistemas formales y los objetos ideales. En pintura: teorías del color, leyes de la perspectiva, 

códigos iconográficos, sistemas de representación. 

Symploké: Principio ontológico según el cual las partes de la realidad están conectadas entre 

sí, pero no de modo tal que todo esté conectado con todo ni que todo esté aislado de todo. 

Implica la existencia de conexiones necesarias y discontinuidades irreductibles. 

Términos gnoseológicos 

Cierre categorial: Proceso por el cual un campo de conocimiento alcanza estatuto científico 

al producir verdades mediante operaciones internas que permanecen en el campo. Una ciencia 

se constituye cuando logra un cierre categorial. 

Ciencia alfa (α): Tipo de ciencia en la que el sujeto operatorio queda neutralizado en los 

resultados. Las verdades producidas son independientes del sujeto que las establece. Ejemplos: 

física, química, matemáticas. 

Ciencia beta (β): Tipo de ciencia en la que el sujeto operatorio está materialmente implicado 

en el campo y no puede ser eliminado de los resultados. Ejemplos: historia, economía, teoría 

de la pintura. 

Transducción: Proceso circular gnoseológico que vincula lo sensible-visual con lo inteligible-

conceptual en el conocimiento de la pintura. No es un tránsito unidireccional, sino un 

movimiento dialéctico entre percepción y concepto. 

Términos operatorios 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

16 

Sujeto operatorio: Agente que realiza operaciones materiales en un campo determinado. En 

pintura: el productor que manipula materiales, aplica técnicas y articula sistemas simbólicos. 

No es el sujeto trascendental de la filosofía idealista, sino un sujeto histórico y material. 

Operaciones pictóricas: Acciones técnicas y simbólicas que constituyen la práctica de la 

pintura: preparación de materiales, aplicación de pigmentos, organización compositiva, 

articulación de códigos iconográficos. 

Identidades sintéticas: Resultados de operaciones que producen unidades nuevas no 

contenidas en los materiales de partida. En pintura: las configuraciones formales y 

significativas que emergen del trabajo sobre los materiales. 

Términos críticos 

Falacia genialista: Atribución de la creación artística a facultades innatas e inexplicables del 

genio, sustrayendo la producción pictórica del ámbito de lo racionalmente analizable. 

Falacia proyectiva: Reducción del significado de la obra a la proyección subjetiva del 

espectador, negando la existencia de estructuras objetivas en la obra que condicionan las 

interpretaciones posibles. 

Mito del Arte: Construcción ideológica que hipostasía el concepto de arte como entidad 

universal, ahistórica y trascendente, ignorando las determinaciones materiales, históricas y 

sociales de las prácticas artísticas. 

13. Bibliografía 

Arnheim, R. (1969). Visual Thinking. University of California Press. 

Arnheim, R. (1974). Art and Visual Perception: A Psychology of the Creative Eye. University 

of California Press. 

Baxandall, M. (1972). Painting and Experience in Fifteenth Century Italy. Oxford University 

Press. 

Baxandall, M. (1985). Patterns of Intention: On the Historical Explanation of Pictures. Yale 

University Press. 

Bueno, G. (1972). Ensayos materialistas. Taurus. 



Materialismo Pictórico: Ensayo Introductorio Fundacional 

17 

Bueno, G. (1992). Teoría del cierre categorial (Vol. 1). Pentalfa. 

Bueno, G. (1996). El mito de la cultura. Prensa Ibérica. 

Bueno, G. (2000). ¿Qué es la filosofía?. Pentalfa. 

Chevreul, M. E. (1839). De la loi du contraste simultané des couleurs. Pitois-Levrault. 

Gombrich, E. H. (1960). Art and Illusion: A Study in the Psychology of Pictorial 

Representation. Phaidon. 

Gombrich, E. H. (1979). The Sense of Order: A Study in the Psychology of Decorative Art. 

Phaidon. 

Maestro, J. G. (2017). Crítica de la razón literaria. Academia del Hispanismo. 

Panofsky, E. (1939). Studies in Iconology: Humanistic Themes in the Art of the Renaissance. 

Oxford University Press. 

Panofsky, E. (1955). Meaning in the Visual Arts. Doubleday Anchor. 

Panofsky, E. (1991). Perspective as Symbolic Form. Zone Books. (Original publicado en 

1927). 


