
El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 1 — 

EL CAMINO DEL VACÍO 

Un Análisis Materialista del Tránsito del Budismo desde la India hasta Japón 

y su Instrumentalización Contemporánea 

Por: Julio David Rojas 

«... Habiendo escuchado esto de las divinidades de 

Paranimmitavasavattì, las divinidades del mundo de los Brahmas 

hicieron oír este sonido: 'Esta excelente rueda de la doctrina ha sido 

puesta en movimiento por el Sublime cerca de Benarés, en Isipatana, 

en el Parque de los Venados, y no puede ser detenida por ningún 

ascético, brahmán, divinidad, Mara, Brahma, o ningún ser en el 

universo'. Y en ese segundo, en ese momento, en ese instante, esa 

exclamación se extendió hasta el mundo de los Brahmas. Y los diez 

mil universos se estremecieron, se sacudieron y temblaron 

violentamente. Una espléndida e ilimitada luminosidad, 

sobrepasando la refulgencia de las divinidades, se manifestó en el 

mundo...» 

— SN 56:11, Dhammacakkappavattana Sutta; V 420-424 

SINOPSIS 

¿Qué permanece cuando se desvanecen los dioses y la praxis se vacía? Este ensayo recorre el 

itinerario histórico, filosófico y simbólico del budismo desde su surgimiento en la India hasta 

su consolidación en Japón, analizándolo desde el marco del Materialismo Filosófico de 

Gustavo Bueno. A través de una lectura rigurosa de sus transformaciones doctrinales, rituales 

e institucionales, examinamos cómo el budismo ha mutado de una doctrina soteriológica sin 

teísmo a una fase secundaria radicalizada que, paradójicamente, no necesitó de un dios 

trascendente para asumir funciones propias de las religiones terciarias en su expansión 

cultural y política. Esta singularidad lo ha vuelto excepcionalmente susceptible de 

instrumentalización simbólica y vaciamiento gnoseológico en la era contemporánea. 

Lejos de una mirada exotizante o puramente espiritual, el ensayo articula categorías 

filosóficas, antropológicas y gnoseológicas para reconstruir el lugar actual del budismo en el 

espacio antropológico global, y diagnosticar su transformación en una forma religiosa 

terciaria vaciada. El Camino del Vacío ofrece una visión lúcida sobre cómo una religión sin 

Dios puede integrarse y, finalmente, vaciarse en la lógica del mercado, la biopolítica y el 

control emocional. Una obra necesaria para comprender la vigencia simbólica del budismo 

más allá de la meditación y el mindfulness, desvelando sus falacias gnoseológicas y sus 

peligrosas resonancias nihilistas cuando es despojado de su materialidad operatoria y de su 

cierre categorial. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 2 — 

ÍNDICE 

Tesis Central Operativa 

I. Dos Sentidos de «Vacío»: Vacuidad Doctrinal y Vaciamiento Operatorio 

II. El Materialismo Filosófico como Marco Analítico 

III. Siddhārtha Gautama: De Príncipe a Buda en la India Antigua 

IV. El Budismo como Forma Religiosa de Fase Secundaria Radicalizada 

V. Tipos de Budismo: Diversidad Filosófica y Canon 

VI. La Expansión del Budismo por Asia: Mutaciones Dialécticas 

VII. Matriz de Funciones Terciarias: Verificación Empírica 

VIII. Caso de Prueba: El Zen en Japón 

IX. El Espacio Antropológico del Budismo: Materialidad de los Ejes 

X. Budismo Contemporáneo e Instrumentalización Simbólica 

XI. Religión Residual: El Budismo en el Mercado Global 

XII. Objeciones y Respuestas 

XIII. Criterios de Cierre Operatorio del Análisis 

Conclusión 

Glosario de Términos Clave 

Bibliografía 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 3 — 

TESIS CENTRAL OPERATIVA 

El presente ensayo defiende la siguiente tesis operativa, formulada en términos del 

Materialismo Filosófico de Gustavo Bueno: 

El budismo, aun careciendo de un dios creador trascendente, constituye una 

forma religiosa que opera materialmente mediante la articulación de 

instituciones (Sangha, monasterios, linajes), rituales (meditación, liturgia, 

ritos funerarios) y normativas públicas (Vinaya, preceptos éticos). En su 

génesis india, el budismo se configura como una fase secundaria radicalizada 

—radicalizada precisamente por su rechazo del teísmo brahmánico sin 

abandonar la operatividad religiosa—. En su expansión asiática (China, 

Corea, Japón, Tíbet), el budismo asume progresivamente funciones 

equivalentes a las de las religiones terciarias: legitimación política, cohesión 

social, control moral, administración económica y ritual público estatal. En 

su apropiación contemporánea por el mercado global del bienestar, ciertos 

segmentos del budismo experimentan un vaciamiento operatorio que los 

reduce a religión residual: formas que conservan la apariencia simbólica 

pero han perdido su cierre categorial y su capacidad de religación efectiva. 

Esta tesis central implica tres proposiciones verificables que estructuran el análisis: 

1. Proposición ontológica: El budismo posee materialidad religiosa plena (M1: 

templos, estatuas, textos, reliquias, objetos rituales; M2: prácticas meditativas, 

experiencias contemplativas, relaciones maestro-discípulo; M3: doctrinas 

sistematizadas, cánones, lógica de las escuelas) independientemente de su ausencia de 

teísmo creacionista. La religiosidad no se define por la presencia de un Dios sino por 

la capacidad de religación en el eje angular del espacio antropológico. 

2. Proposición histórica: Existen casos documentados donde el budismo ejerció 

funciones institucionales propias de religiones terciarias sin recurrir a ningún Dios 

trascendente. Estos casos pueden verificarse mediante indicadores materiales: 

monasterios como centros de poder económico y político, códigos normativos con 

fuerza legal, rituales de legitimación estatal, monopolio de ceremonias funerarias, 

sistemas educativos monásticos. 

3. Proposición crítica: La instrumentalización contemporánea del budismo puede 

identificarse mediante criterios operatorios específicos que distinguen el vaciamiento 

de la mera adaptación: pérdida de cierre categorial, desvinculación institucional, 

mercantilización del acceso, subordinación a fines externos (productividad, gestión 

emocional), estetización de los símbolos sin referencia a su significado soteriológico. 

La tesis dialéctica que vertebra el ensayo puede formularse así: el budismo, precisamente por 

ser una fase secundaria radicalizada (es decir, por haber llevado la operatividad religiosa al 

punto de prescindir del teísmo), posee una estructura que lo habilita tanto para asumir 

funciones terciarias totalizadoras como para sufrir un vaciamiento particularmente profundo 

cuando esas funciones se disuelven en la lógica del mercado global. La muerte de Dios sin 

teísmo previo genera una forma peculiar de residualidad religiosa. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 4 — 

I. DOS SENTIDOS DE «VACÍO»: VACUIDAD DOCTRINAL Y 

VACIAMIENTO OPERATORIO 

Un error gnoseológico recurrente en los estudios sobre budismo consiste en confundir dos 

acepciones radicalmente distintas del término «vacío». Esta confusión no es meramente 

terminológica: genera falacias interpretativas que oscurecen tanto la comprensión del 

budismo tradicional como el diagnóstico de su situación contemporánea. El Materialismo 

Filosófico exige una distinción formal rigurosa que establecemos al inicio del análisis para 

evitar equívocos posteriores. 

1.1. Vacuidad doctrinal (śūnyatā) 

Definición: La vacuidad (sánscrito: śūnyatā, pali: suññatā) es una categoría filosófico-

religiosa central en el budismo Mahāyāna que afirma la ausencia de existencia inherente 

(svabhāva) en todos los fenómenos, incluido el propio sujeto. No designa la nada absoluta, el 

vacío ontológico ni el nihilismo metafísico, sino la interdependencia radical 

(pratītyasamutpāda) y la carencia de substancia permanente en todo lo que existe. Como 

afirma el célebre pasaje del Sutra del Corazón: «La forma es vacuidad, la vacuidad es forma; 

la forma no es diferente de la vacuidad, la vacuidad no es diferente de la forma» (Thich Nhat 

Hanh, 1988). 

Situación ontológica en M1/M2/M3: En términos del Materialismo Filosófico, la śūnyatā 

opera en los tres géneros de materialidad de manera diferenciada. En M2 (materia 

segundogenérica), funciona como contenido de la conciencia meditativa: el practicante 

cultiva la comprensión experiencial de la vacuidad mediante técnicas contemplativas que 

transforman su relación con los fenómenos psíquicos. En M3 (materia terciogenérica), la 

śūnyatā aparece como concepto doctrinal sistematizado en los tratados de la escuela 

Madhyamaka (Nāgārjuna, Candrakīrti) y en la literatura Prajñāpāramitā, donde se articula 

mediante argumentaciones lógicas que demuestran la imposibilidad de la existencia 

inherente. Secundariamente, la śūnyatā tiene correlatos en M1 (materia primogenérica) 

cuando se materializa en prácticas corporales (posturas meditativas, respiración), objetos 

rituales (mandalas que representan la vacuidad como espacio generativo) y textos físicos que 

transmiten la doctrina. 

Función operatoria dentro del sistema soteriológico: La śūnyatā no es una tesis metafísica 

abstracta sino un instrumento gnoseológico operatorio dentro de una praxis transformadora. 

Funciona como herramienta de desustancialización que permite al practicante desasirse del 

apego (upādāna) a las representaciones reificadas del yo y del mundo. La comprensión de la 

vacuidad conduce, según la tradición, a la cesación del sufrimiento (dukkha-nirodha) y al 

desarrollo de la compasión (karuṇā), puesto que la disolución de las fronteras substanciales 

entre yo y otros fundamenta la solidaridad universal de los seres sintientes. Como señala 

Nāgārjuna en los Mūlamadhyamakakārikā: «Lo que surge en dependencia es vacuidad. Esta 

es una designación dependiente. De hecho, es el camino medio» (Garfield, 1995). La 

vacuidad es, pues, una operación dentro de un cierre categorial soteriológico, no una 

negación nihilista del valor o el sentido. 

1.2. Vaciamiento operatorio 

Definición: El vaciamiento operatorio designa un proceso histórico-material mediante el cual 

una institución, práctica o símbolo pierde sus funciones originales de religación sin 

desaparecer formalmente. Es un acontecimiento sociológico-político, no una doctrina 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 5 — 

filosófica. El vaciamiento se produce cuando las operaciones que constituían el campo de una 

práctica dejan de realizarse o se sustituyen por operaciones de otro campo, mientras se 

conserva la apariencia externa (terminología, iconografía, rituales simplificados). 

Situación ontológica: El vaciamiento opera primariamente en M1: transformación de 

templos en atracciones turísticas, conversión de estatuas del Buda en objetos decorativos, 

reducción de textos sagrados a productos editoriales de autoayuda, sustitución de la 

transmisión maestro-discípulo por cursos online estandarizados. Opera también en M2: 

reemplazo de la religación comunitaria por el consumo individual, sustitución de la 

transformación del sujeto por la gestión emocional, desplazamiento del objetivo soteriológico 

(nirvāṇa) por objetivos terapéuticos (reducción del estrés) o productivos (aumento del 

enfoque). Afecta finalmente a M3 cuando las doctrinas son reinterpretadas para servir a fines 

ajenos a su cierre categorial original: cuando el Noble Óctuple Sendero se presenta como 

«ocho consejos de bienestar», cuando la atención plena (sati) se define como «estar presente 

en el momento» sin referencia a su función en la vía de liberación. 

Criterios operatorios de identificación: El vaciamiento puede identificarse mediante los 

siguientes indicadores materiales verificables: 

• Pérdida de cierre categorial: Las operaciones ya no conducen a resultados dentro 

del campo religioso. El nirvāṇa (extinción del sufrimiento y liberación del ciclo de 

renacimientos) se sustituye por objetivos ajenos al campo: «reducción del estrés», 

«mejora del rendimiento», «bienestar emocional». No hay transformación del sujeto 

en sentido budista; hay optimización de funciones dentro del sistema productivo. 

• Desvinculación institucional: La práctica se separa de la Sangha (comunidad), del 

linaje de transmisión (paramparā) y de la disciplina monástica (Vinaya). El 

practicante no pertenece a ninguna comunidad budista, no tiene relación con ningún 

maestro dentro de una línea de transmisión reconocida, no observa preceptos ni 

participa en la vida ritual comunitaria. 

• Mercantilización del acceso: El acceso a las prácticas se media exclusivamente por 

transacciones económicas individuales: suscripciones a aplicaciones de meditación, 

cursos de pago, retiros comerciales, libros de autoayuda. La gratuidad del Dharma 

(«el Dharma no tiene precio») se sustituye por la lógica del producto de consumo. 

• Instrumentalización funcional: Las prácticas se subordinan explícitamente a fines 

externos al campo religioso: productividad laboral («mindfulness para empresas»), 

gestión de recursos humanos, marketing de estilo de vida, turismo experiencial. El 

budismo se convierte en un medio para fines no budistas. 

1.3. Por qué la confusión genera errores gnoseológicos 

Confundir śūnyatā con vaciamiento produce dos tipos de falacias que el análisis materialista 

debe evitar: 

Falacia apologética: Consiste en interpretar el vaciamiento contemporáneo como una 

«aplicación» legítima o una «actualización» coherente de la śūnyatā, como si la conversión 

del budismo en técnica de autoayuda corporativa fuera una expresión de la doctrina de la 

vacuidad adaptada a los tiempos modernos. Esta falacia ignora que la śūnyatā es un 

instrumento de liberación dentro de un marco soteriológico completo, no una licencia para la 

dilución indefinida del contenido doctrinal. El hecho de que la vacuidad afirme la ausencia de 

esencias fijas no implica que cualquier transformación del budismo sea válida; la vacuidad 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 6 — 

opera dentro de un campo con cierre categorial propio que el vaciamiento precisamente 

destruye. 

Falacia reductiva: Consiste en acusar al budismo de «nihilismo intrínseco» porque su 

doctrina de la vacuidad supuestamente conduciría inevitablemente al vaciamiento de toda 

significación. Esta falacia confunde un concepto filosófico (la crítica al substancialismo 

metafísico) con un proceso histórico-social (la pérdida de funciones institucionales bajo 

presión del mercado). La śūnyatā no predice ni justifica el vaciamiento; son fenómenos de 

órdenes categoriales completamente distintos. El budismo tradicional mantuvo durante 

milenios instituciones sólidas, funciones sociales robustas y cierres categoriales operativos 

precisamente mediante la doctrina de la vacuidad, no a pesar de ella. 

Es importante notar, además, que desde el Materialismo Filosófico el concepto de «vacío» 

tiene historia filosófica y científica propia (Ser/No-Ser, Realidad/Apariencia, vacío físico vs. 

vacío metafísico) que no debe mezclarse con los usos budistas o sociológicos. En Ensayos 

materialistas (1972), Bueno señala que «vacío» es un concepto categorial atravesado por 

Ideas ontológicas que requieren tratamiento diferenciado según los contextos de uso. La 

distinción que establecemos aquí es condición de posibilidad para un análisis materialista 

riguroso del budismo. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 7 — 

II. EL MATERIALISMO FILOSÓFICO COMO MARCO ANALÍTICO 

El budismo, en sus diferentes manifestaciones históricas, no es un mero exotismo oriental; es 

un fenómeno filosófico-religioso de primera magnitud que ha transitado desde su origen en la 

India hasta configurar las esferas culturales concretas de China, Corea, Japón y el Tíbet. 

Demasiado a menudo, su estudio se ha visto envuelto en un halo de espiritualismo 

desencarnado, desatendiendo sus fundamentos materiales y sus implicaciones sociales y 

políticas. Este ensayo propone una aproximación distinta, utilizando el Materialismo 

Filosófico de Gustavo Bueno como herramienta analítica fundamental. 

2.1. Las coordenadas del Materialismo Filosófico 

El sistema filosófico desarrollado por Gustavo Bueno permite trascender las visiones 

idealistas y aproximarse a las religiones como estructuras sociales simbólicas con fases 

evolutivas específicas. La pertinencia de este marco radica en su capacidad para ofrecer 

coherencia sistémica sin reduccionismos. Sus categorías ontológicas centrales incluyen: 

Los tres géneros de materialidad: M1 designa la materia primogenérica (realidades físicas, 

corpóreas, exteriores); M2 designa la materia segundogenérica (realidades psicológicas, 

vivencias, operaciones subjetivas); M3 designa la materia terciogenérica (realidades lógico-

formales, relaciones, estructuras abstractas). Estos tres géneros no son substancias separadas 

sino dimensiones de la realidad material que aparecen siempre entretejidas en los fenómenos 

concretos. 

El espacio antropológico: Bueno desarrolla un esquema tridimensional para analizar las 

relaciones constitutivas de lo humano. El eje circular comprende las relaciones entre seres 

humanos (sociedad, política, economía, parentesco). El eje radial comprende las relaciones 

de los humanos con entidades impersonales (naturaleza, tecnología, cosmos). El eje angular 

comprende las relaciones con entidades personales no humanas: los númenes, ya sean 

animales numinosos (fase primaria), dioses antropomorfos (fase secundaria) o el Dios único 

trascendente (fase terciaria). La religión, según Bueno, se define por su posición en el eje 

angular. 

La teoría de las fases religiosas: En El animal divino (1985/1996), Bueno desarrolla una 

filosofía materialista de la religión que distingue tres fases históricas y estructurales: la fase 

primaria, caracterizada por la religación con animales numinosos; la fase secundaria, 

caracterizada por dioses antropomorfos derivados de los animales numinosos; y la fase 

terciaria, caracterizada por un Dios único, incorpóreo y trascendente, resultado de la crítica 

filosófica al antropomorfismo. Esta teoría proporciona el marco para situar al budismo en su 

especificidad. 

2.2. Ventajas críticas del enfoque materialista 

El Materialismo Filosófico sirve como antídoto potente contra el orientalismo y las 

aproximaciones idealistas. Nos distanciamos de lecturas que reducen el budismo a una 

«espiritualidad» abstracta, despojada de su contexto material. Las aproximaciones 

orientalistas, a menudo románticas o esencialistas, tienden a despolitizar y deshistorizar el 

budismo, presentándolo como una sabiduría inmutable, un refugio místico o una filosofía 

perenne ajena a las condiciones sociales de su producción y reproducción. 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 8 — 

El Materialismo Filosófico, en contraste, nos obliga a situar al budismo en su materialidad: 

como un conjunto de operaciones (rituales, meditaciones, recitaciones, prácticas corporales), 

instituciones (Sangha, templos, monasterios, linajes, escuelas), y símbolos (imágenes del 

Buda, sutras, mandalas, stupas) que han interactuado dialécticamente con otras fuerzas 

históricas y sociales. Esta perspectiva gnoseológica permite entender el budismo no como 

una esencia «oriental» inmutable, sino como un fenómeno en constante evolución y 

adaptación, susceptible de instrumentalización y vaciamiento cuando se alteran las 

condiciones materiales de su reproducción. 

El enfoque materialista evita también el «Mito de la Cultura» que Bueno critica en su obra 

homónima (1996): la tendencia a hipostasiar «la cultura» o «las culturas» como entidades 

abstractas, armónicas y autosuficientes. El budismo no es una «cultura» sino un conjunto de 

producciones culturales concretas, conflictivas, materialmente condicionadas, que pueden 

analizarse sin recurrir a esencias culturales mistificadoras. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 9 — 

III. SIDDHĀRTHA GAUTAMA: DE PRÍNCIPE A BUDA EN LA INDIA 

ANTIGUA 

Para comprender el budismo desde una perspectiva materialista, es imperativo situar sus 

orígenes en las condiciones históricas y sociales de la India del siglo VI al V a.C. Siddhārtha 

Gautama no surge en un vacío, sino en un contexto de profundos cambios sociales, 

económicos y religiosos en la llanura del Ganges (Kulke & Rothermund, 2004). Este período 

se caracterizó por la emergencia de nuevas formaciones políticas, la expansión de la 

urbanización y el comercio, y un cuestionamiento generalizado de la hegemonía brahmánica 

y el sistema de sacrificios védicos. Numerosos movimientos ascéticos (śramaṇa) y 

pensadores heterodoxos, como los jainistas y los Ājīvikas, surgieron desafiando las 

concepciones tradicionales. 

3.1. Contexto histórico y datos biográficos 

Los datos históricos sobre la vida de Siddhārtha Gautama son limitados y se entrelazan con 

una rica narrativa canónica que se desarrolló siglos después de su parinirvāṇa (muerte final). 

La mayoría de los eruditos sitúan su vida entre aproximadamente el 563 y el 483 a.C., o, con 

estimaciones más recientes, entre el 480 y el 400 a.C. (Bechert, 1991; Gombrich, 1988). 

Nació en Lumbinī (actual Nepal) como príncipe de la tribu Śākya, de ahí su epíteto de 

Śākyamuni («sabio de los Śākya»). La historia tradicional lo presenta como un joven 

protegido de la realidad del sufrimiento, quien al presenciar la vejez, la enfermedad, la 

muerte y a un asceta (los «cuatro encuentros»), decidió renunciar a su vida palaciega en busca 

de una solución al dukkha (sufrimiento). 

Este abandono de la vida mundana y la búsqueda de la iluminación bajo el árbol Bodhi en 

Bodh Gaya son los pilares de su leyenda fundacional. Tras alcanzar el nirvāṇa (extinción del 

sufrimiento) y el despertar (bodhi), dedicó el resto de su vida a enseñar el Dharma 

(enseñanza) en el noreste de la India, estableciendo la Sangha (comunidad de monjes y 

monjas). Desde la perspectiva materialista, lo relevante es que el Buda histórico fue un ser 

humano que desarrolló un método de transformación subjetiva y fundó una institución para 

su transmisión; no fue un profeta que recibiera revelación de una divinidad ni un dios 

encarnado. 

3.2. El núcleo doctrinal: las Cuatro Nobles Verdades 

El núcleo doctrinal inicial de las enseñanzas del Buda se condensa en las Cuatro Nobles 

Verdades (cattāri ariyasaccāni) y el Noble Óctuple Sendero. Las Cuatro Nobles Verdades 

constituyen un diagnóstico soteriológico de la condición humana: 

Primera Noble Verdad - Dukkha (sufrimiento/insatisfacción): La vida está 

inherentemente ligada al sufrimiento, la impermanencia y la insatisfacción. Como se expresa 

en el Dhammacakkappavattana Sutta: «el nacimiento es sufrimiento, la vejez es sufrimiento, 

la enfermedad es sufrimiento, la muerte es sufrimiento... En resumen, los cinco agregados del 

apego son sufrimiento» (Bhikkhu Bodhi, 2000). Esta primera verdad establece la tesis 

original del budismo: la existencia, tal como se experimenta ordinariamente, es 

intrínsecamente insatisfactoria. Desde la perspectiva materialista, dukkha no es una tesis 

metafísica sobre la esencia del ser sino un diagnóstico operatorio de la condición humana tal 

como se presenta al sujeto no transformado. 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 10 — 

Segunda Noble Verdad - Samudaya (origen del sufrimiento): El sufrimiento surge del 

apego y el deseo (taṇhā) por lo transitorio. «Es este deseo que conduce a nuevos nacimientos, 

acompañado de deleite y pasión, buscando placer aquí y allá...» (Bhikkhu Bodhi, 2000). Esto 

señala el origen inmanente del sufrimiento en las propias operaciones psíquicas del sujeto, no 

en una condena divina o en un pecado original. El sufrimiento tiene causas identificables y, 

por tanto, puede ser abordado mediante operaciones transformadoras. 

Tercera Noble Verdad - Nirodha (cesación del sufrimiento): El sufrimiento puede cesar 

con la erradicación del deseo y el apego. «Es la extinción sin residuo y la cesación de este 

mismo deseo; su abandono, su renuncia, su liberación, su desapego» (Bhikkhu Bodhi, 2000). 

La cesación se presenta como una posibilidad real y accesible mediante la operación del 

sujeto, no como una gracia divina o un destino predeterminado. 

Cuarta Noble Verdad - Magga (el camino a la cesación): La cesación del sufrimiento se 

logra a través del Noble Óctuple Sendero, que constituye la vía práctica que el Buda enseñó. 

3.3. El Noble Óctuple Sendero 

El Noble Óctuple Sendero es una guía práctica que abarca tres dimensiones fundamentales de 

la transformación del sujeto: 

Sabiduría (paññā): Comprende la Visión Correcta (sammā-diṭṭhi), que implica comprender 

las Cuatro Nobles Verdades y la naturaleza de la realidad; y la Intención Correcta (sammā-

saṅkappa), que implica la renuncia, la benevolencia y la no-violencia como orientaciones 

básicas de la voluntad. 

Conducta ética (sīla): Comprende la Palabra Correcta (sammā-vācā), abstenerse de mentir, 

calumniar, hablar con dureza o frivolidad; la Acción Correcta (sammā-kammanta), abstenerse 

de matar, robar y conducta sexual inadecuada; y el Modo de Vida Correcto (sammā-ājīva), 

ganarse la vida de manera que no cause daño a otros seres. 

Disciplina mental (samādhi): Comprende el Esfuerzo Correcto (sammā-vāyāma), cultivar 

estados mentales saludables y abandonar los perjudiciales; la Atención Correcta (sammā-

sati), la práctica de la atención plena sobre el cuerpo, las sensaciones, la mente y los 

fenómenos mentales (este es el origen del término «mindfulness»); y la Concentración 

Correcta (sammā-samādhi), el desarrollo de estados de absorción meditativa (jhāna). 

3.4. La doctrina del no-yo (anātman) 

Central a las enseñanzas del Buda fue el concepto de Anātman (no-yo), una crítica 

materialista radical al Brahmanismo. Mientras el Brahmanismo postulaba un ātman (alma o 

yo eterno e inmutable) idéntico en última instancia con el Brahman (realidad absoluta), el 

Buda afirmó que no existe un yo sustancial. En cambio, los seres son una agregación 

impermanente de cinco skandhas (agregados): forma material (rūpa), sensación (vedanā), 

percepción (saññā), formaciones mentales (saṅkhāra) y conciencia (viññāṇa). 

Como se afirma en el Anattalakkhaṇa Sutta: «La forma, monjes, es no-yo... lo mismo ocurre 

con la sensación, la percepción, las formaciones mentales y la conciencia» (Bhikkhu Bodhi, 

2000). Este fragmento constituye una desactivación ontológica del concepto de ātman, 

socavando la idea de una existencia privilegiada o condenada por nacimiento. Esta doctrina 

de la impermanencia (anicca), el sufrimiento (dukkha) y el no-yo (anātman) —las Tres 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 11 — 

Características de la Existencia— desmanteló las bases de una ontología idealista 

substancialista (Gethin, 1998). 

El nirvāṇa, por tanto, no era la unión con un ser supremo (como en el Brahmanismo) ni la 

contemplación de un Dios (como en el monoteísmo), sino la extinción del dukkha a través de 

la comprensión directa de la realidad tal como es, sin aferramiento a un yo ilusorio. La vía 

budista se asienta en la transformación del sujeto operatorio a través de la disciplina práctica, 

no en la fe en una revelación divina. Esta estructura es la que permite caracterizar al budismo 

como una fase secundaria radicalizada: religiosa en su función (religación, transformación, 

comunidad) pero no teísta en su contenido (ausencia de dios creador, ausencia de revelación, 

ausencia de alma inmortal). 

3.5. Influencias y rupturas con el contexto indio 

El budismo surgió en un período de ebullición intelectual en la India, interactuando con 

diversas corrientes filosóficas y religiosas. Si bien se levantó contra muchos de sus pilares, 

también conservó ciertos conceptos, reinterpretándolos a la luz de su propia praxis 

materialista. 

Contra el Hinduismo (Brahmanismo Védico): El Buda se opuso vehementemente a la 

ortodoxia brahmánica y sus prácticas. Rechazó el sistema de castas, que consideraba una 

división artificial y sin fundamento en la verdad del karma y la igualdad intrínseca de los 

seres. A diferencia del Brahmanismo, que enfatizaba los sacrificios rituales (yajña) como 

medio para apaciguar a los dioses y asegurar el bienestar (Fuller, 2004), el budismo puso el 

foco en la acción ética individual y la meditación para la liberación. La autoridad de los 

Vedas fue cuestionada: el Buda argumentó que la verdadera sabiduría no se encuentra en las 

escrituras reveladas, sino en la experiencia directa y la comprensión personal. Pero la ruptura 

más fundamental fue con la doctrina del ātman y el Brahman: el budismo, con su concepto de 

anātman, negó la existencia de cualquier substancia permanente. 

Convergencias y diferencias con el Jainismo: El budismo y el jainismo surgieron casi 

simultáneamente y comparten muchas similitudes como movimientos śramaṇa (ascéticos) 

que desafiaron el Brahmanismo. Ambos enfatizan el karma y la necesidad de la liberación del 

ciclo de saṃsāra. Comparten la importancia de la no-violencia (ahiṃsā) hacia todos los seres 

vivos. Sin embargo, el jainismo promueve una austeridad extrema (los monjes digambara 

andan desnudos), mientras que el budismo aboga por el Camino Medio, evitando los 

extremos del auto-castigo y la complacencia sensual. Además, el jainismo postula una jīva 

(alma) eterna e individual en cada ser vivo (Jaini, 1979), mientras que el budismo, con su 

doctrina de anātman, niega la existencia de tal alma. 

Conceptos conservados y reinterpretados: A pesar de las rupturas, el budismo retuvo y 

reinterpretó ciertos conceptos preexistentes. El saṃsāra (ciclo de renacimientos) y el karma 

(ley de causa y efecto) eran ideas ampliamente difundidas en la India; el budismo los adoptó 

pero redefinió el karma como volición (intención detrás de la acción) más que como acción 

ritual. La tradición de la renuncia ascética era común; el Buda adoptó esta vía de vida 

monástica, pero con un enfoque diferente: no por acumulación de mérito ritual, sino por la 

búsqueda de la sabiduría y la liberación personal. Las prácticas meditativas y yóguicas eran 

preexistentes; el budismo las integró, pero les dio un nuevo propósito centrado en la atención 

plena (sati) y la concentración (samādhi) para alcanzar la visión profunda (vipassanā). La 

cosmología india, con sus múltiples reinos de existencia y sus devas (dioses), fue adoptada 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 12 — 

pero subordinada: estos seres no son eternos, están sujetos al karma y no tienen poder de 

salvación. 

Esta interrelación compleja demuestra cómo el budismo, en su fase secundaria radicalizada, 

fue capaz de disociarse de la substancia teísta de otras religiones indias, mientras que su 

flexibilidad operativa le permitió absorber y transformar elementos materiales y simbólicos 

preexistentes para su propia expansión y consolidación. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 13 — 

IV. EL BUDISMO COMO FORMA RELIGIOSA DE FASE 

SECUNDARIA RADICALIZADA 

Según el Materialismo Filosófico de Gustavo Bueno, las religiones se clasifican en fases 

históricas y estructurales según su configuración del eje angular del espacio antropológico. 

La clasificación del budismo dentro de este esquema requiere precisiones que eviten 

contradicciones y aplicaciones mecánicas. 

4.1. Las fases religiosas según Bueno 

En El animal divino (1985, segunda edición ampliada 1996), Bueno desarrolla una teoría de 

las religiones estructurada en tres fases: 

Fase primaria: Se caracteriza por la religación con animales numinosos. Los númenes son 

entidades corpóreas, no humanas pero dotadas de inteligencia, voluntad y capacidad de 

relación con los seres humanos. El eje angular del espacio antropológico se configura 

mediante la interacción con estos animales sagrados, que no son meros objetos ni meros 

símbolos, sino sujetos operatorios con los cuales se establece un trato real. El arte rupestre 

paleolítico (Altamira, Lascaux) testimonia esta forma de religiosidad. Bueno formula el 

principio: «el hombre hizo a los dioses a imagen y semejanza de los animales». 

Fase secundaria: Emerge con la aparición de dioses antropomorfos o zoomorfos que 

conservan atributos de los animales numinosos pero adquieren forma humana o mixta. Los 

panteones politeístas (griego, egipcio, mesopotámico, hindú) ejemplifican esta fase. Los 

dioses secundarios tienen biografías, pasiones, conflictos entre sí; son personajes con quienes 

se puede establecer relación personal (oración, sacrificio, pacto). 

Fase terciaria: Se define por la crítica filosófica al antropomorfismo y zoomorfismo, 

resultando en la concepción de un Dios único, incorpóreo y trascendente. El judaísmo, el 

cristianismo y el islam constituyen las formas paradigmáticas. Es importante notar que, según 

Bueno, el monoteísmo terciario es una construcción filosófica: «el Dios de los filósofos» no 

tiene conexión directa con la piedad religiosa popular. 

4.2. El problema de clasificación del budismo 

La afirmación de que el budismo «no encaja en las fases religiosas clásicas teístas» es crucial. 

Su originalidad radica en la ausencia de un dios creador trascendente y su enfoque en la 

operatividad inmanente de la transformación del sujeto. El budismo carece de un dios creador 

(fase terciaria); su Buda no es un animal numinoso (fase primaria); pero tampoco es 

simplemente un dios antropomorfo (fase secundaria convencional). ¿Cómo clasificarlo 

entonces? 

La categoría de fase secundaria radicalizada resuelve este problema. Esta denominación 

no es arbitraria sino que responde a criterios operatorios precisos: 

Criterio de exclusión de fase primaria: El budismo no establece religación directa con 

animales numinosos. Aunque la cosmología budista incluye animales y el respeto a todos los 

seres sintientes es central, estos no funcionan como númenes con los que se establece trato 

religioso. El Buda no es un animal numinoso sino un ser humano histórico que alcanzó la 

iluminación mediante su propio esfuerzo. 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 14 — 

Criterio de pertenencia a fase secundaria: El budismo comparte con las religiones 

secundarias la existencia de una figura central (el Buda) que, aunque humana en origen, 

adquiere atributos suprahumanos: omnisciencia, capacidad de enseñanza liberadora, 

trascendencia del ciclo de renacimientos. Los bodhisattvas del Mahāyāna funcionan como 

figuras cuasi-divinas con poderes de intercesión y compasión activa. 

Criterio de exclusión de fase terciaria: El budismo no postula un Dios creador trascendente 

ni una divinidad incorpórea que sea objeto de fe monoteísta. La cosmología budista es 

pluralista y rechaza explícitamente la idea de un creador (Īśvara). 

Criterio de radicalización: El budismo «radicaliza» la fase secundaria al llevar a sus últimas 

consecuencias la crítica al substancialismo sin dar el paso a la fase terciaria. La doctrina del 

anātman (no-yo) y la śūnyatā (vacuidad) disuelven no solo el yo humano sino toda substancia 

permanente, incluyendo la posibilidad de un Dios substancial. El budismo efectúa una crítica 

al antropomorfismo pero no sustituye a los dioses por un Dios único sino por la vacuidad. 

4.3. Operatividad religiosa sin teísmo 

El budismo demuestra que la religiosidad no depende necesariamente del teísmo. La 

religación —el vínculo que une a los sujetos humanos con términos que trascienden su 

individualidad— puede establecerse con figuras numinosas no divinas: el Buda como modelo 

paradigmático, los bodhisattvas como seres compasivos, el Dharma como verdad impersonal, 

la Sangha como comunidad de practicantes. 

Las operaciones religiosas budistas incluyen: rituales de refugio (tomar refugio en el Buda, el 

Dharma y la Sangha), prácticas meditativas codificadas, recitación de sutras, ceremonias de 

ordenación, ritos funerarios, festivales del calendario litúrgico. Estas operaciones no están 

dirigidas a un Dios pero producen efectos análogos a los de las religiones teístas: cohesión 

comunitaria, transmisión de valores, transformación del sujeto, articulación del sentido de la 

vida y la muerte. 

Esta característica —operatividad religiosa sin teísmo— es precisamente lo que hace al 

budismo susceptible tanto de asumir funciones terciarias (cuando se institucionaliza 

masivamente) como de sufrir vaciamiento (cuando se desvincula de sus instituciones y se 

reduce a técnica individual). 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 15 — 

V. TIPOS DE BUDISMO: DIVERSIDAD FILOSÓFICA Y CANON 

El budismo no es un bloque monolítico sino un conjunto de tradiciones diversas que, a lo 

largo de dos milenios y medio, han desarrollado doctrinas, prácticas e instituciones 

diferenciadas. Desde la perspectiva materialista, esta diversidad no es accidental: responde a 

las condiciones históricas, sociales y culturales en las que cada forma de budismo se 

desarrolló. 

5.1. El Budismo Theravāda: la Doctrina de los Ancianos 

El Budismo Theravāda (sánscrito: «Doctrina de los Ancianos») es considerado la escuela más 

antigua y conservadora, preservando las enseñanzas que sus adherentes consideran más 

cercanas a las del Buda histórico. Se extendió principalmente por el sur y sudeste asiático: Sri 

Lanka, Myanmar (Birmania), Tailandia, Camboya, Laos y partes de Vietnam (Gombrich, 

1988). El Theravāda se distingue por su énfasis en el Canon Pāli (Tipiṭaka), el corpus de 

escrituras más antiguo conservado en su totalidad. 

El Canon Pāli (Tipiṭaka): Se divide en tres «cestas» (piṭaka): El Vinaya Piṭaka contiene las 

reglas de conducta y disciplina para la comunidad monástica. El Sutta Piṭaka contiene los 

discursos atribuidos al Buda y a algunos de sus discípulos cercanos. El Abhidhamma Piṭaka 

consiste en un análisis sistemático y filosófico detallado de los principios doctrinales. 

El Theravāda enfatiza el ideal del Arhat: el ser que ha alcanzado la iluminación y la 

liberación del ciclo de renacimientos mediante su propio esfuerzo. La práctica central es la 

meditación vipassanā (visión profunda), que desarrolla la comprensión directa de las Tres 

Características: impermanencia, sufrimiento y no-yo. 

5.2. El Budismo Mahāyāna: el Gran Vehículo 

El Budismo Mahāyāna («Gran Vehículo») surgió en la India entre el siglo I a.C. y el siglo I 

d.C. y se convirtió en la forma dominante de budismo en gran parte del este de Asia: China, 

Tíbet, Corea, Japón, Vietnam (Williams, 2009). 

El ideal del Bodhisattva: La figura central del Mahāyāna es el Bodhisattva: un ser que ha 

alcanzado un alto grado de iluminación pero elige posponer su propio nirvāṇa final para 

permanecer en el saṃsāra y ayudar a todos los demás seres sintientes a alcanzar la liberación. 

La doctrina de la Vacuidad (Śūnyatā): Este es el concepto filosófico más distintivo del 

Mahāyāna. Afirma que todos los fenómenos son «vacíos» de existencia inherente, 

independiente o sustancial. Esto no significa que los fenómenos no existan, sino que su 

existencia es siempre interdependiente y relacional. 

Principales escuelas: La escuela Madhyamaka (Camino Medio), fundada por Nāgārjuna, 

utiliza la lógica para demostrar la vacuidad de todas las ideas filosóficas. La escuela 

Yogācāra (Solo Mente), desarrollada por Asaṅga y Vasubandhu, argumenta que toda 

experiencia es una construcción de la mente. La escuela de Tierra Pura enfatiza la devoción 

al Buda Amitābha. La escuela Chan/Zen enfatiza la meditación sentada y la experiencia 

directa del despertar. 

5.3. El Budismo Vajrayāna: el Vehículo del Diamante 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 16 — 

El Budismo Vajrayāna («Vehículo del Diamante») se desarrolló en la India entre los siglos V 

y VII d.C. y se caracteriza por la inclusión de prácticas tántricas y esotéricas. Es la forma 

dominante de budismo en el Tíbet, Bután, Mongolia, partes de Nepal, y en ciertas escuelas 

esotéricas japonesas (Shingon, Tendai). 

Prácticas tántricas: El Vajrayāna integra los principios del Theravāda y el Mahāyāna pero 

añade capas adicionales de práctica con el objetivo de alcanzar la Budeidad de manera más 

rápida. El uso de tantras (textos esotéricos), mantras (sílabas sagradas), mandalas (diagramas 

cósmicos) y mudras (gestos rituales) es central. 

El papel del Guru/Lama: La relación con un guru o lama (maestro espiritual) es de suma 

importancia. Las enseñanzas y las iniciaciones tántricas se transmiten oralmente de maestro a 

discípulo en una línea ininterrumpida. 

Funciones políticas: El Vajrayāna ha tenido profunda influencia en la política de las 

regiones donde se ha desarrollado, especialmente en el Tíbet, donde estableció un sistema 

teocrático con el Dalai Lama como líder espiritual y temporal. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 17 — 

VI. LA EXPANSIÓN DEL BUDISMO POR ASIA: MUTACIONES 

DIALÉCTICAS 

La expansión del budismo a lo largo del continente asiático no fue un mero proceso de 

difusión lineal, sino una serie de complejas mutaciones dialécticas. En cada nueva región, la 

doctrina budista original interaccionó de manera profunda con las filosofías, religiones y 

estructuras sociales preexistentes, adaptándose a ellas, transformándolas y, a su vez, siendo 

transformada por ellas. 

6.1. Transmisión a China: sincretismos y tensiones 

El budismo hizo su entrada en China, según la tradición, tan temprano como el primer siglo 

d.C., principalmente a través de la Ruta de la Seda (Liu, 2010). Las caravanas de 

comerciantes y los misioneros budistas transportaron consigo sutras, reliquias y nuevas 

formas de pensamiento que desafiarían y enriquecerían el paisaje intelectual chino. 

El encuentro inicial del budismo con el Confucianismo y el Taoísmo condujo a un profundo 

proceso de sincretismo. Las traducciones de los sutras budistas al chino fueron un factor 

determinante: el concepto de dharma se tradujo utilizando el término taoísta dao («camino»), 

y el nirvāṇa se asimiló al «vacío» taoísta. En China se desarrollaron escuelas propiamente 

chinas: el Chan (que se convertiría en el Zen japonés), el Huayan, el Tiantai y la Tierra Pura. 

6.2. La península coreana: puente civilizatorio 

Corea actuó como puente civilizatorio entre China y Japón. Introducido durante el período de 

los Tres Reinos (Goguryeo, Baekje, Silla), el budismo encontró en la península un terreno 

fértil para su institucionalización. Durante el reino de Silla Unificada (668-935) y 

especialmente durante la dinastía Goryeo (918-1392), el budismo alcanzó un estatus casi 

equivalente al de una religión de Estado. 

Figuras como el monje Wonhyo (617-686) realizaron esfuerzos notables por armonizar las 

diversas doctrinas budistas. La construcción de templos monumentales, la producción de la 

Tripitaka Koreana, y la influencia del budismo en el arte, la literatura y la arquitectura 

coreana son testimonios de la profunda integración de esta tradición en la vida del reino. 

6.3. Llegada a Japón: estética, soberanía y disciplina 

La introducción oficial del budismo en Japón, tradicionalmente datada en 552 d.C., con la 

llegada de una estatua de Buda y sutras desde el reino coreano de Baekje, fue un evento de 

profunda trascendencia que desencadenó tensiones políticas entre los clanes dominantes, 

especialmente los clanes Soga (pro-budista) y Mononobe (anti-budista). El budismo tuvo que 

interactuar con el Shinto, la religión autóctona. Pronto se desarrolló una fusión sincretista 

conocida como shinbutsu shūgō («sincretismo de kami y budas»). 

Bajo la guía del Príncipe Shōtoku (574-622 d.C.), el budismo fue promovido activamente 

como religión de Estado. Su famosa Constitución de Diecisiete Artículos (604 d.C.) abre con 

un principio budista: «Primero: La armonía debe ser valorada, y la evitación de la oposición 

debe ser tenida en gran honor». Este fragmento demuestra la instrumentalización política del 

budismo: sus preceptos éticos son utilizados para fundar un orden social bajo la autoridad 

imperial, una clara función institucional propia de fase terciaria que no requería de un dios 

revelado. 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 18 — 

 

VII. MATRIZ DE FUNCIONES TERCIARIAS: VERIFICACIÓN 

EMPÍRICA 

La afirmación de que el budismo asume «funciones terciarias» requiere demostración 

mediante indicadores materiales verificables. La siguiente matriz presenta las funciones que 

en otras tradiciones están reservadas a religiones con un Dios trascendente, los indicadores 

materiales que permiten verificar su ejercicio, las regiones y períodos históricos donde 

pueden documentarse, y una evaluación de su cumplimiento por parte del budismo. 

 

Función Indicador material Región/Período Evaluación 
Legitimación 

política 
Constitución de Shōtoku; Dalai Lama como 

soberano; patrocinio imperial Tang/Sui 
Japón (s. VII); Tíbet (s. XVII-

XX); China (s. VI-IX) 
Cumple 

Cohesión social Sangha como institución transversal; festivales 

públicos; ritos funerarios monopolizados 
Japón (s. VII-XIX); Corea 

(Silla/Goryeo); Sri Lanka 
Cumple 

Control moral Vinaya como código normativo; preceptos éticos 

incorporados al derecho consuetudinario 
Tíbet; Birmania; Tailandia; 

Japón feudal 
Cumple 

Economía 

institucional 
Monasterios terratenientes; exenciones fiscales; 

dāna como redistribución 
China Tang; Tíbet; Corea 

Goryeo; Japón Kamakura 
Cumple 

Ritual público 

estatal 
Ceremonias imperiales; Daibutsu de Nara; 

rituales de protección del Estado 
Japón Nara (s. VIII); China Sui; 

Sri Lanka 
Cumple 

Educación Universidad de Nalanda; monasterios como 

centros de alfabetización y saber 
India (s. V-XII); Tíbet; Japón 

medieval 
Cumple 

 

Análisis de la matriz: La matriz demuestra que el budismo cumple todas las funciones 

terciarias identificables en contextos históricos múltiples y documentados. Es particularmente 

significativo que estas funciones se ejercieran sin recurrir a ningún Dios creador o revelador. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 19 — 

VIII. CASO DE PRUEBA: EL ZEN EN JAPÓN 

Para verificar la tesis de que el budismo puede asumir funciones terciarias sin teísmo y 

posteriormente experimentar vaciamiento operatorio, desarrollamos un análisis detallado del 

budismo Zen en Japón. Este caso es paradigmático porque permite observar todo el ciclo: 

desde la introducción, pasando por la institucionalización masiva y el ejercicio de funciones 

terciarias, hasta el vaciamiento contemporáneo. 

8.1. Contexto histórico: la llegada del Zen 

El Zen (japonés: 禅, del chino Chán, derivado del sánscrito dhyāna, «meditación») fue 

introducido en Japón principalmente por dos figuras: Eisai (1141-1215), fundador de la 

escuela Rinzai, y Dōgen (1200-1253), fundador de la escuela Sōtō. Ambas escuelas se 

establecieron durante el período Kamakura (1185-1333), coincidiendo con el ascenso de la 

clase guerrera (bushi o samuráis) al poder político. 

El Zen ofrecía a la nueva élite militar un sistema de práctica y valores que el budismo 

anterior no proporcionaba con igual eficacia: énfasis en la disciplina personal rigurosa, 

desapego de las formas externas elaboradas, concentración mental bajo presión, y una estética 

de la austeridad y la simplicidad compatible con el ethos guerrero. 

8.2. Institucionalización: el sistema Gozan 

Durante el período Muromachi (1336-1573), el shogunato Ashikaga estableció el sistema 

Gozan («Cinco Montañas»), una jerarquía oficial de monasterios Zen que funcionaba como 

brazo ideológico y administrativo del gobierno militar. 

Estructura institucional: El Gozan establecía una jerarquía piramidal de monasterios con 

Nanzen-ji en Kioto como «templo superior a los Cinco Montañas», seguido por cinco 

templos principales en Kioto y cinco en Kamakura. 

Función de legitimación política: Los monasterios Gozan realizaban rituales de protección 

del Estado (chingo kokka), oraciones por la prosperidad del shogunato y ceremonias que 

vinculaban el poder militar con la autoridad espiritual. 

Función económica: Los monasterios Gozan administraban extensas propiedades agrícolas, 

participaban en el comercio con China, y gestionaban préstamos y finanzas. 

Función cultural y educativa: Los monasterios Gozan fueron centros de producción 

literaria, caligrafía, pintura y estudios confucianos. La llamada «literatura Gozan» incluyó 

poesía en chino clásico, comentarios filosóficos y obras históricas. 

8.3. El Zen y la clase samurái 

Zazen como entrenamiento: La meditación sedente (zazen) desarrollaba capacidades 

valoradas por los guerreros: concentración sostenida, control de la respiración bajo estrés, 

desapego del miedo a la muerte, capacidad de actuar sin vacilación (mushin, «mente sin 

mente»). Los textos del maestro Takuan Sōhō (1573-1645), dirigidos a espadachines, 

explicitan esta conexión entre práctica zen y artes marciales. 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 20 — 

Kōan y toma de decisiones: Los kōan (problemas paradójicos) de la escuela Rinzai 

entrenaban la mente para responder instantáneamente sin deliberación racional discursiva, 

capacidad transferible al combate. 

Legitimación de la muerte: La doctrina de la impermanencia (mujō) y el desapego del yo 

proporcionaban un marco que normalizaba tanto matar como morir. El Zen proporcionaba 

una «tecnología de la muerte» que facilitaba la función guerrera. Este uso del Zen alcanzó su 

punto más problemático en el siglo XX, cuando sectores del Zen japonés apoyaron 

activamente el militarismo imperial, como ha documentado Brian Victoria en Zen at War 

(2006). 

8.4. Estética Zen y producción cultural 

Jardines de roca (karesansui): Los jardines secos de grava rastrillada y rocas (Ryōan-ji es 

el ejemplo más célebre) materializan la estética de la vacuidad: espacios que invitan a la 

contemplación sin representar nada determinado. 

Ceremonia del té (chadō): Codificada por Sen no Rikyū (1522-1591), la ceremonia del té 

incorpora principios Zen: armonía (wa), respeto (kei), pureza (sei) y tranquilidad (jaku). La 

estética wabi-sabi (belleza de lo imperfecto, incompleto y transitorio) deriva directamente de 

la sensibilidad zen. 

Artes marciales: El tiro con arco (kyūdō), la esgrima (kendō), el arte de desenvainar la 

espada (iaidō) y otras artes marciales se conceptualizaron como «caminos» (dō) de 

perfeccionamiento espiritual influidos por el Zen. 

8.5. El vaciamiento contemporáneo del Zen 

El Zen japonés contemporáneo exhibe síntomas claros de vaciamiento operatorio: 

Templos-empresa: Numerosos templos Zen funcionan primariamente como negocios 

turísticos y funerarios. El llamado «budismo funerario» (sōshiki bukkyō) reduce la función 

del templo a la administración de ceremonias fúnebres y memoriales de difuntos. 

Zen corporativo: Empresas japonesas y multinacionales incorporan sesiones de «Zen» o 

«mindfulness» para sus empleados. Esta práctica descontextualizada no busca la iluminación 

(satori) sino la reducción del estrés laboral y el aumento de la productividad. 

Estética sin praxis: La estética «Zen» (minimalismo, espacios vacíos, materiales naturales) 

se ha convertido en un estilo de diseño global completamente separado de cualquier práctica 

contemplativa. El Zen deviene signo consumible. 

Conclusión del caso: El caso del Zen en Japón demuestra que una tradición budista puede, 

primero, asumir funciones terciarias completas sin recurrir a ningún Dios trascendente; y 

segundo, experimentar un vaciamiento operatorio cuando esas funciones se disuelven o se 

subordinan a lógicas externas. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 21 — 

IX. EL ESPACIO ANTROPOLÓGICO DEL BUDISMO: 

MATERIALIDAD DE LOS EJES 

El Materialismo Filosófico de Gustavo Bueno nos ofrece una herramienta invaluable para 

analizar la forma en que el budismo se inscribe y transforma el espacio antropológico, 

compuesto por tres ejes fundamentales: el eje circular (relaciones humanas), el eje radial 

(relación del ser humano con la naturaleza y las cosas) y el eje angular (relación con los 

númenes). 

9.1. El eje angular: religación sin teísmo 

Aunque el budismo niega la existencia de un Dios creador, el eje angular no queda vacío. Es 

ocupado por figuras que funcionan como términos de religación sin ser dioses en sentido 

teísta: el Buda histórico como modelo paradigmático y fuente de autoridad; los bodhisattvas 

como seres compasivos que asisten a los practicantes; los Budas cósmicos que presiden 

campos búdicos; los protectores del Dharma. Además, el Dharma mismo funciona como 

término de religación en el eje angular. 

9.2. El eje circular: la Sangha y la transmisión 

El eje circular del budismo se organiza en torno a la Sangha. Es en este eje donde se 

materializan las relaciones humanas esenciales para la práctica y la transmisión del Dharma. 

La relación maestro-discípulo es fundamental en todas las formas de budismo. Los rituales 

comunitarios —ceremonias de iniciación, recitación colectiva de sutras, ritos funerarios, 

festivales— son expresiones concretas de cómo este eje circular organiza la vida social y 

religiosa. 

9.3. El eje radial: interdependencia con el entorno 

El concepto de vacuidad (śūnyatā) implica que todos los fenómenos, incluyendo los seres 

humanos y el mundo natural, carecen de existencia inherente separada. Esto fundamenta una 

ecología implícita: todos los seres y fenómenos están interconectados, son impermanentes y 

surgen en dependencia mutua. Las prácticas materiales incluyen la meditación en entornos 

naturales, los jardines Zen como microcosmos, la atención plena a los ciclos naturales, los 

preceptos de no-violencia hacia los animales. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 22 — 

X. BUDISMO CONTEMPORÁNEO E INSTRUMENTALIZACIÓN 

SIMBÓLICA 

La transformación del budismo en el mundo contemporáneo presenta fenómenos que pueden 

analizarse bajo el concepto de mudeces simbólicas: procesos por los cuales símbolos, 

prácticas e instituciones pierden su contenido gnoseológico original mientras conservan su 

forma externa. 

10.1. Desactivación gnoseológica 

La desactivación gnoseológica del budismo se produce cuando sus conceptos y prácticas son 

extraídos de su marco soteriológico y reinsertados en marcos ajenos (psicología terapéutica, 

gestión empresarial, estética del consumo). El budismo tradicional poseía un cierre 

categorial: sus operaciones conducían a resultados dentro de su propio campo. En el budismo 

instrumentalizado, este cierre se rompe. Los conceptos se separan de su función original y se 

subordinan a objetivos externos. 

10.2. Manifestaciones regionales del vaciamiento 

India - Budismo como símbolo identitario: B.R. Ambedkar y miles de dalits se 

convirtieron al budismo para escapar del sistema de castas hindú. El budismo se convierte en 

una herramienta ideológica y política. 

China - Budismo controlado por el Estado: El budismo ha resurgido bajo el estricto 

control del Partido Comunista. Es valorado como «patrimonio cultural» y herramienta para el 

«socialismo con características chinas». 

Corea - Dualidad tradición/secularización: Los templos mantienen funciones tradicionales 

en áreas rurales, pero la influencia budista en las urbes ha disminuido drásticamente. El 

programa Templestay ofrece experiencias de vida monástica a turistas. 

Japón - Templos-empresa y Zen corporativo: Los templos funcionan como empresas 

turísticas y funerarias; el Zen se ha convertido en técnica de productividad; la estética zen se 

ha separado completamente de la práctica contemplativa. 

Occidente - Mindfulness y descontextualización: El budismo ha sido descontextualizado y 

popularizado como mindfulness y «espiritualidad sin dogma». Libros de autoayuda y 

aplicaciones de meditación proliferan (Lopez, 1995; McMahan, 2008; Purser, 2019). 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 23 — 

XI. RELIGIÓN RESIDUAL: EL BUDISMO EN EL MERCADO 

GLOBAL 

La trayectoria del budismo nos revela un proceso de vaciado funcional que, en ciertos 

segmentos, lo convierte en una religión residual en el mercado global contemporáneo. Una 

religión residual es aquella que ha perdido su capacidad de religación efectiva pero conserva 

formas externas que funcionan como signos consumibles sin contenido operatorio. 

11.1. Criterios de identificación 

• Sustitución completa del cierre categorial: Los objetivos internos de la tradición 

(nirvāṇa, bodhi) son reemplazados por objetivos externos (bienestar, productividad). 

• Desvinculación institucional completa: La práctica no requiere pertenencia a 

ninguna comunidad, ni relación con ningún linaje de transmisión. 

• Mercantilización generalizada: El acceso se media exclusivamente por 

transacciones económicas individuales. 

• Estetización total: Los símbolos religiosos funcionan exclusivamente como 

elementos decorativos o marcadores de estilo de vida. 

11.2. El no-teísmo como factor de vulnerabilidad 

Un aspecto crucial es cómo el no-teísmo budista lo hace particularmente susceptible al 

vaciamiento en contextos de mercado. A diferencia de las religiones monoteístas, donde un 

Dios celoso o un cuerpo sacerdotal con autoridad divina puede resistir la dilución del 

mensaje, el budismo, al ser una «filosofía de la experiencia» centrada en la praxis, se vuelve 

más permeable a la redefinición externa. Sin un Dios que pueda declarar «esto no es 

budismo», el budismo carece de mecanismos internos de resistencia al vaciamiento 

equivalentes a los de las religiones monoteístas. 

11.3. Paralelos con el nihilismo occidental 

La instrumentalización del budismo contemporáneo genera lo que puede llamarse «nihilismo 

de la comodidad». El concepto de Anātman, que en el budismo auténtico busca la liberación 

de la ilusión del yo sustancial para disolver el sufrimiento y fundamentar la compasión activa, 

puede malinterpretarse como excusa para la indiferencia apática. Es crucial señalar que esta 

deriva nihilista no es inherente al budismo sino producto de su instrumentalización. Figuras 

como Thich Nhat Hanh han demostrado que la integración de la vacuidad con una profunda 

acción política y social no solo es posible sino intrínseca a una comprensión plena del 

dharma. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 24 — 

XII. OBJECIONES Y RESPUESTAS 

Un análisis filosófico riguroso debe anticipar y responder a las objeciones más fuertes contra 

su tesis. 

12.1. Objeción budista: «Śūnyatā no es nihilismo» 

Formulación: Representantes de tradiciones budistas podrían objetar que el análisis 

confunde la śūnyatā con el nihilismo occidental, ignorando que la vacuidad budista es una 

doctrina soteriológica positiva que libera del sufrimiento, no una negación de todo valor o 

sentido. 

Respuesta: La objeción malinterpreta nuestra tesis. No afirmamos que la śūnyatā sea 

nihilista; afirmamos que la instrumentalización contemporánea de conceptos budistas puede 

producir efectos funcionalmente nihilistas cuando se desvinculan de su marco soteriológico y 

comunitario. La śūnyatā operada dentro de la práctica tradicional conduce a la compasión; la 

śūnyatā vaciada de su contexto institucional puede devenir en indiferencia pasiva. 

Precisamente por eso distinguimos entre vacuidad doctrinal y vaciamiento operatorio. 

12.2. Objeción académica: «El mindfulness es psicología clínica, no religión» 

Formulación: Investigadores en psicología clínica podrían objetar que el mindfulness basado 

en evidencia (MBSR, MBCT) es una intervención clínica validada científicamente, no una 

práctica religiosa. 

Respuesta: Aceptamos la distinción entre usos clínicos y corporativos del mindfulness. El 

programa MBSR de Kabat-Zinn, desarrollado en contexto médico con rigor metodológico, 

constituye una adaptación legítima. Lo que criticamos es la segunda derivación: la 

apropiación del vocabulario y las técnicas por el mercado corporativo y de autoayuda, donde 

los controles de calidad desaparecen y la finalidad se subordina a la productividad laboral. 

12.3. Objeción fenomenológica: «El análisis reduce la experiencia vivida» 

Formulación: Filósofos de orientación fenomenológica podrían objetar que el Materialismo 

Filosófico reduce la riqueza de la experiencia religiosa vivida a categorías sociológicas y 

políticas. 

Respuesta: El Materialismo Filosófico no niega la realidad de las experiencias subjetivas 

(M2) sino que las sitúa en su contexto material. Las vivencias contemplativas son fenómenos 

reales que el análisis debe reconocer. Lo que el Materialismo Filosófico rechaza es la 

pretensión de que estas experiencias sean autoevidentes o inmunes al análisis. Analizar las 

condiciones materiales que hacen posible la experiencia no es reducirla sino comprenderla en 

su concreción. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 25 — 

XIII. CRITERIOS DE CIERRE OPERATORIO DEL ANÁLISIS 

Un análisis filosófico riguroso debe explicitar sus condiciones de falsabilidad. 

13.1. Condiciones de refutación 

Refutación de la proposición ontológica: Si se demostrara que el budismo carece de 

materialidad religiosa (que sus templos, instituciones, rituales y doctrinas no constituyen un 

campo operatorio coherente), la tesis quedaría refutada. 

Refutación de la proposición histórica: Si se demostrara que el budismo nunca ejerció 

funciones terciarias, la tesis quedaría refutada. Esto requeriría negar la evidencia histórica 

sobre el sistema Gozan, la teocracia tibetana, el patrocinio imperial en China, etc. 

Refutación de la proposición crítica: Si se demostrara que el mindfulness corporativo 

mantiene continuidad operatoria con el budismo tradicional, la tesis del vaciamiento quedaría 

refutada. 

13.2. Predicciones derivadas del análisis 

Predicción de fragmentación continuada: El budismo seguirá fragmentándose en 

segmentos diferenciados: budismo tradicional institucional, budismo étnico-identitario, 

budismo de élite, y budismo de consumo masivo. 

Predicción de movimientos de purificación: Surgirán movimientos de «retorno a las 

fuentes» que critiquen el vaciamiento y busquen recuperar la integridad de la práctica 

tradicional. 

Predicción de generalización del patrón: El patrón de vaciamiento se replicará en otras 

tradiciones religiosas y contemplativas que entren en contacto con el mercado global del 

bienestar. 

13.3. Ventajas explicativas del enfoque materialista 

Frente al culturalismo: El Materialismo Filosófico evita la hipostatización de «la cultura 

budista» al analizar las producciones culturales concretas en sus condiciones materiales de 

existencia. 

Frente al espiritualismo: El Materialismo Filosófico rechaza la abstracción del budismo 

como «espiritualidad» universal; el budismo existe solo en sus materializaciones. 

Frente al reduccionismo sociológico: El Materialismo Filosófico mantiene la categoría de 

religión como irreducible a mera ideología o control social, mientras la analiza en su 

materialidad. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 26 — 

CONCLUSIÓN 

Este ensayo ha recorrido el itinerario histórico, filosófico y simbólico del budismo desde su 

surgimiento en la India hasta su consolidación en Japón y su transformación contemporánea, 

analizándolo desde el marco del Materialismo Filosófico de Gustavo Bueno. Las 

conclusiones pueden resumirse en los siguientes puntos: 

Primera conclusión - Sobre la naturaleza religiosa del budismo: El budismo constituye 

una forma religiosa de fase secundaria radicalizada. Comparte con las religiones secundarias 

la existencia de figuras numinosas con las que se establece religación personal, pero 

radicaliza esta fase al prescindir del teísmo sin dar el paso a la fase terciaria monoteísta. 

Segunda conclusión - Sobre las funciones terciarias sin teísmo: El budismo ha ejercido 

históricamente funciones equivalentes a las de las religiones terciarias: legitimación política, 

cohesión social, control moral, administración económica, monopolio de rituales públicos y 

educación. El Dharma, la Sangha y la figura del Buda proporcionan los recursos simbólicos e 

institucionales suficientes para la totalización social. 

Tercera conclusión - Sobre el vaciamiento contemporáneo: El budismo experimenta en el 

contexto contemporáneo un proceso de vaciamiento operatorio que lo convierte, en ciertos 

segmentos, en religión residual. Este vaciamiento se identifica mediante criterios operatorios: 

pérdida de cierre categorial, desvinculación institucional, mercantilización, e 

instrumentalización. 

Cuarta conclusión - Sobre la vulnerabilidad estructural: El no-teísmo budista lo hace 

estructuralmente vulnerable al vaciamiento en contextos de mercado global. Sin un Dios 

celoso que proteja la integridad del mensaje, sin un sacerdocio con poder de excomunión, el 

budismo carece de mecanismos internos de resistencia al vaciamiento equivalentes a los de 

las religiones monoteístas. 

Quinta conclusión - Dialéctica de vacuidad y vaciamiento: La relación entre śūnyatā 

doctrinal y vaciamiento operatorio es dialéctica, no causal. La vacuidad budista no conduce 

necesariamente al vaciamiento; el budismo tradicional mantuvo durante milenios 

instituciones sólidas precisamente mediante la doctrina de la vacuidad. 

Sexta conclusión - Posibilidades de resistencia: El vaciamiento no es un destino inevitable. 

El «budismo comprometido» de figuras como Thich Nhat Hanh demuestra que es posible 

mantener el cierre categorial budista mientras se aplica a problemas contemporáneos. 

El budismo, en su tránsito milenario, ha demostrado una plasticidad notable para adaptarse a 

contextos culturales diversos sin perder su identidad operatoria. La pregunta que se abre hacia 

el futuro es si esa plasticidad será suficiente para resistir la lógica del capitalismo global del 

bienestar, o si el Camino del Vacío está destinado a vaciarse él mismo hasta convertirse en 

una cáscara simbólica sin contenido transformador. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 27 — 

GLOSARIO DE TÉRMINOS CLAVE 

Anātman (sánscrito; pali: anattā): Doctrina budista del «no-yo» que niega la existencia de 

un yo o alma substancial, permanente e independiente. 

Bodhisattva: En el budismo Mahāyāna, ser que ha alcanzado un alto grado de iluminación 

pero pospone su entrada al nirvāṇa final para ayudar a todos los seres sintientes. 

Cierre categorial: Concepto del Materialismo Filosófico que designa la propiedad de un 

campo de operaciones de producir resultados dentro de ese mismo campo. 

Dharma: Término polisémico que puede referirse a: la enseñanza del Buda; la verdad o ley 

cósmica; los fenómenos constitutivos de la experiencia. 

Dukkha (pali; sánscrito: duḥkha): Primera Noble Verdad del budismo, traducida como 

«sufrimiento», «insatisfacción» o «malestar existencial». 

Ejes del espacio antropológico: Las tres dimensiones que estructuran las relaciones 

humanas: eje circular (relaciones entre humanos), eje radial (relaciones con entidades 

impersonales), eje angular (relaciones con entidades personales no humanas). 

Fase secundaria radicalizada: Categoría propuesta para clasificar al budismo como forma 

religiosa que comparte características de la fase secundaria pero radicaliza la crítica al 

substancialismo hasta prescindir del teísmo. 

Fases religiosas: En El animal divino de Gustavo Bueno: fase primaria (animales 

numinosos), fase secundaria (dioses antropomorfos), fase terciaria (Dios único trascendente). 

Gozan: Sistema jerárquico de monasterios Zen establecido en Japón durante el período 

Muromachi (1336-1573). 

M1, M2, M3: Los tres géneros de materialidad: M1 (realidades físicas), M2 (realidades 

psicológicas), M3 (realidades lógico-formales). 

Mindfulness: Traducción inglesa del pali sati (atención plena). En contexto contemporáneo, 

designa también prácticas de meditación secularizadas. 

Nirvāṇa: Estado de liberación del sufrimiento y del ciclo de renacimientos. Literalmente 

«extinción» (de las pasiones, el apego, la ignorancia). 

Religión residual: Forma religiosa que ha perdido su capacidad de religación efectiva pero 

conserva formas externas como signos consumibles. 

Sangha: Comunidad budista. Junto con el Buda y el Dharma, constituye las Tres Joyas. 

Śūnyatā (sánscrito): Vacuidad. Doctrina central del budismo Mahāyāna que afirma la 

ausencia de existencia inherente en todos los fenómenos. 

Vaciamiento operatorio: Proceso histórico-material mediante el cual una institución, 

práctica o símbolo pierde sus funciones originales de religación sin desaparecer formalmente. 

Vinaya: Código de disciplina monástica budista. 

  



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 28 — 

BIBLIOGRAFÍA 

Bechert, H. (Ed.). (1991). The Dating of the Historical Buddha. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Bhikkhu Bodhi. (2000). The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of the 

Saṃyutta Nikāya. Wisdom Publications. 

Bueno, G. (1972). Ensayos materialistas. Taurus. 

Bueno, G. (1996). El mito de la cultura: Ensayo de una filosofía materialista de la cultura. 

Editorial Prensa Ibérica. 

Bueno, G. (1996). El animal divino: Ensayo de una filosofía materialista de la religión (2ª 

ed.). Pentalfa Ediciones. (Original publicado en 1985) 

Buswell, R. E. (2017). The Formation of Ch'an Ideology in China and Korea. Princeton 

University Press. 

De Bary, W. T. (Ed.). (1988). Sources of Japanese Tradition. Columbia University Press. 

Deal, W. E., & Ruppert, B. (2015). A Cultural History of Japanese Buddhism. Wiley-

Blackwell. 

Fuller, C. J. (2004). The Camphor Flame: Popular Hinduism and Society in India. Princeton 

University Press. 

Garfield, J. L. (1995). The Fundamental Wisdom of the Middle Way: Nāgārjuna's 

Mūlamadhyamakakārikā. Oxford University Press. 

Gethin, R. (1998). The Foundations of Buddhism. Oxford University Press. 

Gombrich, R. F. (1988). Theravāda Buddhism: A Social History from Ancient Benares to 

Modern Colombo. Routledge. 

Jaini, P. S. (1979). The Jaina Path of Purification. University of California Press. 

Kulke, H., & Rothermund, D. (2004). A History of India (4ª ed.). Routledge. 

Liu, X. (2010). The Silk Road in World History. Oxford University Press. 

Lopez, D. S. (1995). Buddhism in Practice. Princeton University Press. 

McMahan, D. L. (2008). The Making of Buddhist Modernism. Oxford University Press. 

Purser, R. (2019). McMindfulness: How Mindfulness Became the New Capitalist Spirituality. 

Repeater Books. 

Thich Nhat Hanh. (1988). The Heart of Understanding. Parallax Press. 

Victoria, B. (2006). Zen at War (2ª ed.). Rowman & Littlefield. 

Williams, P. (2009). Mahāyāna Buddhism: The Doctrinal Foundations (2ª ed.). Routledge. 

Wong, D. (2018). Buddhism, politics, and political thought. En D. L. McMahan (Ed.), 

Buddhism in the Modern World (pp. 174-192). Routledge. 



El Camino del Vacío: Análisis Materialista del Budismo 

— 29 — 

Wright, A. F. (1959). Buddhism in Chinese History. Stanford University Press. 

Zürcher, E. (2007). The Buddhist Conquest of China (3ª ed.). Brill. 


