El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

EL CAMINO DEL VACIO

Un Analisis Materialista del Transito del Budismo desde la India hasta Japon

y su Instrumentalizacion Contemporanea

Por: Julio David Rojas

«... Habiendo escuchado esto de las divinidades de
Paranimmitavasavatti, las divinidades del mundo de los Brahmas
hicieron oir este sonido: 'Esta excelente rueda de la doctrina ha sido
puesta en movimiento por el Sublime cerca de Benarés, en Isipatana,
en el Parque de los Venados, y no puede ser detenida por ningun
ascético, brahman, divinidad, Mara, Brahma, o ningun ser en el
universo'. Y en ese segundo, en ese momento, en ese instante, esa
exclamacion se extendio hasta el mundo de los Brahmas. Y los diez
mil universos se estremecieron, se sacudieron y temblaron
violentamente. Una espléndida e ilimitada luminosidad,
sobrepasando la refulgencia de las divinidades, se manifesto en el
mundo...»

— SN 56:11, Dhammacakkappavattana Sutta; V 420-424

SINOPSIS

(Qué permanece cuando se desvanecen los dioses y la praxis se vacia? Este ensayo recorre el
itinerario historico, filoséfico y simbolico del budismo desde su surgimiento en la India hasta
su consolidacion en Japon, analizandolo desde el marco del Materialismo Filoséfico de
Gustavo Bueno. A través de una lectura rigurosa de sus transformaciones doctrinales, rituales
e institucionales, examinamos como el budismo ha mutado de una doctrina soteriologica sin
teismo a una fase secundaria radicalizada que, paraddjicamente, no necesit6é de un dios
trascendente para asumir funciones propias de las religiones terciarias en su expansion
cultural y politica. Esta singularidad lo ha vuelto excepcionalmente susceptible de
instrumentalizacion simbolica y vaciamiento gnoseoldgico en la era contemporanea.

Lejos de una mirada exotizante o puramente espiritual, el ensayo articula categorias
filosoficas, antropologicas y gnoseoldgicas para reconstruir el lugar actual del budismo en el
espacio antropologico global, y diagnosticar su transformacion en una forma religiosa
terciaria vaciada. El Camino del Vacio ofrece una vision lucida sobre como una religion sin
Dios puede integrarse y, finalmente, vaciarse en la logica del mercado, la biopolitica y el
control emocional. Una obra necesaria para comprender la vigencia simbodlica del budismo
mas alla de la meditacion y el mindfulness, desvelando sus falacias gnoseologicas y sus
peligrosas resonancias nihilistas cuando es despojado de su materialidad operatoria y de su
cierre categorial.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

INDICE

Tesis Central Operativa

I. Dos Sentidos de «Vacio»: Vacuidad Doctrinal y Vaciamiento Operatorio
II. El Materialismo Filos6fico como Marco Analitico

III. Siddhartha Gautama: De Principe a Buda en la India Antigua

IV. El Budismo como Forma Religiosa de Fase Secundaria Radicalizada
V. Tipos de Budismo: Diversidad Filosofica y Canon

VI. La Expansion del Budismo por Asia: Mutaciones Dialécticas

VII. Matriz de Funciones Terciarias: Verificacion Empirica

VIII. Caso de Prueba: El Zen en Japon

IX. El Espacio Antropologico del Budismo: Materialidad de los Ejes

X. Budismo Contemporaneo e Instrumentalizacion Simbolica

XI. Religion Residual: El Budismo en el Mercado Global

XII. Objeciones y Respuestas

XIII. Criterios de Cierre Operatorio del Analisis

Conclusion

Glosario de Términos Clave

Bibliografia



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

TESIS CENTRAL OPERATIVA

El presente ensayo defiende la siguiente tesis operativa, formulada en términos del
Materialismo Filosé6fico de Gustavo Bueno:

El budismo, aun careciendo de un dios creador trascendente, constituye una
forma religiosa que opera materialmente mediante la articulacion de
instituciones (Sangha, monasterios, linajes), rituales (meditacion, liturgia,
ritos funerarios) y normativas publicas (Vinaya, preceptos éticos). En su
génesis india, el budismo se configura como una fase secundaria radicalizada
—radicalizada precisamente por su rechazo del teismo brahmanico sin
abandonar la operatividad religiosa—. En su expansion asidatica (China,
Corea, Japon, Tibet), el budismo asume progresivamente funciones
equivalentes a las de las religiones terciarias: legitimacion politica, cohesion
social, control moral, administracion economica y ritual publico estatal. En
su apropiacion contemporanea por el mercado global del bienestar, ciertos
segmentos del budismo experimentan un vaciamiento operatorio que los
reduce a religion residual: formas que conservan la apariencia simbolica
pero han perdido su cierre categorial y su capacidad de religacion efectiva.

Esta tesis central implica tres proposiciones verificables que estructuran el analisis:

1. Proposicion ontolégica: El budismo posee materialidad religiosa plena (M1:
templos, estatuas, textos, reliquias, objetos rituales; M2: practicas meditativas,
experiencias contemplativas, relaciones maestro-discipulo; M3: doctrinas
sistematizadas, cdnones, logica de las escuelas) independientemente de su ausencia de
teismo creacionista. La religiosidad no se define por la presencia de un Dios sino por
la capacidad de religacion en el eje angular del espacio antropologico.

2. Proposicion historica: Existen casos documentados donde el budismo ejerciod
funciones institucionales propias de religiones terciarias sin recurrir a ningiin Dios
trascendente. Estos casos pueden verificarse mediante indicadores materiales:
monasterios como centros de poder econémico y politico, cddigos normativos con
fuerza legal, rituales de legitimacion estatal, monopolio de ceremonias funerarias,
sistemas educativos mondsticos.

3. Proposicion critica: La instrumentalizacion contemporanea del budismo puede
identificarse mediante criterios operatorios especificos que distinguen el vaciamiento
de la mera adaptacion: pérdida de cierre categorial, desvinculacion institucional,
mercantilizacion del acceso, subordinacion a fines externos (productividad, gestion
emocional), estetizacion de los simbolos sin referencia a su significado soterioldgico.

La tesis dialéctica que vertebra el ensayo puede formularse asi: el budismo, precisamente por
ser una fase secundaria radicalizada (es decir, por haber llevado la operatividad religiosa al
punto de prescindir del teismo), posee una estructura que lo habilita tanto para asumir
funciones terciarias totalizadoras como para sufrir un vaciamiento particularmente profundo
cuando esas funciones se disuelven en la logica del mercado global. La muerte de Dios sin
teismo previo genera una forma peculiar de residualidad religiosa.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

I. DOS SENTIDOS DE «VACIO»: VACUIDAD DOCTRINAL Y
VACIAMIENTO OPERATORIO

Un error gnoseoldgico recurrente en los estudios sobre budismo consiste en confundir dos
acepciones radicalmente distintas del término «vacio». Esta confusion no es meramente
terminoldgica: genera falacias interpretativas que oscurecen tanto la comprension del
budismo tradicional como el diagndstico de su situacion contemporanea. El Materialismo
Filosofico exige una distincion formal rigurosa que establecemos al inicio del andlisis para
evitar equivocos posteriores.

1.1. Vacuidad doctrinal (Stinyata)

Definicion: La vacuidad (sanscrito: sunyata, pali: surifiatd) es una categoria filosofico-
religiosa central en el budismo Mahayana que afirma la ausencia de existencia inherente
(svabhava) en todos los fendmenos, incluido el propio sujeto. No designa la nada absoluta, el
vacio ontoldgico ni el nihilismo metafisico, sino la interdependencia radical
(pratityasamutpdada) y la carencia de substancia permanente en todo lo que existe. Como
afirma el célebre pasaje del Sutra del Corazon: «La forma es vacuidad, la vacuidad es forma;
la forma no es diferente de la vacuidad, la vacuidad no es diferente de la formay» (Thich Nhat
Hanh, 1988).

Situacion ontolégica en M1/M2/M3: En términos del Materialismo Filosofico, la $tinyata
opera en los tres géneros de materialidad de manera diferenciada. En M2 (materia
segundogenérica), funciona como contenido de la conciencia meditativa: el practicante
cultiva la comprension experiencial de la vacuidad mediante técnicas contemplativas que
transforman su relacion con los fendmenos psiquicos. En M3 (materia terciogenérica), la
stnyata aparece como concepto doctrinal sistematizado en los tratados de la escuela
Madhyamaka (Nagarjuna, Candrakirti) y en la literatura Prajfiaparamita, donde se articula
mediante argumentaciones logicas que demuestran la imposibilidad de la existencia
inherente. Secundariamente, la $tinyata tiene correlatos en M1 (materia primogenérica)
cuando se materializa en practicas corporales (posturas meditativas, respiracion), objetos
rituales (mandalas que representan la vacuidad como espacio generativo) y textos fisicos que
transmiten la doctrina.

Funcion operatoria dentro del sistema soterioldgico: La $tinyata no es una tesis metafisica
abstracta sino un instrumento gnoseologico operatorio dentro de una praxis transformadora.
Funciona como herramienta de desustancializacion que permite al practicante desasirse del
apego (updadana) a las representaciones reificadas del yo y del mundo. La comprension de la
vacuidad conduce, segun la tradicion, a la cesacion del sufrimiento (dukkha-nirodha) y al
desarrollo de la compasion (karuna), puesto que la disolucion de las fronteras substanciales
entre yo y otros fundamenta la solidaridad universal de los seres sintientes. Como sefiala
Nagarjuna en los Milamadhyamakakarika: «Lo que surge en dependencia es vacuidad. Esta
es una designacion dependiente. De hecho, es el camino medio» (Garfield, 1995). La
vacuidad es, pues, una operacion dentro de un cierre categorial soterioldgico, no una
negacion nihilista del valor o el sentido.

1.2. Vaciamiento operatorio

Definicion: El vaciamiento operatorio designa un proceso histérico-material mediante el cual
una institucidn, practica o simbolo pierde sus funciones originales de religacion sin
desaparecer formalmente. Es un acontecimiento sociologico-politico, no una doctrina



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

filosofica. El vaciamiento se produce cuando las operaciones que constituian el campo de una
practica dejan de realizarse o se sustituyen por operaciones de otro campo, mientras se
conserva la apariencia externa (terminologia, iconografia, rituales simplificados).

Situacion ontoldgica: El vaciamiento opera primariamente en M 1: transformacion de
templos en atracciones turisticas, conversion de estatuas del Buda en objetos decorativos,
reduccion de textos sagrados a productos editoriales de autoayuda, sustitucion de la
transmision maestro-discipulo por cursos online estandarizados. Opera también en M2:
reemplazo de la religacion comunitaria por el consumo individual, sustitucion de la
transformacion del sujeto por la gestion emocional, desplazamiento del objetivo soterioldgico
(nirvana) por objetivos terapéuticos (reduccion del estrés) o productivos (aumento del
enfoque). Afecta finalmente a M3 cuando las doctrinas son reinterpretadas para servir a fines
ajenos a su cierre categorial original: cuando el Noble Octuple Sendero se presenta como
«ocho consejos de bienestar», cuando la atencion plena (sati) se define como «estar presente
en el momento» sin referencia a su funcion en la via de liberacion.

Criterios operatorios de identificacion: El vaciamiento puede identificarse mediante los
siguientes indicadores materiales verificables:

* Pérdida de cierre categorial: Las operaciones ya no conducen a resultados dentro
del campo religioso. El nirvana (extincion del sufrimiento y liberacion del ciclo de
renacimientos) se sustituye por objetivos ajenos al campo: «reduccion del estrésy,
«mejora del rendimiento», «bienestar emocionaly». No hay transformacion del sujeto
en sentido budista; hay optimizacion de funciones dentro del sistema productivo.

* Desvinculacion institucional: La practica se separa de la Sangha (comunidad), del
linaje de transmision (paramparad) y de la disciplina monéstica (Vinaya). El
practicante no pertenece a ninguna comunidad budista, no tiene relaciéon con ningun
maestro dentro de una linea de transmision reconocida, no observa preceptos ni
participa en la vida ritual comunitaria.

* Mercantilizacion del acceso: El acceso a las practicas se media exclusivamente por
transacciones econdmicas individuales: suscripciones a aplicaciones de meditacion,
cursos de pago, retiros comerciales, libros de autoayuda. La gratuidad del Dharma
(«el Dharma no tiene precioy») se sustituye por la 16gica del producto de consumo.

* Instrumentalizacion funcional: Las practicas se subordinan explicitamente a fines
externos al campo religioso: productividad laboral («mindfulness para empresasy),
gestion de recursos humanos, marketing de estilo de vida, turismo experiencial. El
budismo se convierte en un medio para fines no budistas.

1.3. Por qué la confusion genera errores gnoseologicos

Confundir $tinyata con vaciamiento produce dos tipos de falacias que el analisis materialista
debe evitar:

Falacia apologética: Consiste en interpretar el vaciamiento contemporaneo como una
«aplicaciény legitima o una «actualizacion» coherente de la §tinyata, como si la conversion
del budismo en técnica de autoayuda corporativa fuera una expresion de la doctrina de la
vacuidad adaptada a los tiempos modernos. Esta falacia ignora que la $iinyata es un
instrumento de liberacion dentro de un marco soteriologico completo, no una licencia para la
dilucién indefinida del contenido doctrinal. El hecho de que la vacuidad afirme la ausencia de
esencias fijas no implica que cualquier transformacion del budismo sea valida; la vacuidad



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

opera dentro de un campo con cierre categorial propio que el vaciamiento precisamente
destruye.

Falacia reductiva: Consiste en acusar al budismo de «nihilismo intrinseco» porque su
doctrina de la vacuidad supuestamente conduciria inevitablemente al vaciamiento de toda
significacion. Esta falacia confunde un concepto filosofico (la critica al substancialismo
metafisico) con un proceso histérico-social (la pérdida de funciones institucionales bajo
presion del mercado). La $iinyata no predice ni justifica el vaciamiento; son fendémenos de
ordenes categoriales completamente distintos. El budismo tradicional mantuvo durante
milenios instituciones sélidas, funciones sociales robustas y cierres categoriales operativos
precisamente mediante la doctrina de la vacuidad, no a pesar de ella.

Es importante notar, ademas, que desde el Materialismo Filosofico el concepto de «vacio»
tiene historia filosofica y cientifica propia (Ser/No-Ser, Realidad/Apariencia, vacio fisico vs.
vacio metafisico) que no debe mezclarse con los usos budistas o sociolégicos. En Ensayos
materialistas (1972), Bueno sefala que «vacio» es un concepto categorial atravesado por
Ideas ontologicas que requieren tratamiento diferenciado segun los contextos de uso. La
distincion que establecemos aqui es condicion de posibilidad para un analisis materialista
riguroso del budismo.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

II. EL MATERIALISMO FILOSOFICO COMO MARCO ANALITICO

El budismo, en sus diferentes manifestaciones historicas, no es un mero exotismo oriental; es
un fendmeno filosofico-religioso de primera magnitud que ha transitado desde su origen en la
India hasta configurar las esferas culturales concretas de China, Corea, Japon y el Tibet.
Demasiado a menudo, su estudio se ha visto envuelto en un halo de espiritualismo
desencarnado, desatendiendo sus fundamentos materiales y sus implicaciones sociales y
politicas. Este ensayo propone una aproximacion distinta, utilizando el Materialismo
Filos6fico de Gustavo Bueno como herramienta analitica fundamental.

2.1. Las coordenadas del Materialismo Filosofico

El sistema filosofico desarrollado por Gustavo Bueno permite trascender las visiones

idealistas y aproximarse a las religiones como estructuras sociales simbdlicas con fases
evolutivas especificas. La pertinencia de este marco radica en su capacidad para ofrecer
coherencia sistémica sin reduccionismos. Sus categorias ontoldgicas centrales incluyen:

Los tres géneros de materialidad: M1 designa la materia primogenérica (realidades fisicas,
corpdreas, exteriores); M2 designa la materia segundogenérica (realidades psicologicas,
vivencias, operaciones subjetivas); M3 designa la materia terciogenérica (realidades 16gico-
formales, relaciones, estructuras abstractas). Estos tres géneros no son substancias separadas
sino dimensiones de la realidad material que aparecen siempre entretejidas en los fenomenos
concretos.

El espacio antropolégico: Bueno desarrolla un esquema tridimensional para analizar las
relaciones constitutivas de lo humano. El eje circular comprende las relaciones entre seres
humanos (sociedad, politica, economia, parentesco). El eje radial comprende las relaciones
de los humanos con entidades impersonales (naturaleza, tecnologia, cosmos). El eje angular
comprende las relaciones con entidades personales no humanas: los nimenes, ya sean
animales numinosos (fase primaria), dioses antropomorfos (fase secundaria) o el Dios unico
trascendente (fase terciaria). La religion, segiin Bueno, se define por su posicion en el eje
angular.

La teoria de las fases religiosas: En E/ animal divino (1985/1996), Bueno desarrolla una
filosofia materialista de la religion que distingue tres fases historicas y estructurales: la fase
primaria, caracterizada por la religacion con animales numinosos; la fase secundaria,
caracterizada por dioses antropomorfos derivados de los animales numinosos; y la fase
terciaria, caracterizada por un Dios Unico, incorporeo y trascendente, resultado de la critica
filosofica al antropomorfismo. Esta teoria proporciona el marco para situar al budismo en su
especificidad.

2.2. Ventajas criticas del enfoque materialista

El Materialismo Filosofico sirve como antidoto potente contra el orientalismo y las
aproximaciones idealistas. Nos distanciamos de lecturas que reducen el budismo a una
«espiritualidad» abstracta, despojada de su contexto material. Las aproximaciones
orientalistas, a menudo romanticas o esencialistas, tienden a despolitizar y deshistorizar el
budismo, presentandolo como una sabiduria inmutable, un refugio mistico o una filosofia
perenne ajena a las condiciones sociales de su produccion y reproduccion.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

El Materialismo Filosofico, en contraste, nos obliga a situar al budismo en su materialidad:
como un conjunto de operaciones (rituales, meditaciones, recitaciones, practicas corporales),
instituciones (Sangha, templos, monasterios, linajes, escuelas), y simbolos (imagenes del
Buda, sutras, mandalas, stupas) que han interactuado dialécticamente con otras fuerzas
histdricas y sociales. Esta perspectiva gnoseologica permite entender el budismo no como
una esencia «oriental» inmutable, sino como un fendmeno en constante evolucion y
adaptacion, susceptible de instrumentalizacion y vaciamiento cuando se alteran las
condiciones materiales de su reproduccion.

El enfoque materialista evita también el «Mito de la Cultura» que Bueno critica en su obra
homoénima (1996): la tendencia a hipostasiar «la cultura» o «las culturas» como entidades
abstractas, armodnicas y autosuficientes. El budismo no es una «culturay sino un conjunto de
producciones culturales concretas, conflictivas, materialmente condicionadas, que pueden
analizarse sin recurrir a esencias culturales mistificadoras.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

I11. SIDDHARTHA GAUTAMA: DE PRINCIPE A BUDA EN LA INDIA
ANTIGUA

Para comprender el budismo desde una perspectiva materialista, es imperativo situar sus
origenes en las condiciones histdricas y sociales de la India del siglo VI al V a.C. Siddhartha
Gautama no surge en un vacio, sino en un contexto de profundos cambios sociales,
econdmicos y religiosos en la llanura del Ganges (Kulke & Rothermund, 2004). Este periodo
se caracteriz6 por la emergencia de nuevas formaciones politicas, la expansion de la
urbanizacion y el comercio, y un cuestionamiento generalizado de la hegemonia brahmanica
y el sistema de sacrificios védicos. Numerosos movimientos ascéticos (Sramana) y
pensadores heterodoxos, como los jainistas y los Ajivikas, surgieron desafiando las
concepciones tradicionales.

3.1. Contexto historico y datos biograficos

Los datos histdricos sobre la vida de Siddhartha Gautama son limitados y se entrelazan con
una rica narrativa canonica que se desarroll6 siglos después de su parinirvana (muerte final).
La mayoria de los eruditos sitian su vida entre aproximadamente el 563 y el 483 a.C., o, con
estimaciones mas recientes, entre el 480 y el 400 a.C. (Bechert, 1991; Gombrich, 1988).
Nacié en Lumbini (actual Nepal) como principe de la tribu Sakya, de ahi su epiteto de
Sakyamuni («sabio de los Sakya»). La historia tradicional lo presenta como un joven
protegido de la realidad del sufrimiento, quien al presenciar la vejez, la enfermedad, la
muerte y a un asceta (los «cuatro encuentrosy), decidié renunciar a su vida palaciega en busca
de una solucioén al dukkha (sufrimiento).

Este abandono de la vida mundana y la busqueda de la iluminacion bajo el arbol Bodhi en
Bodh Gaya son los pilares de su leyenda fundacional. Tras alcanzar el nirvana (extincion del
sufrimiento) y el despertar (bodhi), dedico el resto de su vida a ensedar el Dharma
(ensefianza) en el noreste de la India, estableciendo la Sangha (comunidad de monjes y
monjas). Desde la perspectiva materialista, lo relevante es que el Buda historico fue un ser
humano que desarroll6 un método de transformacion subjetiva y fundo6 una institucion para
su transmision; no fue un profeta que recibiera revelacion de una divinidad ni un dios
encarnado.

3.2. El nucleo doctrinal: las Cuatro Nobles Verdades

El nucleo doctrinal inicial de las ensefianzas del Buda se condensa en las Cuatro Nobles
Verdades (cattari ariyasaccani) y el Noble Octuple Sendero. Las Cuatro Nobles Verdades
constituyen un diagnostico soteriologico de la condicion humana:

Primera Noble Verdad - Dukkha (sufrimiento/insatisfaccion): La vida esta
inherentemente ligada al sufrimiento, la impermanencia y la insatisfaccion. Como se expresa
en el Dhammacakkappavattana Sutta: «el nacimiento es sufrimiento, la vejez es sufrimiento,
la enfermedad es sufrimiento, la muerte es sufrimiento... En resumen, los cinco agregados del
apego son sufrimiento» (Bhikkhu Bodhi, 2000). Esta primera verdad establece la tesis
original del budismo: la existencia, tal como se experimenta ordinariamente, es
intrinsecamente insatisfactoria. Desde la perspectiva materialista, dukkha no es una tesis
metafisica sobre la esencia del ser sino un diagndstico operatorio de la condicién humana tal
como se presenta al sujeto no transformado.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

Segunda Noble Verdad - Samudaya (origen del sufrimiento): El sufrimiento surge del
apego y el deseo (tanhda) por lo transitorio. «Es este deseo que conduce a nuevos nacimientos,
acompanado de deleite y pasion, buscando placer aqui y alla...» (Bhikkhu Bodhi, 2000). Esto
sefala el origen inmanente del sufrimiento en las propias operaciones psiquicas del sujeto, no
en una condena divina o en un pecado original. El sufrimiento tiene causas identificables y,
por tanto, puede ser abordado mediante operaciones transformadoras.

Tercera Noble Verdad - Nirodha (cesacion del sufrimiento): El sufrimiento puede cesar
con la erradicacion del deseo y el apego. «Es la extincion sin residuo y la cesacion de este
mismo deseo; su abandono, su renuncia, su liberacion, su desapego» (Bhikkhu Bodhi, 2000).
La cesacion se presenta como una posibilidad real y accesible mediante la operacion del
sujeto, no como una gracia divina o un destino predeterminado.

Cuarta Noble Verdad - Magga (el camino a la cesacion): La cesacion del sufrimiento se
logra a través del Noble Octuple Sendero, que constituye la via practica que el Buda ensefio.

3.3. El Noble Octuple Sendero

El Noble Octuple Sendero es una guia practica que abarca tres dimensiones fundamentales de
la transformacioén del sujeto:

Sabiduria (pafiia): Comprende la Vision Correcta (samma-ditthi), que implica comprender
las Cuatro Nobles Verdades y la naturaleza de la realidad; y la Intencion Correcta (samma-
sankappa), que implica la renuncia, la benevolencia y la no-violencia como orientaciones
basicas de la voluntad.

Conducta ética (sila): Comprende la Palabra Correcta (samma-vaca), abstenerse de mentir,
calumniar, hablar con dureza o frivolidad; la Accidon Correcta (samma-kammanta), abstenerse
de matar, robar y conducta sexual inadecuada; y el Modo de Vida Correcto (sammd-ajiva),
ganarse la vida de manera que no cause dafio a otros seres.

Disciplina mental (samadhi): Comprende el Esfuerzo Correcto (samma-vayama), cultivar
estados mentales saludables y abandonar los perjudiciales; la Atencion Correcta (sammd-
sati), la practica de la atencion plena sobre el cuerpo, las sensaciones, la mente y los
fenomenos mentales (este es el origen del término «mindfulnessy); y la Concentracion
Correcta (samma-samadhi), el desarrollo de estados de absorcion meditativa (jhana).

3.4. La doctrina del no-yo (anatman)

Central a las ensefianzas del Buda fue el concepto de Andatman (no-yo), una critica
materialista radical al Brahmanismo. Mientras el Brahmanismo postulaba un atman (alma o
yo eterno e inmutable) idéntico en Ultima instancia con el Brahman (realidad absoluta), el
Buda afirmo que no existe un yo sustancial. En cambio, los seres son una agregacion
impermanente de cinco skandhas (agregados): forma material (riipa), sensacion (vedana),
percepcion (sannid), formaciones mentales (sankhara) y conciencia (vifinana).

Como se afirma en el Anattalakkhana Sutta: «La forma, monjes, es no-yo... lo mismo ocurre
con la sensacion, la percepcion, las formaciones mentales y la conciencia» (Bhikkhu Bodhi,
2000). Este fragmento constituye una desactivacion ontologica del concepto de atman,
socavando la idea de una existencia privilegiada o condenada por nacimiento. Esta doctrina
de la impermanencia (anicca), el sufrimiento (dukkha) y el no-yo (anatman) —las Tres

— 10—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

Caracteristicas de la Existencia— desmantel6 las bases de una ontologia idealista
substancialista (Gethin, 1998).

El nirvana, por tanto, no era la unién con un ser supremo (como en el Brahmanismo) ni la
contemplacion de un Dios (como en el monoteismo), sino la extincion del dukkha a través de
la comprension directa de la realidad tal como es, sin aferramiento a un yo ilusorio. La via
budista se asienta en la transformacion del sujeto operatorio a través de la disciplina practica,
no en la fe en una revelacion divina. Esta estructura es la que permite caracterizar al budismo
como una fase secundaria radicalizada: religiosa en su funcién (religacion, transformacion,
comunidad) pero no teista en su contenido (ausencia de dios creador, ausencia de revelacion,
ausencia de alma inmortal).

3.5. Influencias y rupturas con el contexto indio

El budismo surgi6 en un periodo de ebullicion intelectual en la India, interactuando con
diversas corrientes filosoficas y religiosas. Si bien se levant6é contra muchos de sus pilares,
también conservo ciertos conceptos, reinterpretandolos a la luz de su propia praxis
materialista.

Contra el Hinduismo (Brahmanismo Védico): El Buda se opuso vehementemente a la
ortodoxia brahmanica y sus practicas. Rechaz6 el sistema de castas, que consideraba una
division artificial y sin fundamento en la verdad del karma y la igualdad intrinseca de los
seres. A diferencia del Brahmanismo, que enfatizaba los sacrificios rituales (yajiia) como
medio para apaciguar a los dioses y asegurar el bienestar (Fuller, 2004), el budismo puso el
foco en la accion ética individual y la meditacion para la liberacion. La autoridad de los
Vedas fue cuestionada: el Buda argument6 que la verdadera sabiduria no se encuentra en las
escrituras reveladas, sino en la experiencia directa y la comprension personal. Pero la ruptura
mas fundamental fue con la doctrina del atman y el Brahman: el budismo, con su concepto de
andatman, nego la existencia de cualquier substancia permanente.

Convergencias y diferencias con el Jainismo: El budismo y el jainismo surgieron casi
simultdneamente y comparten muchas similitudes como movimientos sramana (ascéticos)
que desafiaron el Brahmanismo. Ambos enfatizan el karma y la necesidad de la liberacion del
ciclo de samsara. Comparten la importancia de la no-violencia (ahimsa) hacia todos los seres
vivos. Sin embargo, el jainismo promueve una austeridad extrema (los monjes digambara
andan desnudos), mientras que el budismo aboga por el Camino Medio, evitando los
extremos del auto-castigo y la complacencia sensual. Ademas, el jainismo postula una jiva
(alma) eterna e individual en cada ser vivo (Jaini, 1979), mientras que el budismo, con su
doctrina de anatman, niega la existencia de tal alma.

Conceptos conservados y reinterpretados: A pesar de las rupturas, el budismo retuvo y
reinterpretd ciertos conceptos preexistentes. El samsara (ciclo de renacimientos) y el karma
(ley de causa y efecto) eran ideas ampliamente difundidas en la India; el budismo los adopt6
pero redefini6 el karma como volicion (intencidon detras de la accidn) mas que como accion
ritual. La tradicion de la renuncia ascética era comun; el Buda adopt6 esta via de vida
monastica, pero con un enfoque diferente: no por acumulacion de mérito ritual, sino por la
busqueda de la sabiduria y la liberacion personal. Las practicas meditativas y yoguicas eran
preexistentes; el budismo las integro, pero les dio un nuevo propoésito centrado en la atencion
plena (sati) y la concentracion (samadhi) para alcanzar la vision profunda (vipassana). La
cosmologia india, con sus multiples reinos de existencia y sus devas (dioses), fue adoptada



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

pero subordinada: estos seres no son eternos, estan sujetos al karma y no tienen poder de
salvacion.

Esta interrelacién compleja demuestra como el budismo, en su fase secundaria radicalizada,
fue capaz de disociarse de la substancia teista de otras religiones indias, mientras que su
flexibilidad operativa le permitio absorber y transformar elementos materiales y simbdlicos
preexistentes para su propia expansion y consolidacion.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

IV. EL BUDISMO COMO FORMA RELIGIOSA DE FASE
SECUNDARIA RADICALIZADA

Segun el Materialismo Filoséfico de Gustavo Bueno, las religiones se clasifican en fases
historicas y estructurales segin su configuracion del eje angular del espacio antropologico.
La clasificacion del budismo dentro de este esquema requiere precisiones que eviten
contradicciones y aplicaciones mecanicas.

4.1. Las fases religiosas segin Bueno

En El animal divino (1985, segunda edicion ampliada 1996), Bueno desarrolla una teoria de
las religiones estructurada en tres fases:

Fase primaria: Se caracteriza por la religacion con animales numinosos. Los nimenes son
entidades corporeas, no humanas pero dotadas de inteligencia, voluntad y capacidad de
relacion con los seres humanos. El eje angular del espacio antropolédgico se configura
mediante la interaccidon con estos animales sagrados, que no son meros objetos ni meros
simbolos, sino sujetos operatorios con los cuales se establece un trato real. El arte rupestre
paleolitico (Altamira, Lascaux) testimonia esta forma de religiosidad. Bueno formula el
principio: «el hombre hizo a los dioses a imagen y semejanza de los animalesy.

Fase secundaria: Emerge con la aparicion de dioses antropomorfos o zoomorfos que
conservan atributos de los animales numinosos pero adquieren forma humana o mixta. Los
panteones politeistas (griego, egipcio, mesopotamico, hinda) ejemplifican esta fase. Los
dioses secundarios tienen biografias, pasiones, conflictos entre si; son personajes con quienes
se puede establecer relacion personal (oracion, sacrificio, pacto).

Fase terciaria: Se define por la critica filosofica al antropomorfismo y zoomorfismo,
resultando en la concepcion de un Dios tnico, incorporeo y trascendente. El judaismo, el
cristianismo y el islam constituyen las formas paradigmaticas. Es importante notar que, segiin
Bueno, el monoteismo terciario es una construccion filosofica: «el Dios de los filosofos» no
tiene conexion directa con la piedad religiosa popular.

4.2. El problema de clasificacion del budismo

La afirmacion de que el budismo «no encaja en las fases religiosas clasicas teistas» es crucial.
Su originalidad radica en la ausencia de un dios creador trascendente y su enfoque en la
operatividad inmanente de la transformacion del sujeto. El budismo carece de un dios creador
(fase terciaria); su Buda no es un animal numinoso (fase primaria); pero tampoco es
simplemente un dios antropomorfo (fase secundaria convencional). ;Cémo clasificarlo
entonces?

La categoria de fase secundaria radicalizada resuelve este problema. Esta denominacion
no es arbitraria sino que responde a criterios operatorios precisos:

Criterio de exclusion de fase primaria: El budismo no establece religacion directa con
animales numinosos. Aunque la cosmologia budista incluye animales y el respeto a todos los
seres sintientes es central, estos no funcionan como niimenes con los que se establece trato
religioso. El Buda no es un animal numinoso sino un ser humano histdrico que alcanz6 la
iluminacién mediante su propio esfuerzo.

— 13—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

Criterio de pertenencia a fase secundaria: El budismo comparte con las religiones
secundarias la existencia de una figura central (el Buda) que, aunque humana en origen,
adquiere atributos suprahumanos: omnisciencia, capacidad de ensefianza liberadora,
trascendencia del ciclo de renacimientos. Los bodhisattvas del Mahayana funcionan como
figuras cuasi-divinas con poderes de intercesion y compasion activa.

Criterio de exclusion de fase terciaria: El budismo no postula un Dios creador trascendente
ni una divinidad incorpdrea que sea objeto de fe monoteista. La cosmologia budista es
pluralista y rechaza explicitamente la idea de un creador (/svara).

Criterio de radicalizaciéon: El budismo «radicaliza» la fase secundaria al llevar a sus tltimas
consecuencias la critica al substancialismo sin dar el paso a la fase terciaria. La doctrina del
andatman (no-yo) y la sinyatd (vacuidad) disuelven no solo el yo humano sino toda substancia
permanente, incluyendo la posibilidad de un Dios substancial. El budismo efecta una critica
al antropomorfismo pero no sustituye a los dioses por un Dios unico sino por la vacuidad.

4.3. Operatividad religiosa sin teismo

El budismo demuestra que la religiosidad no depende necesariamente del teismo. La
religacion —el vinculo que une a los sujetos humanos con términos que trascienden su
individualidad— puede establecerse con figuras numinosas no divinas: el Buda como modelo
paradigmatico, los bodhisattvas como seres compasivos, el Dharma como verdad impersonal,
la Sangha como comunidad de practicantes.

Las operaciones religiosas budistas incluyen: rituales de refugio (tomar refugio en el Buda, el
Dharma y la Sangha), practicas meditativas codificadas, recitacion de sutras, ceremonias de
ordenacion, ritos funerarios, festivales del calendario liturgico. Estas operaciones no estan
dirigidas a un Dios pero producen efectos analogos a los de las religiones teistas: cohesion
comunitaria, transmision de valores, transformacion del sujeto, articulacion del sentido de la
vida y la muerte.

Esta caracteristica —operatividad religiosa sin teismo— es precisamente lo que hace al
budismo susceptible tanto de asumir funciones terciarias (cuando se institucionaliza
masivamente) como de sufrir vaciamiento (cuando se desvincula de sus instituciones y se
reduce a técnica individual).

— 14—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

V. TIPOS DE BUDISMO: DIVERSIDAD FILOSOFICA Y CANON

El budismo no es un bloque monolitico sino un conjunto de tradiciones diversas que, a lo
largo de dos milenios y medio, han desarrollado doctrinas, practicas e instituciones
diferenciadas. Desde la perspectiva materialista, esta diversidad no es accidental: responde a
las condiciones historicas, sociales y culturales en las que cada forma de budismo se
desarrollo.

5.1. El Budismo Theravada: la Doctrina de los Ancianos

El Budismo Theravada (sanscrito: «Doctrina de los Ancianos») es considerado la escuela mas
antigua y conservadora, preservando las ensefianzas que sus adherentes consideran mas
cercanas a las del Buda historico. Se extendio principalmente por el sur y sudeste asiatico: Sri
Lanka, Myanmar (Birmania), Tailandia, Camboya, Laos y partes de Vietnam (Gombrich,
1988). El Theravada se distingue por su énfasis en el Canon Pali (Tipitaka), el corpus de
escrituras mas antiguo conservado en su totalidad.

El Canon Pali (Tipitaka): Se divide en tres «cestas» (pitaka): El Vinaya Pitaka contiene las
reglas de conducta y disciplina para la comunidad monastica. El Sutta Pitaka contiene los
discursos atribuidos al Buda y a algunos de sus discipulos cercanos. El Abhidhamma Pitaka
consiste en un andlisis sistemadtico y filosofico detallado de los principios doctrinales.

El Theravada enfatiza el ideal del Arhat: el ser que ha alcanzado la iluminaciéon y la
liberacion del ciclo de renacimientos mediante su propio esfuerzo. La practica central es la
meditacion vipassana (vision profunda), que desarrolla la comprension directa de las Tres
Caracteristicas: impermanencia, sufrimiento y no-yo.

5.2. El Budismo Mahayana: el Gran Vehiculo

El Budismo Mahayana («Gran Vehiculo») surgi6 en la India entre el siglo I a.C. y el siglo |
d.C.y se convirti6 en la forma dominante de budismo en gran parte del este de Asia: China,
Tibet, Corea, Japon, Vietnam (Williams, 2009).

El ideal del Bodhisattva: La figura central del Mahayana es el Bodhisattva: un ser que ha
alcanzado un alto grado de iluminacion pero elige posponer su propio nirvana final para
permanecer en el samsara y ayudar a todos los demads seres sintientes a alcanzar la liberacion.

La doctrina de la Vacuidad (Sﬁnyati): Este es el concepto filosofico mas distintivo del
Mahayana. Afirma que todos los fendmenos son «vacios» de existencia inherente,
independiente o sustancial. Esto no significa que los fendmenos no existan, sino que su
existencia es siempre interdependiente y relacional.

Principales escuelas: La escuela Madhyamaka (Camino Medio), fundada por Nagarjuna,
utiliza la 16gica para demostrar la vacuidad de todas las ideas filosoficas. La escuela
Yogdcara (Solo Mente), desarrollada por Asanga y Vasubandhu, argumenta que toda
experiencia es una construccion de la mente. La escuela de Tierra Pura enfatiza la devocion
al Buda Amitabha. La escuela Chan/Zen enfatiza la meditacion sentada y la experiencia
directa del despertar.

5.3. El Budismo Vajrayana: el Vehiculo del Diamante

— 15—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

El Budismo Vajrayana («Vehiculo del Diamante») se desarroll6 en la India entre los siglos V
y VII d.C. y se caracteriza por la inclusion de practicas tantricas y esotéricas. Es la forma
dominante de budismo en el Tibet, Butan, Mongolia, partes de Nepal, y en ciertas escuelas
esotéricas japonesas (Shingon, Tendai).

Practicas tantricas: El Vajrayana integra los principios del Theravada y el Mahayana pero
anade capas adicionales de practica con el objetivo de alcanzar la Budeidad de manera mas
rapida. El uso de tantras (textos esotéricos), mantras (silabas sagradas), mandalas (diagramas
cOsmicos) y mudras (gestos rituales) es central.

El papel del Guru/Lama: La relacion con un guru o lama (maestro espiritual) es de suma
importancia. Las ensefianzas y las iniciaciones tantricas se transmiten oralmente de maestro a
discipulo en una linea ininterrumpida.

Funciones politicas: El Vajrayana ha tenido profunda influencia en la politica de las
regiones donde se ha desarrollado, especialmente en el Tibet, donde establecié un sistema
teocratico con el Dalai Lama como lider espiritual y temporal.

— 16—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

VI. LA EXPANSION DEL BUDISMO POR ASIA: MUTACIONES
DIALECTICAS

La expansion del budismo a lo largo del continente asiatico no fue un mero proceso de
difusion lineal, sino una serie de complejas mutaciones dialécticas. En cada nueva region, la
doctrina budista original interaccioné de manera profunda con las filosofias, religiones y
estructuras sociales preexistentes, adaptandose a ellas, transformandolas y, a su vez, siendo
transformada por ellas.

6.1. Transmision a China: sincretismos y tensiones

El budismo hizo su entrada en China, segun la tradicidn, tan temprano como el primer siglo
d.C., principalmente a través de la Ruta de la Seda (Liu, 2010). Las caravanas de
comerciantes y los misioneros budistas transportaron consigo sutras, reliquias y nuevas
formas de pensamiento que desafiarian y enriquecerian el paisaje intelectual chino.

El encuentro inicial del budismo con el Confucianismo y el Taoismo condujo a un profundo
proceso de sincretismo. Las traducciones de los sutras budistas al chino fueron un factor
determinante: el concepto de dharma se tradujo utilizando el término taoista dao («caminoy),
y el nirvana se asimil6 al «vacio» taoista. En China se desarrollaron escuelas propiamente
chinas: el Chan (que se convertiria en el Zen japonés), el Huayan, el Tiantai y la Tierra Pura.

6.2. La peninsula coreana: puente civilizatorio

Corea actué como puente civilizatorio entre China y Japon. Introducido durante el periodo de
los Tres Reinos (Goguryeo, Baekje, Silla), el budismo encontrd en la peninsula un terreno
fértil para su institucionalizacién. Durante el reino de Silla Unificada (668-935) y
especialmente durante la dinastia Goryeo (918-1392), el budismo alcanzé un estatus casi
equivalente al de una religion de Estado.

Figuras como el monje Wonhyo (617-686) realizaron esfuerzos notables por armonizar las
diversas doctrinas budistas. La construccion de templos monumentales, la produccion de la
Tripitaka Koreana, y la influencia del budismo en el arte, la literatura y la arquitectura
coreana son testimonios de la profunda integracion de esta tradicion en la vida del reino.

6.3. Llegada a Japon: estética, soberania y disciplina

La introduccidn oficial del budismo en Japdn, tradicionalmente datada en 552 d.C., con la
llegada de una estatua de Buda y sutras desde el reino coreano de Baekje, fue un evento de
profunda trascendencia que desencaden6 tensiones politicas entre los clanes dominantes,
especialmente los clanes Soga (pro-budista) y Mononobe (anti-budista). EI budismo tuvo que
interactuar con el Shinto, la religién autdctona. Pronto se desarroll6 una fusion sincretista
conocida como shinbutsu shiigo («sincretismo de kami y budasy).

Bajo la guia del Principe Shotoku (574-622 d.C.), el budismo fue promovido activamente
como religion de Estado. Su famosa Constitucion de Diecisiete Articulos (604 d.C.) abre con
un principio budista: «Primero: La armonia debe ser valorada, y la evitacion de la oposicion
debe ser tenida en gran honory». Este fragmento demuestra la instrumentalizacion politica del
budismo: sus preceptos éticos son utilizados para fundar un orden social bajo la autoridad
imperial, una clara funcidn institucional propia de fase terciaria que no requeria de un dios
revelado.

— 17—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

VII. MATRIZ DE FUNCIONES TERCIARIAS: VERIFICACION
EMPIRICA

La afirmacion de que el budismo asume «funciones terciarias» requiere demostracion
mediante indicadores materiales verificables. La siguiente matriz presenta las funciones que
en otras tradiciones estan reservadas a religiones con un Dios trascendente, los indicadores
materiales que permiten verificar su ejercicio, las regiones y periodos historicos donde
pueden documentarse, y una evaluacion de su cumplimiento por parte del budismo.

Funcién Indicador material Region/Periodo Evaluacién
Legitimacion Constitucion de Shotoku; Dalai Lama como Japon (s. VII); Tibet (s. XVII- Cumple
politica soberano; patrocinio imperial Tang/Sui XX); China (s. VI-IX)

Cohesion social Sangha como institucion transversal; festivales  Japon (s. VII-XIX); Corea Cumple
publicos; ritos funerarios monopolizados (Silla/Goryeo); Sri Lanka

Control moral ~ Vinaya como c6digo normativo; preceptos éticos Tibet; Birmania; Tailandia; Cumple
incorporados al derecho consuetudinario Japon feudal

Economia Monasterios terratenientes; exenciones fiscales; China Tang; Tibet; Corea Cumple

institucional dana como redistribucion Goryeo; Japon Kamakura

Ritual piblico  Ceremonias imperiales; Daibutsu de Nara; Japon Nara (s. VIII); China Sui; Cumple

estatal rituales de proteccion del Estado Sri Lanka

Educacion Universidad de Nalanda; monasterios como India (s. V-XII); Tibet; Japon  Cumple
centros de alfabetizacion y saber medieval

Analisis de la matriz: La matriz demuestra que el budismo cumple todas las funciones
terciarias identificables en contextos historicos multiples y documentados. Es particularmente
significativo que estas funciones se ejercieran sin recurrir a ningiin Dios creador o revelador.

— 18—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

VIII. CASO DE PRUEBA: EL ZEN EN JAPON

Para verificar la tesis de que el budismo puede asumir funciones terciarias sin teismo y
posteriormente experimentar vaciamiento operatorio, desarrollamos un analisis detallado del
budismo Zen en Japon. Este caso es paradigmatico porque permite observar todo el ciclo:
desde la introduccion, pasando por la institucionalizacion masiva y el ejercicio de funciones
terciarias, hasta el vaciamiento contemporaneo.

8.1. Contexto historico: la llegada del Zen

El Zen (japonés: ##, del chino Chdan, derivado del sanscrito dhyana, «meditacion») fue
introducido en Japon principalmente por dos figuras: Eisai (1141-1215), fundador de la
escuela Rinzai, y Dogen (1200-1253), fundador de la escuela S6td5. Ambas escuelas se
establecieron durante el periodo Kamakura (1185-1333), coincidiendo con el ascenso de la
clase guerrera (bushi o samurais) al poder politico.

El Zen ofrecia a la nueva élite militar un sistema de practica y valores que el budismo

anterior no proporcionaba con igual eficacia: énfasis en la disciplina personal rigurosa,
desapego de las formas externas elaboradas, concentracion mental bajo presion, y una estética
de la austeridad y la simplicidad compatible con el ethos guerrero.

8.2. Institucionalizacion: el sistema Gozan

Durante el periodo Muromachi (1336-1573), el shogunato Ashikaga establecio el sistema
Gozan («Cinco Montafias»), una jerarquia oficial de monasterios Zen que funcionaba como
brazo ideoldgico y administrativo del gobierno militar.

Estructura institucional: El Gozan establecia una jerarquia piramidal de monasterios con
Nanzen-ji en Kioto como «templo superior a los Cinco Montafias», seguido por cinco
templos principales en Kioto y cinco en Kamakura.

Funcion de legitimacion politica: Los monasterios Gozan realizaban rituales de proteccion
del Estado (chingo kokka), oraciones por la prosperidad del shogunato y ceremonias que
vinculaban el poder militar con la autoridad espiritual.

Funcion econémica: Los monasterios Gozan administraban extensas propiedades agricolas,
participaban en el comercio con China, y gestionaban préstamos y finanzas.

Funcion cultural y educativa: Los monasterios Gozan fueron centros de produccion
literaria, caligrafia, pintura y estudios confucianos. La llamada «literatura Gozan» incluyo
poesia en chino clasico, comentarios filosoficos y obras historicas.

8.3. El Zen y la clase samurai

Zazen como entrenamiento: La meditacion sedente (zazen) desarrollaba capacidades
valoradas por los guerreros: concentracion sostenida, control de la respiracion bajo estrés,
desapego del miedo a la muerte, capacidad de actuar sin vacilacion (mushin, «mente sin
mente»). Los textos del maestro Takuan Soho (1573-1645), dirigidos a espadachines,
explicitan esta conexion entre practica zen y artes marciales.

— 19—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

Koan y toma de decisiones: Los koan (problemas paradojicos) de la escuela Rinzai
entrenaban la mente para responder instantdneamente sin deliberacion racional discursiva,
capacidad transferible al combate.

Legitimacion de la muerte: La doctrina de la impermanencia (mujo) y el desapego del yo
proporcionaban un marco que normalizaba tanto matar como morir. El Zen proporcionaba
una «tecnologia de la muerte» que facilitaba la funcion guerrera. Este uso del Zen alcanzo su
punto mas problematico en el siglo XX, cuando sectores del Zen japonés apoyaron
activamente el militarismo imperial, como ha documentado Brian Victoria en Zen at War
(2006).

8.4. Estética Zen y produccion cultural

Jardines de roca (karesansui): Los jardines secos de grava rastrillada y rocas (Rydan-ji es
el ejemplo mas célebre) materializan la estética de la vacuidad: espacios que invitan a la
contemplacion sin representar nada determinado.

Ceremonia del té (chadd): Codificada por Sen no Rikyu (1522-1591), la ceremonia del té
incorpora principios Zen: armonia (wa), respeto (kei), pureza (sei) y tranquilidad (jaku). La
estética wabi-sabi (belleza de lo imperfecto, incompleto y transitorio) deriva directamente de
la sensibilidad zen.

Artes marciales: El tiro con arco (kyiido), la esgrima (kendo), el arte de desenvainar la
espada (iaido) y otras artes marciales se conceptualizaron como «caminosy (do) de
perfeccionamiento espiritual influidos por el Zen.

8.5. El vaciamiento contemporaneo del Zen
El Zen japonés contemporaneo exhibe sintomas claros de vaciamiento operatorio:

Templos-empresa: Numerosos templos Zen funcionan primariamente como negocios
turisticos y funerarios. El llamado «budismo funerario» (soshiki bukkyo) reduce la funcién
del templo a la administracion de ceremonias funebres y memoriales de difuntos.

Zen corporativo: Empresas japonesas y multinacionales incorporan sesiones de «Zen» o
«mindfulness» para sus empleados. Esta practica descontextualizada no busca la iluminacion
(satori) sino la reduccion del estrés laboral y el aumento de la productividad.

Estética sin praxis: La estética «Zen» (minimalismo, espacios vacios, materiales naturales)
se ha convertido en un estilo de disefio global completamente separado de cualquier practica
contemplativa. El Zen deviene signo consumible.

Conclusion del caso: El caso del Zen en Japon demuestra que una tradicion budista puede,
primero, asumir funciones terciarias completas sin recurrir a ningin Dios trascendente; y
segundo, experimentar un vaciamiento operatorio cuando esas funciones se disuelven o se
subordinan a 16gicas externas.

— 20—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

IX. EL ESPACIO ANTROPOLOGICO DEL BUDISMO:
MATERIALIDAD DE LOS EJES

El Materialismo Filos6fico de Gustavo Bueno nos ofrece una herramienta invaluable para
analizar la forma en que el budismo se inscribe y transforma el espacio antropolégico,
compuesto por tres ejes fundamentales: el eje circular (relaciones humanas), el eje radial
(relacion del ser humano con la naturaleza y las cosas) y el eje angular (relacion con los
numenes).

9.1. El eje angular: religacion sin teismo

Aunque el budismo niega la existencia de un Dios creador, el eje angular no queda vacio. Es
ocupado por figuras que funcionan como términos de religacion sin ser dioses en sentido
teista: el Buda histérico como modelo paradigmético y fuente de autoridad; los bodhisattvas
como seres compasivos que asisten a los practicantes; los Budas césmicos que presiden
campos budicos; los protectores del Dharma. Ademas, el Dharma mismo funciona como
término de religacion en el eje angular.

9.2. El eje circular: la Sangha y la transmision

El eje circular del budismo se organiza en torno a la Sangha. Es en este eje donde se
materializan las relaciones humanas esenciales para la practica y la transmision del Dharma.
La relacion maestro-discipulo es fundamental en todas las formas de budismo. Los rituales
comunitarios —ceremonias de iniciacion, recitacion colectiva de sutras, ritos funerarios,
festivales— son expresiones concretas de como este eje circular organiza la vida social y
religiosa.

9.3. El eje radial: interdependencia con el entorno

El concepto de vacuidad ($tinyata) implica que todos los fendmenos, incluyendo los seres
humanos y el mundo natural, carecen de existencia inherente separada. Esto fundamenta una
ecologia implicita: todos los seres y fendmenos estan interconectados, son impermanentes y
surgen en dependencia mutua. Las practicas materiales incluyen la meditacion en entornos
naturales, los jardines Zen como microcosmos, la atencion plena a los ciclos naturales, los
preceptos de no-violencia hacia los animales.



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

X. BUDISMO CONTEMPORANEO E INSTRUMENTALIZACION
SIMBOLICA

La transformacion del budismo en el mundo contemporaneo presenta fenomenos que pueden
analizarse bajo el concepto de mudeces simbolicas: procesos por los cuales simbolos,
practicas e instituciones pierden su contenido gnoseoldgico original mientras conservan su
forma externa.

10.1. Desactivacion gnoseologica

La desactivacion gnoseoldgica del budismo se produce cuando sus conceptos y practicas son
extraidos de su marco soterioldgico y reinsertados en marcos ajenos (psicologia terapéutica,
gestion empresarial, estética del consumo). El budismo tradicional poseia un cierre
categorial: sus operaciones conducian a resultados dentro de su propio campo. En el budismo
instrumentalizado, este cierre se rompe. Los conceptos se separan de su funcion original y se
subordinan a objetivos externos.

10.2. Manifestaciones regionales del vaciamiento

India - Budismo como simbolo identitario: B.R. Ambedkar y miles de dalits se
convirtieron al budismo para escapar del sistema de castas hindu. El budismo se convierte en
una herramienta ideologica y politica.

China - Budismo controlado por el Estado: El budismo ha resurgido bajo el estricto
control del Partido Comunista. Es valorado como «patrimonio cultural» y herramienta para el
«socialismo con caracteristicas chinasy.

Corea - Dualidad tradicion/secularizacion: Los templos mantienen funciones tradicionales
en areas rurales, pero la influencia budista en las urbes ha disminuido drésticamente. El
programa Templestay ofrece experiencias de vida monastica a turistas.

Japon - Templos-empresa y Zen corporativo: Los templos funcionan como empresas
turisticas y funerarias; el Zen se ha convertido en técnica de productividad; la estética zen se
ha separado completamente de la practica contemplativa.

Occidente - Mindfulness y descontextualizacion: El budismo ha sido descontextualizado y
popularizado como mindfulness y «espiritualidad sin dogmay. Libros de autoayuda y
aplicaciones de meditacion proliferan (Lopez, 1995; McMahan, 2008; Purser, 2019).



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

XI. RELIGION RESIDUAL: EL BUDISMO EN EL MERCADO
GLOBAL

La trayectoria del budismo nos revela un proceso de vaciado funcional que, en ciertos
segmentos, lo convierte en una religion residual en el mercado global contemporaneo. Una
religion residual es aquella que ha perdido su capacidad de religacion efectiva pero conserva
formas externas que funcionan como signos consumibles sin contenido operatorio.

11.1. Criterios de identificacion

» Sustitucion completa del cierre categorial: Los objetivos internos de la tradicion
(nirvana, bodhi) son reemplazados por objetivos externos (bienestar, productividad).

* Desvinculacion institucional completa: La practica no requiere pertenencia a
ninguna comunidad, ni relacién con ningun linaje de transmision.

* Mercantilizacion generalizada: El acceso se media exclusivamente por
transacciones econdmicas individuales.

» Estetizacion total: Los simbolos religiosos funcionan exclusivamente como
elementos decorativos o marcadores de estilo de vida.

11.2. El no-teismo como factor de vulnerabilidad

Un aspecto crucial es como el no-teismo budista lo hace particularmente susceptible al
vaciamiento en contextos de mercado. A diferencia de las religiones monoteistas, donde un
Dios celoso o un cuerpo sacerdotal con autoridad divina puede resistir la dilucion del
mensaje, el budismo, al ser una «filosofia de la experiencia» centrada en la praxis, se vuelve
mas permeable a la redefinicion externa. Sin un Dios que pueda declarar «esto no es
budismo», el budismo carece de mecanismos internos de resistencia al vaciamiento
equivalentes a los de las religiones monoteistas.

11.3. Paralelos con el nihilismo occidental

La instrumentalizacion del budismo contemporaneo genera lo que puede llamarse «nihilismo
de la comodidad». El concepto de Anatman, que en el budismo auténtico busca la liberacion
de la ilusion del yo sustancial para disolver el sufrimiento y fundamentar la compasion activa,
puede malinterpretarse como excusa para la indiferencia apatica. Es crucial senalar que esta
deriva nihilista no es inherente al budismo sino producto de su instrumentalizacion. Figuras
como Thich Nhat Hanh han demostrado que la integraciéon de la vacuidad con una profunda
accion politica y social no solo es posible sino intrinseca a una comprension plena del
dharma.

23



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

XII. OBJECIONES Y RESPUESTAS

Un andlisis filoséfico riguroso debe anticipar y responder a las objeciones mas fuertes contra
su tesis.

12.1. Objecion budista: «Siinyata no es nihilismo»

Formulacion: Representantes de tradiciones budistas podrian objetar que el andlisis
confunde la $tinyata con el nihilismo occidental, ignorando que la vacuidad budista es una
doctrina soterioldgica positiva que libera del sufrimiento, no una negacién de todo valor o
sentido.

Respuesta: La objecion malinterpreta nuestra tesis. No afirmamos que la $iinyata sea
nihilista; afirmamos que la instrumentalizacion contempordnea de conceptos budistas puede
producir efectos funcionalmente nihilistas cuando se desvinculan de su marco soterioldgico y
comunitario. La §tinyata operada dentro de la practica tradicional conduce a la compasion; la
Stnyata vaciada de su contexto institucional puede devenir en indiferencia pasiva.
Precisamente por eso distinguimos entre vacuidad doctrinal y vaciamiento operatorio.

12.2. Objecion académica: «El mindfulness es psicologia clinica, no religion»

Formulacién: Investigadores en psicologia clinica podrian objetar que el mindfulness basado
en evidencia (MBSR, MBCT) es una intervencion clinica validada cientificamente, no una
practica religiosa.

Respuesta: Aceptamos la distincion entre usos clinicos y corporativos del mindfulness. El
programa MBSR de Kabat-Zinn, desarrollado en contexto médico con rigor metodoldgico,
constituye una adaptacion legitima. Lo que criticamos es la segunda derivacion: la
apropiacion del vocabulario y las técnicas por el mercado corporativo y de autoayuda, donde
los controles de calidad desaparecen y la finalidad se subordina a la productividad laboral.

12.3. Objecion fenomenologica: «El analisis reduce la experiencia vivida»

Formulacion: Filésofos de orientacion fenomenoldgica podrian objetar que el Materialismo
Filosofico reduce la riqueza de la experiencia religiosa vivida a categorias socioldgicas y
politicas.

Respuesta: El Materialismo Filos6fico no niega la realidad de las experiencias subjetivas
(M2) sino que las sit@ia en su contexto material. Las vivencias contemplativas son fendmenos
reales que el andlisis debe reconocer. Lo que el Materialismo Filosofico rechaza es la
pretension de que estas experiencias sean autoevidentes o inmunes al analisis. Analizar las
condiciones materiales que hacen posible la experiencia no es reducirla sino comprenderla en
su concrecion.

24



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

XIII. CRITERIOS DE CIERRE OPERATORIO DEL ANALISIS

Un andlisis filoséfico riguroso debe explicitar sus condiciones de falsabilidad.

13.1. Condiciones de refutacion

Refutacion de la proposicion ontolégica: Si se demostrara que el budismo carece de
materialidad religiosa (que sus templos, instituciones, rituales y doctrinas no constituyen un
campo operatorio coherente), la tesis quedaria refutada.

Refutacion de la proposicion histérica: Si se demostrara que el budismo nunca ejercio
funciones terciarias, la tesis quedaria refutada. Esto requeriria negar la evidencia histdrica
sobre el sistema Gozan, la teocracia tibetana, el patrocinio imperial en China, etc.

Refutacion de la proposicion critica: Si se demostrara que el mindfulness corporativo
mantiene continuidad operatoria con el budismo tradicional, la tesis del vaciamiento quedaria
refutada.

13.2. Predicciones derivadas del analisis

Prediccién de fragmentacion continuada: El budismo seguira fragmentandose en
segmentos diferenciados: budismo tradicional institucional, budismo étnico-identitario,
budismo de élite, y budismo de consumo masivo.

Prediccion de movimientos de purificacién: Surgiran movimientos de «retorno a las
fuentes» que critiquen el vaciamiento y busquen recuperar la integridad de la practica
tradicional.

Prediccion de generalizacion del patron: El patron de vaciamiento se replicard en otras
tradiciones religiosas y contemplativas que entren en contacto con el mercado global del
bienestar.

13.3. Ventajas explicativas del enfoque materialista

Frente al culturalismo: El Materialismo Filoso6fico evita la hipostatizacion de «la cultura
budista» al analizar las producciones culturales concretas en sus condiciones materiales de
existencia.

Frente al espiritualismo: El Materialismo Filosofico rechaza la abstraccion del budismo
como «espiritualidad» universal; el budismo existe solo en sus materializaciones.

Frente al reduccionismo sociologico: El Materialismo Filosofico mantiene la categoria de
religion como irreducible a mera ideologia o control social, mientras la analiza en su
materialidad.

25



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

CONCLUSION

Este ensayo ha recorrido el itinerario historico, filosofico y simbolico del budismo desde su
surgimiento en la India hasta su consolidacion en Japon y su transformacioén contemporanea,
analizandolo desde el marco del Materialismo Filosofico de Gustavo Bueno. Las
conclusiones pueden resumirse en los siguientes puntos:

Primera conclusion - Sobre la naturaleza religiosa del budismo: El budismo constituye
una forma religiosa de fase secundaria radicalizada. Comparte con las religiones secundarias
la existencia de figuras numinosas con las que se establece religacion personal, pero
radicaliza esta fase al prescindir del teismo sin dar el paso a la fase terciaria monoteista.

Segunda conclusion - Sobre las funciones terciarias sin teismo: El budismo ha ejercido
histéricamente funciones equivalentes a las de las religiones terciarias: legitimacion politica,
cohesion social, control moral, administracion econdémica, monopolio de rituales ptblicos y
educacion. El Dharma, la Sangha y la figura del Buda proporcionan los recursos simbolicos e
institucionales suficientes para la totalizacion social.

Tercera conclusion - Sobre el vaciamiento contemporaneo: El budismo experimenta en el
contexto contemporaneo un proceso de vaciamiento operatorio que lo convierte, en ciertos
segmentos, en religion residual. Este vaciamiento se identifica mediante criterios operatorios:
pérdida de cierre categorial, desvinculacion institucional, mercantilizacion, e
instrumentalizacion.

Cuarta conclusion - Sobre la vulnerabilidad estructural: El no-teismo budista lo hace
estructuralmente vulnerable al vaciamiento en contextos de mercado global. Sin un Dios
celoso que proteja la integridad del mensaje, sin un sacerdocio con poder de excomunion, el
budismo carece de mecanismos internos de resistencia al vaciamiento equivalentes a los de
las religiones monoteistas.

Quinta conclusion - Dialéctica de vacuidad y vaciamiento: La relacion entre $tinyata
doctrinal y vaciamiento operatorio es dialéctica, no causal. La vacuidad budista no conduce
necesariamente al vaciamiento; el budismo tradicional mantuvo durante milenios
instituciones solidas precisamente mediante la doctrina de la vacuidad.

Sexta conclusion - Posibilidades de resistencia: El vaciamiento no es un destino inevitable.
El «budismo comprometido» de figuras como Thich Nhat Hanh demuestra que es posible
mantener el cierre categorial budista mientras se aplica a problemas contemporaneos.

El budismo, en su transito milenario, ha demostrado una plasticidad notable para adaptarse a
contextos culturales diversos sin perder su identidad operatoria. La pregunta que se abre hacia
el futuro es si esa plasticidad seré suficiente para resistir la logica del capitalismo global del
bienestar, o si el Camino del Vacio esta destinado a vaciarse €l mismo hasta convertirse en
una cascara simbdlica sin contenido transformador.

— 26—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

GLOSARIO DE TERMINOS CLAVE

Anatman (sanscrito; pali: anatta): Doctrina budista del «no-yo» que niega la existencia de
un yo o alma substancial, permanente e independiente.

Bodhisattva: En el budismo Mahayana, ser que ha alcanzado un alto grado de iluminacioén
pero pospone su entrada al nirvana final para ayudar a todos los seres sintientes.

Cierre categorial: Concepto del Materialismo Filos6fico que designa la propiedad de un
campo de operaciones de producir resultados dentro de ese mismo campo.

Dharma: Término polisémico que puede referirse a: la ensefianza del Buda; la verdad o ley
cosmica; los fendmenos constitutivos de la experiencia.

Dukkha (pali; sanscrito: duhkha): Primera Noble Verdad del budismo, traducida como
«sufrimientoy, «insatisfaccion» o «malestar existencial».

Ejes del espacio antropologico: Las tres dimensiones que estructuran las relaciones
humanas: eje circular (relaciones entre humanos), eje radial (relaciones con entidades
impersonales), eje angular (relaciones con entidades personales no humanas).

Fase secundaria radicalizada: Categoria propuesta para clasificar al budismo como forma
religiosa que comparte caracteristicas de la fase secundaria pero radicaliza la critica al
substancialismo hasta prescindir del teismo.

Fases religiosas: En El animal divino de Gustavo Bueno: fase primaria (animales
numinosos), fase secundaria (dioses antropomorfos), fase terciaria (Dios tnico trascendente).

Gozan: Sistema jerarquico de monasterios Zen establecido en Japon durante el periodo
Muromachi (1336-1573).

M1, M2, M3: Los tres géneros de materialidad: M1 (realidades fisicas), M2 (realidades
psicologicas), M3 (realidades logico-formales).

Mindfulness: Traduccion inglesa del pali sati (atencion plena). En contexto contemporaneo,
designa también practicas de meditacion secularizadas.

Nirvana: Estado de liberacion del sufrimiento y del ciclo de renacimientos. Literalmente
«extinciony (de las pasiones, el apego, la ignorancia).

Religion residual: Forma religiosa que ha perdido su capacidad de religacion efectiva pero
conserva formas externas como signos consumibles.

Sangha: Comunidad budista. Junto con el Buda y el Dharma, constituye las Tres Joyas.

Siinyata (sanscrito): Vacuidad. Doctrina central del budismo Mahayana que afirma la
ausencia de existencia inherente en todos los fendmenos.

Vaciamiento operatorio: Proceso historico-material mediante el cual una institucion,
practica o simbolo pierde sus funciones originales de religacion sin desaparecer formalmente.

Vinaya: Codigo de disciplina mondstica budista.

27—



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

BIBLIOGRAFIA

Bechert, H. (Ed.). (1991). The Dating of the Historical Buddha. Vandenhoeck & Ruprecht.

Bhikkhu Bodhi. (2000). The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of the
Samyutta Nikaya. Wisdom Publications.

Bueno, G. (1972). Ensayos materialistas. Taurus.

Bueno, G. (1996). El mito de la cultura: Ensayo de una filosofia materialista de la cultura.
Editorial Prensa Ibérica.

Bueno, G. (1996). El animal divino: Ensayo de una filosofia materialista de la religion (2*
ed.). Pentalfa Ediciones. (Original publicado en 1985)

Buswell, R. E. (2017). The Formation of Ch'an Ideology in China and Korea. Princeton
University Press.

De Bary, W. T. (Ed.). (1988). Sources of Japanese Tradition. Columbia University Press.

Deal, W. E., & Ruppert, B. (2015). A Cultural History of Japanese Buddhism. Wiley-
Blackwell.

Fuller, C. J. (2004). The Camphor Flame: Popular Hinduism and Society in India. Princeton
University Press.

Garfield, J. L. (1995). The Fundamental Wisdom of the Middle Way: Nagarjuna's
Milamadhyamakakarika. Oxford University Press.

Gethin, R. (1998). The Foundations of Buddhism. Oxford University Press.

Gombrich, R. F. (1988). Theravada Buddhism: A Social History from Ancient Benares to
Modern Colombo. Routledge.

Jaini, P. S. (1979). The Jaina Path of Purification. University of California Press.

Kulke, H., & Rothermund, D. (2004). A History of India (4* ed.). Routledge.

Liu, X. (2010). The Silk Road in World History. Oxford University Press.

Lopez, D. S. (1995). Buddhism in Practice. Princeton University Press.

McMahan, D. L. (2008). The Making of Buddhist Modernism. Oxford University Press.

Purser, R. (2019). McMindfulness: How Mindfulness Became the New Capitalist Spirituality.
Repeater Books.

Thich Nhat Hanh. (1988). The Heart of Understanding. Parallax Press.
Victoria, B. (2006). Zen at War (2% ed.). Rowman & Littlefield.
Williams, P. (2009). Mahayana Buddhism: The Doctrinal Foundations (2* ed.). Routledge.

Wong, D. (2018). Buddhism, politics, and political thought. En D. L. McMahan (Ed.),
Buddhism in the Modern World (pp. 174-192). Routledge.

_ 28



El Camino del Vacio: Analisis Materialista del Budismo

Wright, A. F. (1959). Buddhism in Chinese History. Stanford University Press.
Ziircher, E. (2007). The Buddhist Conquest of China (3* ed.). Brill.

—29__



