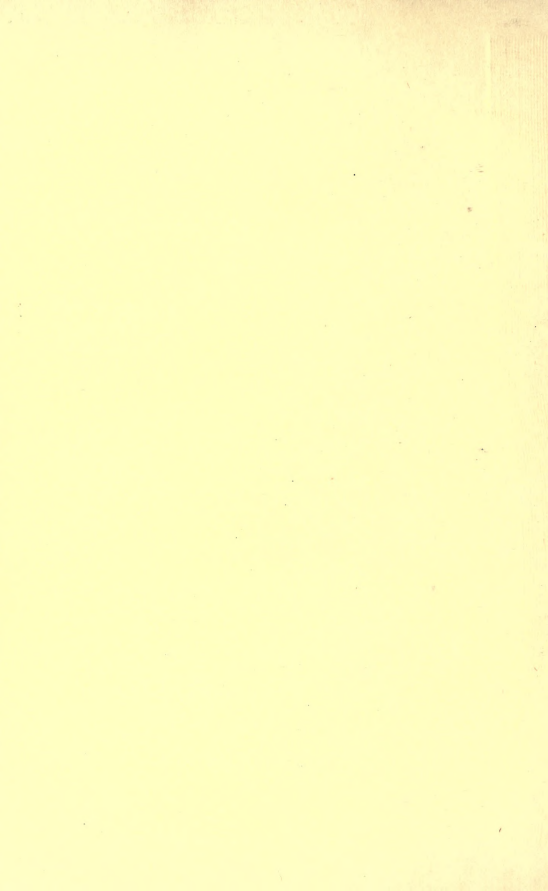
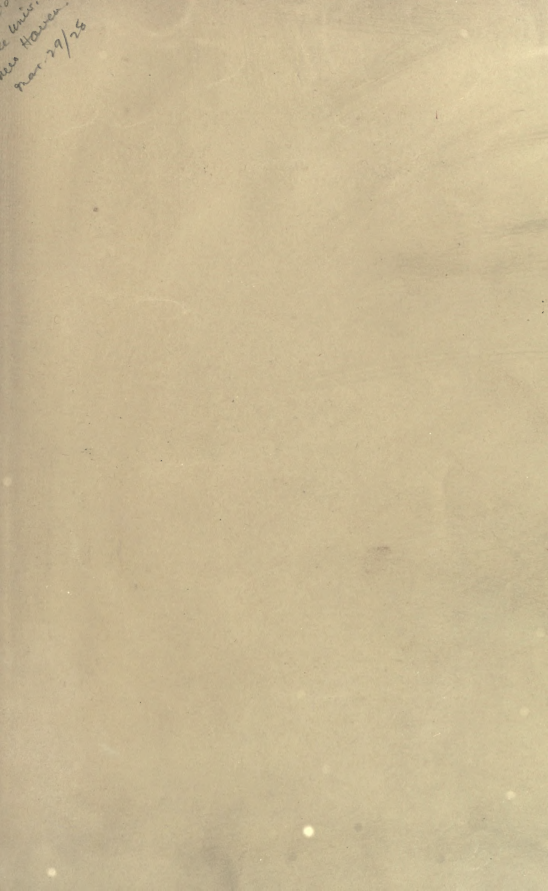
## TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

PINKHOS CHURGIN







## YALE ORIENTAL SERIES

RESEARCHES
VOLUME XIV

THIS BOOK IS A DISSERTATION IN AN ENLARGED FORM SUBMITTED TO THE FACULTY OF THE YALE GRADUATE SCHOOL MAY 15th, 1922.



LHeb T185 ·YC

#### ( YALE ORIENTAL SERIES — RESEARCHES XIV )

Targums

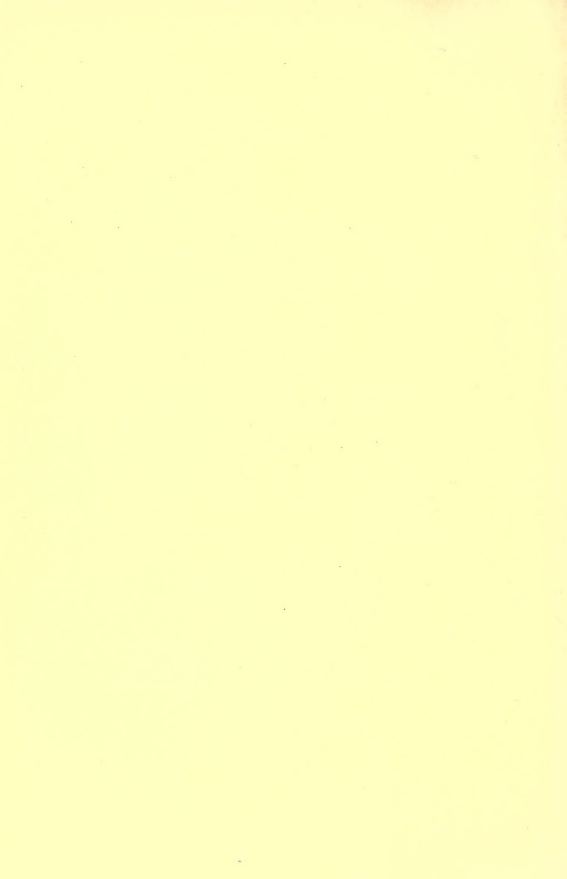
# TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

PINKHOS CHURGIN

221915 3. 4. 26

NEW HAVEN
YALE UNIVERSITY PRESS
MDCCCCVII

# TO MY HONORED TEACHER PROFESSOR CHARLES CUTLER TORREY AS A TOKEN OF DEVOTION AND RESPECT THIS BOOK IS CONSECRATED



#### CONTENTS

|      |                           | Page |
|------|---------------------------|------|
| I.   | The Historical Background | 9    |
| II.  | Textual Variations        | 52   |
| III. | The Exegesis in Jonathan  | 78   |
| IV.  | General Peculiarities     | 111  |
| V.   | Interpolated Targum       | 126  |
| VI.  | Additions                 | 146  |



## THE HISTORICAL BACKGROUND OF TARGUM JONATHAN

The Aramaic rendering of the Prophets belongs to the earliest translations of the Bible which have come down to us. importance for the textual investigation and early Biblical interpretation cannot be overestimated. While the targumist makes little display of critical study in rendering intricate passages, and while he does not pretend to present a minutely literal translation of the Hebrew text, his reverence for the letter and transmitted reading of the text must by far have exceeded that of the Greek and Syriac translators. At the same time his translation is doubtlessly based on a sounder and exacter understanding of both the etymology and usages of the Hebrew language. Again, its value may be said to rest in the fact that, forming a distinct and independent rendering of the text, it presents a helpful source in establishing the principles pursued in the early translations. A good many emendations and assumed violations of the Hebrew text on the sole basis of the translations, so eagerly sought by the modern Biblical scholar, would thus be completely done away with. It is also a mine of Agadic exegesis, to which, in most instances, parallels are preserved in the extant sources. It cannot fail to be of considerable importance for the history of that vast literature, giving in this connection new and vivid emphasis to the religious, national and political state of mind of that age in Palestine.

The authorship of the Targum to the Prophets has been the object of protracted and diverse discussion. Tradition ascribes it to Jonathan b. Uziel, the most prominent disciple of Hillel, of the first century. This single mention in the Talmud of the authorship of Jonathan and the mystic manner in which it is related, can hardly help solve the problem. There is, furthermore, the astounding fact that in the parallel passage in the

Yerushalmi 1) there is complete silence of this tradition of the Babli.2) Had this tradition been common, there could have been no possible reason for the Yerushalmi to ignore the work of the distinguished and holy Jonathan, who "when he discussed the law, a bird flying near him would be burned".3)

The Talmudic tradition mentions Aquila's translation. Both Talmudim have set monuments to the Seventy. Is it because the Targum was originated on Palestinian soil, extensively used and known in Palestine, forming even a necessary part in the worship, that they failed to be impressed by it?

So the inference was drawn that the Aramaic version of the Bible fell in disfavor with the authorities in Palestine who, however, were distinctly pleased with the Greek translation, particularly the Greek version of Aquila.<sup>4)</sup> The alleged reasons for

<sup>1)</sup> Y. Megilla 1, 9.

<sup>2)</sup> Babli Meg. 3b. Blau's contention (J. Q. R., v. 9, p. 738) has no foundation. Cases of disagreement in assigning the author of a saying are numerous. It needs no explanation and consequently cannot be made a basis for a new theory.

<sup>3)</sup> Suk. 28a; Baba Bathra 134a; Y. Nedarim 5, 6.

<sup>4)</sup> Berliner (Onkelos 108-110) has even the idea of a complete suppression of the official Targumim in Palestine. Weiss (Dor Dor etc., v. 1, 200) even knows exactly the time when this suppression took place and its author. It was Rabban Gamliel, of whom it is said (Shab. 115a; Tosef. 13 (14) and with some changes in Sof. 5, 15; Y. Shab. 16, 1) that he hid the Targum to Job. So then it was he who put the ban also on the official Targumim. And it was not until the time of R. Akiba that the ban was lifted. This conjecture is read by Weiss into the phrase מי גלה מתרי לבני אדם. It is evident that the whole supposition hinges on the mere finding that Rabban Gamliel forbade the use of a certain particular Targum. That the express mention of the Targum should be taken to indicate that the other Targumim were spared this interdiction seems to have escaped their observation. Furthermore, their theory is exposed to a dangerous contradiction. If the Targum was restored in the time of R. Akiba, what sense could there have been to the contention of R. Chalafta with Gamliel the younger, a contemporary of R. Akiba, with regard to his license with the Targum, and his reminder of R. Gamliel the Elder? They should not have overlooked the remarkable coincidence presented in the story of Gamliel the Elder and his grandchild. In both instances it was the Targum to Job that evoked disfavor.

such a departure will hardly stand their ground. But aside from other considerations, this assertion is flatly contradicted by the very fact that the Aramaic version was not ignored by the Palestinian authorities. Both Onkelos and Jonathan are quoted in the Yerushalmi and Midrashim,<sup>5)</sup> while, on the contrary, the genuineness of the quotations from Aquila is doubtful.<sup>6)</sup>

It was, then, clearly this Targum which was hit by Rabban Gamliel the Elder, and which was still regarded as forbidden.

There is little to be said of Finn's conjecture (v. 1, 56, ברי הימים) that the suppression of the Targum to the Pent. was due to the introduction of the Samaritan Targum with its dangerous divergencies from the Hebrew text. This he attempts to discover in the obscure saying of Mar Zutra (San. 21b).

It needs only to be mentioned that there is not the faintest hint in the Talmud of a suspension of the Targum-reading in the worship, as he would have us believe. Rosenthal (Beth Ha-Midrash 2, 276) takes the view that the reverence in which Aquila's translation was held in Palestine was due to the fact that Greek was spoken more than Aramaic in Palestine. It is pure imagination.

5) The reader is referred to Zunz G. V., p. 67, Notes b, c. It should be remarked that the list of citations given by Zunz represents by no means an exhaustive research. It is not my present task to cite the numerous cases which, for some reason or other, he does not cite. Suffice it to state that citations from Onkelos alone in Genesis r. exceed considerably the number of citations from Aquila taken together. Com. Lerner, An. u. Quellen d. Breishit Raba 63-65. His view that the respective citations may not represent actual quotations from the Targum, is open to question. One would be at a loss to explain the identity of these citations with the rendering in the Targum. For one of the mind of Geiger, who makes the general assertion that citations from the Targumim are not to be found except in the latter Midrashim, it will be of interest the following remark in בבחר מפנינים להביא בכמה מקומות את התרגום בפרם בשם ונודע בעולם יותר.

This is just as true of other cases.

6) Com. Field Hex. XVII. Of all the 12 respective citations, one, on Is. 5, 6 (Eccl. r. 11, 7) belongs to Jonathan, and yet carries the name of Aquila. Luria l. c. would emend Jonathan but admits Jonathan is never mentioned in the Midrash. Einhorn (ad loc.) would have here Aquila agree with Jonathan, so Herzfeld (Geschichte II, 63). Equally, Weiss' assertion (Dor, v. 2, 123) that this implies Aquila must have made use of Jonathan needs no refutation. Another Aramaic quotation referring to Prov. 25, 11 (Gen. r. 93, 3) is partly taken from the Targum to Prov.

Yet they are not traced to their respective translators. Such is also the case in Babli, where this tradition of Jonathan's authorship is told. In all the many quotations from Targum Jonathan there is no single reference to Jonathan. These facts combine to show that both in Babylonia and Palestine this tradition was otherwise understood, and not until a comparatively late period did it succeed in gaining currency.

Aquila's authority, then, in these cases is a mistake. One other case, namely that referring to Lev. 19, 20 (Y. Kid. 1, 1 end) deals with a Halakic exposition. In the first place, it implies in no way a translatory interpretation. Further, the authority of Aquila given in the name of Jochanan is contested by Chiya who refers it to R. Laser, changing only the reference for evidence. On the other hand, in the Babli (Krithoth 11b) no authority is cited for the same interpretation. If the authority of Aquila was correctly quoted, then norm should be interpreted in its general sense as תרגמא is used in the Babli. His translation was not meant, and all assumptions by De Rossi (Meor Einaim, Ch. 45) and Krauss (Steinschneider Fest. 153) in this case deserve little consideration. The case of Dan. 8, 13, where Aquila is cited (Gen. r. 21, 1; Jalqut Dan. l. c.) in Hebrew, is instructive. There can be no question that the words תרגום אנקלם are an interpolation. It is Rab Huna's interpretation played on a particular form of the word and the contracted י פלוני: it should read: דב הונא פנייה לפנימי זה ארה"ר. It admits of no other explanation.

It is not necessary to enlarge upon these four non-Greek citations. It is scarcely necessary to state that none of these citations is to be found in the Hexapla. But of no more valid authenticity are the remaining eight Greek citations. The citation of Lev. 23, 40 (Y. Sukka 3, 5 Gem.) is a misquotation. As Field and others remarked, such a rendering is fundamentally foreign to Aquila. Besides, in Babli (Sukka 35a) this is recorded as said by Ben Azai, and deducted by the אל תקרו method. In Yerushalmi, again, R. Tanchuma is citing Aquila אמר ר' הדר הידור . This is striking. Aquila is always cited plainly. In the Midrash, however (Lev. r. 30, 8; Jalqut 1. c.), the name of R. Tanchuma is omitted. At the same time Ben Azai is cited in the Midrash as the authority of the saying הדר זה הדר while in Babli 1. c. R. Abbahu is mentioned as the author, and in Yerushalmi (l. c.) R. Levi is the one who said it. It appears that Ben Azai's authority was particularly intended for the last part of the saying, namely the citation from Aquila, as if Ben Azai were citing Aquila. A reconciliation of the Babli and Yerushalmi on this point would appear to have been in the view of the compiler. That might have been the case in the Yerushalmi. According to one report, R. Tanchuma was the author of this exegetic note, just as Ben Azai is Furthermore, Targum Jonathan is quoted in Babli, in many instances, in the name of Rab Joseph, the president of the Pumbeditha Academy, who flourished in the fourth century. Even as late as the author of a commentary on Taharoth, for a long time ascribed to Hai Gaon (flourished in the 11th Century), quotations from Targum Jonathan are given in the name of Rab Joseph, which led Zekaria Frankel, Schürer, Buhl, Winter u. Wünsche, Graetz and many others to take Rab Joseph as the

named as its author in the Babli; according to the other, it was Aquila's (interpretation, not translation). And both reports were united in the form it reads in the Yerushalmi. Either B. A. or R. T. made use of the semblance of the respective Hebrew word to the Greek word, a method pursued extensively by the Agadists (Com. Shab. 63b; Gen. r. 99, 7; com. Shorr החלוץ 12, 6.). It is not Aquila's translation which is quoted. Zipper's Theory (Krauss I. c.) as well as Rappaport's fine suggestion (ערך מלין, אורג) employed by Krauss (I. c. 153) in this case, are superfluous. Of a similar nature is the interpretation attributed to Aquila in Lev. r. 33, 6 on Ez. 23:43. This curious explanation could hardly have found a place in the literal translation of Aquila. It does not belong to Aquila.

With reference to the allegorical interpretation of Prov. 18:21, attributed in Lev. r. 33, 1 to Aquila, it was justly characterized by Field (l. c.) along with Lev. 23:40 as "Omnino absurdae et ridiculae sunt". Com. Tanchuma Lev. מצורע 4, where practically the same idea is expressed without resorting to this Greek expression.

The quotation in Y. Shab. 6, 4 from Aq. on Is. 3:20 is not found in the Hex. The case of Ez. 16, 10 (Lam. r. 1, 1), containing a double rendering, may even be a quotation from Jon. The Lxx might as well

be meant, which here, as also in Ex. 27:16, agrees with Aq. as recorded in the Hex., and also disagrees, just as Aq., with its version in the Midrash. Similarly, the citation from Aq. on Gen. 17:1 in Gen. r. 46, 2; in this case also there is no telling which Greek translation was meant, for the Lxx contains also such a rendering (com. Field Hex., l. c.). The ascription, again, to Aq. of citations from other sources was demonstrated above. This might have been the case with the quotations from Aq. on Dan. 5, 5 (Y. Joma 3, 8 Gem.) and Esth. r. 6. In the former, Aq. is preserved in the Lxx only.

7) Keilim 29, 30 on Judges 3:16; IS. 3:23, 13:21; Ez. 17:7; Oholoth 18 on Is. 49:22. It is interesting that the Aruch (2 גלד 2, גמד 2) cites the Targum from Hai, refraining from mentioning the source, by the same direct reference to R. Joseph המתרגם רב וומקראם.

Com. Schürer, Geschichte, VI, 149 (4th German ed); Z. Frankel, Zu d. T., 10-12; Buhl, Kanon, 173; Winter u. Wünsche, Jüd. Lit. 1, 65.

Winter u. Wünsche, ib., would interpret the tradition as pointing to the authorship of Jonathan of the fragmentary Targum to the Prophets in Codex Reuch. Com. also Weiss, Dor, 1, 200; 2, 123.

- 8) Rashi, Kidushin 13a; Tos. Baba Kama 3a כדמתרגם.
- 9) San. 94b; Moed Katan 28b; Meg. 3a.
- 10) Shab. 28a; Exod. 25:5, 64; Num. 31, 50; Nazir 39a; Num. 6:9; Sota 48b: Deut. 1:49, the latter ascribed to Rab Shesheth in another recension.
- 11) As to the existence of a Targum to Esther at a comparatively early date, com. Megilla 17a, Mishna and Gemara 18a; Y. Meg. 2, 1. As to the assumption of Rab Joseph being the author of the Targum to Hagiog., com. Tosafoth Shab. 115a במהולה pointing out that the Targum to Hag. dates back to the Tanaitic age, while Rashi Megilla (1. c.) מאין הרגום asserts שאין הרגום.
  - 12) Here are some illustrations: Aboda Zara 4a, R. Joseph's in-

in the instance of the Targumic citation on Is. 33:21 put in the mouth of R. Joseph in Jomma 77b, it is given in the name of Rab in Rosh Hashana 23a, and on no authority in Shek. 6, 2, Gem. It may be further stated that in some instances the authority of R. Joseph is omitted; these are introduced by the impersonal מתרגים Again, it should be noticed that Onkelos to Genesis 49:27 and Gen. 30:14 is said in the name of Rab and Levi (Zebachim 54a) מתרגם, פון מתרגם, פון מתרגם, מתרגים, מתרגים, מתרגים, מתרגים, and still this would not constitute sufficient evidence to place the name of Rab on Targum Onkelos. The evidence in question presses in the direction of an entirely different conclusion, and that is, that so general was the ignorance of the authorship of the official Targumim that quotations from them were permitted or had to be recalled on the authority of the one citing them.

There is no need to dwell at length on the fanciful hypothesis first formulated by Drusius and later set forth in his peculiar way by Geiger and supported by Karpeles, connecting Jonathan with Theodotion.<sup>13</sup>) According to this theory, the Targum Jonathan is founded on the Greek translation of Theodotion, while Targum Onkelos is based on Aquila.<sup>14</sup>) But the Theodotion version, which is rather a revised version of the Lxx than an independent rendering, and whose Pharasaic origin is open to question, and whose author shows a scant knowledge of Hebrew, could hardly become the groundwork for the Rabbinic Targum Jonathan. There is not the remotest agreement between them, either as to the principles employed or as to the rendering, except in the names of the translators, and only a

terpretation of Ez. 9:6; Shab. 26a on Jerem. 52:16; Shab. 54b; Kethuboth 6b on IS. 17:8, which involves an Halakic exposition cited also in Shab. 56a. This is contained in the Toseftoic addition on the margin of Codex Reuch. That Rab Joseph, however, was also an independent interpreter appears from his interpretation of Gen. 10, 2 (Joma 10a), in which he disagrees with the extant Targumim, while Ps. Jonathan agrees with R. Simoi (R. Simon in Gen. r. 37, 1).

<sup>13)</sup> Geiger, Ursch. 163; Carpeles, History (Heb.) 159.

<sup>14)</sup> Com. Rapaport זכרון לאחרונים 3; Luzzatto אגרות 214; Adler נתינה לגוי Introduction.

highly powerful imagination would be taken by its suggestiveness.

With the collapse of these theories; with the tradition in complete silence over the name of the author of the official Targum to the Prophets, and in utter lack of other evidence leading to the establishment of a tenable hypothesis, there is no use in further attempts to solve the riddle. There was no single author to impress tradition, and in so far as the name of the author is concerned, the discussion should be considered as concluded. But there is another question closely allied with this problem, which calls for consideration. Many writers on this subject speak of a revised redaction of the official Targumim. Some assert that the revision was stimulated by a missionary desire to supply the Gentile world, speaking an Aramaic dialect, with a correct rendering of the Torah, as Luzzato, supported by Rappaport, would put it. 15) Others would look for its cause in the careless handling by the early Aramaic translators of the Hebrew Berliner and Geiger adhere to the theory that the revision was brought about by the necessity of furnishing the congregations in the Diaspora, particularly in Babylonia, with a unified and carefully redacted Aramaic version of the Bible. 17)

It should be first borne in mind that these theories start from the viewpoint that these Targumim were, so to speak, rejected in Palestine and consequently found elevation to general reverence in Bablyonia. This theory of Palestinian disregard for the Targum is already shown to be erroneous. On the whole, however, this theory will, on full examination, prove to be perplexing. The question arises, how is it, that the redactors permitted renderings to remain in the Targum which unmistakably signify a different reading from the Masoretic text? <sup>18</sup>)

<sup>15)</sup> Luzzatto, Oheb, VIII; Rapaport l. c.

<sup>16)</sup> Meor Enaim, Ch. 45.

<sup>17)</sup> Ur. 164, Nach. Schriften 4, 103; Berliner, On. 108-110. Com. Rapoport אגרות שד"ל p. 214. Weiss, Dor 11, 123; Deutsch in Smith's Dictionary of the Bible 3411. Com. also Jost, Geschichte d. Jud., v. 2, 54, Note 1.

<sup>18)</sup> Com. chapter on textual variations, group A. As to Onk.,

It is further assumed that the revision was made necessary in order to make the Targumic interpretations conform to current Halakic exposition. If this were the case, we should expect to find the Targum in complete harmony with current Halaka. But this is far from being the case. Onkelos presents a long list of cases where it differs from the formally accepted Halakic interpretations and decisions. So are the renderings of Exod. 21, 24 and Lev. 24, 19, 20 against the accepted Halaka, "transmitted from Moses and so seen at the court of every generation from Joshua and on" (Maimonides 1, 6 הלכות חובל ומזיק) that a monetary and not a corporal retaliation is meant (Baba Kama 83b, 84a); Lev. 19:32 disregarding Baraitha Kidushin 32; Deut. 23:18 against Halaka. Sifri l. c.; San. 54b; Abodah Zara 36b. (com. Maimonides א"ה ב, הל"א and Magid Mishna 1. c.). In all of which the Targum undoubtedly has preserved an afterwards superseded Halaka. 19)

The same may be said, in a certain measure, of the Agada. Many are the cases both in Jonathan and Onkelos where the popular interpretations are ignored but which could hardly be ignored by a later redaction.<sup>20)</sup> Pseudo-Jonathan and the Frag-

com. Rosenthal in Weiss' Beth Talmud, 2, 284. The adduced evidence, however, tends rather to contradict his hypothesis of a late single composition of T. Jonathan. Com. also ברם חמד 1, 220.

<sup>19)</sup> It is instructive to notice the rendering of the respective cases in Ps. Jonathan, which conform with the Halaka. This betrays the hand of a later day editor. The Ps. Jonathan, as is generally known, contains some Halakic interpretations conflicting with the current Halaka, which led some writers, among them Geiger, to regard it as a mine of early, Sadducean Halaka. Com. Revel, Karaite Halaka, p. 18.

<sup>20)</sup> Some examples: Is. 17:8; Kethuboth 9b; Ezek. 1:14; Hagiga 13b; com. also the singular rendering of vv. 5, 6. Com. Hag. 1. c.; Kid 72a, referring to 2K 18:11. Both official Targumim abound with such cases.

Yawetz (ישראל) v. 9, 254-264) is the author of a novel theory, namely, that Rab Joseph was the redactor of both Onkelos and Jonathan, as it is evident from the Targumic citations in the Talmud which are quoted in his name. These Targumim have originated from the Greek translation of Aquila, which was translated into Aramaic.

mentary Targum may serve as instructive illustrations. Finally, there are many inconsistencies in reference to certain principles followed in the Targum (com. groups B and C in the chapter on textual deviations), which would not have occurred had it proceeded from the hand of a single redactor. Nothing, again, can account for the silence in the Talmudic sources over an act of such magnitude and importance. The tradition of the Babli of the official Targumim can hardly be taken in any degree to contain the historical kernel of a single authorship. It might be assumed, on the other hand, that it does not, in substance, imply that Jonathan was the author of the extant Targum or of one lost, but points to the fact that this great Rabbi was preeminently skillful in the interpretation of the Prophets. Targum would then be used in this case in its acquired and more general sense. Targum as a quality is counted among the merits of the fellow student of Jonathan, Rabban Jochanan b. Zakkai.<sup>21)</sup>

What has been said of Jonathan is true of Onkelos. There could not have been a revised redaction of the magnitude the sponsors of this theory maintained. The corruptionist hypothesis rests on the doubtful foundation that the unofficial Targumim, as Pseudo-Jonathan, to which unfavorable references are supposedly made in the Talmud, preceded the official Targum. But just the reverse may be true, namely, that these extra-Targumim were built upon the official Targum. Suffice it to say that the existence of "Our" Targum, stated by Tanaitic authorities, implies the fact that the other Targumim existed along with the official Targum.

Rab Joseph edited and put them in final shape. Hence the name of Aquila (Onk.) on the Targum of the Pentateuch and also of the Prophets (namely, the citation in Eccl. r. 11, 3 from Jonathan Is. 5:6, which was considered above) and of Rab Joseph on the Targum of the Prophets and also of the Pent. (the citation in Sota 48b). It is the queerest of theories propounded on the question of the authorship of the Targumim. Ingenuity must fail when one identifies the literal Aquila with the interpretative Jonathan.

<sup>21)</sup> Soferim 16, 8: אמרו שלא הניח פרשה בן יוחנן בן יוחנן בן זכאי שלא הניח פרשה, which is omitted in the modified version of this saying in Sukka 28a and Baba Bathra 134a; so also in ארת דרב שרירא . Com. also Sifri Deut. 179: למען ילמד ליראה, מלמד שהמורא מביא לידי מקרא, מקרא מביא לידי תרגום למען ילמד ליראה, מלמד שהמורא מביא לידי משנה הרגום מביא לידי משנה

But this does not imply that no change was introduced in the existing official Targumim. Certain traces in the Targum carry unmistakable evidence of a Babylonian recast, which was, however, of a very limited scope.

This will be discussed later. The substance was left untouched. Consequently, we may rest assured there was no unified authorship even to the extent of a thoroughgoing redaction. But before advancing other views with regard to the authorship, we might well direct our attention to evidence preserved in the Targum.

It should be noticed at the outset that tradition assigns an early origin to the official Targumim. The same tradition which vaguely ascribed the Targum to late authorities is sponsor of the statement that they originated far back of the age of these authorities. Of Jonathan the tradition makes clear that he "said" the Targum from the mouths of the Prophets Haggai, Zachariah and Malachi. With regard to Onkelos the tradition explains that Onkelos only restored the Targum, which originated with Ezra. The latter was inferred, in the name of Rab, from the interpretation of Nehemiah 8:8, according to which מפורש carries the meaning of תרגום (R. Judan, Nedarim 37a; Gen. r. 36, end). Making all allowance, the Targum Jonathan contains evidence pointing to a comparatively early date. Evidence of a general character consists, first, of the textual deviations which abound in Jonathan as well as in Onkelos. 22) same may be said with reference to the unacceptable Halaka, found in Onkelos. This fact points to a date when these matters were still in the balance. Why, however, they were permitted at a later age to remain in the Targum can easily be explained. There was first of all the tradition referring the Targumim to the last Prophets and Ezra, which cast a halo over them, and none would venture either to question the propriety of the ren-

<sup>22)</sup> Rosenfeld's long list of supposed deviations from the M. T. in Talmud (Mishpachoth Soferim, Vilna, 1883) will be found on closer examination to present no contradiction to this statement. With minor exceptions, nearly all the adduced cases are of a Midrashic nature and should be regarded as such.

dering or attempt to emend them, just because they appeared amazingly striking.

There was no cause for general alarm. The Targum was read verse for verse with the Hebrew Text, which would bring home to the reflection of the hearer the established reading. 23) Still, precaution was sought to exclude a possible impression that the Targum represents the right reading. I am persuaded to interpret the causes for the limitations placed upon the reading of the Targum in the light of this supposition. 24)

The elimination of anthropomorphisms, so persistently carried through in the official Targumim, goes back to an early period. It is a tendency which has its roots in the movement that gave rise to the 18 Tikune Soferim (Mek. Ex. 17, 7) and to the substitution of descriptive appelations (Adonai, Heaven, etc.) for the name of God.<sup>25</sup>) In the later part of the Amoraic age a reaction set in against this tendency, which did not reappear until the Arabic Era. This principle would not have been so singularly stressed in the 4th century in Babylonia, not to speak of the 7th century. Numerous anthropomorphic substitutes were eliminated in the official Targumim by the latter redactors, to whom, it would seem, the anthropomorphic expression was no longer terrifying and repugnant.

It will be of some interest in this connection to note the relaxing of this principle in the Targum to Hagiog., which is certainly later than the Targumim to the Pent. and Prophets. This targumist does not hesitate to render literally such expressions as God laughs (Ps. 2:4; 37:13), God sees (Ps. 33:13; 35:17, 22 etc), God's eyes and eyelids (Ps. 11:4; 33:18), God's hands

<sup>23)</sup> Com. Meg. 23b; Tos. Meg. 3; Rosh Hashana 27a.

<sup>24)</sup> Com. Sota 39b and Y. Meg. 4, 1 Gem. The alleged reason שלא יאמרו מרוב בתורם בתוב בתורה becomes more sensible if interpreted to mean that the public should not suppose the Targum version to correspond to the established reading.

<sup>25)</sup> It was this tendency which influenced both the Aramaic and the Lxx versions. Com. Z. Frankel, Vorstudien, p. 175; Einfluss, pp. 30, 82, 130; Palaest u. Alex. Shrift., 21 et seq.; Zeller, Philosophie d. Griechen, v. 3, 11; 3, 253.

(Ps. 119:73).<sup>26)</sup> This reavels the notions of a later generation, which would undoubtedly have come to the surface in the official Targumim, had they been its production.

The term מימרא, employed in the Targumim to cover anthropomorphic expressions, strikes me also as of early origin. It should be noticed at the outset, what a good many have missed to observe, that there is nothing in it to imply Greek influence. It represents no identity. It disavows the slightest implication of an agency. It is merely a term of speech adopted to disguise anthropomorphic presentations, for the awe-inspiring exaltation of God, hiding the face, like Moses, for fear "to look up to God". It was intended not so much to interpret or explain as to remind and evoke a higher reaction. It is fully employed in the same sense as מאמר or מאמר is used in the Bible, in which image מימרא was certainly cast.27) In a later age, under the influence, it would seem, of the Greek Logos, this term acquired the meaning of a definite essence, an embodied heavenly power approaching an intermediary agency.28) The דבור calls to Moses; 29) it visits, surrounds and kisses. 30) In the Book of Wisdom, probably of Palestinian origin, the all-powerful word of God leaps down from heaven, "a stern warrior into the midst

<sup>26)</sup> L. Ginsburg in the Jewish En. Anthropo. seemingly failed to take notice of this distinction when he made the unqualified statement that the earlier Targumim retained in translation such expressions as the hand, finger, eye etc. of God. This is true of the Targum to the Hagiog. only. In Jonathan an evasive substitute is always employed in such cases. As to the hand of God, com. Joshua 22:31; 1S 5:7; 1K 18:46; Is. 5:25, 9:11, 11:11, 15:31, 3; Jer. 1:9 etc. As to finger, com. Exod. 8:15 with the exceptions of Exod. 31:18 and its parallel in Deut. 9:10, in which case, it seems, the substitute was eliminated, as in the creation story, in order to avoid an explanation that the tablets were given by some inferior power, or to escape the danger of allegorizing the fact of the tablets. Com. further Exod. 33:12, 13; 1 Kings 8:29; Is. 1:15; 43:4; Jer. 7:30.

<sup>27)</sup> In Ps. 33:6, 9; 107:20; 147:15, 18; 148:8 קבר is a descriptive term for the action of God, while in 119:89 it is descriptive of the Torah.

<sup>28)</sup> Com. Gen. r. 4, 2.

<sup>29)</sup> Lev. r. 1, 4.

<sup>30)</sup> Cant. r. 1:13.

of a doomed land". 31) The term מימרא, then, could not have originated in a period when it might be taken to signify a distinct God-like power. In its use in translation it would have the effect of investing the מימרא with all activity, God being inactive—and nothing could be more horrible to the non-Hellenistic Jew than a transcendentalism of the Alexandrian mould. As was noticed before, the later Bablyonian redactors have limited in the Targum the use of the מימרא . It is remarkable that in the creation story all anthropomorphic expressions are, contrary to principle, literally rendered. In most of the parallel cases in Ps. Jonathan מימרא is inserted. The reason for that might be found in the new significance which this term had assumed, so that the application of this term in the creation story would carry the implication that some other power, separate from God, was the author of the act of the creation. 32)

The Targum to the Prophets is not wanting in more specific evidence, although this sort of evidence is admittedly scant. This T. is far from being Midrashic. It is primarily a translation, and the chief concern of the translator is to find the right meaning and the interpretation of the word and phrase; it is not seeking to explain the exigencies of the age, or to propound the mysteries of the generations. It does, however, in a few cases make use of allegory. In the allegorical interpretation unmistakable allusions were preserved to events which can be placed. The events extend over many periods, which furnish us the clue to the historical origination of the Targum.

Direct historical reference is made in the Targum to Hab. 3:17: ...... זית מעשה זית... בי תאנה לא תפרח ואין יבול בגפנים, כחש מעשה זית... The Targum interprets this to refer to the four Kingdoms ארבע שתיצון רומאי But referring to Rome, the version reads ישתיצון רומאי

<sup>31)</sup> Wisdom 18:15. Com. also 16:12; 4 Esd. 6:38.

<sup>32)</sup> Com. On. Gen. 3:9, 22; 5:2; 6:3. In all these cases Ps. Jonathan has אומרא inserted. In Gen. 8:1 there is a complete agreement in the translation between On. and Ps. Jonathan, except that the latter has No explanation can plausibly account for that, except the supposition that a later redactor, out of fear for a possible misleading inference, and who would not feel irritated over an anthropomorphic expression, eliminated מימרא in the respective cases.

<sup>33)</sup> The reading of the extant editions וגברי עובדי כוכבים ומזלות

מירושלם the targumist is remarkable. None of the barbarities committed by the Romans inflamed his rage as did the tribute. This reference then, must have been coined at a time when the chief agitation of the people gathered around the problem of the tribute. The targumist meant the census instituted by the second Procurator Quirinius (6-7 C. E.), which aroused rebellion, being regarded by the people as bondage. Had the destruction of the Temple taken place at the time of this reference to Rome, this act would have certainly been recorded instead of the census.<sup>34)</sup>

IS. 28:1: הוי עטרת גאות שכורי אפרים... translating allegorically: וי די יהיב כתרא לגיותנא טפשא רבה דישראל ויהיב מצנפתא לרשיעיא . In the same way also vv. 3, 4. Allusions are here made to the deplorable state of the High Priesthood. The reference may go to the Sadducean Hasmonean rulers, particularly to Alexander Jannaeus, who incurred the deadliest hatred of the people. This hatred of the "sinners who rose against us"; who "laid waste the throne of David in tumultous arrogance" (Ps. of Sol. 17, 4-8); who "utterly polluted the holy things of the Lord (1, 8) and had profaned with iniquities the offerings of God" (2, 3).35) Reference to John Hyrcanus is made in Ps. Jonathan to Deut. 33:11, according to Geiger (Ur. 479), which, however, may also be equally applicable to the father of Mattathias, John, whom later authorities, mistakenly, took for a High Priest. The failure, however, of the targumist to allude to the Kingship of the sinful High Priest, speaks against this supposition. It is a safer supposition that the Herodian High Priests or the state of the High Priesthood under the Roman Procurators, when this most sacred dignity became a salable article, is here

is a later emendation, probably to escape the rigors of the censor. It should read with Lagarde, זגברי יון.

<sup>34)</sup> Com. Ant. XVII. 21. As to the date of the Census, com. Schürer, Geschichte, 4th German ed. VI, erste Anhang. Com. also Hausrath N. T. Times (Eng. ed.) v. 2, pp. 74-83. It was this state of mind from which emanated the curious rendering of והמכשלה (Is. 3:6) נמגביהא, taxation, against the Agadic interpretation to mean the Law (Chag. 14b; Gittin 43b). Com also Is. 55:5.

<sup>35)</sup> Com. also 8:10, 13, 26. Com. Buchanan, Charles, Apocrypha. II, 628.

meant.<sup>36)</sup> I am persuaded to believe that the targumist had in mind particularly the appointment by Herod of Annanel to the High Priesthood, which by right and general expectation was to belong to Aristobul III.<sup>37)</sup>

IS. 64:11: העל אלה תתאפק is so rendered as to give vent to the general excitement of the time. It runs: העל אלין תתחסן ואח העל אלין תתחסן ואח is likewise Hab. 3:1. The wicked are the rulers over the people. They are not the Gentiles, Romans, whom the T. would call either by name or by the general appelation אורים is applied to the wicked of Israel only. I am inclined to think the allusion is made to the Herodian rulers rather than to the later Hasmonean rulers. The expression אחרבא could hardly have been intended for Alexander Jannaeus, whose rule was not too long, being then followed by the just rule of Alexandra. The targumist would, at the same time, place the beginning of the Herodian rule in the early days of the Antipater's political ascendency. There are other references to the Herodian rulers.

לל כן מזנין is rendered על כן תזנינה בנותיכם ווא is rendered על כן מזנין בנתכון לבניכון מן עממיא בנתכון דנחבתון לבניכון מן עממיא בנתכון דהואה לכון מבנת עממיא וכלתכון דנחבתון לבניכון מן עממיא.

<sup>36)</sup> Com. Ant. XX, 8, 8; Pesachim 57a; Tos. Menachoth end. אוי לי מבית הנין, אוי לי מלחישתם, אוי לי מבית הנין, אוי לי מלחישתם, אוי לי מבית ישמעאל בן פאדי. אוי אוי לי מבית פתרום. אוי לי מקולמוסם: אוי לי מבית פתרום. אוי לי מקולמוסם: אוי לי מאגרופם שהם כהנים גדולים ובניחם וחתניהם אמרכלים ועבדיהם חובמים את העם במקלות.

Also Lev. r. 21, 5; Y. Yoma 1, 1:

<sup>...</sup> אלא מקדש ראשון שעל ידי ששמשו באמונה שמשו בו י"ח כהנים, מקדש שני "פ"ל שהיו נופלין אותה בממון וי"א שהיו הורגין זה את זה בכשפים שמשו פ"ל כהנים, ומהן שמעון הצדיק מ" שנה. כיון שחזרו להיות משכירין אותו בדמים היו שנותיהן מתקצרות. מעשה באחד ששלח ביד בנו שתי מדות של כסף... היו שנותיהן מתקצרות. מעשה באחד ששלח ביד בנו שתי מדות את המנורה. ועמד אחד ושלח ביד בנו שתי מדות של זהב... אמרו כפה סיח את המנורה. Com. Yoma 9a.

<sup>37)</sup> Ant. XV, 2, 4. This reference might also be applicable to the High Priest Simon the son of Boethus, whose daughter Herod loved and married, and, in order to augment the dignity of the family, conferred upon him this high honor (Ant. XV, 9, 3). Although a priest of note, his elevation to office in this manner and the overthrow of Jesus the son of Phabet, his predecessor, brought upon him the indignation of the people and the hatred they entertained for the Herodian dynasty.

This is certainly an early T.; v. 14 is interpreted literally. Had it been the intention of the T. to soften some harsh expression flung against the morality of the Jewish daughters, it would have been followed in the other v. But the former deals a rebuke to the Herodians, who have intermarried with Gentile rulers. Herod married a Samaritan woman (Ant. 12, 2, 19); his son Alexander-Glaphira, daughter of Archelaus, King of Cappadocia (Ant. 16, 1, 2); Drusilla, the sister of Agrippa II, was prevailed upon to transgress the laws of her forebears and to marry Felix, the procurator (Ant. 20, 7, 2), while her former husband, the heathen King of Emesa and the second husband of her sister Berenice, the King of Cilicia, though circumcised, would hardly be regarded as a proselyte. The latter renounced his conversion as soon as Berenice left him (Ant. ib.). The cohabitation of Berenice with Titus (Dio Cassius 66, 15) is a further instance. It was the general reaction towards this open violation of the Law which the Rabbi would express in the only safe way through the exposition of some Prophetic utterance.

Of a more pronounced nature is the reference contained in the T. to Is. 65:4 דיתבן בבתיא – הישבים בקברים ובנצורים ילינו דבנן מעפר קבריא ועם פגרי בני אנשא דירין. It is a valuable historical statement of the erection of Tiberias. Herod Antipas built it on a site strewn with sepulchres. This was resented by the orthodox Jews, who would not, on account of uncleanliness, settle there, even after the sepulchres had been removed. Herod was on that account impelled to bring pressure to bear on the first settlers, a great many of whom were strangers, poor people and slaves. (Com. Ant. 18, 2, 3; Gen. r. 23, 1). The whole incident was soon to be forgotten, as the city came to assume great eminence in the Great Rebellion, although the more scrupulous would still hesitate, until the time of R. Simon Ben Jochai (com. Shab. 34a) to settle in certain parts of it. So that this indignation of the targumist must emanate from the very time of the act of Herod. This T. belongs to 28 C. E.

I am inclined to think that the T. to Am. 6:1 נקבי ראשית בניקני — הגוים בניהון כשום בני עממי — הגוים refers to the Herodians and their followers, who would give themselves foreign names, and were not known, like the Hasmoneans, by the Hebrew double. As it is well known, Jews during the Hasmonean rule would unhesitatingly give themselves Greek names. But this practice grew abominable in the sentiment of the people in the days of the Herodian rulers. There are many references to this effect in the Agada (Exod. r. 1, 30; Lev. r. 32, 3; Tan. Balak 25, etc.), all of which, I suppose, emanated from that period. Com. also Hos. 8:12.

The reference in T. to Ez. 39:16 to the destruction of Rome is interesting. It suggests that the T. took Rome as M. As Gog is the Messianic foe of Israel, one feels that in the time of either the Great or the Bar-Kochba Rebellion, the revolutionaries, in their pious and Messianic mood, would take Rome as the prophetic M., so that its overthrow is sure to come. Hence the source of the targumic interpretation. I am also led to believe that this was the reason why the T. turns the gloomy and miserable description of the "Servant" (Is. ch. 53) into a most glorious presentation. The targumist, living in a time when the Messiah stood at the head of warring armies, could hardly have conceived those objectionable features in a literal sense. V. 5 points clearly to Bar Kochba.

Mi. 5:9, 10, 12 ..., מרכבתי מקרבך והאבדתי מקרבך מקרבך ומצבותיך מקרבך. והכרתי ערי ארצך והרסתי כל מבצריך... והכרתי ערי ארצך והרסתי כל מבצריך... the T. changes the simple meaning of the words and renders them this way:

ואשיצי סוסות עממיא מבינך ואוביד רתיכיהון (9). ואשיצי קרוי עממיא מארעך ואפגיר כל כרכיהון תקיפיא (10). ואשיצי צלמי עממיא וקמתהון מארעך ואפגיר כל כרכיהון מדיביא (10). מבינך כל

This is a curious rendering. The second half of v. 12 is rendered literally. All other references in the Prophets to the idolatry of Israel are rendered literally by the T. But the T. in these verses is construed to give expression to the popular resentment of the act of Herod to construct heathen cities in Palestine, and the erection in them of temples and statues.

Another allusion to a contemporary situation is found in the Targum to Judges 5:11. The interpretation reads: מאחר דהון למחובת מוכסין מאחר אנסין להון ונסבין רביריהון בית מכונת לסטין ומתובת מוכסין . There is here the twofold reference to the robber and to the publican. In both aspects the hint is to the last days of Jerusalem. The ab-

horrence for the publican, who was considered an outlaw, 38) was general among the people in those troublesome days. Regarding the former, the implication seems to be of the activities of the Sicarii under the Procuratorship of Felix or Festus, particularly the latter, of whom Josephus says that upon his coming Judea was afflicted by robbers while all the villas were set on fire and plundered by them. 39) The targumist is setting the mark on the facts against which his generation most vehemently reacted.

The interpretation of the T. of ויפקדם במלאים (Is. 15:4) is also suggestive of an event preceding the destruction of the Temple which is told in the Talmud of Agrippa I, that wishing to know the number of the people while avoiding its prohibition, he asked the High Priest to count the Paschal sacrifices. (I) would not, however, stress this evidence. A later targumist might as well have used for exegetical purpose a current Agada.

Of more historical suggestiveness is the Targum to Ze. 11, 1 פתח לבנון דלחיך interpreted to refer to the heathen peoples and the destruction of their cities. This verse was interpreted by Rabban Jochanan b. Zakkai to imply the pending destruction of the Temple, which was generally accepted. 41) Why a targumist living in a generation impressed by the destruction of the Temple should select so strange an allegorical interpretation is hardly conceivable. It would seem that he did not know of the destruction of the Temple and was imbued with the political Messianism, which was an important factor in the Rebellions.

The Targum, however, also contains evidence pointing to a period subsequent to the destruction of Jerusalem. Is. 54:1

<sup>38)</sup> Com. B. Kama 113a, Mish.; Shab. 39a; San. 25b.

<sup>39)</sup> Ant. XX, 9, 10. The distinction should be drawn between the patriots and the sicarii who, to all intents, were robbers of the vilest sort and employed by Felix for the purpose of inflaming unrest to screen his outrages.

<sup>40)</sup> Pesachim 64b; Tosefta 4. Com. Wars 6, 9, 3. There are strong reasons for assuming that it was a historical reality.

עד שגער בו, רבן יוחנן בן זכאי אמר לו: היכל מפנימה בן עד שגער בו, רבן יוחנן בן זכאי אתה מבעית עצמך, יודע אני שסופך עתיד ליחרב וכבר נתנבא עליך זכריה בן אתה מבעית עצמך, יודע אני שסופף ערוא פתח לבנין וכ"ו.

Yoma 39b, and in Yerushalmi in a somewhat modified version, 6, 3 end.

לי בעולה the Targum interprets כי רבים בני שוממה מבני בעולה ארי סגי יהון בני ירושלים צריתא מבני רומה יתבתא.

In the same sense Is. 2:5 אמללה בנים אבעה ורבת בנים אמללה is rendered in the Targum כז ירושלים דהות כאתתא עקרא עתידה יסופוז במליא סגי עממיא יסופוז . Jerusalem is here seen to be desolate. Rome is in its bloom. There is still the thirst for revenge from Rome, which also found expression in the Targum to Is. 25:12 meaning by כרך Rome, and Ez. 39:16. Com. also Targum Is. 32:14. The targumist lived in a period following the destruction but not too far away. Mi. 7:11 is interpreted in the T. to refer to the cessation of the persecutions of the nations: בערנא ההיא יתבטלו גזירת עממיא . The reference is to the situation which arose in Palestine after the rebellion of Bar Kochba. The targumist had in mind the persecutions of Hadrian. It is hardly appropriate to the political repressions of the Roman Procurators. It might be well applied to the persecutions of the Byzantine rulers which, however, could hardly have found room in the Palestinian Targum, known and used in Babylonia in the third century.

A less pronounced indication of a post-Destruction age is suggested in the T' to Malachi 1:11 ובכל מקום מקטר מגש לשמי rendering: ובכל עידן ראתון עבדין רעיתי אנא אקבל צלותכון... וצלותכון כקורבן דכי קדמי.

The conception implied here that the prayer replaced the sacrifice is an outgrowth of the age following the destruction of the Temple, after the cessation of sacrifice. The sacrifice was regarded with so much holy reverence by the Rabbis, that such a conception would be considered an attempt at the divinity of the sacrifice.<sup>42</sup>)

Finally, the Targum to Is. 21:9 may also be of historical contents. Here the Targum reads בפל בפל בפל מפל . The wish is here expressed for the downfall of Babylonia. This suggests an age of persecution in Babylonia against the Jews.

<sup>42)</sup> This conception has its origin in the saying of R. Jochanan B. Zakkai: ווהי ממותה (Aboth of R. N. 4, 5). Com. saying of R. Shmuel b. Nachmani on this verse המנחה ווהי תפלת תפלת וותר מהקרבנות (Berak. 32b). Com. Jalqut Eliezer אמרו ישראל רבש"ע בזמן שבה"מק אָדם ; קרב מביא ערשו אין בידינו אלא תפלה, מביא קרבן ומתכפר עכשיו אין בידינו אלא תפלה,

Babylonia in an earlier period was looked upon with admiration by the Jews. It was only after the fanatical Sassanides had established themselves on the throne of Persia that the large Jewish population of Babylonia began to experience the same tribulation which their brethren in Palestine were undergoing under the Roman rule. After the new departure in the ruling dynasty, Babylonia, like Rome, incurred the bitter resentment of the Jews. Before the Chebarin (Magii) came to Babylonia, we are told in Gittin 17a, the saying of R. Chiya: "God knew that Israel could not bear the persecution of the Edomites, so he led them to Babylonia" was true, but after their arrival Rabbi Bar Bar Chana was right in his utterance: או במולא דבר עשו בבלאי מעיק — והמסכה צרה כהתכנס Is. 28:20 יסגי מרוא.

On the other hand, the fall of Babylonia is with the author still a desire, a fervent expectation. The overthrow of Babylonia by the Arabians is not yet in sight. There is no other allusion in the Targum to the Arabs. So that this allusion to Babylonia affords us a terminus ad quem.

To check up the findings, the scant evidence preserved in the Targum to the Prophets falls apart in different groups. Some

<sup>43)</sup> Com. Saying of Rab. עתידה פרס שתפל ביד רומי Yoma 17a; also Pesachim 54a: חנו רבנן שבעה דברים מכוסים מבני אָדם... ומלכות פרס לתי חבול There is a striking parallel interpretation in Ps. Jonathan Gen. 15:12 referring בפלת to Persia: ... ומתמן... דעתידא למיפל ולית לה זקיפא ומתמן... or in the version of the Frag. דהא היא מלכותא דפרסיא דעתידא למפל ולא . It should be remarked that Ps. Jonathan introduces here the Messianic conception of the Four Kingdoms of the Exile, the Fourth being Edom or Rome. The targumist in this instance dismisses Rome, placing in its stead Persia-Babylonia. In the Midrash (Gen. r. 44, 2), on which this interpretation is based, אונילת is referred to Edom with the parenthetic note: ויש שמחלפין נופלת עליו זו בבל נפלה נפלה כבל . It is clear that both in the Midrash and the Ps. Jon. Babylonia (or Persia) had come to be regarded as worse than Rome, as fully expressed in the saying of Rab. At the same time, it is made clear in the Midrash that the interpretation of as referring to Bablyonia is based upon Is. 21:9, consequently the Targum to Is. 21:9 was either known to them and used by the Ps. targumist or that the interpretation in the respective cases was simultanously originated. The former assumption, however, is the more plausible one.

are pointing to a pre-Destruction date, some to a period immediately following the Destruction, some, again, to a still later period. But they do not lead to contradicting results. The evidence demonstrates in a most excellent manner the progressive composition of the Targum until it assumed its present form. During this long time, the Targum was submitted to changes of different natures, when finally, before the Arabic invasion of Babylonia, it was indorsed in the shape in which it has come down to us.

We shall now devote our attention to a study of the relation between the official Targumim. There is a conspicuous affinity between Onkelos and Jonathan. Most of the early writers on this subject were struck by it but failed to realize its extent, which consequently lead them to different conclusions. So, while De Rossi and Herzfeld were certain that Onkelos knew the Targum to the Prophets, Zunz took the view that Ionathan had Onkelos before him, whom he quoted in Judges 5:26; 2 Kings 14:6; Jerem. 48:46.44) Herzfeld would consider all these citations as later interpolations. 45) But on closer study of the official Targumim the cases of agreements between them will be found to be so numerous and of such a nature that they can be explained neither on the hypothesis of interpolation nor on the assumption of one having made use of the other. The reader will first be referred to the chapter on general peculiarities of Jonathan. The peculiar treatment by this T. of certain expressions, to distinguish between the holy and profane; Israel and other peoples; the belief in a second death for the wicked, all are found in Onk. Besides, there are numerous other cases in which both Targumim agree. I will cite here the Ps. Jonathan only to show that there could be a different rendering in the respective cases.

Josh. 1:6 חוק ואמץ Targum תקף ואלים. So Onkelos Deut. 31:7. Ps. Jon. איתוקל ואתחייל.

ib, 1:9 את החת א Targum תחבר. So Onk. Deut. 31:8. Ps. Jon. תחירע.

<sup>44)</sup> De Rossi Meor Enaim l. c.; Herzfeld, Geschichte l. c.; Zunz, G. V. l. c.

<sup>45)</sup> L. c.

ib. 3:13 ויעמדו נד... Targum רחמת מים . So Onk. of המת מים . Targum ויקמון . In Exod. 15:8 ניקין דמיא . Ps. Jon ויקין דמיא . The Targum to Psalms 33:7; 78:13 is ייקא . דיקא

ib. 7:21 ארת שנער Targum אינטלי רבבלי . So Onk. Gen. 14:1. Ps. Jon. פונטום .

ib. 10:26 ויתלם על חמשה עצים Targum צליבתא. So Onk. Lev. 40:19; Deut. 21:22, 23. Ps. Jon. קיסא.

ib. 12:5; 13:13 והמעכתי Targum ואפיקורום. So Onk. Deut. 3:14. Ps. Jon. אנטיקירום <sup>46)</sup>.

ולשבט לוי לא נתן משה נחלה, יהוה אלהי ישראל הוא 13:3 נחלתם לשבט לוי לא נתן משה נחלה, ישראל אחסנתהון Targum נחלתם בעבל. Also Ezek. 44:28 אני אחותם דמושל להם בישראל אני אחותם Targum מתנן דיהבית להון אינון אחסנתהון This is the rendering by Onk. of Deut. 18:2 ה' הוא נחלתו But Ps. Jon. עשרים וארבע מוהבותא. דכהונתא.

ib. 14:4 ומגרשיהם Targum ורוחיהון. Also Ezek. 45:2; 48:17. So Onk. Lev. 25:34; Num. 35:2, 3, 4. Ps. Jon. פרולין.

ib. 20:1 ערי מקלט Targum קרוי שיזכותא. So Onk. Num. 35:6, 11, 13. Ps. Jon. קרוי דקטלן.

ib. 20:5, 9 גאל Targum גאל דמא. So Onk. Num. 35:19, 21, 24, 25; Deut. 19:6. But Ps. Jon. תבע דמא.

ib. 20:5 בילי דעת כי Targum ארי בלא ארי בלא. So Onk. Deut. 19:4. Ps. Jon. בלא מתכוין.

ib. 23:16 ...הרחם מהרתם דמרמש ארעא ותובדון בפריע מעל ארעא Targum אתובדון בפריע מעילוי. So Onk. Deut. 11:17. Ps. Jon. מבחא משבחא.

כד אתריעו בני Targum יבחר לו אלהים הדשים בהון אבהתהון אבהתהון אבהתהון למפלח לטעותא חדתן דמקרב עבידא דלא איתעסקו בהון אבהתהון Onk. to Deut. 32:17 אלהים לא ידעום חדשים מקרוב באו... Rendering: דחלן חדתנן חדתנין המקריב אתעבידו לא איתעסקו בהון אבהתכון חדתנין Fragmentary מן כדון אתברון ולא אידכרו בהון אבהתכון Com. Sifri l. c. and Friedmann On. and Ak., p. 65.

1S. 13:12 ואתחסנית Targum ואתחסנית. So Onk. Gen. 45,1. Ps. Jon. מסוברא?

<sup>46)</sup> Kohut's suggestion on these renderings (Aruch אפקירום) will only serve the point in question.

ib. 15:7 שור Targum חגרא. So Onk. Gen. 25:18. Ps. Jon. הנואה. <sup>47)</sup>

ib. 23:22 ואתקינו Targum ואתקינו. So Onk. Exod. 16:4. Ps. Jon. ואתבררו—5"א. ויזמנון.

1K. 18:28; 5:16 ויתגדדו Targum ואתחממו. Also Jerem. 47:15. So Onk. Deut. 14:1. Ps. Jon. אל תגודון בשריכין.

2K. 5:16 ויפער ביה Targum ואתקיף ביה. So Onk. Gen. 19:3. Ps. Jon. פיים.

ib. 5:19 כברת ארץ Targum כרוב ארעאי. So Onk. Gen. 35:16; 48:7. Ps. Jon in former: סיגעי אשוון עללתא בארבע

ib. 6:18 ויכם בסנורים Targum בשברירא. So Onk. Gen. 19:11. Ps. Jon. בחודרוריא. Frag. בהדבריה.

ib. 16:6 וינשל Targum ותריך. So Onk. Deut. 7:22. Ps. Jon. ויגלי

ib. 21:6 וענין ונחיש ועשה אוב וידענים Targum וענין ונחיש ועכיך ווכירן So Onk. Lev. 19:26; 20:6; Deut. 18:10, 14. Ps. Jon. אחידי עינין.

ib. 23:25 ובכל מאדו ובכל נכסוהי. So Onk. Deut. 6:5. Ps. Jon. בכל ממונכון .

ואטרי הצערות ושירי הגליא איירי הצערות. So Onk. Num. 31:50 פירין איירי Ps. Jon. אורניהון הדישיא פו

Jerem. 7:24 etc. בשררות לבם Targum בשרחור לבהון. So Onk. Deut. 29:18. Ps. Jon. בישר ביש.

Ezek. 12:7, 8, 12 עלטה Targum קבלא. So Onk. Gen. 15:17. Ps. Jon. הומטא Gen. r. 45, 9 אמיטתא.

<sup>47)</sup> Ps. Jon. agrees with On. and Jon. in Gen. 16:7; 20:1. Onkelos renders בין רקם ובין הגרא (ibid 16:14) בין קדש ובין ברד (ibid 16:14) בין הקדש ובין דקם ובין הגרא (Cases of this sort are numerous in Onkelos. Similar cases in Jonathan are cited in the chapter on textual deviations. But as to Ps. Jon., the rendering also of שור in 16:7; 20:1 was הלוצה as in 28:18, in which the Fragmentary concurs. Evidence for this is presented in Gen. r. 45, 9: אל עין המים, באורה דחלוצה (Pent. Über., p. 20) argument on this is thus a miscalculation.

ib. 20:39 אות שם קרשי לא תחלון Targum ואת שם לרשי לא תחלון Targum ואת שם לרשי לא החלון So Onk. Exod. 20:22; Lev. 21:6, 12, 15; 22:32. Ps. Jon. חפסון But וחללו ברמים וחללו (Jer. 31:4) נטעו כרמים וחללו So Onk. Deut. 20:6. Ps. Jon. פרקיה.

וא בפרה אדם פטרה ויהלם הרשיש שהם וישפה Targum אדם פטרה ירשן ויהלם כרום ימא וכורלא ופנתירון שבזיז אזמרגדין So Onk. Exod. 28:17, 18, 19, 20. But not so Ps. Jon. and F.

These cases are of special interest also for determining the nature of the relation between Onkelos and the non-official Targumim. But of equal importance are the cases of agreement between the official Targumim in which the non-official Targumim concur. They also belong to Onkelos. I do not intend to raise the question of the origin and history of the non-official Targumim to the Pentateuch. I have my own view of them, differing appreciably from those offered. But whether we assume with Bacher that in the Fragmentary is preserved a relic of the ancient and original Palestinian Targum on which were based both Onkelos and Ps. Jonathan which form stages of the same Targum, 49) or whether we choose the simpler view enunciated by Traub u. Seligson, that Ps. Jon. and the Fragmentary are to some extent a critical revision of Onkelos, 50) there is the general recognition of the common ground of these Targumim and Onkelos. The fact, therefore, that they agree with Onkelos cannot be construed to impart to the cases in question a different character.

Josh. 10:11; 14:6, 7 מקדש ברנע Targum רקם גיאה So Onk. and Ps. Jon. Num. 32:8 etc.

ib. 12:2 וער היבק Targum יובקא. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 32:23; Num. 21:24 etc.

<sup>48)</sup> This is true only when it is spoken of profanation of God (Is. 48:11; Ez. 20:9, 14; 22:36; 27:33); profanation of the Sabbath (Is. 56:2, 6; Ez. 20:16, 21, 24, 38). But when it is spoken of profanation of the land and temple אפטא is employed.

<sup>49)</sup> Z. D. M. G., v. 28, 60-63.

<sup>50)</sup> Frankel's Monatschrift, 1857, 101 et seq. Gronemann (Pent. Übersetz., p. 8, note) also thinks that the Fragmentary and Ps. Jon., especially the latter, have expanded Onkelos.

ib. 11:2; 12:3 כנרות הינוסר So Onk. and Ps. Jon. Num. 34:11 etc.

ib. 12:8; 10:13, 20 אשרות Targum משפך מרמתא. So Onk. and Ps. Jon. Deut. 4:49.

Judges 1:6 ובני קיני Targum ובני שלמאה. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 15:19 and Frag. Num. 24:21, 22.

ib. 3:8 ארם היים Targum ארם די על פרת. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 24:10.

ib. 17:5, 12 וימלא את יד Targum וקריב ית קרבן. So Onk. and Ps. Jon. Exod. 28:41.

18 ווים, 16 תרפים Targum צלמניא So Onk. and Ps Jon. Gen. 31: 19, 34, 35.

2S 1:19 הצבי ישראל Targum אתעתרון. So On. Exod. 33:21 — ותהעתר Ps. Jon. ותהי מעתר . Also Deut. 29:9.

1K 11:36; 15:4 מלכו Targum מלכו. So Onk. and Ps. Jon. Num. 21:30 ונירם.

2K 3:13 ... אל אל... Targum ויאמר למלך ישראל אל... So Onk. and Ps. Jon. Gen. 19:7, 18.

ib. 5:21 ויפל מעל המרכבה Targum ויפל Onk. and Ps. Jon. Gen. 24:64.

ib. 19:37 ארץ אררט Targum לארעא קררו. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 8:4. (Ps. Jon. † הקררון) <sup>51)</sup>.

There is also agreement between them with regard to the belief in a second death for the wicked in the Messianic Age. So Jon. Is. 65:6; Jerem. 51:39. Both Onk. and Frag. render Deut. 33:6 יחי ראובן בחיי עלמא ומותא תנינא — יחי ראובן בחיי עלמא ומותא תנינא הבה : Frag.: אימות יחי ושמאל (Is. 9:19; Ezek. 21:21; Zech. 12:6) are rendered by דרומא צפונא עפונא So Onk. and Ps. Jon. Gen. 13:9. Is. 14:9 רפאים Targum ברים המסחל המסחל עברים has brought to notice the remarkable change in the rendering of עברים by Onk. Everywhere in Gen. it is rendered עברים but beginning with Exod. יהוראי is the rendering. The motive for that might be the exegetical saying of R. Simeon b. Jochai on Gen. 49:8:

<sup>51)</sup> Cited also in Gen. r. 33, 2.

<sup>52)</sup> Page 8.

אמר ר' שמעון בן יוחאי יהיו כל אחיך נקראין על שמך, אין אדם אומר ראובני אנא, שמעוני אנא אלא יהודי אנא.

In that Ps. Jon., with a single exception, agrees. (Gen. 43:32). But Exod. 21:2 כי תקנה עבר עברי and Deut. 15:20; 13:12 and Deut. 15:20; 13:12 both Onk. and Ps. Jon. have both onk. and Ps. Jon. have in order, it would appear, to avoid the misinterpretation: the slave of an Israelite (com. Mechilta l. c.). Jonathan as a rule renders יהוראי עברים 18 13:3, 17; 14:11, 21; Jonah 1, 9. But Jerem. 34:9 (also 14) יהוראי את עברו ואיש את עברו ואיש את שפחתו The T. follows Onk. and Ps. Jon. rendering לשפחא בר ישראל ובת ישראל

Zech. 12:8 ובית דויד כאלהים Targum כרברבין. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 6:4 בני האלהים.

This comparative list could be extended appreciably. But the number of cases presented are sufficient to show the real nature of the problem. There could be found sound explanation for the similarity between Onk. and the Frag. and Ps. Jon. even were we not to proceed along the lines of the theories offered, for they are exploiting the same field, the Pentateuch. Why, however, should an author of a Targum to the Prophets seek harmony with Onkelos in many comparatively unimportant details of rendering, will hardly be possible to explain. Could not the Targum to the Prophets have its own way of rendering in the respective cases? Neither could it be the way of a redactor. But this Targum, like the Mishna, Tosefta, Talmudim and Midrashim, had no single author: there was no single revision. The inference will yield the only possible conclusion that there was a common source for the official Targumim. They were originated in one and the same time; in one and the same way, under one and the same circumstances and share a com mon history.

They were the product of the Aramaic rendering of the portion from the Law and the Prophets read in public worship. The Lxx had a similar origination, although later generations, actuated by propaganda motives, formed a different notion of the act.<sup>53</sup>) The official Targumim are the work of genera-

<sup>53)</sup> This view is held by most scholars. "Sie verdanken nicht der Wissenschaft sondern dem Relig. Bedürfnisse" (Frankel, Vorstudien,

tions. They were formed and reformed through many centuries, gradually, invisibly. They were not a new attempt, supplanted none, but are the continuation of the Targumim used in the service.

Hence also the remarkable balance between the paraphrastic and literal so skillfully maintained in the official Targumim. That formed a necessary condition with the regulations of the reading in early as in later ages.

The Lxx assumed the same course. There was sought an exact rendering, a simple and ground understanding, as close to the original as possible. Literalness was insisted upon and expository rendering would only be tolerated in difficult or poetical passages, or where the danger of a misinterpretation had to be averted. I completely disagree with Zunz, Geiger, Bacher 54) and others, who insist on the priority of the Midrashic Targum to the literal. Their theory is wrong. It is built upon, it would seem, the doubtful foundation that the poetical and difficult passages were first to be rendered. 56) But as they can furnish no evidence it is just as safe to assert that the simpler passages involving a literal rendering were rendered either first or at one time with the poetical ones. Invoking again the Lxx, the literalness is the conspicuous feature in them and not the paraphrastic. The exposition of the Law and the Prophets held on the Sabbaths in the synagogue in Alexandria left little trace in the Lxx. Nothing approaching the Philonian exposition has

<sup>20).</sup> Com. Tischendorf, V. T. G. XIII; Geiger, Urschrift, 160; König, Einleitung, 103.

<sup>54)</sup> Zunz, G. V., 344; Geiger, Ur., 425. Com. Frankel, Über d. Zeit etc., Ver. Deut. Orient, 1845, 13. Bacher ib. 64, after asserting that the literalness of Onkelos was a later and Babylonian tendency, is not in the least disturbed when, following this assertion, he draws a list of cases in which Onkelos is expository while the Frag., the original and oldest, according to his view, is literal. Com. also Ps. Jon. Deut. 33:26 rendering the v. literally, while Onk. and Frag. are exegetical.

<sup>55)</sup> Com. Steinschneider, Jewish Lit. (Heb.) 20. He also takes the view that the Targum in essence was not different from the Midrash, assuming that the Targum originated from single translation of difficult words. Like Geiger and Bacher, he asserts (ib. 190) that from these (Midrashic) Targumim resulted the simpler and exacter understanding of the Bible. It is certainly a curious and queer process.

found room in the translation. It was the knowledge and not the exposition of the Bible which formed the prime necessity for instituting the reading of the translation. These writers have exaggerated innocent sayings in the Mishna reproaching renderings of certain targumists, which are found in Ps. Jonathan. Because they are cited in the Mishna and because they were rejected, they came at once to be regarded not only as belonging to an early Targum but to the earliest. Consequently, the exposition preceded in point of time the literal which marked a new departure and had been accomplished in Babylonia. But these citations could as well belong to a later Targum. On the contrary, the way they are quoted יולפון דמתרנמין signifies the existence of another Targum upon which these new Targumim had attempted to encroach. 57)

Again, it should be borne in mind that the Agada had been the product of a generation subsequent to the simple exposition of the Soferim and the Zugoth. The exegetical element in the Targumim was influenced, and on occasion determined, by the Halaka, which also had a progressive history. But the Targum existed before the new tendencies made their appearance.

The official Targumim thus represent the early as well as the later recognized Targumim used in public worship. Through common use there had been a continuous interchange of influence between them. It is customary to consider the T. to the Pentateuch as older than the T. to the Prophets.<sup>58</sup>) This opinion rests on a questionable argument. There can be no doubt that the introduction of the Targum in public service dates back to a comparatively early period. But in my judgment it had not originated before the Maccabean age.<sup>59</sup>) There is sufficient evidence in support of the view that Hebrew had not

<sup>56)</sup> Y. Berakoth 5, 3: ואילין דמתרגמין עמא דבני ישראל כמה דאנן האומר ומזרעך לא תתן .The other citation in Megilla 25a reads: האומר ומזרעך לא תתן which carries the same implication.

<sup>57)</sup> Com. Z. Chajoth on Megilla 25a.

<sup>58)</sup> It is interesting to note that later tradition also assigns to the Targum to Pent. an earlier date. Com. Sifri beginning וואת הברכה מימות עזרה תקנו שיהא שם תורגמן לעם: הל' תפלה, יב com. Maimonidas מימות עזרה תקנו שיהא שם תורגמן לעם: הל' נמל of the T. to the Prophets he proceeds only to repeat the regulations appearing in the Mishna.

<sup>59)</sup> Com. Kautzsch Gram. d. Biblisch-Aram., p. 4.

only been well understood in Palestine in the time of Ezra and Nehemaia, but that it had been the vernacular tongue. 60) There is, on the contrary, no positive evidence either that Aramaic had been in those early days the vernacular among the Jews in Palestine or even that the general ignorance of the Jews of the Aramaic tongue of the period of the Kings had entirely passed. What use would that generation have for an Aramaic version of the Law?

But whether it had been introduced in the period immediately preceding the Maccabean uprising or in the early days of Maccabean rule, it is certain that when the need of the Targum arose there had already been established the custom of reading in public service from the Prophets as a supplement to the reading from the Law. As the reading from the Law goes back to Ezra, <sup>61)</sup> and because of the greater interest in the knowledge

<sup>60)</sup> Frankel, Paläst. Ex., 208, 280, consistent with his literal interpretation of the tradition that the Targum originated with Ezra, accepts the genial but useless theory put forward by De Rossi (l. c.) that Onkelos was consulted by the Greek translators. But unlike De Rossi, Frankel would not consider the Aramaic version—a corrupted rendering of the original. Rapaport, זכרון לאחרונים Let. 3, takes the same view, and it should be followed by all others of the same mind as regards the date of the origin of the Targum. To overlook the difficulty arising from an assumption that either the Targum had not been carried to Egypt, or, being in use, that it exercised no influence on the Lxx, would certainly be unforgiveable.

<sup>61)</sup> The Karaites ascribe the reading of the Haftora to Ezra (com. Neubauer, Aus Petersburger Bibliothek, p. 14); Abudraham placed its origin in the persecutions of Antiochus. But whatever cause one may unearth (com. Büchler J. Q. R. v., p. 6 et seq.), one outstanding cause was the institution of the reading of the Law in public service. The reading from the Prophets served the purpose of administering an admonition as to the holiness and observance of the Law. I completely agree with Büchler that the introduction of the reading of the Pentateuch had its origin in the festivals (J. Q. R., v. 5, p. 442). Thus the Sifra to Lev. 23:43; Sifri to Deut. 16:1; Meg. 4a, 32a. The Law was read by Ezra on the festivals of the New Year and Tabernacles (Neh. 8:2, 8, 18; 9:3). The reading on Saturday appears to have arisen later, when synagogues arose outside Jerusalem. Hence the supposition that the selection of definite portions for each festival preceded the definite apportioning of the Sabbatical reading. I disagree, however, with the motive to which Büchler attributes the origin of both the Pentateuchal

of the Law, the necessity of an Aramaic translation of the Law might have been earlier appreciated than that of the Prophets. But no sooner was the reading from the Prophets instituted than the necessity of an Aramaic rendering became apparent. Although the Greek translation of the Pentateuch leads all other books of the Bible in point of time, not even a century passed before the Prophets "and the other writings" were to be found in the Greek tongue.

As far as the general ordinance is concerned, no distinction is made between the Targum to the Law and the Targum to the Prophets. Accordingly, it is said in Soferim 18:4 ימן הדין און הדין בין הדין בין הדין התורה. לעם ולנשים ותינוקות כל סדר ונביא של שבת לאחר קריאת התורה. In the Mishna Meg. 21a, 23b; Yerushalmi 4, 1, 5, the Targum to the Prophets is discussed alongside with the Targum to the Law, the limitations on the reading of the former being less rigid than the latter for other reasons מיניה הוראה Again in Mishna 25a; Tosefta 4 (3); Y. Meg. 4, 11 a list of passages both from the Law and the Prophets is given which were not to be translated. Both were not considered obligatory, so that their omission in the service would not call for repetition, as it is made clear in Y. Meg. 4, 6

and Prophetical readings, which would place their institution at nearly the same date. One should not resort to the magical Samaritan influence in order to find the cause for such an ordinance when it is readily presented in Nehemia: "And on the second day there gathered themselves together unto Ezra, the expounder, to obtain again intelligence of the words of the Law. And they found written in the Law that the children of Israel should dwell in booths during the feast in the seventh month. And (they ordered) that they should publish... throughout all their cities and through Jerusalem saying, go forth unto the mountain and fetch leaves to make booths, as it is written (13-15)." It was the ignorance of the people of the ordinances of the festivals which formed the cause of the reading from the book of the Law. These passages present sufficient ground for ascribing the ordinance of the reading from the Law to Ezra. This might also be implied in the tradition ascribing it to Moses. Com. B. Kama 82a. The Haftora is much later, and dates to the end of the third century or the beginning of the second century B. C. Direct and positive evidence cannot be furnished. Early tradition is silent over it. But what has been said above and the fact that a Greek translation of the Prophets had already been made at that time, and also the mention of the Prophets in Ben Sira in a manner suggesting general acquaintance with them by the people, lend support to this view.

יוםה מן מה האנן חמיין רבנן נפקין לתעניתא וקראין ולא מתרגמין הדה. This is in substance implied in the saying of R. Chalafta b. Saul, Meg. 24a, as interpreted in Tosafoth  $l.\ c.$ 

But the reading from the Law and from the Prophets in the Sabbath service had not been definitely set as late as in the time of the composition of the Mishna. The selection was left to the discretion of the individual community. Any portion from the Prophets, as from the Law, would be read.<sup>62)</sup> The readings were translated. Hence the rise of a Targum to all the Prophetical books. The author of the official Targumim was the congregation. The Targum in its first stages had no definite shape. The reader framed the translation at the reading of the original. Every reader had his own choice of words and his own way of rendering. He was only conditioned to present a close and exact rendering.

But with the persistence of the Targum and its growing significance the free translation progressed by various degrees to a definite and unchangeable form. Anything which endures

<sup>62)</sup> Com. Maimonides ונראה שלא היה: כסף משנה, הל' תפלח, יב, יב יב להם באותו זמן הפטורות קבועות כמונו היום אלא כל אחד היה מפטיר ענין The same may be applied to the reading . The same may be applied to the reading of the Law. Only the reading on the festivals, including the New Moon, Purim and Chanuka, the Four Shabbaths, Maamodoth and days of fasting, are indicated (Babli, Meg. Mish. 30b; Y. Mish. 3, 4, 5, 6, 7). There is no hint of a definite Sabbatical reading. The words (Y. Meg. 3, 5, 7; Babli 29a, 31a) should not be taken literally. The interpretation of R. Ami and Jeremia Meg. 30b refers to a time when there was a definite reading both from the Law and P. Had there been definite portions for the Sabbatical readings from the Law, there would certainly be also a definite selection of parallel Prophetical readings. There could be no reason why there should be a discrimination against the Prophetical reading. I am fully convinced that there existed a definite Prophetical reading for each festival enumerated in the Mishna. It is true, that in both Y. and B. the reading from the Law is given while no mention is made of the Prophetical readings. But the Tosefto, while registering for the festival only the readings from the Law, is, however, indicating for the Four Sabbaths the Prophetical readings side by side with the reading from the Law. If there had existed definite Prophetical readings for the Four Sabbaths, there had certainly been definite Prophetical readings for the more important festivals, and yet no mention of them is made in the Tosefto. The reason may be simple: it mentions

in humanity, as in the universe, tends to shape. It had become necessary to lay down certain rules to regulate the translation. How is the verb or adjective of a collective noun to be rendered: in singular, as in original, or in the plural? Is the literal sense to be considered or the implied meaning? How about the anthropomorphic expressions, shall they be rendered literally to the annoyance of the worshippers or explained away, and how? There are passages involving a Halakic interpretation of great importance, or a controversial point between the parties; shall such passages be left over to the intelligence of the reader, who might not be trained in the Halaka? A way of rendering had to be early devised, which the reader was to follow. The first attempts at uniformity were directed towards single phrases or words. Gradually they spread to include the less dangerous regions. The Rabbis, by concerted authority at each time, were responsible for the change. An excellent illustration is furnished us in Y. Meg. 4, 1 and Bik. 3, 4. In one case it is the rendering of שנא (Deut. 26:2). The targumist rendered טנא, but R. Jona, holding it to be improper to present the first fruits in any other receptacle than a basket, objected to this rendering and insisted upon the rendering of מלא, as the Targumim to the Pent. have it. Another case was מצות ומרורים (Exod. 12:8), which the targumist rendered פטירין עם ירקונן; the rendering being

the more important, the Pentateuchal reading. The same may be said of the Mishna also.

But we know that there were no definite Prophetical readings for the Sabbath. The Mishna points out certain portions from the Prophets which are not to be read. Y. Meg. 4, 11 מרכבה: דוד ואמנון Y. Meg. 4, 12; Babli 25a, while according to R. Eliezer בהודע את ירושלים (Ez. 16) should not be read.

Had the passages represented a definite Sabbatical reading, a substitute reading would be indicated which should be read instead of the interdicted ones.

It should be borne in mind that all these portions from the Prophets cited in the Tosefta (ibid), with the exception of Ezek. 1, have not found a place on the calendar of the Haftora. The attempt of Büchler to discover the early divisions of the readings from the Law and the accompanied readings from the Prophets is highly hypothetical. Again, the definite mention of the Targum in the Mishna and Tosefta shows that the Targum was introduced before a definite order of the Sabbatical readings had been introduced.

misleading as to the proper kind, Jeremiah would force the targumist to retranslate it in a different way. The third case concerned the rendering of תורים ובני יונה (Lev. 5:7), and R. Pineas would not allow to render שמימין by הורים. These cases demonstrate the peculiar manner in which the composition of the T. was accomplished.

Although the official Targumim were in a definite shape in the time of R. Akiba, 63) the process of transformation had been still going on to a comparatively late date. It affected both the literal and exegetical rendering. Some older exegetical renderings were rejected and replaced by others. Of the rejected, some have been preserved in the Ps. Jonathan, which in itself is an Aramaic Jalqut comprising also later Agadic material. Rejected paraphrases of the Targum to the Prophets might be those which appear on the margin in the Codex Reuch, and in some early editions. Although the notes prefaced תרגום אי contain Agadic material of a later date, they contain elements which might have been first incorporated in the Targum but rejected later as not to be read in the service. The same may be said of those ascribed to מפר א' although being on the whole an attempt to simplify and to supplement the extant T. Again, the duplicate renderings which are found both in Jonathan and Onk. can be explained by the fact that one formed the older explanation while the other represents a more recent one but which for some reason had not succeeded in dispossessing the older one. This explains also the curious renderings of certain verses, one half retaining one rendering while the other half contains a remnant of a different rendering. As rejected paraphrases may be considered the Targum to Micah 7:3, quoted in Rashi, and another quoted in the name of Jehuda of Paris on 2S 6:11.64)

<sup>63)</sup> Com. R. Akiba's homily on Zek. 12:1 (Moed Katan 28a), which shows that R. Akiba knew the Targum to this verse. Com. R. Jehuda's saying referred to above; also Beraitha Baba Kama 17a וכבוד עשו לו במותו זה חזקיה מלך יהודה שיצאו לפניו שלשים וששה אלף חלוצי כתף, דברי ר' יהודה. א"ל נחמיה, והלא לפני אחאב עשו כן, חלוצי כתף, דברי ר' יהודה. א"ל נחמיה, והלא לפני אחאב עשו כן,

<sup>64)</sup> Com. Zunz, G. V. 80: מצא הרב זללה בשם יהודה מפריש מפוז מכרכר תר' ירוש' מדווי ופיומוי וכתן תרגם במקרא מפי ר' שמעון מצאתי שמצא במקרא תרגום חשי מנית ופנג בהמי די חוש... מפי ר' שמעון מצאתי שמצא במקרא תרגום ירושלמי דחושלא וקלמא.

The same can be said of the selection of words in the rendering. It should be noticed at the outset that the remarkable unity exhibited in the official Targumim is strongly emphasised also in the wording of the translation. Once the Aramaic word was set for a Hebrew word, you are certain to find it in each case where this Hebrew word occurs. An illustration of this amazing fact is presented in the rendering of the names of peoples, countries and cities. Other instances can be picked up at random. It demonstrates in a most emphatic way the scrupulous rigor with which the work of the Aramaic rendering had been accomplished. If, therefore, a word is rendered in one place one way and another way somewhere else, we are certain to have two different Targumim of the word in question. But apart from cases of this sort which are contained in the official Targumim, variations have come down to us from different sources. Concerning Onkelos variations are contained in Ps. Jonathan. In some cases in which Ps. Jonathan has a different Aramaic word for the Hebrew from that contained in Onk., the Fragmentary will be found to correct it, replacing it by the one used in Onkelos. There is, however, no means enabling us to discover which of the two represents the earlier form. They might have had their origin in the same time. Two communities might have coined them at the same time. Instructive instances are presented in the different renderings given by Rav and Levi of Gen. 49:27 (Zebachim 54a); ib. 30:14 (San. 99a), Onkelos agreeing with that of the former; R. Jehuda and Nehemia-of Gen. 18:1 (Gen. r. 42, 6). Variations of this kind are not wanting also in the Targum to the Prophets. Some have been preserved in Ionathan. A good many others are contained in Talmud and Midrashim and in the marginal notes in the Codex Reuch., under the names of ה"א, כ"א, פלינ, ואית דמתרגמי. In a few cases of the latter the variant will be seen to agree with Ps. Jonathan and Fragmentary. This fact lends new support to the view of the common source of all Targumim. The former cases shall be considered first.

Joshua 19:8 בעלת באר Targum בעלת... So is the T. of בעל (ib. 11:17; 12:7) בעל חרם (Jud. 3:3) בעל (Jud. 20:33) etc.

Judges 6:38 הספל אדירים ; אבאמעח לקנא בספל אדירים אבירים אבירים לאנא

(ib. 5:25) Targum בפילי גבריא. The latter is the rendering of ערת כסף (Is. 51:17, 22). So is rendered קערת (Num. 7:13) in Ps. Jon.; Onk. מנסתא

Judges 8:21 אנקיא דמרנים; in Is. 3:18 it is rendered by מבכיא. The latter is given to Judges by א"ל in Cod. Reuch.

18. 19:13, 16; Ez. 21:26; Za. 10:2 תרפים Targum צלמניא Judges 18:17, 18, 20 רמאין while א"ל has עבימא.

ib. 16 וכביר העוים Targum ונודא דעיויא. But א"5 has זונכא דעיויא. This is the rendering of במכבר (2K 8:15) connected with . Com. Kimchi l. c.

1K 22:49 תרשיש Targum אפריקא. So Jer. 10:9; Jonah 1:3. But Is. 2:16; 23:1, 14; Ezek. 27:12 ימא.

2K 5:23 חרטים Targum פלרסים. Is. 3:22 מחכיא .

Jerem. 31:28 כמוז דחשבת Targum כאשר שקדתי עליהם; in the second half כן אשקד Targum כן יחדי מימרי. The same was certainly the rendering of שקדתי which is found in אים Here is a case of a rejected Anthropomorphism of a latter time.

Ezek. 27:6 כתים Targum איטליא or איטליא. Everywhere else it is rendered כתאי (Is. 23:1 etc.).

Ezek. 27: 21 קדר Targum נכט. Otherwise ערבאי (Is. 21:16, 17; 42:11; 60:7. So T. to Ps. 120:5.).

Ezek. 27:23 עדן Targum הריב. This is the rendering of אשכנו (Jerem. 51:27).

Ezek. 40:19 התחתונה Targum איתדמי; מציעאה - ארעאה התחתונה ; ארעאה היתדמי היתדמי in v. 18.

Ezek. 45:2; 48:17 מגרשיהם .Ib. 27:28 T. פרויא .As Ps. Jon. and F. Lev. 25:34. On. חחק? רוח

Am. 2:7; Is. 47:6 לחלה Targum אית במתרגמי. So Ps. Jon. Exod. 20:25. Is. 48:41; Ezek. 20:39 Targum תחלון But אית רמתרגמי Am. l. c. לאחלא .

Com. further Kimchi Ezek. 40:16.

To these cases may be added the following cases, which Cod. Reuch. is at variance with the extant Targum, the latter being supported by  $\kappa^{"}$ 5.

Jerem. או מבטחו Targum בסעריה; א"ל — רוחצניה So in extant T.

Ez. 9:10 רכם Targum ; חוביהין; הוביהין; in the extant T. פורענות אורחיהון.

Micah 3:11 ישענו דargum יהיצין; החיצין; המתמכין א So in the extant T.

Cases in which the marginal variations follow the Ps. Jon.: Jud. 8:11 פלגשו Targum פלגשו; ולחונתיה So Ps. Jon. Gen. 22:24, Onk. agreeing with Jon.

1K 4:6 הבית Targum קי"א; ביתא הבית . So Ps. Jon. Num. 22:18; 24:13. On. follows Jon.

Other cases of variants:

Joshua 9:5 נקורים Targum עיפושין - '5"א; כיסנין.

Jud. 3:19 פסיפים Targum מחצביא; מחצביא ...

ושמע 34:8 וישמע Targum ישרל - ל"א : ופיים.

וצ 30:16 נטשים Targum ברסין - ל"א; רטישין.

2S אונכיין במים Targum ניססין γαισονί ; א"ל— לונכיין אונכיין

וS. 3:23 הגליונים Targum אספקלריא — ל"א; מחזיתא.

the Greek σπεκλάριον Lat. specularia. Here is presented a case, where seemingly a Greek word was replaced by its Aramaic equivalent. The same was the case with Onkelos. Bacher (ib.) has made this point clear by a comparison between Onk. and Ps. Jon. and the Frag. That is true to some extent also of Jon., which is demonstrated in the Greek and its Aramaic substitute of minute is cited above. Still, Jonathan appears to have been more immune to such an attempt than even Ps. Jonathan. Here is an instructive case: אַרָּשׁׁ (Ez. 4:10) is rendered by the Greek שַּׁיּבּׁי שְׁׁפְּאַׁבְּעָּׁ while all—Onk., Ps. Jon. and Frag.—render it by אַרָּבָּי (Num. 7:13 etc.).

IS. 51:17 מצית – ס"א ; אערית דמrgum מצית; אים – מצית.

Ez. 44:20 כסמא כסום Targum כסמא; ספרא כסמא כסמא יכסמון . יכסמון

Two cases, one in מ"א, the other in א"ז, vary with Jon. in anthropomorphisms: אפימרים"א; פותי (Jerem. 31:38) ד. פולחני (ib. 16:11) ד. יתי הוא (ib. 16:11) לפולחני הייא הוא (ib. 16:11) לפולחני הייא הוא (ib. 16:11) לפולחני הייא הוא לפולחני הייא הוא לפולחני הייא הוא לפולחני הוא לפולחנ

The following are cases of variations found in the Talmud and Midrash.

Joshua 16:8 תאנת שלה Targum תאנת שלה Y. Meg. 1, 12 איסכופיה דשילה .

IS. 25:6 אמרתם כה לחייך Targum כדין לחייך. Y. San. 2, 4 לקיימא. So Onk. and Ps. Jon. Deut. 4:4.

וS. 21:13 משא בערב Targum מטול כם דלוט. Y. Taanith 4, 5 מטול רב בערב.

ול. בפורין אקימו ערך השלחן צפה הצפית Targum סדרו פתורין אקימו פדרו פתורא ערך השלחן . Gen. r. 63, 9 סדר פתורא סדר פתורא מדר מנרתא מדרת מודר מדר מעם שעברתי סדרת פתורא, אקימת מנרתא, אדלקת בוצינא. משחו, כמעט שעברתי They agree with Jon. only in the rendering of ערך השלחן . The citation from Cant. r. contains two recensions. The rendering אדלקת בוצינא agrees with Cod. Reuch. and is identical with the marginal note headed . תרג' ירוש .

Psichta Lamentation r. on Is. 22:1, 2 בי עלית כלך לגנות ב- הומיה – קרתא מערבבתא; קריה עליזה – ולאיגרא סלקין להון; עיר הומיה – קרתא מעורבב, יום דביזה, קריה חדתא; מהומה ומבוסה ומבוכה – יום מעורבב, יום דבכיא.

But T. ארי יום רגיש ואתדשא וקטול. כרכא הדאה, ארי יום רגיש ואתדשא וקטול. Ib. IS. 22:8 וגליית הבסא היגל דכסא בכסא היגל מסך הודה משמורת מטמורת.

ib. on Ez. 24:6 הוארה הארח סיר איטר הרמים מיר אוי עיר הדמים סיר איטר הארח בגווה, וחפשושיתה לא נפקת מן גווה; אוי מן קמא דקרתא דשפכו דמים בגווה, וחלאתה לא יצאת ממנה Targum וי על קרתא האשרי דם זכאי, דהיא כדורא דזיהומתיה ביה וזיהומתיה לא נפקת מניה.

Cant. r. 1:1 on Am. 8:3 שרות היכל — יהלילו — יהלילו ישרות ; Targum . חלף ומרא

Y. Shabbath 6, 4 on IS. 29:1 אריא אריא הוי אריא גברא—הוי אריא אריא Targum מרבחא, מרבחא .

Cant. r. כמעט שעברתי on IS. 47:2 קלופי הובלתא — קלופי סובלתא , Targum אתברי שלטוניך.

מה היא — ואת האומנות 18:16 on 2K מובה חכמה .— ואת האומנות 78:18 מחבה חכמה ... Targum האומנות? בי לוי אמר ציפריא ורבנן אמרין שיגריא.

Lev. r. 4:1 on Is. 1:21 ועהה מרצחים עבידין קטוליא . Jon. עבידין קטוליא . Shochar Tob 32, 2 (com. Y. San. 10, 1) on Mi. 7:8 ומעבר על חובין . Jon. ומעבר על חובין . על פשע .

Similar cases are: Lev. r. 5, 2; Num. r. 10, 5 on Am. 6:4 and Lev. r. 6, 2 on Zech. 5:1, all of which represent, undoubtedly, a different and rejected Targumic rendering. The following case is to my mind an interesting relic of a rejected rendering. This

is in Frag. Deut. 32:1: דכן הוא מפרש ואמר טולו לשמיא עיניכון וארעא כלבושא תבלי. ואסתכלו לארעא מלרע ארי שמיא כתננא ימסין וארעא כלבושא תבלי. The rendering in Jon. is as follows: זקיפו לשמיא עיניכון ואסתכלו בארעא מלרע ארי שמיא כתננא דעדי כן יעדו וארעא ככסותא דבליא בארעא מלרע ארי שמיא כתננא דעדי כן יעדו וארעא ככסותא כן תבלי The rendering in the F. is literal. We cannot determine which is the earlier rendering.

The process of alteration had been going on until a comparatively late date but not so late as the final redaction of the Babylonian Talmud. That was made especially possible by the fact that the T. was recited in the worship by heart. Reading the Targum from a written copy was prohibited. This interdiction is indicated in Tanchuma Gen. 18:17:

ילמדנו רבינו מי שהוא מתרגם לקורא בתורה מה היא שיסתכל בכתב? כך שנו רבותינו המתרגם אסור להסתכל בכתב. אמר ר' יהודה בן פוי מקרא מלא הוא: כתב לך את הדברים האלה — הרי המקרא; כי על פה. פי הדברים האלה — הרי התרגום שניתן בעל פה.

This passage is quoted in the Pesiqta (ed. Friedmann), p. 28. Does it imply an interdiction to put the Targum into writing?

This question was the cause of much contention. Rashi inclined to an extreme interpretation of the prohibition to write down all belonging to traditional exposition. So with regard to the Mishna which, he insists, was not written down by Rabi (Ketuboth 19b). Com. Rashi Erubin 62a, beginning והכי נקם מגית תענית שלא היתה דבר הלכה כתובה בימיהם: כגון also Taanith 12a. He takes the view that the Targum had not been allowed to be written down. Commenting on the Mishna Shabbath 115a he says: ורבותי פרשו דהאי בכל לשון דקאמר אכתובין קאי ולא אנביאין, דעפ"י שכתובין בכל לשון מעונין גניזה, ומדומה אני מפני שמצינו ביונתן בן עוויאל שאמרו תרנום הן מפרשין כך, ואני אומר אף בנביאים, אם אמר יונתן לא כתבו ולא נתנו להכתב, והכי מפרש במם' מגלה רמאן דאסר בכולהו אסר.

According to Rashi's teachers, with whom he disagrees, not only was the T. to the Prophets written down, but also allowed to be read in the service in written form; for, as Rashi himself remarks, one is dependent upon the other. For this reason it was seemingly his teachers who would interpret the contention between Rab Huna and Rab Chisda as referring only to the

Hagiographa, as according to the interpretation of the Gemarah they only differ on the view of those who prohibit the reading from a written Targum. Rashi, however, makes capital of the expression in the Babli Meg. 3a אונקי הגר אמרו as does Luzzatto (O. G. IX). But as the saying of R. Jeremia is also quoted in the Yerushalmi, it is just as well to take אמרנ as an innocent substitute for חרום of the Yerushalmi version, which does not carry this implication. The main source of Rashi's contention is the prohibition contained in the saving of Rabban Simon b. Gamliel, Y. M. 1, 9; Babli 8b אף בספרים לא התירן שיכתבו אלא יונית. But there are the חכמים (ib. and Shab. 115b) who differ with him, and as it is said in Soferim 15.2 אף על פי שאמר רבו שמעוז בו גמליאל שאף בספרים לא התירו לכתב אלא יונית, לא הודו לו חכמים שאמרו מעשה ברשב"ג (רבן גמליאל) שהיה עומד... ואף חכמים עמדו בדבריהם שאמרו כל כתבי הקודש ואף על פי שכתובין בכל לשון טעונים גניוה.

Furthermore, there is no implication in R. Simon b. Gamliel's saying of a prohibtion to write down the T. He only meant to say that the reading from a written T. in service does not fulfil the required Aramaic rendering. Consequently, as Rab Porath, quoted in Tosafoth (Shab. ib. 851) rightly put it, because it is not allowed to read it, is equivalent to reading the Torah by heart and בעלפה בעלפה לאמרם בעלפה. The question raised there against it is thus well answered. Com. also Tos. Sota 33a 55. There is certainly not the slightest ground for an inference that no written T. to the Prophets existed. Witness the interpretation (in Babli ib.) of R. Jehuda ורבותינו התירו יונית אמר ר' יהודה אף כשהתירו אבותינו לא התירו אלא בספר . But we well know that at that time all the books of the Bible existed in the Greek translation. There is the same baselesness for the reason ascribed by Luzzatto (l. c.), Zunz (G. V. 65) and others to the prohibition, namely, that the T. containing some Halaka, was regarded on one plane with בתורה שבע"ם which was not to be written down (Temura 14b, Gittin 60b). Had this been the reason, how was the Lxx sanctioned by all the Rabbis, containing as it does so many Halakic interpretations? (Com. Z. Frankel דרכי המשנה 10 and Über d. Einfluss l. c.). It should also be noticed that the reason given for R. Simon b. Gamliel's interdiction of other than the Greek translation is and not because it belongs to the שאין התורה יכולה לתרגם כל צרכה and not because it belongs to the

On the other hand, it is well known that in spite of the interdiction on the written Halaka, the Rabbis did not hesitate to write down for private use Halakic decisions and intercourses. It will also be remembered that in the time of Rabban Gamliel the Elder there was already in existence a Targum to Job. That the interdiction passed by him on this Targum was not due to the fact of its being written was shown above. Again, Esther had also been translated, as it appears from the Mishna Meg. 17a: דכתים הרגום וקרי הרגום הקורא את המגלה קרא תרגום בכל לשון לא יצא... לא צריכה. The reason is pointed out, for it is written ברים שבע"ם but there could be no more reason for considering the T. to the Prophets ברים שבע"ם than the T. to Esther.

It is clear then that the prohibition against the written T. had only been instituted against the public reading in the service. The reason for that was mainly to avert sharing by the T. the same sanctity with the original. This is in essence the very reason given for R. Simon b. Gamliel's view. And this prohibition, it would seem, was enforced even at a date when the Mishna was already written down and allowances were made for the written Agada (com. Gittin 60b). Rapoport (זכרוו) letter 3) well expounded the case of the written Halaka when he said that the prohibition was directed mainly against the public discussion and was not intended to exclude it from private use. Berliner (On. 89) rightly applied this view to the T. This view might be substantiated by Tanchuma (ib.) ואסור למתרגם ברבים המתכל בתורה, which Friedmann (Pesigta ib.) is inclined to emend . The implied indication is that a written T. may be permitted for private use.

There certainly were in existence written copies of the Targum, which were restricted to personal use. One such copy a targumist would employ in public worship and was hindered by R. Samuel b. Isaac telling him, דברים שנאמרו בפחב — בכחב (Y. Meg. 4, 5). What he meant amounted to saying that the T. should be read by heart, just as the original is to be read from the written only.

Targum Jonathan was used by later targumists. It was pointed out above that Targum Ps. 18 is a copy with minor modifications, notice of which will be taken in the chapter on Other Targumim, of the Targum to Samuel 22. T. Jonathan was used by the targumist of Chronicles.

The T. to Chronicles exhibits pronounced and independent characteristics. It pursues, on the whole, its own way of exposition and translation. It is more Midrashic than the official Targumim. He will not, in most cases, let himself be influenced by the official Targumim. In some instances he will neither follow Onkelos nor Ps. Jonathan. Yet, even this targumist made definite and considerable use of the Targum Jonathan. The cases in question are of a typical nature, which do not admit of an incidental agreement. I will quote them in order of Chronicles.

1 Chronicles 11:11 עצמך ובשרך Targum קריבך ובסרך. Jon. 2S 5:1.

1 Ch. 13:7 וירכיבו את ארון Targum ואחיתו. Jon. 2S 6:3.

1 Ch. 13:9 גרן כירון Targum אתר מתקן Jon. 2S 6:6.

ib. שמטן Targum מרגוהו. Jon. ib.

ו Ch. 14:1 חרשי איך Targum וחרשי לבנין כותלא ואדריכלין האומנין לבנין כותלא ואדריכלין האומנין לבנין כותלא ואדריכלין דאומנין לבנין כותלא סות אוריכלין דאומנין לבנין כותלא ואדריכלין האומנין לבנין כותלא ואדריכלין האומנין לבנין כותלא האומנין לבנין לב

ויפשטו בעמק רפאים Targum ויתרטישו במישר ניבוריא איתרטישו במישר וינעשו במישר גיבוריא Jon. 2S 5:18 reading וינטשו וינעשו

1 Ch. 14:11 בעל פרצים Targum מישר פרצים . Jon. 2S 5:20.

ib. כפרץ מים Targum כפרץ מים .Jon. ib. 2S.

1 Ch. 14:15 מפניך לחכות כי יצא האלהים כי יצא Targum ארום נפק Targum מלאכה מן קרם יי לאצלחא קרמך למקטל. Jon.2S 5:24.

1 Ch. 16:3 אשפר Targum פלוג. Jon. 2S 6:19.

1 Ch. 17:1 בבית ארזים Targum רמטאל בכיורי ארזיא. Jon. 2S 7:2, 7.

ib. וארון... תחת יריעות Targum וארונא שרי במשכנא בגוי יריעתא . Jon. 2S 7:2.

1 Ch. 17:7 אני לקחתיך מן אחרי הצאן להיות נגיד Targum אני לקחתיך מן דירא מבתר ענא למהוי מלכא. Jon. 2S 7:8. The usual rendering of ארכון וו the T. to Chronicles is ארכון (1 Ch. 11:2) סרכון (1 Ch. 13:1).

1 Ch. 17:9 ושמתי מקום Targum אתר מתקן. Jon. 2S 7:10.

1 Ch. 17:16 מי אני יי אלהים Targum פיית אנא כמיסת. Jon. 2S 7:18.

1 Ch. 17:17 ותרבר למרחוק Targum לעלמא ראתי. Jon. 2S 7:19.

ו Ch. 17:20 בכל די שמענא ככל אשר שמענו באונינו Targum בכל די שמענא בכל די שמענא Jon. 2S 7:22.

ווי אחד בארץ בארץ Targum עמא יחידאי ובחיר עמא עמא איז אחד בארע Jon. 2S 7:23 ...עמא חד בחיר...

1 Ch. 17:25 בית 17:25 Targum מלכו אקים לך. Jon. 2S 7:27.

1 Ch. 18:2 נשאי מנחה Targum נשאי מנחה. Jon. 2S 8:2, 6.

1 Ch. 18:3 הציב ידו Targum לאשנאה תחומיה Jon. 2S 8:3 השיב ידו.

1 Ch. 20:3 וישר במגרה Targum ומסר יתהון. Jon. 2S 12:13

2 Ch. 1:14 אשרינון בקרוי דargum ויניחם בערי הרכב ועם המלך Targum ואשרינון בקרוי בקרוי איניחם. So Jon. 1K 10:26.

2 Ch. 2:9 חטים מכות Targum חטים פרנום. Jon. 1K 5:25

## TEXTUAL VARIATIONS IN JONATHAN

Jonathan, like Onkelos, deviates in many cases from the Masoretic reading to which allusion was already made in the previous chapter. There is a way to differentiate the paraphrastic from the literal sense. Out of the obscurity of the exegetical expansion there comes forth the simple, written phrase on which it rests. The Targum Jonathan, although, on the whole, far from literal adhesion to the text, is unmistakably careful to transmit both the sense and version of the text. The literal predominates in the historical portions of the Prophets. Any rendering ,then, not in accord with the Masoretic reading constitutes a deviation from the reading.

This fact was noticed by the rabbinical authorities. Rashi, while for the most part overlooking them and even following them in evident belief that they were merely of an exegetical nature, could not escape the impression that Jonathan had a different reading. Kimchi and Minchat Shai did not hesitate to point out in the plainest language some of these deviations. They have engaged the attention of later rabbinical writers as well as the modern biblical student. 1)

On close examination the deviations will be found to con-

<sup>1)</sup> However, Abrahm Ibn Ezra, critic as he was, would not accept such a possibility. Thus he remarks in Safa Berura (9, 11, ed. Lippmann): חדרך אחרת ליונתן בן עוזיאל, וכלנו יודעים, כי לא היה חכם ונתן. והוא אחר ר' יוחנן בן זכאי כמוהו, ולא הגיע מעלתו להיותו כחבירו יונתן. והוא היה גדול מכולם, וראינו במקומות רבים שתפש דרך דרש להוסיף מעם, כמו אלוה מתימן יבוא (חבקוק ג, ג), כי אין ספק שהוא כמו אלוה תימן... רק הוסיף מעם לפרש תימן מגזירת ימין כי התיו נוסף... וככה ביער בערב רק בעבור שאמר הכתוב ערב ולא קדר ומהשם דרש בו שהוא כמו הערב. ועוד שמצא עזר במלת תלינו. והנה מעמו בערב תלינו עם הערבים... וכמוהו (ישעיה כא, יג), גם הוא ידע כי הוא כמו כל מלכי הערב (מלכים א', מו), ונסתם גיא הרו (זכריה יד, ה) דרש בו משרש סתום את הדברים (דניאל (יבריה יד, ה) דרש בו משרש סתום את הדברים (דניאל (מדרים וודרש ככה בעבור שלא אמר הנביא וברחתם (יב, ד) ודרש כמו בעבור שלא אמר הנביא וברחתם attempt on his part to explain away renderings that represent a different reading.

sist of three distinct categories. Some of them represent an unquestionably different reading. With minor exceptions, they do not admit of being explained away. The preponderate number of these deviations consists of a difference in the pointing. Differences of this kind are found in great numbers in MSS, claiming the Masoretic sanction. They emanate from a period when doubts still existed, as to the reading of certain words. Even the scrupulously literal Aquila version contains variations from the text. The Talmud presents abundant testimony to them.2) On the other hand, many of these deviations are either followed by the Lxx and P. or they appear in them in a different form. Deviations of this description are here classed under heading "A". There is another class of deviations of a mere grammatical character. There is a noticeable tendency on the part of the translator to eliminate the more striking discrepancies either in the number or in the person of the substantive in the sentence. So the tranlator renders them in either one or the other way. Sometimes he subordinates all the forms of the sentences to the last in order.4) In some cases the reverse is true 5) and in some instances all follow the one in the middle.6) This principle is observed by the Lxx and P. to some extent. But it does not appear to have been consistently followed by the targumist. The number of exceptions by far exceeds the number of the cases where this principle is enforced. Thus it is impossible to determine the basic rule of this principle. It takes the appearance of an arbitrary and haphazard device. At any rate, this group of variations does not involve a different reading. They appear under heading "B".

There is another body of deviations which are very instructive for the biblical student. The targumist made it a rule to render sentences which resemble one another, but differ in some

אמר לי ר' יהושע, ישמעאל אחי האיך אתה קורא כי מובים דודיך אודיך? א"ל אין הדבר כן שהרי חברו מלמד עליו, לריח או דודיך? א"ל דודיך: א"ל אין הדבר כן שהרי חברו מלמד עליו, לריח שמניך בתורתו של :4 Mish. Aboda Zara 29b. Com. also Gen. r. 94, 4 בתורתו של :5 ד'ן חושים.

<sup>3)</sup> Com. More Nebuchim 3, 43.

<sup>4)</sup> Jerem. 9:5; 11:12.

<sup>5)</sup> Ezek. 11:19

<sup>6)</sup> Is. 26:8.

particulars occuring in different parts, in one and the same way. A similar process had been pursued by the Rabbis. It is the היקש and the גוירה שוה of Hillel and R. Ishmael b. Jose, 7) which forms the seventh Mida 8) of the 32 Midoth enunciated by R. Eliezer. But while in the Halaka and Agada the conformation is sought mainly in the circumstances or in the legal conditions of the cases involved, the targumist is interested in the wording. The Samaritan text, as it is well known, will often change a phrase to agree with a similar phrase somewhere else. 9) The Lxx in some instances and the P. to a larger extent follow the same rule. (Com. Frankel, Pal. Ex., p. 166.). There can be little doubt that the author had been actuated by reflection. Rendering a phrase, the recollection of the other similar phrase flashed through the mind of the translator to leave its stamp upon his rendering. Mental activity of this sort accounts for many misquotations from the Bible found in the Talmud. 10) But this practice could not have originated from a mere unconscious play of recollection. The translator must have been moved by something which he considered an imperative necessity. It will be observed that in most instances treated this way the author was concerned in eliminating an outstanding divergence in the version of the narrative of one and the same fact. 11) Whether or not the translator pursued a definite rule in applying this principle is difficult to determine. For the most part the author is seen to make the passage second in order to conform the one preceding it.

This kind of variation is placed under heading C. They are of an interpretative nature. They do not point to a different reading, as they were taken by many biblical students. I have

<sup>7)</sup> Tos. San. 7, Pirkei Aboth of R. Nathan 35, and introduction of Sifra.

<sup>8)</sup> Com. Reifman, Meshib Dabor (Wien, 1866).

<sup>9)</sup> Com. Kircheim ברמי שמרון p. 37 et seq.

<sup>11)</sup> Com. Judges 7:7 and 20; 1S 4:21 and 19; 2S 12:21 and 22; 1K 13:9 and 17; 2K 9:19 and 18.

omitted all deviations of a doubtful character or consisting of an unrendered or added Waw or change of the preposition, which might be due to the distraction of a copyist or the Aramaic idiom.

## GROUP A

| Toshi | ıa 2:7 | M. T.<br>על המעברות | G                | R.         |
|-------|--------|---------------------|------------------|------------|
| Joshi |        |                     |                  | עד השברם 2 |
|       | 7:5    | עד תשברים           | עד דתברונון      |            |
| 46    | 9:4    | ויעשו גם הם בערמה   | ועבדו אף אינון   | Vac. וילכו |
|       |        | וילכו ויצטירו       | בחוכמא ואזדורו   |            |
| 66    | 11:17; | מן ההר החלק 12:7    | מן טורא פליגא    | חלק 3)     |
|       | 13:16  | על מידבא            | עד מידבא         | ער 4)      |
| Judge | es 3:2 | לא ידעום            | א הוו ידעין      | ידעו 5)    |
| **    | 9:9    | . החדלתי את דשני    | דמניה מיקרין     |            |
|       |        | אשר בי              | וביה מתפנקין     | (6)2       |
| 4.6   | 11:34  | אין לו ממנו         | מינה             | ממנה 7)    |
| 46    | 14:15  | הלירשנו קראתם לנו   | הלמסכנותא קריתון |            |

<sup>1)</sup> So in many MSS. of Kenn. and De Rossi. Com. Kimchi. But Onk. Gen. 49:13 has it literally.

<sup>2)</sup> So P. and in marg. Syro-Hex. Com. Field Hex. and also Arab. Kimchi's explanation lacks force. Dillmann's contention (Handbuch), "dass blosse Vervolgen passt zu dieser Wirkung nicht", missed the order of the narrative—as did Herrheimer's objection that "der Verlust von 36 Mann ist keine Zertrümerung". The same could be said with much greater force of Joshua's overpowering fright (vv. 6-9). But the current interpretation that the defeat at the descent is identical with the loss of the 36 in killed told in the beginning of the v., is not at all impressive. It is rather to be assumed, which the reading of the T. unquestionably implies, that the loss of the 36 gave cause to the ensuing defeat at the descent, where the loss, it would appear, was sufficient to cause anxiety. I am inclined to believe that the reading of the T. was מוברום השברום. Com. כלי יכר השברום The form in itself wouldn't appear strange to the targumist, as cases of this nature are numerous.

<sup>3)</sup> So P. A. Com. Field Hex., 1. c.

<sup>4)</sup> So Sebirin. Many MSS. of Kenn. and De Rossi and extant editions follow the reading of the T.

<sup>5)</sup> So P. Lxx read ידעה.

<sup>6)</sup> Probably influenced by v. 13.

<sup>7)</sup> Felt by Kimchi. So Sebirin.

|     |        | M. T.             | Targ.              | R.                 |
|-----|--------|-------------------|--------------------|--------------------|
|     |        | הלא               | יתנא הלכא          | הלם בי             |
| 66  | 19:9   | לינו נא הנה       | ביתו כען הכא       | הנה 2)             |
|     |        | חנות היום         | לחוד יומא דין      |                    |
| 66  | 20:34  | מנגד לגבעה        | מדרום לגבעתא       | מנגב 3)            |
| 66  | 21:10  | נגדע היום שבט אחד | איתמנע             | נגרע 4)            |
| 1   | S 2:31 | וגדעתי את זרועך   | תקוף זרעך          | 1רעך <sup>5)</sup> |
|     | 3:2    | ויהי ביום ההיא    | והוא ביומיא        | ויהי בימים         |
|     |        |                   | האינון             | ההם 6)             |
|     | 6:3    | אם משלחים את ארון | אם אתון משלחים     | אם משלחים          |
|     |        |                   |                    | אתם לו             |
| 66  | 12:21  | ולא תסורו כי אחרי | ולא תסטון מבתר     | (8 Vac. כי         |
|     |        | התהו              | פולחניה ולא תפלחון |                    |
|     |        |                   | לטעותא דאינו למא   |                    |
|     | 15:32  | אכן סר מר המות    | בבעו רבונא מריר    | שר 9)              |
|     |        |                   | מותא               |                    |
|     | 22:14  | וסר אל משמעתך     | ורב על משמעתך      | שר 10)             |
| 2S. | 1:21   | בלי משיח בשמן     | רמשיח כרבמשיחא     | (1 Vac. 152        |

<sup>1)</sup> Com. Kimchi. Lxx הלא vacant. In one of the MSS. of De Rossi the Keri הלם and Ketib הלם and in two others הלם is the Ketib. Ginsburg: לסוראי הלם כתיב הלא קרי, לכהרדעי הלא כתיב הלם קרי.

<sup>2)</sup> So Lxx Lag., otherwise אום לין are vacant. P. תנות היום מים ליון אינות היום ליום היום לערוב הנה חנות היום.

<sup>3)</sup> Minchat Shai: בשתי מקראות ישנות כתוב מנגב. So in many MSS. of Kenn. and De Rossi.

<sup>4)</sup> Com. Onk. Exod. 21:10. Com. Minchat Shai. This reading is found in many MSS. of Kenn. and De Rossi.

<sup>5)</sup> The second את זרוע בית אביך is rendered תקוף דרע. If the targumist followed here the Masoretic reading there is hardly any reason why it occured to him a different reading in את זרע. Lxx read in both while P. follows in both the Mesoretic reading.

<sup>6)</sup> So P. Probably influenced by v. 1.

<sup>7)</sup> So Lxx, P. and many MSS. of Kenn. and De Rossi.

<sup>8)</sup> So Lxx and P. Com. end of verse בי תהו המה Targum

<sup>9)</sup> So P. Lxx 75 vacant.

<sup>10)</sup> So Lxx. Com. P.

<sup>1)</sup> So P. and Arab. The suggestion that T. read לבל, as in Kenn. MSS. 30, is hardly tenable. It would seem that the T. considered this phrase to refer to מרם חללים. Com. Ehrlich Randglossen

|      |       | M. T.             | Targ.               | R.            |
|------|-------|-------------------|---------------------|---------------|
| 44   | 5:12  | וכי נשא ממלכתו    | ארי מנטלא מלכותיה   | נשא-נשאה 2)   |
| 44   | 14:14 | אשר לא יאספון     | דלא אפשר להון       |               |
|      |       |                   | דיתוספון            | יאספון 3)     |
| 66   | 15:23 | על פני דרך את     | על אפי אורח         |               |
|      |       | המדבר             | מדברא               | (4 Vac. אמ    |
| L to | 22:44 | תשמרני לראש גוים  | תמניני              | תשימני 5)     |
| 6.0  | 23:13 | שלשה מהשלשים      | מגברי ריש משריתא    | שלשים 6)      |
| 1 K  | 1:18  | ועתה אדני המלך    | ואת                 | ואתה (7)      |
| 66   | 1:20  | ואתה אדני המלך    | וכען                | ועתה          |
| 66   | 6:31  | האיל מזוזות חמשית | מטקסין              | חמושות 8)     |
| 1 K  | 7:3   | וספן בארז         | וחפא נכרין          | וספן פי       |
|      | 8:26  |                   | יתקיימון כען פתגמיא | הדבר          |
| 46   | 8:30  |                   | מאתר בית שכנתך      | ממקום מן      |
|      | 0.50  | שבתך אל השמים     | מן שמיא             | השמים (10)    |
| 66   | 0.01  | •                 |                     |               |
|      | 8:31  | ובא אלה           | וייתי ויומיניה      | ובא ואלה 111) |
| 46   | 13:6  | והתפלל בעדי       | ובעי מן קדמוהי      | אלין 112      |

and Thenius Sarn., to which the expression ברבמשהא points. On the other hand, it is possible that the T. took לא לי to mean annointing, from root אבלי PS. 92:11. Ehrlich's assumption (ibid) that the T. read instead of שדי הרומות is founded on a misunderstanding of the T.

- 2) So P. Probably influenced by 1 CH. 14:2.
- 3) Exod. 5:7. But Com. T. to PS. 104:22.
- 4) So Lxx. P.

הא is omitted in many MSS.

- 5) This is the reading in PS. 18:44. As the T. to PS. renders this word in accordance with the reading here, it is obvious that he intended to correct the rendering of Jonathan. The rendering of the T. is supported by P. and Lxx Lag.
- 6) Com. T. to vv. 23, 24 and Rashi and Kimchi. Onk. Exod. 14:7 felt by Kimchi. Com. Field Hex. Note 26. So Lag. Lxx.
- רבים מהסופרים מעו בזאת: So Lxx, P. and 250 MSS. Kimchi אצלנו כי המלה וכתבו ועתה באלף לפי שהוא קרוב לענין, אבל ברור הוא אצלנו כי המלה וכתבו ועתה באלף ופועים ומפי המסורת זהו ואתה באלף ופועים הוא ועתה בעיין מפי ספרים המדוייקים ומפי המטורת זהו ואתה באלף ופועים בו בעיין לפי שהענין יותר קרוב.
  - 8) But com. T. to v. 33; 7:5. Felt by Kimchi:
- . וי"ת משקסין כמו חמושים
  - 9) So Lxx P.
  - 10) So P., in accordance with 2 Chronicles 6:21.
  - 11) So Lxx P.
  - 12) Lxx omit the whole phrase.

|          | M. T.                | Targ.            | R.           |
|----------|----------------------|------------------|--------------|
| " 13:12  | ויראו בניו את הדרך   | ואחזיאו          | (ויראו ב)    |
| " 16:9   | בית ארצא אשר על      | די בביתא         | בבית 2)      |
|          | הבית                 |                  |              |
| " 16:24  | ויקן את ההר שומרון   | וזבן ית כרכא     | העיר 3)      |
|          |                      |                  | ויחלטוה      |
| " 20:33  | ויחלטו הממנו         | וחטפוהא מניה     | ממנו 4)      |
| " 21:8   | אשר בעירו            | דבקרתא           | בעיר 5)      |
| " 21:13  | ויעדהו               | ואסהידו          | (6 ויעדו     |
| " 22:30  | התחפש ובא            | אנא אשתני ואיעול | אתחפש        |
|          |                      |                  | ואבא ד)      |
| 2K. 2:14 | איה י' אלהי אליהו    | קביל בעותי       | אהה 8)       |
| 3:25     | עד השאיר אבניה       | ער דלא אשתארת    | עד השאיר     |
|          | בקיר חרשת            | אבנא בקרתא       | בקיר הרסת 9) |
|          |                      | דלא פגרוה        |              |
| " 17:11  | ויעשו דברים רעים     | ועבדו קדמוהי     | בעיניו 10)   |
| " 17:13  | בידי כל נביאי כל חזה | ביד כל ספר       | נביא 11)     |
|          |                      |                  |              |

<sup>1)</sup> So Lxx P. Kimchi: ת"י ואחזיאו כמו ויראו בפתח היוד מבנין היוד מפעיל.

- 3) So he renders אדני ההר שמרן (ib), but ויבן את ההר is rendered literally. It might, however, be interpretative suggested by the text, for the city—not the mountain—was called by this name. Why should the T. to Am. 3:9 render הרי שמרן literally while דרנא הר שומרון (Am. 4:1; 6:1), although we find ערי שומרון (1K 13:32) as well, would admit of no such explanation. Cases, however, of this sort are found in the T. Kimchi (followed by Gersonide) infers from the T. that there really was a city there and Omri just strengthened it.
- 4) So P.; according to the Maarabai this reading is the Keri while the Masoretic reading is the Ketib.
  - 5) Com. P. Lxx omit אשר בעירו.
  - 6) So P.
- 7) So Lxx P. Felt by Kimchi. Probably interpretative suggested by what follows in the verse.
- 8) Or אנה (Com. 2K 20:3). Probably for anthropomorphic reasons.
- 9) So Lxx P. Having read הרסת and taking it to refer to אבניה the targumist changed the number.
  - 10) Probably interpretative.
- 11) P. has both in plural, so that the T. might have been influenced by הזה כל חזה.

<sup>2)</sup> Com. Lxx. P.

|     |       | M. T.                | Targ.               | R.              |
|-----|-------|----------------------|---------------------|-----------------|
| 66  | 21:8  | ולא אוסיף להניד      | ולא אוסיף לטלטל     | Vac. 517        |
|     |       | רגל ישראל            | ית. ישראל           |                 |
| 46  | 23:13 | להר המשחית           | לטור זיתיא          | להר             |
|     |       |                      |                     | המשחה 1)        |
| IS. | 3:12  | ונשים משלו בו        | וכמרי חובא          | נשים 2)         |
| 66  | 5:13  | וכבדו מתי רעב        | ויקירהון מיתו בכפנא | מתי 3)          |
| 66  | 8:14  | והיה למקדש ולאבן     | ויהי מימריה בכון    |                 |
|     |       | נגף                  | לפורען              | למקרשו<br>מקרשו |
| 66  | 8:21  | וקלל במלכו ובאלהיו   | ויבזי שום פתכריה    |                 |
|     |       |                      | וטעותיה             | מלכו 4)         |
| 66  | 10:15 | בהניף שבט את מרימיו  | כארמא חוטרא         |                 |
|     |       | כהרים מטה לא עץ      | למימחי לא חוטרא     | כהניף שבט       |
|     |       |                      | מחי אלהין מן דמחי   | את מרימיו 5)    |
|     |       |                      | ביה                 | Vac.            |
| 66  | 10:34 | ונקף סבכי היער בברול | ויקטיל גברי         |                 |
|     |       |                      | משריתיה דמתגברין    |                 |
|     |       |                      | כברזלא              | כברזל           |
|     | 11:16 | והחרים ה'            | ויבש                | החריב           |
|     | 17:2  | עזבות ערי ערער       | שביקין קרויהון חרבו | ערי ערער        |
|     | 21:13 | ביער בערב תלינו      | בחורשא ברמשא        | בערב 6)         |
| 66  | 23:3  | ובמים רבים זרע שחר   | דהות מספקא סחורא    | מחר 7)          |

<sup>1)</sup> Com. Rashi and Kimchi. It is so quoted by the R. Josi, Shab. 56b. This reading is found in one MS. Kenn.

<sup>2)</sup> Felt by Rashi, Kimchi. So Lxx. A. Com. Esther r. 2, 2: ונשים משלו בו א"ר הוניא קופצין עליהן כבעל חוב.

<sup>3)</sup> So Lxx P. Rashi and Karo follow the T. without taking notice of the deviation. Kimchi noticed it in the T. Hitzig, Ehrlich and Krauss would read here in . (Com. Onk. Deut. 32, 34), which would, however, not agree with this rendering.

<sup>4)</sup> Kimchi seems to have noticed it. Though the absolute מלך is always rendered literally by the T. Com. Gray Is. In. Com. As to ובאלהיו see Dill P. Ehrlich IS.

<sup>5)</sup> Lxx P. omit כהרים משה and have part of כהניף.

<sup>6)</sup> So Lxx P. In general the T. is apt to such an interchange, as will appear in the sequel.

<sup>7)</sup> So Lxx P. V. Kimchi also noticed it in the T. This reading of the T. was adopted by Hitz., Cheyne, Guthe and Kn.

|     |       | M. T.               | Targ.              | R.           |
|-----|-------|---------------------|--------------------|--------------|
| IS. | 29:13 | יען כי נגש          | חלף דאתרברב        | נגש 1)       |
|     | 30:6  | בארץ לביא וליש מהם  | אתר דאריא בר       | מהם .vac     |
|     |       | אפעה ושרף מעופף     | אריון              |              |
|     | 30:8  | לעד עד עולם         | לסהדו              | לער 3)       |
|     | 30:27 | וכבד משאה           | וקשי מלסוברא       | וכבד משאה    |
|     | 38:13 | שויתי               | אנחנא נהמית        | שועתי        |
| 66  | 40:6  | וכל חסרו            | וכל תוקפיהון       | חסנו         |
|     | 40:17 | כל הגוים כאין נגדו  | כל עממיא כלמא      |              |
|     |       | מאפס ותהו נחשבו לו  | עובדיהון גמירא     |              |
|     |       |                     | ושיצאה אינון       | אפס          |
|     |       |                     | חשיבין קדמוהי      | (4 Vac. נגדו |
| **  | 43:4  | ואתן אדם תחתיך      | ומסרית עממיא       | ואתן         |
|     |       | ולאומים תחת נפשך    | תחותך ומלכותא      | עמים 5)      |
|     |       |                     | חלף נפשך           |              |
|     | 48:7  | ולפני יום ולא שמעתם | ולא בסרתינון       | שמעתים 6)    |
| 4.6 | 49:17 | מהרו בניך           | יוחון יבנון חרבתיך | בניך 7)      |
| cc  | 53:7  | נגש והוא נענה       | בעי                | (נש 8)       |
|     | 54:9  | כי מי נח זאת לי     | כיומי דנח          | כימי         |
|     | 56:11 | והמה רעים לא ידעו   |                    |              |
|     |       | הבין                | אינון מבאשין       | רעים 9)      |

<sup>1)</sup> So in many MSS. Com. Kimchi and Seder Eliahu r. 2, 24

<sup>2)</sup> Cort would have the support of the T.; still, it is not improbable that the rendering is explanatory.

<sup>3)</sup> So P. V.

<sup>4)</sup> Lxx also omit נגדן; Lxx and P. read לאפלס. There is no reason to suppose that נגדן was omitted for anthropomorphical reasons.

<sup>5)</sup> This is suggester by the parallel; but it may also be explanatory. Graetz and Klost. amend איים which would have the support of the T.

<sup>6)</sup> Com. Lxx P. V.

<sup>7)</sup> So Lxx. (Com. San. 64b: וכל בניך אל תקרא בניך אלא בוניך).

<sup>8)</sup> So P. Sym. V. (See Dil. P. T. 2) and in many old Hebrew MSS. Com. Chayoth, Mebo Hatalmud, 25. Com. Berachoth 7b, 14a.

<sup>9)</sup> So Lxx P. and S. Kimchi remarks: ומן התימא שתרג' יונתן

|      |       | M. T.                | Targ.             | R.                       |
|------|-------|----------------------|-------------------|--------------------------|
|      | 58:3  | וכל עצביכם תנגושון   | אתון מקרבין       | תנגשון 1)                |
| 44   | 59:18 | כעל גמלות כעל ישלם   | מרי גמליא         | בעל גמולות <sup>2)</sup> |
|      | 61:3  | מעטה תחלה תחת        |                   |                          |
|      |       | רוח כהה              | רוח משבחא חלף     | רוח תהלה 3)              |
|      | 65:1  | אל גוי לא קרא בשמי   | דלא מצלי בשמי     | (4 קרא <sup>4</sup> )    |
| Ter  | 6.14  | וירפאו את שבר עמי    |                   |                          |
| jer. | 0.14  | ויו פאו אוו שבו ענוי | ואסיאו ית חבר     | את שבר                   |
|      |       |                      | כנשתא דעמי        | בת עמי 5)                |
| 46   | 10:24 | יסרני אך במשפט       | לא יתקף רוגוך     | יסרם                     |
|      |       | רון פּן תמעיטני      | בהון דלמא יזע     | ימעטו 6)                 |
|      | 11:12 | שמעו את דברי הברית-  | קבלו ית פתגמא     |                          |
|      |       | ודברתם אל איש יהודה  | ותמללינון")       | ודברתם 8)                |
| •6   | 11:14 | בעת קראם אלי בעד     | בעידן דאת מצלי    | קראך אלי                 |
|      |       | הון רעתם             | עליהון בעירן בישת | בעת רעתם (9)             |
| 44   | 15:14 | והעברתי את איביך     | ותשתעבדון וכו'    | והעברתי 100              |
| 66   | 23:26 | עת מתי היש בלב       | עד אימתי אית      |                          |
|      |       | הנביאים              | בלבהון            | עד מתי יש 11)            |
| 44   | 27:8  | עד תמי אתם בידו      | עד דאמסר יתהון    | ער תתי 12)               |
|      |       |                      |                   |                          |

So Lxx. Kimchi: ומן התימה שתרגם אותו יונתן וכל תקלתכון
 מקרבין תרגם כמו בשין.

<sup>2)</sup> But Is. 63:7 בעל כל אשר literally.

<sup>3)</sup> It is possible to explain the rendering of the T. as suggested by the parallel הוח בהה , and would smoothen the difficulties felt by the commentators on this point.

<sup>4)</sup> So Lxx P.

<sup>5)</sup> They might, however, have been influenced by 8:11.

<sup>6)</sup> So Lxx. Com., however, chapter General Peculiarities.

<sup>7)</sup> So Lagarde. The same MS. was also before Kimchi, but in the copy of the Minchath Shai and many others the reading is ותמללון וו

<sup>8)</sup> So Lxx. Com. P.

<sup>9)</sup> Lxx P. A. and many Hebrew MSS. Otherwise the T. might have been influenced by v. 12: דהושע לא יושיעו להם בעת רעתם,

<sup>10)</sup> So Lxx P. Kimchi noticed it in the T. and remarks that he found this reading in many MSS. See also Kittel: Guesebrecht. Still, it is not impossible that the T. was influenced here by 17:4 והעברתיך and hence the reading of the Lxx P.

<sup>11)</sup> So Lxx P.

<sup>12)</sup> So P.; also noticed by Giesbrecht and Cor., but it may also be interpretative.

|    |       | M. T.                     | Targ.                    | R.               |
|----|-------|---------------------------|--------------------------|------------------|
|    | 29:12 | וקראתם אתי והלכתם         | ותצלון קדמי ואקבל        | וקראתם אתי       |
|    |       | והתפללתם אלי              | מן צלותכון ותבעון מן (1  | ושמעתי אליכם     |
|    |       | ושמעתי אליכם              | קדמי ואקבל בעותכון       |                  |
|    | 31:39 | וכל השדמות                | וכל אדייתא               | וכל הזרמות 2)    |
|    | 49:3  | והתשוטטנה בגדרות          | ואתחמא בסיען             | בגדדות 3)        |
|    | 51:3  | אל ידרך ואל יתעל          | לא ימתח ולא              | של ידרך 4)       |
| Ez | . 1:7 | וכף רגליהם ככף<br>רגל עגל | כפרסת רגלין סגלגלן       | (5 Szy           |
| 66 | 5:11  | וגם אני אגרע              | ואף אנא אקטף תקף<br>וכו׳ | אגרע 6)          |
|    | 7:5   | רעה אחת רעה               | בישתא בתר בישתא          | אחר ד)           |
| *6 | 10:6  | אשר תרתי לכם              | דיהבית לכון              | נתתי לכם8)       |
|    | 10:29 | אשר אתם הבאים שם          | דאתון אתן                | אשר אתם          |
|    |       |                           |                          | באים פו          |
| 66 | 12:12 | פניו יכסה יען אשר לא      | חלף רחב הוא ולא          | יען אשר לא       |
|    |       | יראה לעין היא את          | יחזי ית ארעא             | יראה לעון        |
|    |       | הארין                     |                          | $^{(10}$ את הארץ |

<sup>1)</sup> Probably הלכתם was omitted in the text of the T. P. also omits it. Lxx omits the entire portion and begins with התהלכתם (Giesb. conjecture והתהלכתם by the T. is not justified.

<sup>2)</sup> Lxx has here the Ketib. P. omits it entirely. The reading by the T. is the only plausible explanation of the peculiar rendering of this word. מישרא נחלא is usually rendered by the T. by מישרא נחלא (1K 23:4; IS. 16:1). Com. Aruch אזרתא and אזרתא.

<sup>3)</sup> Felt by Kimchi. Com. P.

<sup>4)</sup> So Lxx codd. 88, 106, P. In some MSS. 85 is the Keri. Felt by Minchat Shai and Kimchi.

<sup>5)</sup> So A. Rashi follows it.

<sup>6)</sup> So P. Sym. Vulg. This is the Ketib to Madnechai, but this reading is to be found in many MSS. So in M'turgom of Eliahu Halevy under root אַגָּדָעָ . He cites this verse reading אַגָּדָעָ.

<sup>7)</sup> Noticed by Kimchi.

<sup>8)</sup> So P., so Toy. was probably influenced by V. 15.

<sup>9)</sup> So Lxx P.

<sup>10)</sup> So P. Probably both of them read לעין (Com. Is. 18:9 etc.). On the other hand, we find this case עין Ketib and עון Keri (Com. 2S 16:12).

|     |       | M. T.             | Targ.            | R.                     |
|-----|-------|-------------------|------------------|------------------------|
| 44  | 13:11 | ואתנה אבני אלגביש | וית אבני אלגביש  | ואת אכני               |
|     |       |                   |                  | אגלבישנו)              |
|     | 13:21 | את נפשים          | ית נפשיהון       | נפשם                   |
| 66  | 14:8  | ונחמתם על הרעה    | על כל בישתא      | על כל 2)               |
| 66  | 14:22 | מברחיו            | גבורוהי          | מבחריו 3)              |
| 66  | 16:15 | והשמותיהו         | ואשויניה         | והשימותיהו 4)          |
|     |       | ותשפכי את זנותיך  | ולא כשר לך למעבר |                        |
| 66  | 16:36 | על כל עובר לו יהי | כך               | לא יהי לא              |
| 66  | 17:21 | וכדמי בניך אשר    | ובחובת דם בנך    | ובדמי בניך 6)          |
|     |       | נתתי להם          |                  |                        |
| 66  | 18:17 | מעני השיב ידו     | ממסבוא לא אתיב   | מעני לא                |
|     |       |                   | ידיה             | השיב 7                 |
| 4.6 | 19:7  | וידע אלמנותיו     | ואצרי בירניתיה   | וירע                   |
|     |       |                   |                  | ארמנותיו <sup>8)</sup> |
| 66  | 21:19 | חרב החדרת להם     | דמויעא להון      | החרדת פי               |
| 66  | 21:21 | התאחרי הימיני     | אשתליפי וכו'     | התחדי (10)             |
| 66  | 21:21 | השימי             | ושיצי            | בשין                   |
|     |       |                   |                  |                        |

<sup>1)</sup> Minchat Shai: ויונתן... נראה שהיה קורא ואת אבני אלגביש: Kimchi remarks that he found this reading in a MS.

<sup>2)</sup> So in some MSS. Caro 1. c.

<sup>3)</sup> So Lxx, Syro Hex. and in five MSS. of Kenn. and De Rossi.

<sup>4)</sup> Noticed by Rashi and Kimchi; so also in Ald. Codd. 42, 68.

<sup>5)</sup> So P. and in some De Rossi MSS.

<sup>6)</sup> So P. and Vulg. and a great number of MSS.; the Afudi, ch. 14, remarks: (יבריה ב') באה הכף תמורת הבית כארבע רוחות השמים (זכריה ב') באה הכף תמורת קדים (ירמיה י"ה, י"ז) כאשר ילכו (הושע ז', י"ב) כדמי בניך.

<sup>7)</sup> Probably interpretative, making the following אלא referring to מעני; also Lxx; so 28th middah of R. Eliezer. See Eliezer of Beaugency, who puts as an explanation of מעני עול Com. Heller על התר' הירוש,

<sup>8)</sup> So A. aliter et dimit palatium eorum. So EW. Toy יירע Com. Kimchi. His point, however, is not clear. The T. rendering of Jud. 8:16 וחדב is ותבר זו מאבן בהן as Kimchi had it or אבן בהן as in Lag. or אבן בהן as cited in אבן בהן by Menachem b. Solomon.

<sup>9)</sup> So Lxx P. A. Vulg. was noticed also by Kimchi.

<sup>10)</sup> So is rendered הוחדה (v. 15). John d. Buch Ez. assumes it represents a Syr. Ith. form.

|      |         | M. T.             | Targ.            | R.             |
|------|---------|-------------------|------------------|----------------|
| 66   | 24:26   | בא הפליט אליך     | לאשמעותיך בסורא  | להשמעותך בי    |
|      |         | להשמעות אזנים     |                  |                |
|      | 26:2    | אמלאה החרבה       | דהות מליא חרובה  | המלאה          |
|      |         |                   |                  | אמלאה ב)       |
|      | 26:20   | כחרבות            | בחרבתא           | בחרבות 3)      |
|      | 27:6    | בת אשרים          | דפין דאשכרעין    | בתאשר 4)       |
|      | 27:23   | ונתתי יארים חרבה  | ואתן נהריהון     | יאריהם         |
| 44   | 30:12   | אשור כלמד         | אתור ומדי        | כל מדי         |
|      | 34:26   | ונתתי אתם וסביבות | ואשרי יתהון סחור |                |
|      |         | גבעתי             | סחור             | סביבות         |
|      | 39:16   | וגם שם עיר המונה  | ואף לתמן         | שם             |
| T.T. | 4.10    |                   |                  | ( <del>-</del> |
|      | s. 4:18 |                   | שלטוניהון אסגיאו | שר 5)          |
|      | 6:5     | ומשפטיך אור יצא   | ודיני כנהור נפיק | ומשפטי         |
|      |         |                   |                  | כאור יצא 6)    |
|      | 7:12    |                   | על דשמעו לעצתהון | עדותם די       |
|      | 8:5     | זנח עגלך שמרון    | טעו בתר עגלא     | ונחו 8)        |
|      | 9:1     | אל תשמח ישראל     | לא תחדון ולא     |                |
|      |         | אל גיל בעמים      | תביעון           | (9 513 581     |
|      | 11:7    | ואל על יקראהו     | תערערון          | יקראו (10)     |
| 6.6  | 12:1    | ויהודה עוד רד עם  | עד דגלא עמא      |                |
|      |         | אל ועם קדושים     | דאלהא, ואינון    |                |
|      |         | נאמן              | דהוו פלחין קדמי  | עם אל          |
|      |         |                   | מתקרן עמא קדישא  |                |
|      | 13:10   | אהי מלכך          | '8               | (12 איה        |

<sup>1)</sup> So Lxx P.

<sup>2)</sup> So Lxx; accepted by Co. Seeg. Gratz.

<sup>3)</sup> So Lxx P.

<sup>4)</sup> Com. Is. 41:19. Felt by Kimchi.

<sup>5)</sup> Felt by Kimchi.

<sup>6)</sup> So Lxx P. (Com. Nowack Die Kl. P.).

<sup>7)</sup> So Lxx P. רעתם (See Vollers Z. A. T. W., 1883, 250).

<sup>8)</sup> So P.

<sup>9)</sup> So Lxx P.

<sup>10)</sup> So P.

<sup>11)</sup> So Lxx P. Kimchi: מון התימה שת"י עם אל כמו עם אל בפתח.

<sup>12)</sup> So Lxx P.

|                 | M. T.                | Targ.              | R.           |
|-----------------|----------------------|--------------------|--------------|
| Am. 5:10        | ושר על מבצר יבוא     | ובזוזין משלים      | יביא בי      |
| " 6:10          | ומסרפו               | מיקידא             | מסרפו        |
| <b>M</b> i. 4:9 | עתה למה תריעי רע     | וכען למה את        |              |
|                 |                      | מתחברא             | תרע רע 2)    |
| " 6:11          | האזכה במאזני רשע     | היזכון             | היזבח 3)     |
| Nahum 2:3       | כגאון ישראל          | רבותיה לישראל      | גאון         |
| " 3:6           | כראי                 | לעיני כל חזך       | פראי 4)      |
| Zef. 3:18       | אספתי ממך היו        | וי עליהון          | הוי          |
| Ze. 9:13        | ועוררתי בניך ציון על | ואגבר בנך ציון     | ועודרתי 5)   |
|                 | בניך יון             |                    |              |
| " 12:5          | אמצה לי ישב ירושלם   | אשתכח פרקן ליתבי   | אָמצא ליושבי |
|                 |                      | ירושלם             | ירושלם 6)    |
| " 14:5          | ונסתם גיא הרי        | ויסתתים            | ונסתם 7)     |
| " 14:6          | לא יהיה אור יקרות    | לא יהי נהורא אלהין | וקרות 8)     |
|                 | וקפאין               | עדי וגליד          |              |
| Mal. 2:5        | ואתנם לו מורא        | ויהבית             | ואתן פּי     |

<sup>1)</sup> So in some MSS. and Lxx P.

<sup>2)</sup> So Lxx, though in a different sense.

<sup>3)</sup> So Lxx P.

<sup>4)</sup> So Lxx P.

<sup>5)</sup> אורר לך רפאים : וויתי עלוהי (Is. 10:26) עורר עליו אעירת (Is. 14:9) אעירת

<sup>6)</sup> The reading of the T. was probably אמצא found in many MSS. See Min. Shai.

<sup>7)</sup> So Sym. Ald. Codd. III, XII, 22, 23, 26. De Rossi found this reading in the Lxx.

Kimchi פפר השרשים; also R. Eliah Halevy הגרת השרשים and Ibn Ezra pointing out this being the reading of . Com. Eich. Ein. V. 1, p. 419 (German Ed. 1787).

<sup>8)</sup> But com. Gen. 42:9 etc. See Rikmah on the change of Waw to Jod. Com. Sup. Am. 5:10.

<sup>9)</sup> So Lxx P.

## **GROUP B**

|             | M. T.            | Targ.              | Following               |
|-------------|------------------|--------------------|-------------------------|
| Joshua 7:8  | הפך ישראל ערף    | קדלהון             | אויביו ב)               |
| ** 8:14     | והוא לא ידע כי   | ואינון לא ידעון    | וימהרו וישכימו          |
|             | אורב לו          | ארי כמנא להון      | 2) וירוצו               |
| " 9:20      | והחיה אותם       | ונקים              | ואת נעשה <sup>(3)</sup> |
| " 20:5      | כי בבלי דעת      | בלא מדעיה          | הכה את רעהו             |
| Judges 2:14 | ביד שסים         | בוזזיהון           | ביד אויביהם             |
|             |                  |                    | לפני אויביהם            |
| 2:22        | את דרך           | אורחן דתקנ;        | פפכת בם <sup>4</sup> )  |
| 20:37       | והאורב החישו     | אוחי ואתנגד        | וימשך האורב             |
|             | ויפשטו           |                    | ויך 5)                  |
| 1S. 2:29    | להבריאכם         | לאוכלותהון         | Implied 6)              |
| " 6:4       | כי מגפה אחת לכלם | לכולכון            | ולסרניכם ד)             |
| 17:40       | בכלי הרעים       | ובתרמיליה          | אשר לו וקלעו 8)         |
| 2S. 3:15    | מעם איש          | מלות בעלה          | ויקחה 9)                |
| " 23:5      | וכל חפץ          | וכל בעותי          | כי כל ישעי 10)          |
| 1K. 8:46    | פני אויב         | בעלי דבביהון       | ונתתם                   |
| " 18:18     | ותלך             | ואזלתון            | בעזבכם                  |
| " 21:11     | כאשר כתוב        | כמא דכתבת          | אשר שלחה                |
| 2K. 19:4    | ויפרשהו          | ופרסינון           | את הספרים               |
| 23:5        | ויקטר            | ואסיקו             | אשר נתנו                |
| IS 10:8     | מנפש ועד בשר     | נפשיהון עם פגריהון | יערו וכרמלו 11)         |
| " 13:2      | ויבא פתחי נדיבים | יעלון בתרעהא       |                         |
| " 19:20     | מפני לחצים       | 'חקיהון            |                         |
| 4) 41       | 10 D             |                    | והצילם 13               |

<sup>1)</sup> Also v. 12; so P.

<sup>2)</sup> Lxx put the whole in singular. So P.

<sup>3)</sup> So P.

<sup>4)</sup> Sbirin, followed by Lxx Lag. So P.

<sup>5)</sup> So Lxx P.

<sup>6)</sup> So P.

<sup>7)</sup> So P.

<sup>8)</sup> So P.

<sup>9)</sup> So Lxx P.

<sup>10)</sup> So P.

<sup>11)</sup> P. has it in the 2nd person. Com. Lxx.

<sup>12)</sup> P. in 2 p. f.

<sup>13)</sup> So Lxx.

|    |       | M. T.              | Targ.               | Following      |
|----|-------|--------------------|---------------------|----------------|
| 66 | 21:14 | בלחמו              | לחמא דאתון          | התיו           |
|    |       |                    | אכלין               |                |
| 66 | 23:13 | בחניו              | חזותהא              | ארמנתיה        |
| 44 | 26:8  | אף ארח משפטיך      | לארח דינך סברנא     | קוינוך בי      |
|    |       | קוינוך לשמך        | לשמך ולדוכרנך       |                |
|    |       | ולזכרך תאות נפש    | תאות נפשנא          |                |
| ř. | 26:9  | נפשי אויתך         | נפשי מחמרא          | נפשי רוחי 2)   |
|    |       | אף רוחי בקרבי      | אף רוחי             |                |
|    |       | אשחרך              | מברכא לך            |                |
| ** | 26:19 | יחיו מתיך נבלתי    | גרמי נבלתהון        | הקיצו ורננו 3) |
|    |       | יקומון             |                     |                |
| 66 | 30:11 | סורו מני דרך       | אסטיונא             | השביתו         |
|    |       | הטו מני אורח       | אבטלונא             | מפנינו 4)      |
|    | 30:13 | בחומה נשגבה        | כשור מתקף           | כפרץ נפל       |
| 46 | 33:2  | היה זרעם לבקרים    | הוי תוקפנא          | חננו קוינו     |
|    |       | אף ישועתנו         | אף פורקננא          | ישועתנו 5)     |
|    |       | בעת צרה            |                     | 1              |
| 66 | 33:3  | מרוממתך נפצו גוים  | מסגי גבורן איתבדרו  | מקול המון 6)   |
|    |       | ורותה ארצם מדם     | מלכותא              |                |
| 44 | 34:7  | ועפרם מחלב ידשן    | ותרוי ארעהון מדמהון | ורותה ארצם     |
|    |       |                    | ועפרהון מתרבהון     | ועפרם 7)       |
|    |       |                    | ידהן                |                |
| 44 | 40:26 | לכלם בשם יקרא      | בשמהן               | צבאם 8)        |
| 66 | 44:7  | הבאתיו והצליח דרכו | ואצליחת             | הבאתיו (9)     |
| ic | 46:1  | נשאתיכם            | מטולי טעותהון       | היו עצביהם     |
|    |       |                    |                     |                |

<sup>1)</sup> So P. Lxx. Rashi, Kimchi, Karo fellow this explanation.

<sup>2)</sup> So P.

<sup>3)</sup> So P.

<sup>4)</sup> So Lxx (see the difficult explanations of Kimchi).

<sup>5)</sup> So P.

<sup>6)</sup> P. puts for the same purpose זימון in the 2nd p.

<sup>7)</sup> So Lxx. P. in מחלב only.

<sup>8)</sup> Lxx P. render in pl., influenced by Ps. 147:5.

<sup>9)</sup> So Lxx P.

|      |         | M. T.                       | Targ.                      | Following    |
|------|---------|-----------------------------|----------------------------|--------------|
|      | 42:6    | ולא יכלו מלט משא            | נטליהון                    | ונפשם        |
| **   | 48:15   | ומי כמוני יקרא              | ומן כותי דין ערעינה        | ויגדה        |
|      |         |                             |                            | ויערכה 1     |
|      | 51:8    | כי בבגד יאכלם עש            | ארי כלבושא דאכיל           | כבגד         |
|      |         | וכצמר יאכלם סם              | ליה עשא וכעמרא             | כצמר 2)      |
|      |         |                             | ראחיד ביה רוקבא            |              |
|      | 57:15   | מרום וקדוש אשכן             | ברומא שרי וקדישא<br>שכינתה | וקדוש שמו 3) |
|      | 58:14   | והרכבתיך                    | וישרינך ויוכלינך           | implied by   |
|      |         | והאכלתיך                    | 12 12 1 10 12 12           | context      |
| Jer. | . 2:27  | אומרים לעץ אבי              | אבונא את                   | יארתנו       |
|      |         | אתה                         |                            |              |
|      | 7:24    | במעצות                      | בעצתיהון                   | בשרירות לבם  |
|      | 9:6     | שבתך בתוך מרמה              | יתבין בבית כנשתהון         | במרמה מאנו   |
| **   | 10:4    | במסמרות ובמקבות<br>יחזקום   | מתקיף ליה                  | ייפהו        |
| 66   | 11:14   | יווקום<br>בעת קראם          | בעידן דאת מצלי             | אל תתפלל     |
|      |         |                             |                            |              |
|      | 11:22   | הבחורים ימותו בחרב          | עולמיהון יתקטלון           | בניהם        |
|      |         | בניהם ובנותיהם<br>ימתו ברעב |                            | ובנותיהם 4)  |
| Ez   | . 11:19 | ונתתי להם לב אחד            |                            |              |
|      | 11:22   | ורוח חדשה                   | ורוח דחילא אתן             | ונתתי להם 5) |
|      |         | בקרבכם                      | במעיהון                    |              |
| 46   | 22:10   | ערות אב גלה                 | גליאו                      | ענו בך 6)    |
|      | 22:30   | ועשתה גלולים עליה           | בגוה                       | שפכת דם      |
|      |         |                             |                            | בתוכה        |
|      |         |                             |                            |              |

<sup>1)</sup> Lxx P. render them all in absolute.

<sup>2)</sup> So P.

<sup>3)</sup> So P. Lxx seem to have had an entirely different reading.

<sup>4)</sup> So Lxx.

<sup>5)</sup> So Lxx P. Sym. Vul.

<sup>6)</sup> So Lxx Sym.

|             | M. T.  |                    | Targ*             |                    |
|-------------|--------|--------------------|-------------------|--------------------|
| * 66        | 23:409 | ואף כי תשלחנה      | ארי שלחת          | רחצת כחלת          |
|             |        |                    |                   | ועדית              |
| **          | 26:11  | לארץ תרד           | ימגר              | ירמס יהרג          |
| 44          | 35:8   | גבעותיך וגיאותיך   | ית רמתוהי וחילוהו | הריו               |
|             |        | וכל אפיקיך         | וכל פצידוהי       |                    |
|             | 35:10  | שתי הארצות לי      | וארתינון          | שתי הארצות 1       |
|             |        | תהיינה וירשנוה     |                   |                    |
|             | 36:20  | ויבוא אל הגוים אשר | ועלו לביני עממיא  | אשר באו 2)         |
|             |        | באו שם             |                   |                    |
|             |        | כאשר שממו עליך     | כמה דסברו ליה     | מראהו ותארו        |
| Hos         | . 10:1 | כרב לפריו הרבה     | אסגיאו פולחן      | לפריו              |
|             |        | למובחותיו כטוב     | אגוריהון          | פארצו 3)           |
|             |        | לארצו הטיבו מצבות  | קמתהון            |                    |
| 4.6         | 14:9   | פריך               | לתיובתהון         | ואשורנו            |
| Am.         | 2:3    | והכרתי שופט        | דינהא             | וכל שריה           |
| Mi.         | 5.4    | עליו               | עלנא              | בארצנו             |
| 2411.       | 7.1    | 1.77               | עינמ              | בארמנותינו         |
|             |        |                    |                   | באן מנווני נו      |
| 46          | 7:15   | כימי צאתך          | מפקהון            | אראנו              |
|             | 7.17   | ح حددادا           | 111/22            | מו מנו             |
| Na.         | 2:14   | רכבה               | רתיכך             | וכפיריך<br>וכפיריך |
|             | 3:7    | מי ינוד לה         | מן ידוי עלך       | מנחמים לך 4)       |
| Za.         | 14:5   | ובא יהוה אלהי כל   | עמיה              | (בא <sup>5</sup> ) |
| <b>_</b> a. | 11.)   | קדושים עמך         | ענוו              | (17%)              |

<sup>1)</sup> It is not necessary with Cor. (D. B. Ez.) to suppose a different reading by the T. Suggested by the text, the T. would not hesitate to render it as if it were in Hiph.

<sup>2)</sup> So P.; so also in Ez. 20:38; 23:44; Jerem. 51:36; Mi. 7:12, noticed by Min. Shai. In Masoreth Seder Sh'lach this is considered among those that are written in sing. and the Sebirin in pl. That the T. follows in a good many cases the Sebirin as well as the Madnechai was noticed by the Min Shai. (Com. Ez. 5:11; 13:17; 14:19; Min. Shai Jerem. 49:36; Mi. 7:12). In P'sichta Lam r. א היה צרוך קרא ויבואו אלא בביכול... So in many Kenn. MSS.

<sup>3)</sup> Lxx make מצבות conform to מצבות. P. follows it closely.

<sup>4)</sup> So P. Lxx put all in the 3rd person. The reading of 75 is found in many MSS.

<sup>5)</sup> So Lxx P. noticed also by Kimchi.

|      |      | M. T.      |        | Targ.         | Following  |
|------|------|------------|--------|---------------|------------|
| Mal. | 2:15 | נעוריך אל  | ובאשת  | לא תשקד       | ונשמרתם 1) |
|      |      |            | יבגד   |               |            |
| 66   | 2:16 | ו שלח וכסה | כי שנא | ולא תכסי חטאה | ברוחכם     |
|      |      | ו על לבושו | חמם    | בלבושך        | תבגדו 2)   |

#### GROUP C

Joshua 1:9 תדחל ואל תער Targum אל תתבר לא תדחל ולא תחת לא . According to Deut. 31:8 תדחל ולא תחבר On. לא תדחל ולא תחבר.

Joshua 2:4 ואטמרתנון Targum אותעפנו . According to v. 6 ואטמרתנון .

Joshua 6:6 שאו את ארון הברית Targum ( $^{(4)}$ ית ארון קימא יית ארון הימא ארון הוא ארון בארות ארון ברית יהוה ארון ברית יהוחון ברית יהוח

Joshua 6:8 פני יהוה פני דיינא ארונא דייל. According to v. 7 פני ארון יהוה  $^{(5)}$ .

Joshua 9:4 ויצטירו Targum (6 ואזרורו). According to v. 12

Joshua 12:8 ובמשפּך מרמתא Targum ובמשפּך. According to 12:13 אשרות הפסגה .

סתנן די יהב להון אינון Targum כהנת יהוה נחלתו די יהב להון אינון בחלתם According to 13:33 אחסנתהון — יהוה אלהי ישראל הוא נחלתם להוא...

Joshua 22:24 מה לכם וליי אלהי ישראל Targum לית לכון חולק אין אלה מה לכם חלק... אין לכם חלק... אין לכם חלק...

ארשים קים אלהים דמר יבחר יבחר בני ישראל דמרעיאו בני ישראל דמר יבחר יבחר דמקעm למפלח למעותא למפלח למעותא ארתין דמקרב אתעבירא דלא איתעסקו בהון אבהתכון. אלהים חדשים מקרוב באו ולא שערום אבתיכם אבתיכם אבתיכם .

<sup>1)</sup> So Lxx.

<sup>2)</sup> So Lxx.

<sup>3)</sup> Lxx in both places have **<u>ĕxquyev</u>**. Com. Jalqut 1. c.

So P.

<sup>5)</sup> So P. V. and 4 MSS, and in 3 Kenn.

<sup>6)</sup> Many Kenn. and De Rossi MSS. read ויצטידן. So Lxx P. Felt by Kimchi

Judges 7:7 בשלשת מאות מאות בשלשת Targum (בשרון בידיהון בידיהון). According to v. 6 פיהם אל פיהם מספר מספר מספר המלקקים אל היהי

Judges 7:18 ואמרתם ליהוה ולגרעון Targum (2 חרבא רמקטלא '' דער אמרתם אמרתם ויפרא רמקטלא . ויקראו חרב לי' ולגרעון  $^{\circ}$  .  $^{\circ}$ 

Judges 20:38 משאת העשן Targum (3 יטור דתנן. According to v. 40 יטור – עמור העשן...

Judges 20:40 הערה הערה כליל הערה וחנה Targum והנה שמים האים הכליל הערה לצית שמיא הנה עלה עשן According to Joshua 8:20 והנה עלה עשן הערה השמיםה האיר השמיםה.

אנה עלי ישב על הכסא יד דרך מצפה 18 4:13 הנה עלי ישב על הכסא יד דרך מצפה - על כבש אורח בעד השער 18 בעד השער - בעד השער בעד השער 18 . תרעא .

18 4:21 ואל חמיה ואישה Targum (אתקטל<sup>5</sup>) ודמית חמוהא המיה ואישה - ומת חמיה ואישה חמיה ואישה - ורמית חמוהא המיה ואישה ודמית המיה ואישה - וראתקטל בעלה .

וער אבל הגדולה Targum (6מר רבתא אבל הגדולה . According to vv. 14, 15 האבן הגדולה .

אמון משרית פלשתאי $^{7}$ י Targum המון משרית פלשתאים. According to v. 19 המון אשר במחנה פלשתים.

איר והמחלות 18:6 לשבחא בחנגיא בחנגיא בחנגיא. According to 21:12 משבחין בחנגיא - יענו במחולות  $^{(8)}$ 

2S 9:3 איש לבית איש אול Targum (פ האית עוד גברא האית עוד גברא האית . According to v. 1 האית הכי יש עוד .

2S 9:3 נכה רגלים Targum לקי בתרתין רגלוהי. According to v. 13 לקי בתרתין רגלוהי והוא פסח שתי רגליו.

<sup>1)</sup> So P. In some MSS. of the T. the words בידיהון לפומהון

<sup>2)</sup> So P. In Lag. דמקמלא is omitted.

<sup>3)</sup> P. omits משאת

<sup>4)</sup> So Lxx. Kimchi: ויונתן הוסיף בו שער שתרגם על כבש אורה . תרעא מסכי כמו שאמר בפסוק האחר בעד יד חשער

<sup>5)</sup> Com. Lxx.

<sup>6)</sup> So Lxx and many MSS.

<sup>7)</sup> So Lxx P.

<sup>8)</sup> In Lag. משמעין.

<sup>9)</sup> So Lxx P. Kimchi: ותמהתי למה תרגמו יונתן האית.

עריה אל דור 11:6 וישלח יואב את אוריה Targum (ית אוריה חתאה הית אוריה אל Targum). את אוריה החתי את אוריה החתי את אוריה החתי אוריה החתי אוריה החתי החתי אוריה החתי החתי אוריה אוריה החתי אוריה אוריה אוריה החתי אוריה או

עד דרביא קים Targum (2 עד דרביא קים . According to v. 22 בעור הילד חי $^{\circ}$  .

ער המים 12:27 עיר איר Targum מלכותא . According to v. 26 עיר המלוכה . עיר המלוכה .

עם 2S בא וכל העם דוצא המלך וכל מלכא ונפק מלכא ונפק מלכא דמועם אנשי Targum ונפק מלכא ביתיה ונפק מלכא ביתיה ויצא המלך וכל ביתיה אנש ביתיה ויצא המלך וכל ביתיה. אנש ביתיה ויצא המלך וכל ביתיה אנש ביתיה ויצא המלך וכל ביתיה וכל אנש ביתיה ויצא המלך וכל ביתיה וביתיה ווכל אנש ביתיה ווכל ב

2S 18:12 שמרו מי בנער Targum אסתמרו פי בעולימא. According to v. אסתמרו פי בעולימא – פאט פי לנער אסתמרו אסתמרו אי בעולימא.

2S 22:13 אש נגדו בערו מנגה מנגה Targum כגומרין דנור בערו ממנה בערו ממנו- דלקא מימריה כגומרין דנור בערו ממנו $^{(5)}$  בערו בערו הלים מימריה דלקא מימריה בערו ממנויה.

1K 1:48 אשר שב על כסאי Targum (6 אשר דיהב יומא דין אומא דין 1. ומא דין זיהב א זותתן לי בן ישב... 1K 1:48 אשר נתן זיהב א זי

1K 1:52 אי יפל משערתו '7 משער רישיה. According to 1S 14:45 משערת ראשו . אם יפּול משערת ראשו .

1K 9:8 והבית הזה יהיה עלאין Targum (פיתא הדין דהוה עלאין ביתא הדין ההוה עלאין אילא According to 2 Ch. 7:21 לכל אשר היה אשר היה עליון לכל 2 Ch. 7:21 עובר עליו ישם...

1K 12:16 מה לנו חלק בדור Targum לנא (פלית לנא איז  $^{9)}$ . According to 2S 20:1 אין לנו חלק בדור.

1 K 13:9 ולא תשתה מים Targum (מיא מיא .According to v. 17 ולא תשתה שם מים .

1K 13:34 ויהי ברבר הזה לחטאת Targum והוה פתגמא הדין. According to 12:13 ויהי הדבר הזה לחטאת.

ארם אר ושנים 1K ומלך ארם ושנים אר שרי הרכב שלשים ומלך ארם ומלך ומלך ומלדון מלכון מ

<sup>1)</sup> So P. and in 2 MSS. Kenn.

<sup>2)</sup> So Lxx P. Com. Ehrlich, Randglossen.

<sup>3)</sup> So P. and in 2 MSS. Kenn.

<sup>4)</sup> In Lag. וכל עמא

<sup>5)</sup> So Lxx P.

<sup>6)</sup> So P. Lag. ἔδωκε σήμερον ἐκ τοῦ σπερνματος μοῦ

<sup>7)</sup> So is the T. to 2S 14:11 משערת בנך. So P. here and in 2S 14:11. Lxx here only.

<sup>8)</sup> Com. P.

<sup>9)</sup> In Lag. מאלנא .

<sup>10)</sup> In Lag. ומה is omitted.

<sup>11)</sup> Literally in Lag.

ער און אל אמו Targum (1 סבהי אוביליה. According to v. 20 יושאהו ויבאהו.

ערע אלשה בעל מבעל מבעל Targum מארע הרומא. According to 1S 9:4 בארץ שלשה בארץ הרומא בארע שלשה .

2K 9:19 כה אמר המלך Targum לים. According to v. 18 כה אמר המלך השלום .

2K 20:14 מארץ רחוקה באו מבבל Targum מארץ מארץ. According to ומאין יבואו אליך.

2K 21:18 ויקבר בגן ביתו Targum (4 ויקבר בגן אתקבר בגן עזא). According to v. 26 בגן עזא.

וכל אנש Targum וכל איש יהודה וכל ישבי לבו Targum וכל אנש הודה ויתבי ירושלם . According to 2 Ch. 34:3 ירושלם . ירושלם .

2K 24:3 אך על פי י' Targum (5 ברם על דארגזי קדם יי According to v. 20 אר בי על אף.

IS. 10:7 א מעט Targum ולהכרית גוים לא According to Hab. 1:17 לאספא עממין לא בחים – להרג גוים לא יחמול.

IS. 17:6 זישתארון ביה Targum ונשאר בו עללות כנקף זית Targum עוללין כביעור זיתא... כן ישתארו יחידאין צדיקיא בגו עלמא בין מלכותא עוללין כביעור זיתארן בתוך העמים כנקף זית בקרב הארץ בתוך העמים כנקף זית צדיקיא...
ארי כדין ישתארון יחידאין צדיקיא...

IS. 22:3 יחדו אסרו בל מצאיך מפעש (65 Targum בל דאשתכה ביך האשתכה כל בין יחקט ביך הקטל הנמצא ידקר בל ישתכח בה יחקטל בל בי ישתכח בה יחקטל בל הנמצא ידקר בל האטרי ישתכח בה יחקטל בל האטרי ישתכח בה יחקטל בל האטרי ישתכח בה יחקטל בל האטרי ישתכח בין יחקטל בין יחק

IS. 26:1 ביום ההוא יושר ביום Targum בערנא ההיא בערנא ההיא בערנא  $^{7}$ . According to 42:10 שיר חדתא .

IS. 29:16 מעשה לעשהו בי Targum כי האפשר דיימר טינא האפשר היימר מינא . According to 47:9 היאמר חמר ליצרו

<sup>1)</sup> So P. Com Lxx.

<sup>2)</sup> Com. P. Lxx el elonun

<sup>3)</sup> So Lxx P. יותי is omitted in Lag.

<sup>4)</sup> Com. Lxx. Both are rendered in Lag.

<sup>5)</sup> So Lxx. Com. P.

<sup>6)</sup> The whole phrase is omitted in Lxx and P.

<sup>7)</sup> In Lag. הדא .

IS. 33:11 רוחכם אש תאכלכם Targum בדיל עובדיכון בישיא בדיל חומרים אש חומרים בדיל לקשא המערה בקש תשאם - ומערה בקש תשאם בעלעולא לקשא.

IS. 41:4 אחר ראשון ואת אני יהוה מראש הדרות מראש מי פעל ועשה אלין קים אמר ועביר... אנא ברית אמר אילין קים אמר ועביר... אנא ברית אנא מבראשית ואף עלמי עלמיא דילי אינון בר מני לית אלהא עלמא מבראשית ואף עלמי עלמיא דילי אינון בר מני לית אלהא — אני ראשון ואני אחרון ומבלעדי אין אלהים - 44:6 אנא הוא רמלקדמון אף עלמי עלמיא... - אנא הוא רמלקדמון אף עלמי עלמיא...

IS. 42:18 החרשים שמעו Targum רשיעיא ראינון כחרשין הלא According to 43:8 וחרשים ואזנים לכון שמעו

ובמקובין מתקיף ליה Targum ובמקבות יצרהו הבמקובין. According to Jer. 10:4 (במקבות יחוקום הבקבות התקיף ליה במקבות יחוקום הבקבות יחוקום הבקבות ה

IS. 45:9 היאמר חמר ליצרו מה Targum לא עבדתני. According to 29:16 ליצרו לא עשני ליאמר מעשה לעשהו לא עשני.

IS. 47:7 לעלם אהיה גברת Targum לעולם אהיה גברת According to v. ז. תקיפת מלכון — לא תוסיפי יקראו לך גברת ממלכות א.

ווא זכותי קרוב מצריקי Targum קרובא , According to 51:5 הריבא - זכותי , קרוב צדקי.

וא. 63:5 ואין עזר ואשתומם ואין סומך ותושע לי זרעי עזר ואביט ואין וידיע קדמי ולית איש דיקום ויבעי עליהון Targum וחמתי היא סמכתני וביע קדמי ולית איש ביקום בדרע תוקפי ובמימר רעותי סעדתינון נדרע תוקפי ובמימר רעותי סעדתינון וידיע קדמוהי ולית אנש דיקום — וישתומם כי אין מפגיע 19:16 . ויבעי עליהון ופרקינון בדרע תוקפיה ובמימר רעותיה סעדינון.

לאיתי לסוברא ואת חמת אחת הדא Targum איתי לאיתי לסוברא אוכל באיתי אוכל ואת הדא הכלית למשפך בילית למשפר ונלאיתי כלכל לא אוכל 20:9 ולאיתי לסוברא ולא יכילית היליתי לסוברא ולא יכילית היי

<sup>1)</sup> It renders this way Is. 41:16: מימריה — וסערה תפיץ אותם is omitted.

<sup>2)</sup> So the T. renders Is. 40:12, seemingly for their similar beginning and contents.

<sup>3)</sup> So, for the same reason, it renders 43:10: בי אני הוא לפני אני הוא לפני ... ענא הוא דמלקדמין... לא נוצר אל

<sup>4)</sup> See Jerem. 10:4. The rendering there was influenced by the sequel, but the influence in this case might have been reciprocal, so that the v. was put in the same p. in accordance with the verse here.

שני ליה בכספא בכספא בכספא בכספא בכספא ובדהבא הפי ליה Targum בכספא. According to Is. 40:19 (1) מחפי ליה - וצרף בזהב ירקענו

Jer. 10:4 ולא יפיק Targum רלא יצטלי. According to Is. 40:20, 41:7 לא יצטלי - לא יצטלי.

לוש באבך אנוש אנוש במתעא מחתיך. According to v. 12 ממרעא מחתיך מחתיך. ממרעא מחתיך.

Jer. 31:9 ברחמין ובתחנונים בכני יבאו בכני Targum ברחמין סגיאין החמים בכני יבאו ובתחנונים אקבצך אקרבינון . According to Is. 54:7 אקרבינון אקרב.

לברבון ונטירן Targum ואגידה לך גדולות ובצרות רברבן . According to Is. 48:6 (4 ידעתם ולא ידעתם).

Jer. 41:15 וילך אל בני עמון Targum וילך אל בני עמון אואל למיעבר לוח בני עמון אל בני עמון וילך לעבר אל בני עמון וילך לעבר אל בני עמון.

שעלה אכסה ארץ Targum ארץ ארעא ומלאה ארפי ארעא ומלאה במקנה ארץ ומלאה - ארעא ומלאה בייון ארעא ומלאה - וישטפו ארץ ומלואה ארץ ומלואה ויבזון ארעא ומלאה - וישטפו ארץ ומלואה ארץ ומלואה וויבזון ארעא ומלאה - וישטפו ארץ ומלואה ארץ ומלוא ארץ ומלואה ארץ ומלואה ארץ

לפרת מאכות מואב Targum איתברת מלכות איתברת מלכות היתברת מאכות מואב. According to 48:25 מלכות מואב בגרעה קרן מואב .

Ez.~11:19 ונתתי להם לב אחר ורוח חדשה אתן בקרבם Targum להח לב חדש להון להון להון לכון - לב חדש להון להון להון לב חדש לבון לב חדש לבון לב החיל.

<sup>2)</sup> So Lxx, except in Is. 40:20.

<sup>3)</sup> Lxx read there מויחים as here.

<sup>4)</sup> Minchat Shai sees another reading by the T. and goes so far as to think that Rashi, who follows the T., has also had the same reading. But Rashi does it in numerous instances where such an assumption is out of question. Kimchi remarks: ני"ה רברבן ונמירן, היה

<sup>5)</sup> Also 18:31. So P., felt by Minchat Shai. Curiously, this reading appears also in the com. of Eliezer of Beaugency (published by Posnansky, 213). So is the reading in 3 Kenn. MSS. and 1 De Rossi.

Ez. 17:5 ויהביה בשדה ויתנהו Targum ויהביה בחקל. According to v. 8 שדה טוב אל שדה בחקל כוב בחקל טוב .

Ez. 29:3 י יארי ואני Targum אילי מלכותא דילי מלכותא רילי מלכותא איאר אוני שיתו מלכותא איאר אי יאר לי ואני עשיתי שיתר אר איר אי יאר לי ואני עשיתי בשית הילי ואנא כבשית דילי ואנא כבשית.

Ez. 29:6 יען היותם משענת קנה Targum סמך קניא רעיעא. According to Is. 36:6 חקנה הרצוץ.

Ez. 30:18 היא ענן יכסנה Targum כעננא רסליק וחפי הארץ ארעא . According to 38:16 (3 הארץ לכסות הארץ הענג - בעננא הארץ הארץ .

Ez. 31:14 אל יורדי בור Targum עם נחתי גוב בית אבדנא. According to  $32:18, \ 24$  בור את יורדי הורדי.

Ez. 31:15 ביום רדתו ביום Targum ביום אחתותי. According to v. 16 בהורידי אתו שאלה בהורידי היתיה.

Ez. 32:5 ויתמלון ומלאתי ומלאתי Targum ויתמלון ויתמלון. According to v. 6 (4 יתמלון ואפקים ומלאון ימלאון .

Ez. 32:18 אל ארץ תחתיות ארעא ארעיתא . According to 31:14 אל ארץ תחתית  $^{(5)}$  ארעיתא ארעיתא ארעיתא.

Ez. 32:24 אשר נתנו חתיתם Targum איר לתבר האיתמסירו . According to v. 23 אשר נתנו חתית .

Ez.~34:24 בתוכם דוד ועבדי דוד ועבדי Targum (6 ועבדי דוד מלכא). According to 37:24 בור מלך עליהם.

Ez. 36:12 אדם עליכם אדם Targum (ליכון  $^{(7)}$ ). According to vv.  $^{(1)}$ ,  $^{(1)}$  אדם אדם  $^{(2)}$  ואסגי עליכון  $^{(3)}$ .

Ez. 41:17 על מעל הפתח על Targum על ער אנילא. According to v. 20 מהארץ ער מעל הפתח.

<sup>1)</sup> As to the change in person, com. De Rossi V. L. V. T., 1. c.

<sup>2)</sup> P. reads יואר: Lxx have v. 9 as in v. 3.

<sup>3)</sup> It also influenced Jer. 46:8.

<sup>4)</sup> Lxx have in v. 6 as in v. 5. Kittel wonders if the reading was not ונמלאו

<sup>5)</sup> So 26:20 בארץ תחתית.

<sup>6)</sup> Lxx have in 37:24 as in 34:24. Lag has here רבא. However, in 37:25 the T. stands alone.

<sup>7)</sup> Ehrlich Ez. finds support in this rendering of the T. that it is used here in the sense of increase, as in Jerem. 12:2. Equally wrong is Jahn, ascribing a different reading to the T.

Ez. 43:10 ומרדו את תכנית Targum וימשחון ית נישחון. According to v. 11 (גורת הבית ותכונתו).

Mi. 2:8 ממון יקרהון מנהון Targum ממול יקרהון מנהון יקרהון מוליהם מוליהם עליהם עליהם . According to 3:3 ממון יקרהון שוורם מעליהם הפשיטו (2.3)

עפ. 3:10 אל תחת גפן אל תחת אל Targum לתחות פרי מינוהי איש תהת גפנו אל איש תהת גפנו איש תהת גפנו אל איש תהת גפנו איש תהת גפנו אל איש תהת גפנו אל האלחות פרי תינוהי ותחת תאנתו .

Ze. 11:17 הוי רעי האליל Targum וי על פרנסא פרנסא . According to v. 15 רעה אוילי – רעה שפשא.

<sup>1)</sup> So P.

<sup>2)</sup> Lxx read in 2:8 yrs in 33. So P.

# THE EXEGESIS IN JONATHAN

The exegetical nature of T. Jonathan is in a conspicuous manner emphasized in the report of the Talmud: 'Said R. Jeremia, others say R. Hiyya b. Abba, Targum to the Prophets Jonathan b. Uziel said it. And Eretz Israel trembled 400 parasangs. A Bath Kol said: Who is the one who revealeth my mysteries to the children of men? Rose Jonathan b. Uziel and said: I am the one who revealeth Thy mysteries to the children of men. It is reavealed and known unto you that . . . I did it for Thy sake in order that strife may not abound in Israel." To the question why no such occurrence accompanied the act of the Targum to the Pentateuch, the answer is given: "The Pentateuch is clear while the Prophets contain things some of which are clear, while others are obscure." 1)

Framed as this report is in the characteristic phraseology of the Agada it serves not only to demonstrate the prevalent view of the age as to the principal characteristic of the T. to the Prophets, its main value resting in the exegesis, but is instructive also in that it manifests the worshipful reverence in which the exegesis was held. It was regarded as mysteries which should not, except for a weighty reason as alleged by Jonathan, he disclosed to the uninitiated in holiness. It does, however, in no way indicate the nature of the exegesis. There is nothing of the mystical in it. It is governed by rules and based on principles of a kind placing it in the domain of logical hermeneutics.

The general underlying principle in the exegesis of T. Jonathan consists in an attempt to render intelligible to the fullest possible degree that which is obscure. To accomplish this the targumist does not resort to the undersense. It is the sense, the explicit and simple, which is fundamental in the exege-

<sup>1)</sup> Meg. 3a; Yerushalmi 1, 10.

sis. The object of the targumist was to translate the poetical mind of the Prophet into the lay-mind behind it. In other words, to the targumist the implication rather than the surface literalness of the passage or word involved is of chief consideration. It is, on the one hand, a desire to correctly understand the prophet,2) and on the other hand, to make the author intelligible to others.3) Passages which are untouched by the exegesis of the targumist, the reason is to be sought in the assumption that the passage in question was not obscure to the generation of the targumist. In determining the general nature of the exegesis of this Targum a few salient points call for recording at the outset. In the first place, the targumist in no way dismisses any passage or word unrendered due to its embarrassing nature as is frequently the case in the Lxx and P. Whether or not the targumist is assured of having found a plausible escape or is resorting to some hopelessly obscure paraphrase, he is not evading it. On the other hand, it should be noticed that the T. appears entirely unaffected in his translation. He is not preoccupied with any particular thought, or hypothetical idea, "which assumes a connection in the train of thought which does not appear on the surface", as was the case with the Agada, Philo and the Church Fathers.4) The aim he set for himself was translation; nothing beyond it. The targumist is inclined, however, in certain cases to parallelism of circumstances, as is the case with the Agada.

One thing, however, stands forth as peculiarly remarkable. It would appear the targumist had little regard for the historical reality of the prediction. With few exceptions he manifests no interest in the particular historical period or event of the prophecy. There is a strong inclination on the part of the targumist to shift the predicted reality to the Messianic age whenever the contents admit of such a presentation. He is this way interpreting the prophecies of "consola-

<sup>2)</sup> Com. Scheleiermacher, Hermenutik, etc. (ed. 1838), p. 3.

<sup>3)</sup> Immer, Hermenentik (ed. 1877), p. 10.

<sup>4)</sup> The case with the Agada needs no illustration. It constitutes one of its fundamental bases (com. particularly Maimonides preface to Seder Zerai'm end 2nd part). As to the Apostles, com. Epistle of James 2:21; Rom. 10:17.

tion" which his age of national depression and political dejection would hardly regard as already accomplished.5) In addition, there is the poetical side of the prophecy, its overflowing richness of expression and exuberance of color in portrayal which are not susceptible of realization, but which were, in the belief of the people, unaware of this fact, to be inevitably translated into reality. Hence the tendency to interpret the glowing description of the "consolation" in Messianic terms. 6) The Messianic tone is made audible also in the prominence given in his exegesis to the "righteous ones". In a good many instances no other reason except to give Messianic sense to a phrase, is evident.7) But of significance is also the introduction of the wicked side by side with the righteous. In this way the Messianic description is complete. The Messianic epoch, as is generally known, is in its final form rather religious and individual than political, national. The righteous and the wicked, not the nation and nations, are the object of its justice. Finally, the Messianic tendency has found its expression in the targumist references to Gehenna. In the chapter on "General Peculiarities" it will be pointed out that the Gehenna referred to by this Targum is the Messianic doom.

The major principles of the exegesis of the Targum can be placed under four headings; namely, the allegorical, the metaphorical, the complement and the lexical. The allegorical shall be considered first.

The allegorical method was employed in the Agada and by Philo, and to a larger extent by the Apostles and latter Church Fathers.<sup>8)</sup> But it is to be noticed that the targumist

<sup>5)</sup> Com. Am. 9:1; Ze. 11:7-11, particularly v. 10. On the other hand, com. Ze. 6:5—the "four kingdoms" are not called by name.

<sup>6)</sup> Com. Is. Ch. 9, 11, 12, 6.5; Jer. 23:3-9; Hos. 6:1-4; 14:15,

<sup>7)</sup> Com. Is. 24:19·18; 25:4·5; Ch. 32; 33:13; Jer. 23:28; Hab. 2:4: 3:2, etc.

<sup>8)</sup> The two former need no illustration. With regard to the N. T., Jesus himself was addicted to it (Com. Mat. 21:42, Luk. 4:16-22). With regard to Heb. Ch. 8, Riehm (Lehrb. p. 204, ed 1867) remarks: "The author leaves out of consideration the historical meaning of Old Testament passages."

confines the application of this method to passages which garb an implication. Whether or not he strikes the right point he is distinctly approaching it. He is making no strange and artificial combinations. In most cases his exposition falls in line with the Agadic interpretation.

The larger portions treated allegorically by the T. are Ez. 16, Hos. 1:2, 5, 6, 8; 3, 1-4. Ch. 16 in Ez. is turned by the T. into a reahearsal of the History of Israel: ". . . your habitation and your birth was in the land of the Canaanites, there I was revealed to your father Abraham between the pieces (Gen. 15:9-18) and I announced to him that you shall descend into Egypt, (and that) I (shall) deliver you with an uplifted arm, and on account of your ansectors I (will) expell from before you the Amorites and destroy the Hitites. And then your ancestors descended into Egypt, inhabitants in a land which is not theirs, enslaved and oppressed. . . . The eye of Pharaoh did not pity you, to render unto you one generous act, to give you respite from your bondage, to have mercy on you, and he decreed concerning you ruinous decrees to throw your male children in the river to destroy you, while you were in Egypt. And the rememberance of the covenant of your ancestors came before me and I was revealed to deliver you. for it was divulged before me that you were oppressed in your bondage, and I said unto you by the blood of circumcision I will pity you, and I said unto you on account of the blood of the Passover (sacrifice) I will redeem you. And I was revealed unto Moses in the bush, for you, and I put off your sins and swore to deliver you as I swore to your ancestors, in order that you shall be a people serving before me. And I delivered you from the bondage of the Egyptians. And I lead you (forth) in freedom. And I clothed you with painted garments from the riches of your enemies (Exod. 14:21) and I sanctified priests from your midst to serve before me. . . And I reformed you in the reform of the words of the Law written on two tablets of stone and (which) I gave them through Moses. And I gave in your midst the Ark of My covenant and the cloud of My Glory on you and an Angel sent from before Me leads at your head. And I gave My Tabernacle in your midst fitted out with gold ... and you became very rich and very powerful and you prospered and ruled over all kingdoms."

Whether this exposition is right is open to question. The portion beginning with v. 7 may refer to the Kingdom of Solomon as well. But that it was allegorically framed is evident, and the T. only follows the current interpretation traceable in the Agada.<sup>9)</sup> On the other hand, it should be noticed, the targumist asserts the dependence of his exposition on the text. On the whole, however, it runs like a Midrashic treatise. The phraseology is free in the use of parenthetical phrases and synonyms.<sup>10)</sup> The textual form is paid little heed.<sup>11)</sup>

Hosea, 1:2-5, 8; 3:1-4, comprising the command of God and the action on the part of Hosea to take to himself "a wife of whoredom", are interpreted in the T. allegorically. Accordingly, the rendering is put in this way: "Go and prophesy on the inhabitants of the city of the idols who increase in sin (v. 2). And he went and prophesied to them that if they repent they will be pardoned, and if not they will fall like the falling of the leaves of a fig tree (ממר בת דבלים) and they increased and committed evil deeds (vv. 3, 6, 8) and their generation, exiled among the peoples, were not acceptable (רחימין) in their deeds. And God spoke to me again: Go and prophesy on Israel who resmble a woman who is beloved of her husband and betrays him (3:1). And I redeemed them on the fifteenth of Nisan, and I put the Shekel as atonement

<sup>9)</sup> The interpretation of the T. as a whole is in full agreement with the Agada. It is generally accepted that this passage refers to the deliverance from Egypt (com. Sota 11b). V. 6, which the targumist refers the repeated יברמוך to the blood of circumcision and Passover, is so interpreted in Seder Eliahu r. 25 (p. 138 F.); Mechilta 21,5; Pesiqta r, 15 F. (Com. Note 46). On the other hand, the interpretation of v. 10 as referring to the booty of the drowned Pharaoh is applied by the Agada to v. 7 (Mechilta), while v. 10 is interpreted as referring to the priestly garments and to the Mishkan (com. Jalqut 1. c.). To the latter the T. refers v. 13, while it agrees with the former. In the interpretation of v. 11 the T. is in accord with the Agadaist (ibid).

<sup>10)</sup> Com. particularly vv. 4, 7.

<sup>11)</sup> Com. vv. 4, 5, 6, 10.

for themselves and I said that they shall bring before Me the Omer of the offering from the produce of barley." (v. 3).12)

The allegorization in this case is somewhat peculiar. The text requires the literal conception of the act which, in its fulfilment, carries both the situation and reality of the prediction. It was taken in the literal sense by the Agada.<sup>13</sup>) That some agadist, however, would have it allegorically interpreted and that the T. is following his interpretation is fairly certain.<sup>14</sup>) The reason, however, for the exposition can only be the horror the targumist must have felt at the supposition that the prophet would be told by God to take a harlot to wife. The absence of such a cause is probably the reason why Zech. 6:1-9 is rendered literally.

The Servant of God is by the T. identified with the Messiah, whose approaching appearance has been expected by his contemporaries. That being the case, the allegorization on the same lines of Is. 53 must follow as a self evident result. This had been the case with all those adhering to the allegorization of the Servant of God. But the targumist is strikingly

<sup>12)</sup> Com. Chull 92b: "And I bought her for me for fifteen pieces of silver", R. Jonathan said: ... for fifteen (means) this is the fifteen Nissan, when Israel was redeemed from Egypt." So Pesiqta 15. On the other hand, the latter part of the verse is interpreted differently (ibid).

<sup>13)</sup> Com. note 18. Com. Pesiqta on 3:3: לא אומר: לא חייא אומר: תזני לא תעשה פסל: ולא תהיי לאיש לא יהיו לך אלהים אחרים, Com. P'sachim 87a end. "The Holy One Blessed Be He said to Hosea: 'Thy children sinned', and he should have said: 'They are Thy chiuldren, the children of Thy favored ones, Abraham, Isaac, and Jacob, show Thy mercy to them'. Not only did he not say so, but said, 'exchange them for another people'. Said the Holy One, Blessed Be He: 'What shall I do to this aged one? I'll say to him: Go and take for yourself a harlot and have for you harlot children, and then I'll say to him, send her away from your presence; if he can send (her away), I also will send away Israel. For it is said: and the Lord said to Hosea, etc." The Agada goes on to tell that after two sons were born to him God intimated to him that it would be proper for him to divorce her. Upon which Hosea refused to comply and God then said to him: "If this be the case with your wife, being a harlot, and thy children being children of whoredom, and you know not whether they are yours or belong to others, how should it be with Israel," etc.

<sup>14)</sup> Com. Jalqut 1. c.

singular. Assured that this prediction is about the Messiah, the targumist reverses the simple meaning of the words, transforming the gloomy portraiture of the Messiah into an image of magnificence and splendor, unlike the Agadist contemporaries, who would rather play thoughtfully on the humbleness and sufferings of the Messiah. He was influenced by the great national movements of his time, which assumed a Messianic character. So, while he would, seemingly with this end in view, change in 52:14 the p. only as if Israel and not the Messiah is the object, he actually rewrites ch. 53, replacing it by one bearing no resemblance to the original.

Instead of the Messiah being regarded as of no form, no comeliness, of no beauty (v. 2), he becomes one of extraordinary appearance, differing from the appearance of the former Davidic Kings, his terror unlike that of the profane king; for his countenance will be a holy countenance. Whoever will see him will gaze at him (v. 3). Describing how he was despised, rejected and a man of sorrow, he makes it refer to the kingdoms whose glories will be destroyed by the Messiah. So, the rendering of the T. runs: "For our sins he will supplicate and our transgressions will be pardoned on account of him. We are considered stricken and oppressed from before the Lord." Note the rendering of v. 5: "And he will build the Temple, which was desecrated through our sins, delivered to the enemies for our transgressions, and through his teaching peace will abound for us, and by our gathering of his words our sins will be forgiven to us." In this spirit the rendering is carried on to the end of the chapter.

#### THE METAPHOR

Prophecy is clothed in the magnificent form of poetry. It directs its thoughts in a superfluity of imagery. The overcoming force with which the prophet perceived his vision and the vehemence with which, "like a fire," it is impelled to come forth, make the metaphor the instrumentality of prophetical

<sup>15)</sup> Com. San. 98a, Pesiqta Rabati 36.

speech. It is addressed in terms of nature and natural phenomena, leaving the emphatic to the layman to unveil and distinguish. The targumist made it a principle to render not the metaphor but what it represents, the event described and not the description. It is the purpose which is of chief import to him. In a way this is with him rather a principle of translation, as in most cases there can be no claim to exegetical examination.

The parabolic metaphor is the prophetic parable which resolves itself less in event than in metaphorical presentation. The T. instead of giving the literal rendering of such a parable renders its underpoetical parallel, thus stripping it of its parabolic nature.

Except for the substitution of the simple for the metaphorical, the T., as a rule, in these cases keeps closely to the text stylistically as well as grammatically and synthetically. Exceptions to this rule are Is. 5:1-3; 5-7. The substitute is the one made obvious by the text, with the exception, again, of the parable in Is. 5, where somewhat far-fetched substitutes are used. Otherwise the T. will introduce its equivalent by the short phrase "TRING "which is equal", and insert, where such is required for better understanding, a complementary word or phrase.

A few verses of each case of the parabolic metaphor will sufficiently illustrate the application of this principle. This will best be accomplished by placing the rendering of the T. side by side with the original.

Ez. 19:3, 6

V. 3

T.

And she brought up one of her children, he became a king, and he learned to kill, killing, men he killed. H.

And she brought up one of her whelps, he became a young lion, and he learned to catch the prey, he deyoured men.

## V. 6

T.

And he went up and down among the kings, he became a king and he learned to kill, killing, men he killed. H.

And he went up and down among the lions, he became a young lion; and he learned to catch the prey; he deyoured men.

### Ez. 23:2, 5

## V. 2

Son of man prophesy on two cities which are like two w o m e n who were the daughers of one mother.

Son of man, there were two women, the daughters of one mother.

#### V. 5

And Ohlah erred from my worship and she was wilful to err after her lovers, the Assyrians, her near ones. And Ohlah played the harlot when she was mine, and she doted on her lovers, on the Assyrian warriors.

Ez. 31:3-15, however, is rendered by the T. in a more detached manner. This is due to the fact that while it constitutes a similitude it is framed as a comparative metaphor. Assyria is here likened to a cedar in Lebanon, around which turns the entire description. The T., translating it as a description of the greatness and strength of Assyria according to the implication, had to change the p. as well as the number. Otherwise it keeps the rendering in line with the original.

The poetical metaphor, forms of expression given in objects of nature, is treated in the same manner by the T., namely, the object represented by the description is rendered. In this case also closeness to the original is observed, while a circumscription of phraseology is predominantly maintained. But, as if it were a concession on the targumist's part to the poetical element in prophecy, the insertion, "it is equal", "like", is, with few exceptions, not employed in such cases. Ex-

amples of this sort are: Is. 2:13: "And upon all the cedars of Lebanon that are high and lifted up, and upon all the oaks of Bashan." The T. renders it: "And upon all the princes (רברביא) of the strong and powerful and upon all the tyrants (מורני) of the lands (מדינתא); or Is. 9:9: "The bricks are fallen, but we will build with hewn stones; the sycamores are cut down, but cedars will be put in their place." T.: "The chiefs were exiled but better ones we will appoint, property (נכסיא) was spoiled, and more excellent we will buy." Other examples of this sort are: Is. 10:18, 19; Ez. 9:4, 5; Hos. 7:9; Joel 2:25 etc. Finally, the targumist is not consistent in the selection of the substitute figures. (Com. רעים Jer. 2:8; Ze. 11:3 rendered by מלכיא , while in Ez. 34:2, 5, 7 etc., it is rendered by פרנסיא (עצים Ez. 24:5 and 24:10). The rendering of the T of the comparative metaphor, i. e., the metaphor employed expressly for comparison, rests on the same basis, but it is effected in a different way, namely, both the literal and the implied rendering of the metaphor in question is given. An illustration of this sort of rendering is Is. 28:2: "Behold, the Lord hath a mighty and strong one. As a storm of hail, a tempest of destruction. As a storm of mighty waters overflowing, that casteth down to the earth with violence," which the T. renders: "There is a mighty and powerful stroke coming from the Lord as a storm of hail, as a tempest, as a storm of mighty waters overflowing so will peoples come upon them and will exile them in another land for their sins." Other examples are Is. 8:6, 7; 17:6; Jer. 2:24. In this particular instance the T. instroduces the necessary complement which the poetical language implies.

In other cases the T. assumes a comparative metaphor and renders it accordingly, the literal is then put after the implied one and the comparative or or is inserted. Instances of this sort are numerous. Com. Ez. 2:6; Hos. 8:7; 10:71, 16; 12:2 etc. 16)

<sup>16)</sup> As to the scope of the application of the metaphorical princile it should be noticed that although applied in full measure of persistency, it still has a multitude of exceptions. These excetions occur particularly in those parts of the Prophets where the T. is predominantly

The symbolic expression is rendered in the T. in its simple sense, as the text would indicate. No comparative is employed. Instances of this sort are Is. 6:6; Ez. 2:8; 3:1, 2, 3. Some metaphorical expressions are rendered allegorically by the T., in which the T. is following a Midrashic course. The rendering is free in every respect. An instructive example of this sort is Am. 4:14: "That maketh the morning darkness and treadeth upon the high places of the earth." Targum: "To set light to the pious like the light of the morning, which is setting, to bring darkness to the wicked, to break the wicked of the land." Other examples are Is. 42:11, 57:16; Am. 8:13.

A principle extensively applied in the T. is one that may be described as the exegetical complement. This, in the first place, was intended to fill the gaps created by the poetical contraction of the prophetical style. In some cases a complement is dictated by the sense of the passage. This will be fairly well demonstrated by the following passages:

Mal. 1:4: "Whereas Edom saith we are impoverished but we will return and build." The sense of this passage requires some linking word between "impoverished" and the rest, as being impoverished, it is impossible to build. In order to fill this gap, the T. renders it this way: "We are impoverished now we are enriched we will return," etc.

Jer. 17:4 מנחלת ובך מנחלתה ובך מנחלתה passage need not be pointed out. (Com. Lxx and particularly P. on this v.). The T. supplies both ובך and מנחלתה with complements to fill the gap, rendering: "And to you I shall render a punishment of judgment until I shall exile you from your inheritance." Com. also Is. 10:15; Hos. 2:15; Ez. 7:13; 16:29; 38:14 etc. In other cases the passage is supplemented by the T. with a view to simplify it where such a step is considered necessary. Here are some examples: Ez. 20:29: "What is the high place whereunto ye go," which is supplemented in the T.: "whereunto ye go to make yourself foolish" (worshipping the idol). Hos. 2:1: "The number of the children of Israel

literal. Com. Jer. 51:13; Ez. 34:4; Joel 2:2, 3; 3-6; Am. 3:12, 15; 5:19; Mi. 4:7, and a few others.

shall be as the sand of the sea." The T. inserting a complement renders it: "Shall be numerous as the sand," etc. Other cases of this category are: Ez. 20:9; 33:24; 44:19; Hos. 2:11, 16; 8:1 etc. The T. again is inclined to provide the substantive for the pronoun in cases where it is not sufficiently obvious. Three passages from Ez. will serve the purpose of illustration. Ez. 1:4: "And out of the midst thereof." This pronoun the T. substitutes by the noun rendering: "And out of the midst of the cloud and out of the midst of the whirlwind" (both of which are mentioned in the v.). Ibid v. 13: "It went up and down" etc. The T. replaces the "it" by the fire. Ibid. 29:5: "Upon the field shall it (taking the 3rd p.) fall." Targum: "Thy corpse shall be thrown." (Com. also Ez. 45:8; Jer. 6:1.)17)

Repetition of the same word or of identical words, considered as one of the principles governing the exegesis of Philo, 18) affords the targumist a cause for introducing an exegetical complement, thus transforming the single word into a clause. The obvious reason for this, it would appear, is the disregard of the targumist of the poetical chord of prophecy so persistently insisted upon by the T. in each exegetical turn. He was unable to resist the conviction, so effective with the Halaka and Agada, that each of the repeated words must possess independent significance and carry independent implication. However, he is not explaining it but complementing the repeated word, heading, as a rule, the clause. Here are a few illustrations: Is. 6:3: "Holy, holy, holy is the Lord of Hosts." Targum: "Holy (is He) in the high lofty heavens, the house of His Shekina; holy on the earth the work of His strength; holy in the world of worlds." Jer. 7:4: "The temple of the Lord, the temple of the Lord, the temple of the Lord are these." Targum: "Before the temple

<sup>18)</sup> Com. Siegfried, Philo, etc., p. 168, put by Briggs (Biblical Study, p. 306) in group II.

of the Lord ye worship, before the temple of the Lord ye sacrifice, before the temple of the Lord you bow three times through the year." Com. Is. 2:19; Jer. 22:29; Ez. 16:23; 21:14; 36:3. As to identical words, com. Is. 1:2; 33:22; 43:12.

Finally it should be noticed, that though the principle pointed out in the foregoing instances is Midrashic in nature, the complement is simple, concise, and in considerable measure keeping within the boundaries of the text.

On one plane with the metaphorical principle rests the lexical. This principle affects singular words or expressions which, though not metaphorical, bear a poetical stamp, and in reality convey more or less the idea of the meaning than the meaning itself. Such words or expressions, instead of rendering them according to their surface meaning, the targumist takes them by their underlying value as suggested by the text. Instances of single verbal words: Ez. 12:13: "And I shall bring him in Babel." Targum: "I shall exile him" etc. So also v. 16; 36:20 etc. ibid. 23:10: "they took", Targum: "they captured"; Hos. 4:3: "Therefore doth the land mourn." Targum: "Therefore shall the land be laid waste". Ibid. 13:5: "I did know thee in the wilderness" — "I supplied your needs in the wilderness." Instances of nouns: "And I will appoint over them four families" - "four calamitious afflictions." In Mi. 2:3: "On this family" - "generation; Ez. 24:8: "I gave her blood" - "I revealeth their transgressions"; ibid. 21:37: "they blood" etc. — "the sin of your murder." Ez. 34:2: "Prophesy on the shepherds of Israel" — "on the leaders (פרנסיא) of Israel." Instances of expressions: "And they shall do with thee in hatred" - "and shall revenge from thee" etc. Ez. 16:16: "not coming and not being (so)" — "not as required nor proper; Ez. 13:17 etc.: "put thy face" — "accept prophecy". Examples of all categories are numerous.

In drawing a comparison between this Targum and Onk., as well as other translations with respect to the exegetical principles, it will appear that Onk. pursues the same principles. This point was well elucidated by Luzzato in Oheb. Ger. 31. As regards the other translations, some exceptions must be made. The allegorical principle as well as the metaphirocal,

as applied by the Targum, are to be found neither in the Lxx nor in P. On the other hand, the principle of the exegetical complement is followed by the Lxx in Pentateuch <sup>19)</sup> and in a lesser degree also by the P. Illustrations are: Gen. 25:22: "And she said: 'If it be so, wherefore am I'," which the Lxx render: εἰ οὕτως μοι μέλλει γίνεσθαι etc. Gen. 40:16: "in my dream" κάγὼ ΰδεν ἐνύπνιον

In the Prophets this is evident to a lesser degree. It found, however, application in this part also. Com. Zech. 14:7: "And there shall be one day which shall be known" etc. Lxx ἔσθαι μίαν ἡ ἡμέραν καὶ ἡμέρα ἐκεῖνη γενεστὴ etc. So. P. Com. also P. Hos. 2:11 (8).

Apart from these major principles there is an element of commentary in the exegesis of Jonathan. At the first glance it becomes clear, that the tendency of this commentary is merely to explain away the harassing difficulty. No heed is exhibited to the text, no effort to fit it into the phraseology of the respective passages. So Mi. 2:8: אויב... - "My people is delivered because of their sins; because of them existing peoples will inherit them." Compare also Is. 10:32, 32:19, 33:6; Jer. 4:9; Hos. 10:11; Mi. 2:11; Hab. 3:2; Mal. 1:11. But while this sort of commentary is somewhat of the nature of a homily, there is another phase of the exegesis resting on definite principles. The T. usually changes the interrogative into the categorical. This happens particularly with such interrogative phrases which, in the first place, imply a definite answer, and, in the second place, the implied answer is not given in any form. It should be observed that the Lxx in Pentateuch also employs such a

<sup>19)</sup> A most elucidative treatment on these points in the Lxx is found in Z. Frankel's "Über den Einfluss" etc. See particularly pp. 4, 9, 73.

device.<sup>20)</sup> The following are examples: Is. 66:9: "Shall I bring to birth and cause to bring forth? Shall I that cause to bring shut the whomb?" Targum: "I (am) the God who created the world from the beginning. I created all men and I spread among the people. I shall gather thy exile." Jer. 18:14: "Doth the snow of the Lebanon fail from the rock of the field? Or are the strange cold flowing waters plucked up?" Targum: "Behold, as it is impossible that the water snow running down the fields of Lebanon shall cease, so will not cease rain coming down and welling water from the source." Compare also Ob. 1:12, 15. Another interesting characteristic device of the commentary is the turning of one part of the verse into a complement of the other part. Some examples will well illustrate this point. Is. 5:20: "Woe unto them that call evil good and good evil, that change darkness into light and light into darkness, that change bitter into sweet and sweet into bitter." Targum: "Woe who say to the wicked ye are good, and unto the humble be said you are wicked, behold when light will come to the just will be dark for the wicked, and sweet will be the words of my Torah to those observing them, and bitterness will come to the wicked." Am. 5:12: "Ye that afflict the just, that take a ransom." Targum: "Ye that afflict that just in order to take mamon of falsehood." Compare also Ze. 11:8.21)

<sup>20)</sup> Com. Gen. 18:7; 27:36. Com. Z. Frankel, Vorstudien, p. 171. Über den Einfluss, 76.

<sup>21)</sup> The T. turns a comparative phrase into a resultant, treating DN as 15. So Jerem. 22:28. Here the T. follows another principle, namely, turning one phrase of the v. into a comparative to the preceding one. Com. Is. 8:2, in which case an Agadic interpretation is involved (Mak. 24a); 42:2.

II.

The interpretative rendering of single words or phrases is of a positive value. The interpretation is characteristic of the early Palestinian exegesis. With little exception, they are found in the Agada.

ומעלו בני ישראל Targum וימעלו בני ישראל מעל 1. Targum אין מערה. ססר. אין מעלה בו מעל (במדבר ה, יב) אין מעילה בו מעל (במדבר ה, יב) אין מעילה בני מקום אלא שיקור... ואומר וימעלו בני ישראל מעל בחרם. Onkelos l. c. and v. 6 has a similar rendering.

Joshua 10:13 (also 2S 1:18) מפר חישר Targum ספרא . Com. Aboda Zara 25b. Also Y. Sota 1, 18. מאי ספר הישר א"ר חייא בר אבא זה ספר אברהם יצחק ויעקב.

ר" אמר זה ספר משנה תורה דכתיב ביה (דברים ו) ועשית הישר והטוב.

Torque 5:10 הבני מבנים Torque

Judges 5:10 רכבי אתנות רבי Targum רכיבין עסקיהון מסקיהון דמתנת רכיבין על אתנן... ומהלכין בכל תחום ארעא רישראל ומתחברין למתב על דינא...

So Erubin 54b רוכבי אתנות אלו תלמידי חכמים שמהלכין מעיר לעיר אלו תלמידי חכמים וממדינה למדינה ללמד תורה.

ib. 5:31 ואהביו כצאת השמש בגבורתו Targum ורחמוהי יהון דממים למחלה. Com. Sifri Deut. 145 כימי השמים 145 שניהו פניהם של צדיקים כיום, וכן הוא אומר ואוהביו כצאת על הארץ שיהיו פניהם של צדיקים כיום, וכן הוא אומר ואוהביו כצאת.

1 Sam. 1:1 מן הרמתים צופים Targum מתלמידי נבאיא. So Meg. 14a לישראל, הרמתים צופים שנתנבאו להם לישראל. The Targum assumed הרמתים to be in const. state while צופים as a descriptive noun as did P. Com. Lxx.

So is the Targum to 1S 9:15 אוף בארץ דיי — בארץ דיי בארעא רבה נביא דיי בארץ.

ib. אפרתי אפרים אפרים. החולק בקורשיא בטורא דבית אפרים. siders Eli to have belonged to the Levites (1 Chronicles 6:18). (So R. Jochanan Jalqut l. c.). The הבי קהת were given a portion on the Mountain of Ephraim (Josh. 21:21). The Targum in other cases (Judg. 12:5, 1K 11:26) merely transcribes it. Com., however, Berachoth 31b.

IS 6:19 ויך בעם שבעים איש חמשים ויך בעם דמדעת ויך ברא דמקעות ויך בעם עמא בעין גברא בסבי . Thus the discrepancy in the number is eliminated. This interpretation agrees with Y. San. 2, 4 שבעים שבעים איש איש רי מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש ר' מנא ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש ר' מנא ר' מנא ר' מנא, וחד אמר ויך בעם שבעים איש ר' מנא ר' מנא

מעם הארץ (pp. 58, 59, and בררין, וחמשים אלף מעם הארץ (pp. 58, 59, Friedmann), לפיכך נפל מישראל חמשים אלף וסנהדרי גדולה עמהם.

ib. 12:11 ויש את ירובעל ואת כדן Targum וית שמשון. So Y. Rosh Hashana 2, 8; Babli 25a. Com. P.

ib. 13:1 במלכו שאול במלכו Targum כבר שנה דלית ביה חובין Targum בן שאול כמלך אמר רב הונא כבן שנה שלא 3, 3. אלא שנמחלו כל עוונותיו כתינוק בן שנה Joma 22b. מעם מעם חמא אלא שנמחלו כל עוונותיו כתינוק בן שנה

ול. 15:17 האש שבטי ישראל Targum ברם זכות ברם זכות המטא הבטא דבים אבוך ראש בימא אבוך למעבר בימא על היו בעו למעבר בימא היה ר' מאיר אומר בשעה שעמדו ישראל על הים היו השבטים אבר תחלה נוצחין זה את זה זה אומר אני ארד תחלה הפיץ שבטו של בנימין וירד לים.  $\ensuremath{\mathsf{Ger}}$ 

Also Tanchuma ויגש 8 on the same verse.

ib 19:13, 16 וית נודא. Targum ואת כפיר העוים Com. Schochar Tob as cited in the Jalqut l. c. והוא מוצא את התרפים Com. Kimchi l. c.

ib 19:18, 19 וישבו בניות Targum בבית אולפנא So Ze-bachim 54b אמר רבה וכי מה ענין אצל רמה? אלא שהיו יושבין אמר רבה וכי מה ענין אצל רמה? ברמה עוסקין בנויו של עולם.

וימת ביום ההוא שמנים וחמשה איש נשא אפור בד 23:18 וימת ביום ההוא תמנן וחמשא גברין דכשרין למלבש אפור וקטל ביומא ההוא תמנן וחמשא גברין דכשרין למלבש אפור This interpretation of the expression implying that all of them were high priests is followed in Y. San. 10, 2, Gem. ויסב דואג האדומי... לא כן תני ר' חייה אין ממנין שני כהנים גדולים ויסב דואג האדומי... לא מלמד שהיו כולם ראויים להיות כהנים גדולים...

2S 1:19 אתעתרתון ישראל Targum אתעתרתון ישראל The T. identified it with the root, יצבי . Com. Is. 21:5 Ps. Jon. Deut. 29:9. Com. Schochar Tob 22, 19:

אלהים נצב בעדת אל (תהלים פ"ב, א) רי חגי בשם רי יצחק אלהים אלהים נצב איטימוס כמו דאת אמר (שמות עומד אין כתיב כאן אלא אלהים נצב איטימוס כמו דאת אמר (שמות ל"ג, כ"א) ונצבת על הצור.

Both Onkelos and Ps. Jonathan render עתדי by עתדי

ib. 5:6 העורים העורים Targum חטאיא וחיביא Com. שנואי נפש דוד שהיה דור שונא עובדי ע"ז : פּרקי דר' אלעזר

ib. 5:24 ויהי בשמעך את קול צערה בראשי הבכאים Targum ויהי בשמעך ית קל צוחתא ברישי אילניא. Com. Shochar tob 27, 2

אין לך רשות לפשוט יד בהן אפילו אם היו קרבין אצלך עד שתראה אין לך רשות מנענעין שנאמר ויהי בשמעך את קול צעדה בראשי האילנות מנענעין שנאמר ויהי בשמעך את אול and with minor alterations in Pesiqta Rabati 8.

- ib. 6:20 רחליץ ומתגלי Targum כהגלות נגלות אחד הרקים The Targum interprets רקים empty, naked. Com. Jalqut l. c. אמרה לו משפחת של בית אבא היתה נאה ממך, חלילה להם שנראה מימיהן פסת יד ופסת רגל ועקב מגולה.
- Com. Y. Sukka 5, 14; San. 2, 4 מהו אחר הרוקים, אמרו עליו עליו אודל מימיהם על בית שאול שלא נראה מהם לא עקב ולא אגודל מימיהם.
- ib. 21:19 ויך אלחנן בן יערי את גלית הגתי Targum ויך אלחנן בן יערי אורגים זה דור So Jalqut I. c. ויך אלחנן בן יערי אורגים זה דור בן ישי שחננו אל; בן יערי שהיה גדול כיער.
- ib. 23:1 ואלה דברי דוד האחרונים Targum אמות דאתנבי לסוף עלמא לימי דנחמתא . Com. Shochar Tob 18, 5 עלמא לימי דנחמתא כך ישראל כשיבא משיח במהרה בימינו אומרים שירה .
- ib. 23:4 שמש רעתיד וכאור בוקר יורח שמש דעתיד דמקמשא רעתיד בעת וכאור בוקר יורח שמא לאנהרא כזהיר יקריה על חד תלת מאה ארבעין ותלתא כניהור שבעת לאנהרא כזהיר יקריה על חד תלת מאה ארבעין ותלתא כניהור שבעת ימיא. The T. was apparently influenced in that by Is. 30:26 with minor changes. The Midrash also interprets it in a Messianic sense. Com. Midrash Shmuel 29, end: אין אנו יודעים מהו וכאור בקר אלא כשיאיר הקב"ה בקר של משיח וכאור בקר בעולם הזה כעין : and in Pesachim 2a: תזריח השמש וכאור בקר בעולם הוה כעין . Com. R. Channel 1. c.
- ib. 23:7 יואיש יגע בהם ימלא ברול ועץ חנית ובאש שרף ישרפו Targum בשבת ואף על אנש דמשרי למיקרב בחובין אולין ותקפין על המשרי למיקרב בחובין אולין ותקפין טורנין ורומחין עלוהי עד דחפין ליה בלבוש פרולא דלא יכלין במעי טורנין ורומחין בכן לית פורענותיהון ביד אנש אלהין באשתא עתידין לאתוקדא יתוקדון באתגלאה בית דינא רבא למתב על כורסיא דין למדן ית עלמא.
- In a like manner runs the interpretation in 3: מדר אליהו בה אבל פושעים של ישראל אינם כן אלא בקטנותם רכים ובזקנותם קשים אבל פושעים של ישראל אינם כן אלא בקטנותם רכים ובזקנותם קשים ומה שכרן? שמעלין ושורפין אותם בבית המקדש הגדול שלו שנאמר ובליעל כקץ ואומר באש ישרפון בשבת.
- ib. 23:8 שלין שמהת גבריא דהוי Targum אלין שמהת גבריא דהוי שמות הגבורים The interpretation of עם דור גברא ריש משריתא על כורםי דינא. משריתא מא בורים as representing rather the learned who pronounce judgment, and not the warriors, is the favorite one in the Agada. Com. Moed Katan 16b, Y. Mak. 6, 7 and Pesigta r. 11.

בלח שהם שלשת אלפים ביבש.

ib. 24:15 מעידן עת מועד מהבקר Targum מעידן דמתנכים מאידא So Berakoth 62b מאי שחימת שמואל משעת שמואל מאר מועד אמר מועד אמר מידא and in the name of R. Chiyya in Pesiqta r. 11.

תרין אלפים ביתין ברטיבא. Targum אלפים בת יכיל 145. So Erubin 14b, Sifri Num. 42. כתוב אחד אומר מחזיק בתים שלשת אלפים יכיל (דהי"ב ד, ה) וכתוב אחד אומר אלפים בת יכיל כיצד יתקיימו שני כתובים הללו — אלפים

ib. 37 בירח זין Com. Rosh Hashana 11a, Y. Rosh Hashana 2, 8 הכתיב נמי בחדש זין ההוא משום 7. דאית ביה זיוא ואילניא.

ib. 8:2 בירחא דעתיקיא דקרן ליה Targum בירח האיתנים בירחא דעתיקיא דקרן ליה Targum בירחא דעתיקיא דקרן ליה Targum ירחא שביעאה. In the Talmud (Rosh Hashana 11a) R. Eliezer would interpret it to refer to the "Aboth". The T. is based on this interpretation. At the same time it intends to account for the change of the order of the months following Josephus (Ant. 1, 3, 3) that it was Moses who appointed that Nisan should be the first month for their festivals. Com. PS Jonathan Exed. 12:2.

ib. 16:34 בית האפי Targum בית מימי So P. Com. San. 113a.

2K 2:3 ויצאו בני הנבאים דargum תלמידי (So ib. 5, 7, 15; 4:1, 38; 6:1). Com. Sifri Deut. 131: ואומר ויצאו בני הנביאים היו והלש תלמידיהם היו אלא מיכן לתלמידים הנים בנים בנים בנים בנים בנים .

ib. 12 אבי אבי Targum רבי רבי. Com. Sifri I. c. וכשם שהתלמידים קרוים בנים כך הרב קרוי אב, שנאמר ואלישע ראה והוא אבי אבי Moed Katan 26a, where this Targum is quoted.

אומרין גבר לחבריה עביד לי Targum אומרין גבר לחבריה אומרין בדינך. כסה. Pesiqta איכה איכה שלמונים שלם לכסה. איכה איכה שלם לה

ib. 3:4 ותעלולים Targum והלשתא. Probably according to Chaggiga אמר רב אחא בר יעקב אלו תעלי בני תעלי ...

IS 4:3 בל דכתיב לחיים כל Targum כל דכתיב לחיים בירושלים. This interpretation in a Messianic sense agrees with San. 92b.

וb. 5:1 אשורה נא לידידי שירת דודי לכרמו כרם היה לידידי Targum אמר נביא אשכחיה כען לישראל דמתיל לכרמא עשר בקרן בן שמן עשר קרנות משר לישראל Com. Lamentation r. 2, 3 עשר קרנות and Menachoth 53a

ib. 2 וגם יקב חצב בו Targum ואף מדבחי. So Y. Sukka 4, 16 מגדל זה ההיכל יקב זה המזבח וגם יקב חצב בו אלו שיתין. Com. Sukka 49a שורק זה המקדש ויבן מגדל בתוכו זה מזבח וגם יקב חצב בו אלו שיתין.

ib. 10 כי עשרת צמרי Targum ארי בחובא דלא יהבו Targum כי עשרת בחובא בעון שאין מוציאין בעון שאין מוציאין בעון שאין מוציאין מעשרותיהן בת עשר מידות של כרם עשר. מעשרותיהן בת עשר מידות של כרם עשר.

ib. 17 ורעו כבשים כדברם Targum כמא דאמיר עליהון (from root רבר). Com. Pesachim 68a א"ר בשים כדברם, א"ר כשיא בר ירמיה אמר רב כמרובר בם.

וו דמשכן למחטי צבחר נגדין Targum וי דמשכן למחטי צבחר נגדין רתקיפין. Com. Suk. 52b, San. 99a חובין בחבלי למא אזלן וסגן עד דתקיפין. א' רבי אסי יצר הרע בתחלה דומה לחוט של בוכיא ולבסוף דומה א' רבי אסי יצר הרע בתחלה דומה לחוט של בוכיא ולבסוף הנא' הוי.

Also R. Akiba, Gen r. 22, 2; Sifri Num. 112.

ib. 6:1 בשנת בשתא באתנגע (2 Chronicles 26:20). So Exod. r. 1, end. Jalqut l. c. וכי מת היה ? אלא שנצטרע Com. Ps. Jonathan, Exod. 2:23.

ib. 2 בתרין בשתים יכסה פניו ובשתים בשתים Targum בתרין מכסין אפוהי דלא חזי ובתרין מכסי גויתיה דלא מתחזי מכסין אפוהי דלא חזי ובתרין מכסי גויתיה דלא Com. Pirke d. Eliezer, 4:

— ובשתים יכסה רגליו של<sup>9</sup> יביטו פני השכינה, ובשתים יכסה פניו של<sup>9</sup> השכינה שלא יביט בפני השכינה

ib. 8:2 ואעידה עדים נאמנים את אוריה הכהן Targum ואסהיד קדמי סהידין מהימנין ית לוטיא דאמרית לאיתאה בנבואת אוריה בהנא והא אתו אף כן כל נחמתא דאמרית לאיתאה בנבואת זכריה בן יברכיהו אנא עתיד לאיתאה.

This is exactly the interpretation of R. Akiba Makkoth 24b: שוב פעם אחת היו עולין לירושלים כיון שהגיעו להר הבית ראו שועל שוב פעם אחת היו עולין לירושלים כיון שהגיעו להר הבית להן לכך שיצא מבית קדשי הקדשים התחילו הן בוכין ור"ע מצחק אמר להן לכך אני מצחק דכתיב ואעידה לי וכי מה ענין אוריה אצל זכריה אלא תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנבואתו של אוריה, באוריה כתוב לכן בגללכם ציון תחרש, בזכריה כתוב עוד ישבו זקנים וזקנות ברחובות ירושלים. עכשו שנתקימה נבואתו של אוריה כידוע שנבואתו של זכריה מתקיימת.

ib. 9:4 ברעש כל מסבהון ברשע. Targum כי כל מסאון מאן ברעש The interpretation is based on the transposition of the two last letters of ברעש. On the reading of the T. rests also the saying of R. Meir, Tos. Sota 3: היה רבי איר אומר מנין שבמדה שאדם Otherwise היה רבי איר אומר מודרין לו הלמור לומר כי כל מאון מואן ברעש. Otherwise the inference is hardly explicable. Apparently, the T. identified with שאון the moderlying reading of the rendering of the Lxx, while P. and I presume, also, Sym. read the same way and rendered it accordingly.

ib. 10:16 ותחת כבדו יקד יקד כיקוד אש Targum ותחות מני The Targum interprets the phrase in the terms of the current Agada that, for the purpose of rendering the mircale of the destruction of the army of Senacherib more pronounced, God caused the bodies of his host to be burned within the raiments which were left intact. Com. the Syriac Apocalypse of Baruch 63, 8: "And at that time I burned their bodies within but their raiment and arms I preserved outwardly, in order that still more wonderful deeds of the Mighty one might appear, and thereby His name might be spoken of throughout the whole earth." It was, it would seem, a current Agada. ומנין ברשעים בשעה שעלה סנחריב לירושלים 21: ומנין ברשעים בשעה שעלה סנחריב לירושלים וכל חיילותיו עמו נשרפו גופיהם ולא נשרפו בגדיהם. Also Lekach Tob, Noach 9, 23. Com. Shab. 113b (and Rashi I. c.), San. 94a א"ר יוחנן תחת כבודו ולא כבודו ממש כי הא דר' יוחנו קרי ליה למאניה אותם Com. Tos. San. 52a. מכבדותי.

ib. 13:12 אחבר מכתם אופיר אנוש מפז ואדם מכתם אופיר Targum אחבר אוריתא. Com. also 32:2. In all other cases the rendering of these two words is literal. Here the translation was influenced by the Messianic nature which the targumist assumes for this prophecy. The T. takes ארם to imply the observer of the law following R. Jeremiah (Sifra Lev. 18, 5): היה ר' ירמיה אומר מניין אתה אומר אפילו נכרי ועושה את התורח הרי הוא ככהן גדול תלמוד לומר אשר יעשה אותם האדם וחי בהם.

ib. 13:21 ושעירים ירקדו Targum ושידין . Com. Sifri, Deut. 218: ואין שעיר אלא שר שנאמר ושעירים ירקדו ואין בעיר אלא שר אלא שר אלא וואלין; Lev. r. 5, 1 ווילדים ירקדון כאילין שדיא כמה דתימא ושעירים ירקדו שם. ווילדים ירקדון כאילין שדיא כמה דתימא ושעירים ירקדו שם.

ib. 17:11 באתר האתקרשתון Targum באתר האתקרשתון

למהוי עם תמן קלקלתון עובדיכון. The targumist evidently took תשגשני as based on the noun סיג, dross (Isaiah 1:25). Com. Lev. r. 18, 3. ביום שנטעתי אתכם לי לעם עשיתם פסולת כמד"א סיגים כסף היו.

ib. 19:25 ברוך עמי מצרים ומעשה ידי אשור ונחלתי ישראל ברוך עמי מצרים ומעשה ברוך עמי דאפקית ממצרים דעל דחבו קדמי אגליתי יתהון בריך עמי דאפקית ממצרים דעל דחבו מתקרן עמי ואחסנתי ישראל. The targumist would not accept the literal and obvious meaning of this verse placing the Egyptians and Assyrians on one footing with Israel. In his view, therefore, the whole verse refers to Israel. So was the view, apparently for the same rason, of the Greek and the Syriac rendering of the verse.

Eliminating the insertions, this interpretation is found in Hebrew ברוך עמי מצרים (p. 194 Friedmann) ברוך עמי מצרים עם שיצאו ממצרים, ומעשה ידי אשור – אלו שגלו לאשור והם . נחלת ישראל

ib. 21:1 משל מדבר Targum משל משרון דאתין ממדברא משל מדבר ים אם ים למה מדבר אלא — כמעש מדבר ים אם ים למה מדבר אלא — אלו ארבע מלכיות...

ib. 21:11, 12 אמר שמר מה מלילה שמר מה מלילה שמר מה אמר מה שמר מה מלילה שמר נביא אית בקר וגם לילה נביא לביא להון ית נביאתא אמר נביא אית בקר וגם לילה. Com. Y. Taanith 1, 1 אמרו לישעיה רבינו ישעיה וכי מה יוצא לנו מתוך הלילה הזה, אמר להם לא לישעיה. Com. also Pesachim כשאתם סבירין אלא בקר לצדיקים ולילה לרשעים. 2a on 2S 23:4.

ib. 22:1 משל נבואתא על קרתא דיתבא Targum משל להרתא קרתא קרתא להרתא בייא This agrees with R. Jochanan (Pesichta Lam. r. 24) בחילתא שכל החווים מתנבאים While Beraitha Taanith 28b would interpret it to refer to the Tepmle. Rashi, however, would place the Beraitha in harmony with the interpretation of R. Jochanan.

ib. 8 על זין בית היער Targum על נשק בית היער The T. was evidently prompted to this interpretation by IK 10:17, where it is called בית יער הלבנון interpreting לבנון to mean the Temple, as he rendered 37:24 (2K 19:23), which coincides with the explanation in Joma 39b.

א"ר זוטרא בר טוביה למה נקרא שמו יער דכתיב בית יער הלבנון לומר לך מה יער מלבלב אף בית המקדש מלבלב... Similarly Num. r. 11, 5.

- ib. 18 קלון בית אדוניך Targum על רלא לעתמן יתובון בקלן על רלא Com. San. l. c. תנא הוא בקש קלון לבית אדוניו ולפיכך נהפך כבודו לקלון.
- ib. 23 אמנניה אמרכל מהימן. ותקעתיו יתד The targumist is of the opinion that שבנא was only אמרכל which dignity was to be transferred to Eliakim. Accordingly, he renders (v. 15) פוכן This is the view of R. Jehuda (Lev. r. 5, 3) פוכן די ממנא על ביתא. לך בא אל הסוכן א"ר אלעזר כהן גדול היה, The T., however, to צנף יצנפר יעופר ענפון יערי מנך ית מצנפתא (v. 18) ענף יערי מנך ית מצנפתא (v. 18) יערי מנך ית מצנפתא (com. T. 28:1). The T. to v. 18 has all the appearance of a Midrashic T., a portion of which was incorporated here.
- ib. 27:5 אם יתקפון בפתגמי אוריתי Targum או יחזק במעוזי כפתגמי א"ר אלכסנדרי כל העוסק בתורה לשמה משים שלום San. 99b א"ר אלכסנדרי כל העוסק בתורה לשמה משה שלום בפמליה של מעה או יחזק במעוזי.
- ib. 27:8 בסאתה תריבנה Targum בסאתה בשלחה תריבנה אוותא תניא היה רבי מאיר אומר So Sota 8b, San. 100a מנין שבמרה מודד בה מודדין לו שנאמר בסאסאה.
- ib. 28:7 פקו פלילה Targum מעו דינהא. So Meg. 15b, San. 111b ואין פלילה אלא דיינים שנאמר ונתן בפלילים.
- ib. 10 ארי אתפקדו למעבד אוריתא Targum כי צו לצו קו לקו למעבד אוריתא ולא ומה דאתפקדו לא צביאו למעבד סברו דיתקיים להון פולחן טעותא ולא ומה דאתפקדו לא צביאו למעבד סברו דיתקיים להון פולחן טעותא ולא (p. 19, 19, אתם, אי אתם כן אלא ששמין אתם טחי תפל מלעיבין אתם (priedman) על דברי כאילו אין בהם ממש ועושים אתם אותן צואה שאינה צואה קואה שאינה קואה צויתי אתכם בצאתכם ממצרים, צויתי אתכם בספר תוכחות קויתי אתכם ארבע מאות ושמונים עד שלא נבנה הבית, חזרתי וקויתי אתכם ארבע מאות ועשר שנים משנבנה הבית שנאמר כי צו לצו קו לקו.
- ib. 29:1 הוי אריאל אריאל Targum מדבחא מדבחא According to Midoth 4, 7 it is the היכל Pesichta Lam. r. 26. But com. Sebachim 53a, 59b, according to Rab.
- ib. 17; 32:15 איער יחשב Targum קרוין סגיאין יתיב Targum הרוין סגיאין כמה. Com. Gen. r. 24, 1 הכרמל ליער יחשב לחורשי דבי אינש Com. Caro l. c. and Rashi.

ib. 30:15 בשובה ונחת תושעון Targum בשובה די תתובון לאוריתא The Targum interprets תנוחון ותתפרקון.

The Targum interprets בשובה to mean repentance and rendering the following as a resultant phrase. It agrees with R. Eliezer, Y. Taanith 2, 8; San. 37b.

הניא אירך רבי אליעזר אומר אם ישראל עושין תשובה נגאלין. א"ל

רבי אליעזר כבר נאמר בשובה ונחת.

ib. 20 ולא יכנה עוד מוריך והיו עיניך רואות את מוריך Targum ולא יכלק עוד שכינתיה מבית מקדשא ויהוין עיניך חזין ית שכינתיה ולא יכלק עוד שכינתיה מבית מקדשא. Com. Sota 49a בבית מקדשא. רב אחא בר חנינא אומר אף אין הפרגוד ר׳ אבהו אומר משביעין אותו ננעל לפניו שנאמר ולא יכנה עוד מוריך ר׳ אבהו אומר משביעין אותו Both, it would appear, depend upon the interpretation of the Targum which interprets as a necessary complement.

- ib. 31:9 תפתה Targum נהינם So Erubin 19a; Pesachim 54a; Seder Eliahu r. 29 (p. 150 Friedman).
- ib. ותנור לו בירושלים Targum ותנור לו בירושלים הערד ליה דאשא ר' ינאי ור"ש לממריה. לינאי ור"ש למחוד ל
- ib. 2 כל דהוו מתאנחין מן קדם Targum כל אנחתה השבעתי So Cant. r. l. c. מלכא דבבל.
- ib. 33:20 אהל בל יצען Targum כמשכנא דלא מתפרק So Cant. r.
- . תני ר' אליעזר בן יעקב אהל בל יצען בל יצא ובל ינוע כאהלי
- ib. 32:5 נדים לנבל נדים הקראו איקראו לא 'Targum איתאמר עוד בריסיא. דרש רבי יהודה בר מערבא ואיתימא ל1b לרשיים בריסיא צריקיא. רבי שמעון בן פזי מותר להחניף לרשעים בעולם הזה שנאמר לא יאמר רבי שמעון בן פזי מותר להחניף לרשעים בעולם אוד שנאמר לא יאמר עוד לנבל נדיב.
- ib. 14 כי ארמן מרשה פראים משש ארמן כי Targum כי ארמן ארמן. Com. Lam. r. ארי בית מקרשא חרוב אתר הוא בית הידו הוה מבז. 2, 5.
- ib. 20 מוביכן צריקא עבדתון Targum אשריכם זרעי על כל מים 20 טוביכן צריקא עבדתון Targum אטריכם זרעי על שקיא. Com. Baba Kama 7b, Aboda Zara אמר ר' יוחנן משום רשב"י מאי דכתיב אשריכם, Seder Eliahu Zuta 15 (ed. F.)

אשרי מי ששם את עצמו כשור לעול וכחמור למשוא וכפרה חורשת בשרה .... שנאמר אשריכם זרעי על כל מים...

- ית יקר שכינת Targum מלך ביפיו תחזינה עיניך Targum ית יקר שכינת ית יקר שכינת Targum מלך עלמיא. עתיד הקב"ה (p. 168 F.) מלך עלמיא. לישב בבית המדרש הגדול שלו וצדיקי עולם יושבים לפניו שנאמר מלך לומנין שהיא מעלה ומושיבה את (p. 171 F.) ביפיו. נותנה נגד כסא הכבוד ואומר מלך . . . .
- ib. 40:8 יבש חציר Targum מית רשעיא. Com. Schochar Tob 1, 20 (ed. Buber) and citation in Jalqut: אבא תנחום אומר למה הצדיקים דומים בעולם הזה למבלא המקובעת באבנים טובות ומרגליות וקערת ירק בתוכה נמלה המבלא ונשפך מה שבתוכה נראה מה שבמבלא כך נבלעו הרשעים מן העולם נראו הצדיקים שנאמר יבש חציר.
- ib. 40:10 הגר עבדי דמרן הנה שכרו אתו Targum הא אגר עבדי Targum מימריה עמיה דכל עובריהון גלן קדמוהי. Com. Tanchuma Gen. (Noach) 12 וכך אמר ישעיה אבל לצדיקים הנה שכרו אתו.
- ול. 29 כחן ליעף כה Targum בחנמי המשלהן לפתנמי דיהב לצדיקא דמשלהן לפתנמי The T. was influenced by 50:4, of which this is the rendering. So Seder Eliahu r. 17 (p. 84 F.) אבל מלכי המלכים אינו כן אלא יושב בכסא שלו ומפרנס את הצדיקים בחכמה מלכי המלכים אינו כן אלא יושב בכסא שלו ומפרנס את הצדיקים בחכמה בדיעה שנאמר נותן ליעף. . . . .
- ib. 40:31 ורסברו Targum וקוי ה' יחליפו כח יעלו אבר כנשרים Targum ורסברו הסכוני ה' יחליפו כח יעלו אבר כנשרים The reference here is to the Messianic era. Sifri (Num. 40) explains it to refer to the future world which, however, might be taken in an identical sense. Com. San. 92b, Jalqut Machiri l. c.
- ib. 41:2 מי העיר ממזרח צדק יקראהו לרגלי Targum מי העיר ממזרח בחיר צדקיא. This and the following verses appear to have been generally explained to refer to the story of Abraham's struggle with the four Kings (Gen. 14). So Shabath 15a, San. 108b, Tanchuma l. c. 19:
- מי העיר... אמר הקב"ה אברהם העיר את עולמי בצרקו. Com. Gen. r. 42, 1; Exod. r. 15, 50; Seder Eliahu r. 6 (p. 28 Friedman).
- ירנו ישבו סלע Targum ירנו מיתיא כד נפיקיון מיתיא כד נפיקיון דמקעה ירנו ישבו מבתא עלמיהון אף אבות אל אבות אל אבות אלמיהון מבתא אל בתחית המתים כתיב ירנו שנא בתחית המתים כתיב ירנו שבי סלע השבי כלע . שנא מדי שנא מדי ירנו שבי מלע ישבי ה

ib. 21 למען צדקו למען אראל Targum בדיל לזכאותה ישראל בדרש השביעי, ואימתי בחדש השביעי, ואימתי ואימתי בחדש השביעי, ואימתי ליובר בר"ה, שהוא חפץ לזכות בריותיו. הקב"ה דן את העולם ומזכה אותם? בר"ה, שהוא חפץ לזכות בריותיו. וכן הוא אומר י' חפץ למען צדקו, שהוא חפץ להצדיק בריותיו. ר' חנניא בן עקשיא אומר רצה הקב"ה לזכות את Mak. 23b, Mish.: ר' חנניא לפיכך הרבה להם תורה ומצות שנאמר י' חפץ למען צדקו.

ib. 43:4 ואתן אדם תחתיך Targum ומסרית עממיא So Mechilta 10 מסכתא דנזקין and Exod. r. 15, 3: הם שמחה ככך קבע להם שהוא נפרע מאויביהם שנאמר ואתן אדם . . . .

וb. 12 אנא חויתי המעתה אנכי הגדתי הושעתי אנא Targum אנא חויתי אנא פרקית יתכון ממצרים כמא דקימית לאברהם אביכון דעתיד למיתא אנא פרקית יתכון מולפן אוריתי מסיני . Similarly אנכי הגדתי במצרים . . והשמעתי בסיני אנכי הגדתי במצרים . . והשמעתי בסיני.

ib. 44:5 זה יאמר לי' אני וזה יקרא בשם יעקב וזה יכתב ירד יימר מדחליא די' אנא ודין יצלי בשום יעקב ודין יקריב דין יימר מדחליא די' אנא ודין יצלי בשום יעקב ודין יקריב דין יימר מדחליא די' אנא ודין יצלי בשום יעקב אודי אודיקים במורים וזה אמר לי אני אלו צדיקים במורים וזה יאמר לי אני אלו עדיקים במורים וזה יכתב ידו לד' אלו רשעים יקרא בשם יעקב אלו קטנים בני רשע, וזה יכתב ידו לד' אלו רשעים שפירשו מדרכיהם וחזרו בהם ועשו תשובה, ובשם ישראל יכנה אלו גרי (מסכתא דנזקין And in a different way in Mechilta אומות העולם.
(28): וכך אתה מוצא בארבע כתות שהן עונות ואומרות זה יאמר לי' אני ואל יתערב בי חטא מסגרים — זה שכולו למקום ולא נתערב בו חטא, וזה יקרא בשם יעקב — אלו גרי צדק, וזה יכתב ... — אלו בעלי תשובה, ובשם ישראל יכנה — אלו יראי שמים.

Seder Eliahu r. 18 (p. 105 F.) is following Aboth of R. Nathan מיכן אמרו לארבע כתים נחלקו ישראל באותה שעה, זה יאמר – אלו עדיקים גמורים, וזה יקרא – אלו קמנים בני הרשעים, וזה יכתב עדיקים גמורים, וזה יקרא – אלו קמנים בני הרשעים, וזה יכתב עדיקים גמורים, וזה יקרא – אלו המצים the T. seems to follow this interpretation, although it is less outspoken with regard to the last three which, however, allow themselves to be implied. Com. Sifri Deut., 119.

ib. 27 האמר האמר Targum ראמר על בבל. Com. Y. Berakoth 4, 1; Zebachim 113a; Shab. 113a; Lam. r. Pesichta 23 (Buber) אמר ר׳ יוחנן האומר לצולה חרבי זו בבל.

ib. 45:18 איבואה לאה בני אנשא Targum איבוא אלה בני אנשה It is so interpreted in the Talmud as implying the obligation of human reproduction. Com. Jebamoth 62a; Gittin 41a, etc.

ib. 46:11 מארץ מרחק איש עצתי Targum מארעא

בני אברהם So Gen. r. 54, 1 בני איש, זה אברהם שנקרא איש, ד"א ברצות י' דרכי איש, דכתיב ביה מארץ מרחק איש עצתי.

ib. 50:5 אלהים שלחני להתנבאה ואנא Targum פתח לי און 30:5 אלהים שלחני להתנבאה אלהים פתח לי אוון, 33 Pesiqta אלהים פתח לי אוון, 35 הוא פתח לי אוון לשמע קולו כשאמר את מי אשלח.

ib.57:1 דעתירא מפני הרעה נאסף הצדק Targum ארי מן קדם בישתא למיתי. The belief is here expressed that the death of the righteous one is a signal of an approaching calamity to escape which he is taken away from life. This was a prevalent belief derived from the interpretation of this verse. Com. Baba Kama 60a: כיון שניתן רשות למשחית . . . ולא עוד אלא שמתחיל ביון שניתן רשות למשחית . . . ולא עוד אלא שמתחיל מפני הרעה.... מן הצדיקים תחלה. א"ל אביי מיבותא הי לגבייהו שנאמר כי מפני הרעה... צדיק נפטר מהעולם רעה באה לעולם שנאמר הצדיק... But com. Enoch 81, 9.

ib. 19 שלום לרחוק שלום שלום Targum שלמא יתעבד לצדיקיא שלמא דמנות האנד למדיקיא Com. דנטרו אוריתי מלקדמין ושלמא יתעבד לתביא דתבו לאוריתא. נדול השלום שנתו לעושי תשובה שנאמר שלום שלום... 42:

ול. לפרמוהו דלית גבר Targum וירא כי אין איש 19:16 מבין. וגלי קדמוהו דליה עובדין טבין. וא"ר יוחנן אין בן דוד בא אלא מאר Com. San. 98b בדור שכולו זכאי או בדור שכולו חייב, בדור שכולו זכאי או בדור שכולו חייב, בדור שכולו ליש איש ביי אין איש . . . . . .

ולא האזינו ולא האזינו דargum ארי לית בר מינך Targum משלויהם של רשעים משלויהם של רשעים משלויהם של רשעים משלויהם של דיקים לעולם הבא, ואומר ומעולם בעולם הזה אתה למר מתן שכרן של צדיקים לעולם הבא, ואומר ומעולם בעולם הזה אתה למר מתן שכרן של עדיקים לעולם הבא, ואומר ומעולם בעולם הזה אתה למר מתן שכרן של עדיקים לעולם הבא, ואומר ולא האזינו... לא שמעו ולא האזינו... Esther r. 1.

ib. 65:8 באשרכו התירוש כמא התירוש כמשר Targum כמא כמא במא כמא א א דאשתכח במא במא במא במא א די א במופנא. So R. Simon, Gen. r. 29, 1.

ib. 20 כי הנער בן מאה שנה ימות Targum ארי דהייב עולים ארי בי הנער בן מאה בי Targum בי מאה שנין יהי מאית. Com. San. 91a and Pesachim 68a. The interpretation of the T., however, agrees with Gen. r. 26, 3.

ול. 22 כים ארן ימי מין כיומי מין דמר מין דעמר מין דעמ

Jerem. 2:2 זכרתי לך חסד נעוריך אהבת כלולתיך Targum דכירנא לכון טבות יומי קדם, רחמת אהבתכון דהימני במימרי ואזלי

בתר תרין שליחי בתר משה ואהרן במדברא ארבעין שנין בלא זודין. Com. Mechilta 3: מחרים אומרין... כראי היא האמנה 3: שהרים אומרין... כראי היא האמנה משה בשלא אמרו למשה היאך אנו יוצאים שהאמינו בי שאקרע להם את הים, שלא האמינו והלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו והלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו והלכו אחרי משה, עליהם And in a modified form in Seder Eliahu r. 17 (p. 85).

Jerem. 2:31 מדוע אמרו עמי רדנו לוא נבוא עוד אליך Targum מדוע אמרו עמי רדנו לוא נכוא לא נתוב עוד לפולחנך. ר"א מדוע 2 מחוע לנו בית מקדש וסלקת שכינתך ממנו עוד לא נבוא אמרו, אמרו לו נתת לנו בית מקדש וסלקת שכינתך ממנו עוד לא נבוא עוד אליך.

ib. 22:6 גלעד אתה לי ראש הלבנון Targum אילו את חביב בריש טוריא . Com. Mechilta , עמלק, 2: בקש לראות את בית המקדש והראו, שנאמר את הגלעד ואין גלעד אלא בית המקדש שנאמר גלעד אתה לי . בית המקדש שנאמר גלעד אתה לי

ib. 28:17 וימת חנניה הנביא בשנה ההיא בחרש השביעי Targum ומית חנניה נביא שקרא בשתא ההיא ואתקבר בירחא שביעא. Com. Y. San. 11, 5 וימת חנניה הנביא... שנה אחרת היתה, ואת אמרת כן אלא מלמד שמת בערב ראש השנה וצוה את בניו ואת בני ביתו להסתיר את הדבר, שיוציאוהו אחר ר"ה בשביל לעשות נבואתו להסתיר את הדבר, שיוציאוהו אחר ר"ה בשביל לעשות נבואתו Com. also v. 16.

ib. 32:18 ומשלם חובי Targum ומשלם עון אבות אל חיק בניהם Targum ומשלם הריהון למחטי בתריהון למחטי בתריהון בתריהון למחטי בתריהון בתריהון באליז והכתיב פוקד עון אבות על בנים אורדי ומשנינן לא קשיא, וכתיב ובנים לא ימותו על אבות ורמינן קראי אהדדי ומשנינן לא קשיא, וכתיב ובנים לא ימותו על אבות ורמינן קראי אהדרי ומשנינן לא קשיא. The reference is to San. 27b.

ib. 38:7 וישמע עבר מלך וישמע עבר דמלכא Targum צרקיה. נישמע עברא כסm. Moed Katan 16b כיוצא בדבר אתה אומר וישמע עבר But Sifri Num. 99 (mentioned anonymously by Rashi) would interpret it to refer to Baruch b. Neriah.

Ez. 1:1 ויהי בשלשים ו'Targum ויהי לזמן היה בתלתין שנין לזמן This numerical interpretation is given in Seder Olam. Com. Jalqut l. c.

ib. 3 . . . היה היה Targum . . . . מהוי הוה פתגם נבואה מן קדם . . . So Mech. בארעא דישראל תב חנינות ואתמלל עמיה במדינת ארע כסדאי.

וי"א נדבר עמו בארץ ונדבר עמו בחוצה לארץ: (פסחא בא פתיחתא) וי"א נדבר עמו בארץ, היה שנדבר עמו בחוצה לארץ. שנאמר היה היה, היה שנדבר עמו בארץ, היה שנדבר עמו בחוצה לארץ. Also Rab Chisda Moed Katan 25a.

- ib. 24 קול מחנה בעמרם קול המולה קול Targum קול מלוליהן מחנה בעמרם לוא המולה לוא Targum קול מחנה בעמרם בא בי על מודין ומברכין ית רבונהון קימא מלך עלמיא . It seems to follow the homily in Gen. r. 65, 5: ומה הוא בעמרם בא עם רם, בשעה בא עם רם, בשעה שישראל אומרין שמע ישראל המלאכים שותקין ואח"כ תרפנה כנפיהם. Its repetition in the v. 25 is interpreted by the T. in the same way, the silence preceding the word of prophecy descending upon the prophet.
- ib. 2:10 וכתוב אליה קינים והגה והי Targum וכתוב בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון עממיא ואם יעברון דאם יעברון בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון עממיא ואם יעברון Com. chapter General Peculiarities. However a similar evasive interpretation is found in Sifri Num. 103 וכתוב עליה קינים קינים של רשעים, והגה של צריקים, והי של רשעים. והי של רשעים.
- ib. 7:11 ולא מהמהם ולא Targum ולא מבניהון ולא מבניהון ולא מבניהון Com. Gen. r. 31, 1, as interpreted rightly in נבחר
- ib. 13:5 א עליתם פבין טבין עובדין טבין אליתם ולא עברתון לכון עובדין טבין Com. Jalqut l. c.; Esther r. 6.
- ib. 16:10 ואחבשך המשח Targum והדשית מנכון כהניא ואחבשך בשש אילו שמונה בגדי כהונה של כהן גדול שמונה בגדי בהונה של דאחבשך בשש אילו שמונה בגדי בהונה של The targumist, however, would interpret מאכסך משי as referring to the High Priest.
- ib. 11 צמידים Targum כתיבין על תרי לוחי אבנים. So Pesiqta 33 אילו שני לוחות הברית.

- ולס. 28:13 מלאכת תפיך ונקביך בך Targum מלאכת תפיך ונקבין מלאכת תפיך... So Baba Bathra 77a מלאכת תפיך... אמר רב אמר לו הקב"ה לחרם מלך צור בך נסתכלתי אמר רב יהודה אמר רב אמר לו הקב"ה לחרם נקבים נקבים באדם.

Com. Ps. Jon. and Frag. Deut. 32:18, which is the interpretation of R. Meir, Sifri Deut. 227.

ib. 45:11 מכום תלת מאין Targum לשאת מעשר החמר הכת סכום תלת מאין מנא הני Com. Menachoth 77a ממא מנא הני אמר רב חסדא קרא האופה והבת תוכן אחד היה, מה הבת שלש מילי אמר רב חסדא קרא האופה והבת תוכן אחד היה, מה הבת שלש The T. to v. 14 is literal. The specification here of the number of kors is because it forms the source for the inferente of the measure of the epha.

והיה במקום אשר יאמר להם לא עמי אתם יאמר להם... Targum ויהי באתרא דאתגליאו ביני עממיא כד עברו על אוריתא ויהי באתרא דאתגליאו ביני עממיא כד עברו על אוריתא דאלהא ואתאמר להון לא עמי אתון יתובון ויתרבון ויתאמר להון עמיה דאלהא כיוצא בזה This interpretation agrees with Sifri Num. 131 קימא. אתה אומר לא עמי ואומר מספר בני ישראל וכי מה ענין זה לזה משל למלך שכעם על אשתו שלח אחר סופר לבוא ולכתוב לה גם עד שלא בא הסופר נתרצה לאשתו אמר המלך אפשר שיצא סופר זה מכאן חלוק אלא אומר לו בוא כתוב שאני כופל לה כתובתה, לכך נאמר כי אתם לא עמי אומר לו בוא כתוב שאני כופל לה כתובתה, לכך נאמר כי אתם לא עמי however (Kidushin 36a), would not draw such a distinction.

- ib. 2 יום יזרעאל בי Targum ארי רב יום כנישתהון אסר ר' דומן גדול יום קבוץ גליות כיום שנבראו בו So Pesachim אסר ר' יוחנן גדול יום קבוץ גליות שמים וארץ שנאסר כי גדול יום יזרעאל.
- ib. 7 הורתם הובישה הורתם Targum בהיתו מלפיהון. The T. explains הורתם as of the root ירה to teach. It was so taken by others. Com. Deut. r. 2, 2: א"ר שמלאי כתיב כי זנתה אמם הובישה הורתם, And the version in Jalqut l. c. אמר ר' שמלאי אמר הקב"ה הדיינים מביישים דברי אמר אמר... אמר כי זנתה אמם....
- ib. ושקויי Targum פרנוםי . Com. Ketuboth 65a ושקויי רברים שהאשה משתוקקת עליהן ומאי נינהו תכשיטין.
- ib. 4:7 כמא דאסגיתי להון עללא Targum כמא דאסגיתי להון כמא כמא כמא באסגיתי להון עללא Tin a similar way Lxx.
- ib. 6:2 יחייננא ליומי נחמתא דעתידין Targum יחייננא ליומי נחמתא יחיינו מיומים. The Messianic interpretation of this v. was a current one. Com. San. 97a; Rosh Hashana 31a. Com also Seder Eliahu r. 6: יחיינו מיומים זה העולם הזה וימות המשיח יקימנו זה העולם הבא.

- ib. 6:7 ואינון כדריא קדמאי. Targum והמה כאדם עברו ברית Com. R. Abahu, Psichta Lam. r., 4: והמה כאדם... זה אדם הראשון, זה אדם הראשון לגן עדן וצויתיו ועבר על צווי, אף בניו הכנסתי אותם לא"י הכנסתיו לגן עדן וצויתיו ועבר על צווי, אף בניו הכנסתי ועברו. Com. also Gen. r. 19, 7.
- ib. 7:4 אדכרו נסין Targum מלוש בצק עד חומצתו אדכרו נסין פסחא, פסחא, Com. Mechika וגבורן דאיתעבידו להן ביום מסקהון ממצרים. בא, 13: מגיד שלשו את העיסה ולא הספיקו לחמצה עד שנגאלו, וכן אתה מוצא לע"ל דכתיב כולם מנאפים מלוש.
- ולה. 8:4 כספהון ודהבהון דאסיקו להון Targum כספה ווהבם בספהון ודהבהון דאסיקו להון ממצרים בספה לכסה. Gen. r. 28, 7 ממצרים א"ר עקיבה הכל קראו תגר על הכסף הכסף לוהבם עשו להם עצבים. והוהב שיצא עמהם ממצרים שנאמר כספם ווהבם עשו להם עצבים. Com. also Lam. r., Pesichta 23 (Buber), interpreting in the same way Ez. 7:19.
- ib. 11:9 אמשה הרון אפי בקרבך קרושי לא אבוא בעיר Targum לא אעביר תקוף רוגזי ולא אחליף בקרוא אוחרי עוד ירושלם. Com. Eliahu Zuta אישנם 10 מאותה שעה נשבע הקב"ה לעמו שלא ישנם 10 בעם אחר ולא ישכינם בעיר אחרת שנאמר לא אעשה חרון אפי.... So Eliahu r. 22.
- Am. 4:12 הכון לקראת אלהיך Targum אתקשיט. So Shab. 10a (Com. Rashi). Also Berakoth 23a.
- ib. 7:7 אנך Targum רין. Com. Lev. r. 33, 2 אנך כבעל חוב ושטרו בידו... ואומר אנך זה סנהדרי גדולה של ישראל.
- ib. 7 הלא כבנין רחימין Targum הלא כבנין כשיים Com. On. Num. 12:1, Sifri 99, Moed Katan 16b וכי כושית היתה והלא מדיינית ביונית משונה בנויה... כיוצא בו היתה, אלא מה כושי משונה בעורו כך צפורה משונה בנויה... כיוצא בו אתה אומר הלוא כבני כשיים, וכי כושים היו? אלא מה כושי משונה אתה אומר הלוא כבני כשיים, וכי כושים במצוות יותר מכל אומות העולם כישראל חוטאים להקב"ה הוא קורא אותם :41 But ib. 14: כושיים .
- Jona 1:3 ויקם יונה לברח תרשישה מלפני ו' Targum ויקם יונה Targum למערק לימא מן קדם האיתנבי בשמא דיי'. The targumist desired to thus eliminate the difficulty to explain the flight of the Prophet. Com. Mechilta וכי מלפני ה' הוא בורח והלא כבר: פסחא, פתיחתא האכן השבינה נאמר אנא אלך מרוחך... אלא אמר יונה אלך לחו"ל שאין השבינה נאמר אנא אלך מרוחך... אלא אמר יונה אלך לחו"ל שאין השבינה מלפני. The targumist, however, has struck a plain and genial interpretation by putting a complement to מלפני.

יסגון משיזבין כד Targum עלה הפורץ לפניהם מלך מדבר. בקרמיתא ויסק מלך מדבר. This interpretation seems to have been held by r. Simon b. Aba (Gen. r. 73, 3) ויפרץ האיש ר' שמעון בר אבא אמר מלמד שנפרצה לו פרצה מעין דוגמא של עולם הבא היך בר אבא אמר מלמד שנפרצה לו פרצה מעין דוגמא של עולה הפורץ.

ארי כל Targum כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו Targum כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו למעותא. Com. Shochar Tob 1, 20 עממיא יהכון לאבדון על די פלחו למעותא. ר' אלעזר המודעי, לעתיד לבא באין כל שרי אומות העולם ומקטרנין על בני ישראל לפני הקב"ה ואומרים לפניו רבש"ע אלו עובדי ע"ו... הללו יורדי לגיהנם והללו אין יורדין ? אמר להם אם כן תרד כל אומה ואומה יורדי לגיהנם והללו אין יורדין ?

ואלהיה עמה לגיהנם... שנאמר כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו. Cod. Reuch has יחובון instead of יהכון לאבדון

ib. 7:1 אין אשכול לאכל Targum. לית גבר רביה עוברין טבין. This interpretation is implied in Mishna Sota 47a (Y. 9,10).

Hab. 3:9 שבעות שבטיא. Targum שבעות מטות ככיל קימא דעם שבטיא. Com. Gen. r. 47, 7 י"ב אלו י"ב אלה שבטי ישראל י"ב אלו מטות בני גבורה וישמעאל אינו מעמיד י"ב אלא אותן נשואין אבל אלו מטות.... ומניין שהקב"ה נשבע Also Exod. r. 44 end. ומניין שהקב"ה נשבע Com. also Sifri Deut. 117.

ib. 14 נקבת במטיו Targum בזעת ימא בחוטריה רמשה. Com. Mechilta נסים געשו לישראל על הים, נבקע הים 2, בשלח עשרה נסים נעשו לישראל על הום, נבקע הים ונעשה כמין כיפה שנאמר נקבת במטיו...

Zef. 2:5 גוי כרתים Targum עמא רחיבין לאשתיצאה. Com. Cant. r. גוי שחייב כרת, משכוני

Zef. 3:8 ליום אתגליותי למידן. Targum ליום אתגליותי למידן. So in Pesiqta r. 34 שבועה היא לפני, שכל שחיכה למלכותי אני בעצמי מעיד to mean לער ליום קומו לער. The Agadist also took לער to mean to witness, from the root עוד Com. also Exod. r. 17 end אבל לעתיד לבא הוא עומד ודן את עולמו בעמידה... וכתיב לכן חכו לי ביום קומי לער.

ויהושע הוו Targum ויהושע היה לכש בגדים צואים Targum ויהושע אמר רב So San. 93a ליה בנין דנסבין להון נשין דלא כשרן לכהנותא. שמר רב בניו נושאין נשים שאינן הגונות לכהונא ולא מיחה בהן שנא' ויהושע היה לבוש בגדים צואים וכי דרכו של יהושע ללבוש בגדים צואים אלא מלמד שהיו בניו נושאין נשים שאינן הגונות לכהונא ולא מיחה בהן.

ib. 8 מופת מופת כי אנשי מופת מעבר Targum ארי גברין כשרין למעבר כי אנשי מופת המה, איזו הם אנשים שנעשה Exod. r. 9, 1 להון נסין.

את אדיקא דענא איז איזר איזר מישאל ועזריה א"ל ידענא דצדיקא את מופת הוי אומר זה חנניה מישאל ועזריה לא אהניא בהו אלא מ"ט אהניא בך פורתא נורא וחנניה מישאל ועזריה לא אהניא בהו כלל....

- ib. 9:1 ורמשק מנחתו Targum ורמשק מנחתו למהוי מארע בית ודמשק מנחתו מקיים ודמשק מנחתו עתידה : צוארך. Com. Cant. r. אני מקיים ודמשק מנחתו עתידה : Sifri Deut. 116.
- וט בדו ית Targum וישקלו את שכרי שלשים כסף Targum ועבדו ית האיני יודע אם ל' כאן Saying of R. Jochanan ואיני יודע אם ל' כאן האיני יודע אם ל' כאן האיני יודע אם ל' כאן בא"י ... כשהוא אומר ואקחה שלשים כסף הוי אומר ל"ו צדיקים. This rendering is at the foundation of this Agada as well as that of R. Jehuda, who finds in it the implication of the thirty righteous ones among the Gentiles who exist by their virtue.
- ולעית Targum משפחת בית נתן לבד ונשיהם לבד Targum ארעית משפחת בית נתן לחוד ונשיהון לחוד ונשיהון לחוד ונשיהון לחוד ונשיהון לחוד הלא דברים Com. Suk. 22a בית נתן לע"ל שעוסקין בהספד ואין יצר הרע שולט בם אמרה תורה נשים לבד עכשיו ....

Malachi 1:1 ביד מלאכי דיתקרי שמיה Targum ביד מלאכי דיתקרי שמיה אורא ספרא. So R. Jehoshua b. Korcha, Meg. 15a: תניא ר"י בן הוא אומר מלאכי זה עזרא.

- ib. 11 ובכל מקום מקטר מגש לשמי ומנחה טהורה Targum ובכל מקום לבי כלותכון כקורבן דכי קדמי. ... Com. Num. r. 13, 2 מקום בכל מקום בכל מקום שישראל עומדים מקריב קטורת ומנחה לשם הקב"ה אלא בכל מקום שישראל עומדים ומתפללים תפלת מנחה עליה נאמר מנחה... מגש זו תפלת שחרית... מקטר זו תפלת ערבית.
- ib. 2:12 אשר יעשנה עד וענה מאהלי יעקב ומגיש מנחה Targum אשר יעשנה ליה קריב פורבנא. Com. San. 82a; Shab. 55b יכרת י'... אם ת"ח הוא לא יהיה לו עד בחכמים ועונה בתלמידים, אם כהן הוא לא יהיה לו בן מגיש מנחה.

## GENERAL PECULIARITIES

The Targum Jonathan reflects many interesting peculiarities which arose primarily from the state of mind of the age which produced the Agada and the Apocryphal literature. The Targum was read in public worship, and the translator would have to take full account of the susceptibilities of the worshipper. On the other hand, in the homilytic portions ample expression is to be found of the believes, expectations and views of that generation.

The targumist made it a principle to d i f f e r e n t i a t e between the holy and the profane. Words which are equally applied to the holy and unholy are rendered by the targumist by distinct words to maintain the difference. The Masorites follow a similar way. So that when יה is followed by the name of God it is vocalized with a patach (1S 20:3, 2S 12:15 etc.). While followed by a profane it is vocalized with a zeire. Genesis 42:15. (Com. 1S 28:26 הי יי והי נפשך). The same tendency was made evident in the vocalization of ארני צרק (Joshua 10:13) and in such forms as in the compound ארני צרק (Judges 1:5, 6, 7). The targumist carried the principle to an extreme application. 1)

is applied both to God and the idol; the T. draws the distinction between them rendering the profane אלהים —

<sup>1)</sup> Com. Geiger אוצר נחמד p. 3. Such a distinction has its parallel in the Talmud. So it is said (Shabbath 32a): "For three transgressions are women dying. Others say because they call the here transgression of two things are the amei ha'arazoth dying: for calling the Arna and because the Beth Ha-K'neseth is called Beth Am." No doubt, despite the unanimity of the commentaries that Arna and Beth Am are derisive, and for this reason their application to holy subjects was condemned, they desired to separate the holy from the profane. It would appear that this was urged only as a sort of mannerism. For the Talmud does not follow this distinction; in many passages Arna is employed in the sense of mannerism. (Com. Berakoth 47b).

טעון – והסירו את האלהים Joshua 24:14 טעון – והסירו את האלהים So v. 15 Judges 5:8 טעון – אלהים חדשים 2K 19:18; Is. 33:37, 37:19 מעותהון — ונתו את אלהיהם באש. So also Jer. 2:10, 11; 11:12; Hab. 1:11 etc. In order to avoid any semblance of imputation of divinity to idols, the T. treats the adjective אחרים following the profane אלהים as a noun, and אלהים as a noun in const. state, thus rendering טעות עממיא — אלהים אחרים. So Josh. Judg. 2:12, 17, 19; Is. 26:19; Jer. 13:10, 20:16, 24; 16:11; 19:4, 13; 22:9 etc. In the same way is rendered אַכּהי הנכר Josh. 20:23, 24; Jer. 5:19 etc. Probably this expression has influenced the rendering by the T. of אלהים אחרים. Compare ומה תלמוד לומר אל הים אחרים, אלא שאחרים : 5, יתרו Mech. ומה תלמוד rendered. So Jer. 2:23 בעלים אותם אלוהות מעות עממיא — אחרי הבעלים. In some cases it is rendered like the detached profane אַכֿהים. So Jer. 2:8 בבעל בבעל — בשום טעותא. Hos. 11:2 לטעותא — לבעלים יובחו ; 13:1 בעלא שם בבעל . Otherwise בעל is rendered by בעלא (Jer. 7:9; 9:13 etc.).

This scrupulosity of the T. is strikingly illustrated by his treatment of this term applied to idolatrous divinity, which is made by the context to inevitably express godly divinity. So Judges 6:31 אם צרך אית ביה יתפרע ליה בעלא — אם אלהים הוא This rendering which, it would appear, was suggested by such passages as Is. 44:10; Jer. 2:8 etc., he applies also to 2K 19:18; Is. 37:19 והמה לא אלהים as well as to the passage in Hos. 8:10 אלהים הוא ליה ביה צרך — ולא אלהים הוא לeric בוה אלהים הוא is obvious. But the targumist is anxious to avoid even an innocent profanation of this sort. On the other hand, when this profane match the rendering is אלהים "fear" ביה מהלהי הגוים.. אלהי הגוים.. אלהי המיל שלהי הגוים.. אלהי המיל שלהי סר Jerem. 2:28; 11:13 החלתא — וארפר — אוארפר — וארפר —

<sup>2)</sup> The Talmud also employs its Hebrew equivalent יראה So San. 64a, 106a. Also Y. Kidushin 1; P'siqta of Rab Kohna p. 65. On the other hand, דרש הוכמתא בחלתא : employed in the divine sense also. See Proverbs 1, 7: ריש הוכמתא בחלתא : F. Deut. 32:13 ארי שבקתון בחלא תקיפא — כי נמשתה עמך

So also Jona 1:5 ויזעקו איש אל אלהיו — דחלתיה . Here it was only meant to state the plain reality. Com. also Ez. 28:2, 9.

In the case of the first two instances the targumist has merely identified the profane אלהים with the special name given to idols in the Bible, namely אליפים and גלולים, both of which he renders by מעון with the exception of the latter, which פולחן is in the most cases added to מעון . Com. Is. 8:8, 18, 20; 19:1, 3; Ez. 14:3; 18:6 etc. In this tendency the T. Jonathan is followed by Onkelos and the other Targumim only. With one exception, namely אלהים אחרים in the Ten Commandments (Exod. 20:3; Deut. 5:7), in which case Onkelos would not sidetrack the meaning, rendering them by אלהן אחרן (Ps. Jon. following On.). In all other cases On. also renders the profane מעון — אלהים (Exod. 23:24; 34:15; Deut. 12:2) and goes even with Jon. to render אל אחר . Of the other early translations no such distinction is noticeable, neither in the Pentateuch nor in any other part of the Bible, except in two cases in Lxx. These are: Num. 25:2. Com. Frankel, Über d. Ein., 175.

Usually מובח is rendered by the targumist by the Aramic parallel מרבחא. But this rendering is applied only to the holy, to God's altar. Whenever it refers to the profane, referring to the idol either in stative or implied sense, it is rendered by אגורא, the pile. Ez. 6:4 אגורים ונשמו מובחותיהם Hos. 8:9 אגורין — מובחות לחמא; Is. 17:8; 27:9; Jer. 11:13; 17:12; Ez. 6:4, 6 etc. Accordingly ויאמר לפני המובח הזה ואת מובחותיו... (Is. 36:7) the former is rendered by אגורא the latter by מרבחא

In this case also, the Lxx and P. are making no such distinction. The only exception is the Targum Onk. and the other Targumim. They draw the same distinction and employ the same terms. Com. T. Exod. 34:13; Deut. 12:3; 7:5 etc.<sup>3)</sup>

<sup>3)</sup> So the rendering by Onkelos יאכלו על הגל (Genesis 31:46) אגורא . A striking analogy to this is found in Mandaic, where ישנורא . A striking analogy to this is found in Mandaic, where ישנורא is usually used to denote the worship of a false cult (Noeldke, Zeit. für Assuriologie, v. 20, p. 131). This distinction, it would appear, was not known to the Jews in Egypt in the fifth century B. C. The temple or shrine or altar of the Jews in Yeb is called אגורא זי יהו אלהא (Sayce Aram. Pap. E. 14 אגורא זי יהו אלהא ; J. 6 אגורא זי יהו אלהא (Aram. Pap. 1, 2). However, in Pap. 3 instead of אגורא אגורא אור term em-

A distinction of this kind is traceable also in the Talmud. There is no particular name in the Talmud for the profane altar. But it has, however, special appelations for objects connected with the altar, one of which has a derisive air. So a sacrifice to an idol is called חקרובת a present. (Com. Aboda Zara 32b, 48b; Chullin 13b, 24a. But while the Targum to the Pentateuch reserves מקרובת הפרובת for the profane offering, the holy offering being rendered by חקרובת הפרובת is the judicial term, applied to idolatrous sacrifice in the Talmud using however מקרובן השמן למערים; Ab. Zara 64b. So does also T. Jonathan. (Com. Hos. 12:2 שמון למערים למערים למערים למערים למערים (Abode Zara 20b; 31b). Sometimes the idolatrous sacrifice is called זובתי מתים (According to PS 106:28) Aboth 3, 3; Aboda Zara 29b; 32b.

Instead of זבח the usual verb for sacrificing, the Talmud in several places uses the verb 5a1 to manure. (6) Aboda Zara 18b; Y. Berakoth 9, 1; Pesiqta r. 6.

ployed is בית מדבחא. I am tempted to assume that this was prompted by this very desire of differentiating the holy from the profane temple. Here, the writer is a Jew and the writing was intended for Jews, and therefore he would not use the profane name אגורא for the holy temple. The others are documents of an official nature intended for the consideration of a Persian official or court. The current name of a temple would be used in such a case. Sachau's assumption (ib. p. 29) that was somewhat the intimate appelation among the Jews of the synagogue (p. 12) is not impressive. On the other hand, it is interesting to note that the priest of the temple is called Kohan זי בהניא זי והו אלהא (Pap. 11), while the idolatrous priest is called Komer כמרוא זי חנוב (Pap. 1 and Sayce E. 15) וי חנוב (Pap. 1 and Sayce E. 15). However, there is not sufficient ground in this to justify the assumption that even then the Jews would observe a distinction to which later generations adhered. The writer might simply have used the appelation by which the Jewish priest was commonly known.

<sup>4)</sup> מקרבת is the abbreviated form of תקרובתא. The Targum renders by it מנחה (Genesis 32:13; 20:21; Is. 18:7; Jer. 51:59 etc.).

<sup>5)</sup> It would seem that T. Jonathan did not follow at all such a distinction. So בעם קרבניהן (Ez. 20:28) is rendered by T. Jon. קורבניהן unless the translator understood it in a holy sense.

<sup>6)</sup> In Tosefta Ab. Zara 2 there is מזבלין instead of מזבלין though in Pesiqta r. 6 רי"א יום זבול נילום. The version in Sota 36b is

Moved with this spirit, the Targum is also differently rendering Kohan according as the reference is to an Aaronite or a priest of an idol. The latter is rendered by אחלם. (So Jer. 48:7; 49:3) or, which is the usual rendering, by כומרא (2K 10:19; 17:32 etc.) which is considered by some scholars to be a translation of the Persian Atharnan, the priest of the fire-worshippers. (See Aruch, Kohut משרת (במר Atharnan, the priest of the fire-worshippers. (See Aruch, Kohut משרת (במר אור). Both of them are found in the Talmud and the Agada. The priest of the idol is called משרת (San. 63b, 64a). In one passage both of them are used side by side, namely Erub. 79b. מורא בומרא בומרא לובני דור בהנים however is the usual connotation for the Kohan of the idol. But 2S 8:18 רברבין ווש לאחר ובני דור בהנים מבטלים בענין, שנאמר ובני דור בהנים ובני היו, יהושע אומר כומר היה, יושמע יתרו (בתנים לשבט הרני בענין שנאמר ויהונתן בן גרשם בן מנשה ובניו היו כהנים לשבט הרני

לום חגם היח. Com. also Cant. r. beginning and Gen. r. 87,3. The T. Jon. in general does not favor any distinction in this case. Thus 1K 11:8ווא בארוים לאלחיהן Targum ומזבחות לאלחיהן. So also in 12:32; Am. 4:4 and in some other places. So Onk. Num. 24:2 לרבחי לובחי לובחי לובחי הלובחי הל

The names of Gods should be changed into derogatory names (R. Akiba in Sifri Deut. 61). Mockery of the idol was the rule with the Hellenistic Jews also. It was for this reason that they applied the εἰδωλόθυτος to what the Gentiles called ἰερόθυτος (Diessman, Die Hellen., p. 5). Likewise the idolatrous festival is called κικ (Abod. Zara 2a), and Maimonides (in his commentary on Mishnayoth) says: "and it is not allowed to call them (the festivals of the idolators) שונדים because they are במונדים (Mishna Ab. Zara 29b, 32b). Its underlying meaning is not from החודם (Aruch אורבות), but synonymous with הרפות as Tos. (Ibid 32b beginning).

עד יום גלות הארץ; ר' אלעזר המודעי אומר שר היה, כענין שנאמר ובני דוד כהנים היו.

Also 2S 20:26 רב לרור—וגם עירא היה כהו לרור The targumist does not consider them priests of any kind, although with regard to the T. is in opposition to the view expressed in the Talmud (Erubin 63b) that he was a rightful priest. On the other hand, 1S 1:3 חפני ופנחם כהנים obviously because they were sinful priests, as against Samuel b. Nachmani. who would clear them of crime (Shab. 55b). Impelled by the same consideration, the T. renders הבמה (1S 9, 12, 13, 14, 25) by לשכתה by which he renders מושבך (1S 20:18) and לשכתה (1S 9:22) to distinguish it from the bama denoting high places of idolatrous worship which he renders by במותא (1K 13:32: 14:23 etc.), having also the meaning of heaps of ruins. (Ez. 36:2). The targumist appears to decline the talmudic view (Zebachim 112b, 118a) that the ban of bama had been lifted at that time. In order to exonerate Samuel of the sin of bamaworship, the T. rendered הבמה as denoting the place where gatherings were held with the Prophet. Hence the rendering for ארי הוא פרים מזונא (1S 9:13) in the essenic sense יברך הזבח (Ant. 1, 18, 5; Berakoth 55a), while 1S 16:3, 5 is equally rendered by בשירותא. For the same reason the T. renders תרפים (Jud. 17:5) by רמין instead of אלמניא which is otherwise the rendering of תרפים (So On. Ps. Jon. Gen. 31:19). As well said Levy (Chal. Woer.): "Um nicht einem Jüdischen Priest die Anbetung eines hömlichen götzen Bildes zuzuschreiben." So he differentiates in the rendering of אפור. When it is used in a holy sense (1S 2:28) it is rendered אפוד a profane sense (1S 2:18: 2S 5:14) it is translated כדרוט דבוץ. This is the rendering of מעילים (2S 13:18). As regards other translations, the כומרא connotation for the priest of the idol is adopted by Onk. and P., while the Lxx makes no dinstinction.

Of the same character is the separation drawn by the targumist between משפט referring to that of God or Israel and that of the Gentiles. In the former case it is rendered by דינא.

<sup>7)</sup> Abudraham (שהרית ישתבח) cites a Targum Yerushalmi which would seem to be a later recenssion, this principle being disregarded.

The rendering there is: ארי הוא יפרס על נכסא.

Referred to the מששם of the Gentiles or denoting custom it is rendered by the Greek νομὸς נימוס . So Ez. 5:7 וכמשם ובמשפטי הגוים . Targum ; Ez. 20:18 את משפטיהם אל תשמרו - Also Ez. 7:27; 21:25 and in one verse Ez. 11:12 וידעתם כי אני ד' אשר בחוקי לא הלכתם ומשפטי לא עשיתם וכמשפטי וידעתם כי אני ד' אשר בחוקי לא הלכתם ומשפטי לא עשיתם וכמשפטי

די בקימי לא הלכתוז ודיני לא עבדתוז וכנמוסי Targum הגוים משפט הכהנים When משפט הכהנים 1S 2:13 משפט הכהנים מה משפט האיש (2K 1:7); נימום Targum משפט המלך וכו' (1S 8:9) Targum וחי דרד באר-שבע Also Am. 8:14 נימום Targum נימום Targum נימום Applying to the holy laws, commandments or judgment it is rendered דינא. Of this sort are Is. 1:27; 3:14; 5:7; Jer. 2:12; 22:3; Ez. 20:16; 12:21, 24. Sometimes suggested by Instances of both cases are numerous. On the other hand, paur the contents דקשט truthful, is added. Instances of this kind are Jer. 5:1 אם אית עבור דין דקשט Targum אם אית עבור דין דקשט אם מעבר תעברון Targum אם עשה תעשו משפט אם מעבר העברון והבן משפט וצדקה עשה 18:19 . דין דקשוט דין דקשט עבר . Ez. 18:19 והבו משפט וצרקה עשו Targum ריו דקשוט and v. 21 ויעביר רין דקשט Targum ויעביר רין דקשט. It appears from the citations that the targumist adds דקשם when שפם is the object of עשה, did, or when this is understood by the targumist to be implied. (Jerem. 5:45). It might have appeared to him that to render משפט in these cases by דינא alone would be obscure, as it might be taken in a profane sense. In this connection it will be noticed that in a single case is page rendered by סימא, otherwise the rendering of אח as it will appear presently. This is Jer. 8:7. However, papp there is also the object of עשה. The Lxx and P. in the Prophets are not following such a distinction. Onk. renders א ty נימום if it refers to Gentiles. So Lev. 20:23 etc., while otherwise pn, as is the case with Jonathan, is rendered by קימא . So Lev. 20:22; 26:3 etc.: the Lxx have for pn in holy sense προςτάγματος So ibid: 20:22: 26:3 etc.

While the profane pπ ibid 2:23 is rendered by Lxx νομίμος In the Talmud this term is applied to custom, manner, judicial formatlity. (Com. Gittin 43b; 65b).

The same principle the targumist applies to אח. It is rendered by אוירא when it refers either to Gentiles or idolatrous

law or order. When, however, it refers to the holy laws, it is rendered by קימא covenant (the usual rendering of ברית). Instances of the latter are: Jer. 31:35; Ez. 5:6; 18:9, 10, 19, 21; Am. 2:4; Ze. 1:6; Mal. 3:22 etc. Instances of the former are: Jer. 10:3 חקות העמים Targum גירת; 33:25 : (חקות ירח וכוכבים 33:34 the same) גזירת Targum הקות שמים וארץ Ez. 20:18 בחקי אבותיכם אל תלכו Targum בנזירת : 43:18 אַכה חקות Targum גוירת – לכל חקות So 44:5 בזירת בירת בירת In Ez. 33:9 בחקות – בחקות . In this way the T. renders Ez. 20:25 thus eliminating the , גזירן — וגם אני נתתי להם חוקים לא טובים disturbing nature of this passage. According to this rendering of the T., the assumption is that also their customs (laws) were decreed by God. Concerning the use of גוירא it will be noticed that in the Talmud it has the effect of arbitrariness. So there are hard גוירות (Makkoth 24a; Ketuboth 3b; Shab. 145b). A נוירא can be recalled, Gittin 55b; Taanith 2 נוירא עבירא דבטלא: to the targumist it appeared to express profanity. Apart from Jonathan, no other translation adhers in this case to such a distinction.8)

The same principle is applied by Jonathan to the rendering of נביא. In the case of the true prophet, the one sent by God, it is rendered by נביא, its Aramic equivalent. On the other hand, whenever it carries the implication of either false prophetism or, so to say, professional prophetism, נביא is rendered by ספר א נביא ווא is rendered by נביא ווא נביא ווא בייא ווא בייא ווא בייא מורה שקר 14:18 ומספר בהן בייא מורה שקר 14:18 ומספר בהן בייא מורה שקר 14:18 ומספר ברוא בספריא שאול בנביאים 10:5 Note 18 10:5 ולספריא אול בנביאים 10:5 ולספריא וואל הנביאים במפריא אול בנביאים 10:5 ווא בייאים 10:5 ולספריא אול בנביאים 10:5 ווא בייאים 10:5 ולספריא וואל הנביאים 10:5 ווא בייאים 10:5 ווא בייאים

When reference is made to a prophet of another deity, the targumist renders it literally, adding שקרא false. So Jer. 2:8 שקרא שקר false. So Jer. 2:8 בני שקרא — והנביאים נבאו בבעל ; 5:31 שקרא — הנביאים נבאו בבעל ; 1K 22:10 בני שקרא — הנביאים. To this category belongs also Mi. 2:5. There is annother case which is intimately connected with these cases. In the first place the T.

<sup>8)</sup> Kohut's identifying אורא with מוד as suggested by the rendering of the T. (see Aruch גור) is based on his overlooking the principle of distinction of the T.

applies the same distinction to the verb as well as to the noun. מתנבא referring to the true prophet is rendered by the T. איתנבי, referring to the false prophet it has a substitute expressing ridicule. So Jer. 29:26 איש ומתנבא 18:29 (מתנבא – למה גערת בירמיה הענתותי המתנבא 27 אישטתיאו – ויתנבאו עד לעלות המחנה ואשטתיאו – ויתנבאו עד לעלות המחנה

In all these cases the Targum stands alone among other translations in observing such a differentiation.

Special regard has been paid in rendering by the targumist to Israel.<sup>9)</sup> In the first place some harsh expressions flung towards Israel is rendered in such a way as to evaporate their sharpness. It should be remarked that in this the Targum is to some extent followed by all the Greek translations as well as the Peshitta. A few cases will be sufficient to illustrate the point.

The Piel from שוב in the sense of transgression is given a favorable turn when applied to Israel. (30) So משבה ישראל So (Jer. 3:6) is rendered by the T. במתחמנין למיתב לפולחני Lxx: κατοικία . So also P. In the same way T. Lxx P. in v. 8 A. Sym. ἡ ἀποςτροφὴ ἰσραὴλ. In v. 11 the T. and P. are following the same rendering while Lxx omit שובבים Again. (v. 14) T. and P. render as in former cases, Lxx

<sup>9)</sup> It is generally known that Jewish-Hellenistic writers, led, it would appear, by this principle, applied to the Gentiles, while retaining λαὸς for the Jewish people. (So Wisd. 15:14. Com. Cheyne, Encyc. Biblica, Hellen.). The Lxx followed the same division in an opposite way, applying the latter to the Gentiles. Com. Gen. 23:12, 13; 42:10 etc עם הארץ – λαὸς τῆς γῆς. But Lev. 20, 2, 4 the rendering is τὸν ἔθνος, the reference being to Israel. Com. also 2 Mak. 6:3. In this connection it is of interest to note that Rashi somehow felt this peculiarity in the Targum. However, he is wrong in the illustration. Thus he remarks in Ze. 13:7: "the Targum never renders מלך ושרום when they are those of Israel except by דברב and not by שלמונין. It is first of all to be remarked that the rendering of שרים by רברבין is not peculiar to those of Israel. The same is applied to those of other nations also. Com. Is. 16:6; 34:6 (having both renderings used synonymously); Jer. 25:19; 39:3; 46:21, 23, and in many other instances. On the other hand we find שלפונין applied to those of Israel. So Is. 37:24 etc.

<sup>10)</sup> This is also the case in Onk. (Com. Deut. 32:6 the rendering of עם נכל ולא חכם. See A. Berliner; Onk. p. 120.)

having ἀφεστηκότες; Sym. وεμβόμενοι. V. 22 שובו בנים is rendered by T. תובו בניא דמתחמנין תובו בניא אשבק לכון כד תתובון . למיתב אשבק לכון כד תתובון

א however, is rendered by the Lxx affliction (so that there is no reason to ascribe to the Lxx a different reading; com. Schlesner Lexicon σύντριμμα). Also ib. 5:6, 31:32. Exceptions are: Jer. 2:19; 14:17, where Lxx render in the unfavorable sense. Targum and P. hold to the above rendering.

The same word is rendered in its intended sense when it refers to other nations than Israel. Note Jer. 49:4 הבת השובבה (referring to Amon) T. מלכותא מפשתא, Lxx θυγατερ ἐταμίας audacious. Also Is. 47:10 אובבתך ודעתך היא שובבתך המשתא המשתא ודעתך היא שובבתן הוא אובבתן forms an exception, although the reference is made to refer to Israel, the rendering by the T. and Lxx is plain. So strong, it appears, was the force of suggestion of the contents of this particular case that it was felt impossible to make other account of it. 11)

In the following case the T. is followed by Aquila in some measure. Ez. 2:10 ויפרוש אותה לפני וכתוב אליה קינים והנה והי לפני וכתוב אליה קינים והנה והי לפני וכתוב אליה קינים והנה והי לפני וכתוב בה דאם יעברון בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון וכתיב בה דאם יעברון בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון עמיא וכד יעברון ית אוריתא יסוף מנהון אליא ודינא ותינחתא. In this way the gloomy predcition is turned into one of consolation. A., it seems, was also actuated by the same motive, rendering שינים — c r e a t i o n (probably from the root תובים); com. also Is. 28:9; 56:3; Hos. 13:14.

In his regard for Israel the T. goes farther to differentiate them from other peoples. Here are some interesting examples: Jer. 1:10 ראה הפקרתיך היום הזה על הגוים ועל הממלכות לנתש ולנתץ — the T. divides the phrase, assigning its favorble part to Israel החיי דמניתיך יומא הדין על עממיא ועל מלכותא לתרעא.

<sup>11)</sup> Kimchi's Sefer Ha-Sharashim, after enumerating all the cases which the targumist as well as the Greek translations and the P. render them by its favorable meaning, remarks: "all these mean rebellion." In this point he follows Menachem Ibn Saruck. (Com. Machbereth מונה In Machbereth Rabeinu Tam (Ed. Pilpowsky) p. 36, it is said: Hos. 8:6 שובבים יחוה the sinful man is called שובבים יחוה the good direction.

. Nothing but a passion. ועל בני ישראל למבני ולקימא ולאבדא ולפגרא ate regard for Israel could have produced such a rendering. Com. Is. 10:25; Jer. 18:7.12) This scrupulous passion for Israel is accompanied by a kind of active disregard for the gentiles. It was the product of the catastrophies of the age. Thus the targumist is aghast at the idea that the prophet should be overcome by the calamities of other peoples. this reason he changes the person, and instead of the prophet agonizing for sympathy, as the text requires, the peoples involved are describing their sufferings. So, for instance, Is. 15:5: בל למואב יועק Targum בלבהון יימרון: Is. 16:11: Ier. 48:36 על כן מעיהון דמואבי ולבהון... Targum על כן מעי למואב ככנור יהמו: על כן מלאו מתני חלחלה צירים אחזוני כצירי יולדה נעויתי : Is. 21:3 על כן איתמליאו חרציהון זיעיא דחלא Targum משמע נבהלתי מראות תעה לבבי פלצות : 4 and v. 4 אחרתינון אטפשו מלשמע טעו מלמיחזי טעא לבהוז עקא וביעותין Targum בעתתני את נפש חשקי שם לי לחרדה ותר היה להון לתבר . In some instances he retains the p. but alters the sense. Examples of this sort are: על כן אבכה בבכי יעזר גפן שבמה אריוך רמעתי 18.32 ועל כן אבכה בבכי יעזר גפן שבמה אריוך על כן כמא דאיתיתי משרין על יעזר כן איתי קטולין על שבמה Targum ארוינד דמעתא . But otherwise is such a case treated by the targumist when Israel is meant. The prophet's description of his feelings towards the affliction of Israel is rendered literally. על כן אמרתי שעו מני אמרר בבכי אל תאיצו לנחמני על So Is. 22:4 על כן אמרית שבוקו מני אבכי במרר לא תתבעיתו Targum שוד בת עמי לנוזמותי על תבר כנשתא דעמי.

The Lxx are in agreement with the Targum in the rendering of Is. 15:5 and Jer. 48:31 and v. 36. The Syriac in all these cases follows the literal meaning. The fact that Aq. and Sym. have instead of the rendering of the Lxx of vv. 31, 36 one which is literal strengthens the supposition that the renderings of the Lxx in these cases were caused by the same motives as lead the targumist to his. However, there is less consistence in the Lxx with regard to this point. Com. Lxx Is. 16:9, 11.

<sup>12)</sup> Kimchi remarks: "And Jonathan divided this verse—the unfavorable for the Gentiles and the favorable for Israel." In the present Rabbinic text the לבני ישראל is omitted, evidently by the censor. Com. Exod. r. 45, 1 ישראל... ועל ממלכה אלו ישראל... ועל השמודם, רגע אדבר על גוי אלו ישראל... לפי שעשו אותו מעשה ובקש להשמודם.

On the other hand, this peculiar agreement between the Lxx and the Targum is another case of weight for an hypothesis of a common background of these translations.

However, Geiger (Ur. 245 et seq.), who carried this principle too far, failed to notice these renderings. He was most unfortunate in the choice of examples. Thus his assertion (p. 93) that Jer. 48:47; 49:6, where the restoration of Moab and Ammon is foretold, are not rendered in the Lxx, is erroneous, for the lost renderings are found in Gmg.

Other examples are: Jer. 8:23; 13:17; 14:17; Mi. 4:5 etc. Com. particularly Ze. 8:2. Other agadists would not follow this interpretation. Com. Num. r. 20, 1. The targumist would not have been actuated by a hatred towards the respective peoples; Edom and Moab have ceased to exist at his time. It is more correct to take it as the reaction of the age against the Roman world. It is the deep-seated hatred of the time immediately preceding and following the destruction of the second Temple. It was the Prophetical writings where that generation looked for the signs of the times. The prophecies were interpreted in the terms of that period. The old oppressors of Israel, long dead, were revived in the new oppressors. Edom and Aram become Rome or Persia. Compassion by the prophet towards the biblical enemies would strike them as if their present oppressors were meant. Such would be horrible to them.

The targumist shares in full measure the worshipful veneration of the Torah manifested in the Talmud and Agada. The Torah is given by him prominence in the Prophetical books. The Torah is identified with words descriptive, in the sense they are employed, of qualities representing the will of God. The targumist is again reflecting current views which are to be found in the Agada. דעת is identified by the T. with the Torah. Is. 40:14 את מו יורה דעת Targum ילמדהו דעת (Hos. 6:6). Connected with it is Am. 3:10 את מו יורה דעת לב דעו עשות נכוחה לנו Sam. 3:10 לא ידעו עשות נכוחה

<sup>13)</sup> Com. Alef Beitha of R. Akiba A'in: "and she ,the Torah, is called דְּעָה , as it is written" etc.

נכחות נכחות לכהות מורית אוריתא ווריתא ווריתא באולפן אוריתא באולפן אוריתיהן באורחותיו ווריתי לכה באורחותיו ווריתי אוריתי באולפן אוריתיהן אוריתי וואתנם לי מורא (באוריתי באולפן אוריתי וואתנם לי מורא באוריתי באולפן אוריתי וואתנם לי מורא באוריתי וואתנם לי וואת פעל יי לא יביטו הבאוריתי וואתנם לי מורא באוריתי וואת בעל יי לא יביטו המשרה על שכמו לי באולפן אוריתי וואריתא ווריתא וואריתא וואריתא ווריתא ברו עול באוריתי וואריתא ברו עול באוריתי וואריתא וואריתי וואריתי וואריתי וואריתי באוריתי באוריתי באוריתי באוריתי באוריתי וואריתי באוריתי וואריתי באוריתי באוריתי וואריתי באוריתי באוריתי וואריתי באוריתי וואריתי וואריתי באוריתי וואריתי וואריתי וואריתי וואריתי באוריתי וואריתי וואריתי וואריתי וואריתי וואריתי וואריתי וואריתי באוריתי וואריתי באוריתי וואריתי באוריתי וואריתי באוריתי וואריתי באוריתי באוריתיתי באוריתי באוריתיתי באוריתי באוריתי באוריתי באוריתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתיתים באוריתיתי באוריתיתיתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתי באוריתיתי באוריתים באוריתיתי באוריתיתי באוריתיתי באוריתי באוריתי

The Torah thus gains centrifugal force in the prophecy. On the observances or disregard of its precepts hinges the fate of the nation; they are punished because they transgressed the Torah (Am. 9:1; Jer. 11:16; 5:22 etc.). Other peoples suffer for their failure to accept the Torah (Mi. 5:14). On the other hand, Israel forsaking the Torah ceases to be God's people (Hos. 1:9; 2:1; Zef. 2:1). Repentance forstalls calamity, but this repentance is the return to the Torah (Is. 12:1; 31:7; Jer. 31:18; Ez. 34:1).

<sup>14)</sup> Com. Jalqut 1. c.: "Who accepted the words of the Torah with fear."

<sup>15)</sup> Com. Midrash Shochar Tob (49): "R. Aba says, sweet are the words of the Torah likened to אור etc."

<sup>16)</sup> Com. Jalqut (prov. 8): "By me princes will (prov. 8:16), both the crown of priesthod an kingship come from the power of the Torah."

<sup>17)</sup> Com. Zeb. 116a.

<sup>18)</sup> Com. B. Kama 17a; Canticles r. 1.

The Targum renders שוטפות (Tephilin). This is in accordance with Sukka 25b: "Said R. Aba b. Zabada: A mourner has to observe all the commands of the Torah except Tephilin; for (this is to be inferred) because God said to Ez. אַרך חבוש עליך, you are obliged to observe it while a mourner, but no other mourner is to observe it."

Ez. 44:17 א יזרוון על חרציהון אלהין על Targum א יזרוון על חרציהון אלהין לבבהון ייסרון. This agrees with the Beraith Zebachim 18b (end): "They (the priests) do not girt below their loins but against the knuckles."

Finally there is Ez. 44:22 והאלמנה מכהן אלמנה אשר תהיה אשר האלמנה מכהן וארמלתא די תהי ארמלתא יסבון This interpretation removes the flagrant contradiction which this interdiction presents to Lev. 3:17. It is so interpreted in Kid. 78b משאר כהניא יקחו — מכהן יקחו.

The Messianic hope occupies a prominent place in the exegesis of this Targum. In addition to the Messianic sense which the targumist is giving to passages admittedly accessible to such a conception, he introduces the Messianic note in many a passage that is scarcely allowing itself of such an impliation. The targumist is following the current interpretation of that age of intense expectation.

In his Messianic interpretation the targumist had preserved many of the current ideas about the last days. On the whole, they are identical with the Messianic description contained in the Apocryphal books, Enoch and 4 Ezra and the Agada. The rectification of the evils of the world will be completed on the Day of Judgment. The evil doers are given respite in this world so that they may repent and turn to the Torah (Hab.3:1, 2; Zef. 2:1, 2). But on the Day of Judgment stern judgment will be meted out to the evil doers. There will be no intercession and no escape (Is. 5:30. Com. 4 Ezra 7, 105; On. Deut. 32:12). After the closing of the decree (the Day of Judgment) there will be no acceptance of repentance (Is. 8:22). The world will be renewed (Jer. 23:23: Hab. 3:2. Com. Ps. Jon. Deut. 32:1). Great wonders and miracles will appear, as in the time of the Exodus from Egypt (Hos. 21:66; Ze. 10:11). The Messiah, who was created from the beginning of the world and who was hidden from the world on account of the sins of the

poeple (Mi. 4:8; 5:1; Zech. 4:7; 6:12. Com. Enoch 48, 3, 6; 62, 7) will appear. There will be a resurrection of the death. It seems the targumist expects both the righteous and the wicked to resurrect, the former to receive final judgment. (Com. Is. 38:16; 42:11; 45:8, and particularly 57:16. Com. Enoch 51, 2, 3). The Great Court will sit to judgement (2S 23:7), the wicked will die a second death (IS. 22:14; 65:6; Jer. 51:39, 57; com. Enoch 22, 6-12; the Syr. Baruch 76, 4), they will be thrown in Gehenna (Is. 33:17; 53:9; Jer. 17:13; Hos. 14:10), whose fire is burning always (Is. 65:5). In Jerusalem will the wicked be condemned to Gehenna (Is. 33:14; com. Enoch 90:20). The righteous ones will live the life of eternity איי עלמא (Is. 58:11; Hos. 14:10); they will shine 343 times (7x7x7), as the light of the seven stars in the seven days of creation (Judges 5:31; 2S 23:4; Is. 30:26; the extant edition of the Tanchuma Gen. 6 cites the Targum to Judges 5:31). Com. Tanchuma ed. Buber, Gen. note 143.

## INTERPOLATED TARGUM

The composite nature of T. Jonathan has been definitely demonstrated above. The T. did not escape the peculiar fate of the Greek and Syriac versions, which were preyed upon by later editors, forcing into them other material. It was all the more so an inevitable procedure with the T. Its original purpose to be merely an instrument for the instruction of the ignorant; its place in the public worship; its varied history of wandering were strong factors in rendering it susceptible to changes. It was exposed to the irresistible influences of the Midrash, which thrived in the immediate centuries following the destruction of the Second Temple. Later Midrashim crowded into the original, simple exegesis of Jonathan. The new material caused in many cases a mutilation of the original rendering, thus becoming either obscure or an overflowing rhetoric. Such portions contrast sharply with the close, smooth, natural rendering of Jon. The Midrashic incursion is especially remarkable in the first 35 chapters of Isaiah. One need only read the T. to Jerem. or Ezekiel to be impressed by the curious difference. But in most all these cases it is impossible to release the original from the new form. In some instances the translation may represent a completely new rendering which replaced the older one. Few additions can be safely pointed out. Some of them will be found to be two different renderings put side by side. As it is generally known, duplicates of this kind are found in the ancient versions, Onkelos included. We will begin with the major portions, presenting Midrashic portions which have made inroads into the T. Ionathan.

כד מרדו בית — בפרע פרעות בישראל בהתנדב עם 5:2 מעבד ישראל באוריתא אתו עליהון עממיא וטרדונון — וכד תבו למעבד אוריתא אתנברון אינון על בעלי דבביהון ותרכינון מכל (מעל) תחום ארעא דישראל — בכן על פורענות תבר סיסרא וכל משריתיה ועל נסא ופורקנא

דאתעביד להון לישראל, — בכן תבו חכימיא למתב בבתי כנשתא בריש גלי ולאלפא ית עמא פתגמי אוריתא; בכן ברוכו ואודו.

The T. to this verse contains three different renderings to the second half of the v. One interpreting it as implying that when the people return to the Torah they overcome their enemies and expel them from the land of Israel; the other taking it to refer to the overthrow of Sisra; the third to the deliverance from the prohibition on the study of the Law, the targumist having in mind the Hadrian persecutions. It is hardly possible to determine which is the older one. But the latter persisted in v. 9

ככדו יאי להון דיתבין בבתי (p. 52): יבתי להון דיתבין ביתר להון ומאלפין ית עמא פתגמי אוריתא. במי הקב"ה נפרע מאומות . . . . בבני אדם שהן משכימין ומערבין לבית הכנסת שנאמר . . . העולם ? בבני אדם שהן משכימין המתנדבים בעם ומברכים את הקב"ה.

ib. 3 שמעו מלכיא—דאתו עם סיסרא לקרבא; שמעו מלכיא בחלתיכון ולא אציתא שלטיניא — דהוו עם יבין מלכא דכנען — לא בחלתיכון ולא בגבורתכון אתגברתון וסלקתון על בית ישראל.

The two portions following the horizontal line are missing in Cod. Reuch. and in Ant. Polyg. and preceded by in in ed. Leira, and appear in brackets in the London Polyg. and in the Basel ed.

ib. 4 ... בצאתך משעיר... לישראל עלה — יי בצאתך משעיר... הוה שלטין בהון עממיא וכד תיבין לה מתגברין אינון על בעלי דבביהון, ביום אתגליותך למתנה להון...

The intrusive character of the portion is obvious. It belongs to v. 2 and is a recenssion of the first rendering. It is missing in the Ant. Polyg.

ib. 5 טוריא זעו מן קדם יי טורא דתבור, הרים נזלו מפניו זעו מוריא דחרמון וטורא דכרמלא ואמרין דין לדין, דין אמר עלי תשרי שכינתיה ולי חזיא ודין לדין אמר עלי תשרי שכינתיה ולי חזיא שכינתיה ולי חזיא דמיני מקראות גדולות, אמשטרדם, תפ"ו), אשרי שכנתיה על טוריא דין סיני מתרגיש...

It is a shortened form of the Targum on the margin of Cod. Reuch containing a current Agada (Com. Gen. r. 99, 1) cited in Jalqut from Jelamdenu. Refrence to this Agada is made in T. to PS 68:16, 17. That it is an interpolation is shown in the

London Polyg., where the whole portion is placed in brackets, while in Cod. Reuch the addition is found והוה רעווא מן קדם יי ואשרי שכינתיה. It is completely omitted in Ed. Leira and in the Ant. Polyg.

ib. 8 יבחר אלחים יבחר למפלח למעותא יבחר אלחים עד דאיתגברין חדתין — וכד תבו למעבד אוריתא לא יכילו להון עד דאיתגברין וסליק עליהון סיסרא סנאה ומעיקא. בארבעין אלפין רישי משירין בחמשין אלפין אחדי סיפא בשתין אלפין אחדי תריסין בתמנן אלפין מחצצי גיריא בר מתשע מאה רתכין דברולא דהוו עמיה כל אלין אלפיא וכל אלין משריתא לא יכלון למקם קדם ברק וקדם עשרה אלפין גברא דעימיה... על פורענות סיסרא There cannot be the slightest doubt that this Agada was on the margin to v. 2, the end of which formed על פורענות סיסרא סיסרא סיסר על פורענות סיסרא סיסר סיסרא סיסר על נכר תבו of v. 2, which is strikingly out of all connection. Witness the beginning וכד תבו of v. 2. It was by a marginal mistake that it was introduced here, where it has no room. As to its source, com. Jalqut l. c. It appears in a shortened form in Cod. Reuch., where the version is as follows:

וכד תבו לאוריתא לא יכילו להון דכד אתא עליהון שטאה ועימיה אחדי תריסין ורומחין בארבעין אלפין רישי משיריין לא יכילו לאגתא קרבא בישראל.

In Ed. Leira it is headed by: תוספתא

- ib. 11 מאתר היי אנסין להון מקול מחצצים בית משאבים להון מחצרים מוכסין על גובין ונסבין מה בידיהון בית מכונת (כמנת) לסטין ומתובת מוכסין על גובין בית שקיא דמיא לאתר דהוון נפקין בנת-ישראל לממלי מיא דלא הואה יכלין (דחלין) לאשמעא קל (טרפת) פרסת רגלאי מן קדם (כמנת) סנאה Is is a second rendering. It is omitted in Cod. Reuch. In Leira ed. it is preceded by the following addition:
- אתרא דאיתעבידא להון נסין וגבורן לדבית ישראל מלקדמין אתר...
- ib. 16 ממשרית קרבא למה ישבת בין המשפתים למה למה תבתון ממשרית קרבא בפרשת אורחא למשמע בשורתא דא מן דא לברק למתב בין תחומין בפרשת אורחא למשמע בשורא בילך אנחנא לסיסרא אתון אמרין דילך אנחנא לסיסרא אתון אמרין דילך אנחנא למשמע.

This interpretation might have been intended to deal a rebuke to the half-hearted revolutionists of the Saducean party in the Great Rebellion. It is omitted in Cod. Reuch. and in ed. Leira it is headed 'תוסב'; the rendering בין המשפתים — בין תחומין agrees with Onk. and Ps. Jon., Gen. 49:14.

It is a current interpretation in a shortened form. Com. Jalqut l. c. (cited from Midrash Achbar):

יריה שלחה בכישור זו יעל שלא הרגתו בכלי זיין אלא ביתר דכתיב ירה ליתר . . . ומפני מה לא הרגתו בכלי זיין? לקיים מה שנאמר לא יהיה כלי גבר על אשה.

This addition is missing in Cod. Reuch., and in the Ant. Polyg.; in ed. Leira it is headed by 'n.

ib. 11:1 אהיא נימוסא הות בישראל מלקרמין דלא מסתחרא 10:1 אחסנתא משבטא לשבטא ובכן לא היה יכול גבר למיסב אתתא דלא הות משבטיה וכדהות אתתא דרחימת גברא הות נפקא מבי נשא בלא אחסנתא והון אנשין קרין לה פונדקיתא דרחמית גברא דלא משבטא וכן הות לה לאימיה דיפתח.

This Targum is cited by Kimchi l. c. and is found in ed. Leira under heading "Tosefta". No other edition has it.

ib. 39 והואה לגזירה בישראל — בדיל דלא — ותהי לחק בישראל לאסקה גבר ית בריה וית ברתיה לעלתא כמה דעבד יפתח גלעראה דלא לאסקה גבר ית בריה וית ברתיה לעלתא כמה דעבד יפתח גלעראה דלא שאיל לפנחס כהנא, ואילו שאיל לפנחס כהנא הוה פריק יתה ברמין.

It appears in a different version on the margin of Cod. Reuch. to 12:7. The essence of this Agada is found in Gen. r. 60, 1, holding to the view of R. Jochanan that a vow of this sort should be redeemed by money. This author also condemns Jeftah for not going to Pinehas to ask the disavowal. Others think the reverse is true. Com. Seder Eliahu r. 12 (p. 55). This portion beginning בדיל is found in the Leira ed. headed by "Tosefta" and is missing in the Ant. Polyg.

וצלאית חנה ברוח — ותתפלל חנה ותאמר עלץ לבי ביי 15 2:1 על על נביאה ואמרית רמי קרני בי׳ — כבר שמואל ברי עתיד למהוי נביא על ישראל ביומוהי יתפרקון מידא דפלשתאי ועל ידוהי יתעבדון להון נסין וגבורן בכן; תקיף לבי בחולקא דיהב לי; ואף הימן בר ברי שמואל (דהי"א ו: ח) עתיד דיקום הוא וארבע עשר בנוהי למהוי אמרין בשירה על ידי נבלין וכינורין עם אחיהון לויאי לשבחא בכית מקדשא בכן; רמה קרני במתנתא דמני לי יי — ואף על פורענות ניסא דעתיד להוי בפלישתאי דעתידון דייתון ית ארונא דיי׳ בעגלתא חדתא ועמיה קורבן בפלישתאי דעתידון דייתון ית ארונא דיי׳ בעגלתא חדתא ועמיה קורבן אשמא בכון תימר כנשתא דישראל: אפתח פומי . . .

The whole portion is missing in the Ant. Polyg.

The additions appear with minor modifications in all editions. In the Basel ed. and the London Polyg., however, they are placed in brackets. As to the interpretation that Hanna was prophesying, com. Meg. 14a.

- ib. 2 אין קרוש אין איתנביאת איתנביאת על סנחירב מלכא עתיד ביה תמן יפלון עתיד דיקום הוא וכל חילותיה על ירושלם ונם סגי יתעביד ביה תמן יפלון שנרי משריתיה בכן יודון כל עממיא אומיא ולישניא ויימרון לית קרוש... The whole addition is missing in the Ant. Polyg. and appears in the Basel ed. and the London Polyg. in brackets.
- וא. 3 על נבוכדנצר מלכא דבבל איתנביאת ואמרת ואל תרבו על נבוכדנצר מלכא איתנביאת אתון למשלט בישראל אתון כסראי וכל עממיא דעתידין למשלט בישראל לא תסגון וt is missing in the Ant. Polyg. and appears in brackets in the Basel ed. and the London Polyg.
- ib. 4 יום איתנביאת ואמרת יתברון החשת גברים על מלכות יון איתנביאת ואמרת התברין יונאי; ורבית השמונאי: דהוו חלשין וחדברי יונאי; ורבית השמונאי: דהוו חלשין In the Basel ed. and in the London Polyg. these portions are in brackets, and are omitted in the Ant. Polyg.
- ib. המן שבעים בלחם שבעים בלחם איתנבאית ואמרת: כן ירושלים דהות כאתתא עקרא שבעין בלחמא מדרכי ואסתר: כן ירושלים דהות כאתתא עקרא ווחרבי. יסופון משריה תצדי ותחרבי. ורומי ורומי וורמי ארם ארם ארם וורמי וורמי וורמי וורמי וורמי ארם, an intentional change,

for obvious reasons, and are missing in the Ant. Polyg.

עלהי צורי אחסה בו מגני וקרן ישעי משנבי ומנוסי אלהי צורי אחסה בו מגני וקרן ישעי משנבי ומנוסי אלהי דאתרעי בי קרבני לדחלתיה תוקפי דמן קדמוהי מתיהבית לי תקוף אלהי דאתרעי בי קרבני לדחלתיה תוקפי דמן קדמוה אנא רחיץ ואמר ופורקן לאתגברא על בעלי דבבי רוחצני — דעל מימריה אנא רחיץ ואמר לארמא קרני בפורקניה סומכני דהוה מימרי סמוך לי — כדהויתי עריק... This portion is missing in the Targum to Ps. That the portion is a second and different rendering to the second half of the verse, is evident. Its other part to the first half seems to have been included in the first rendering. In the Ant. Polyg. the portion דאתרעי בי קרבני לדחלתיה is omitted.

As to the rendering of צורי Com. IS 2:2; 2S 22:47, On. Deut. 32:4. And וקרן Com. IS 2:1. All of which would lend strength to this supposition.

ולס. 23:4 בקר בקון לכון עובדין המאור בקר 23:4 בער יומיא יתיר טבין... על חד תלת מאה ארבעין ותלתא כניהור שבעת יומיא יתיר מבדין תתרבון ויטב לכון דהויתון מחמדין לשני נחמתא דאתיין הא...

This part is missing in the Ant. Polyg. This is another indication that the Targum to this verse belongs to a Midrashic T. which was by a later editor incorporated in the T. and which displaced the original T. In the text used by Montanus it appeared in a shortened form. Com. Cod. Reuch., Judges 5:8.

ib. 32 אני כי כי מי אל בורקנא דיתעביר למשיחך כי מי אל ניסא ופורקנא דיתעביר למשיחך כל עממיא ויימרון: לית אלהא...

It is an addition. The same appears in a shortened form in the T. to 1S 2:2, which in the London Polyg. is found in brackets. It is missing in the Ant. Polyg.

ib. 47 ייי - הייי שראל דעברתא לעמך בית ישראל בכן על ניסא ופורקנא אוריאו אוריאו אוריאו אוריאו ואמרו קים זו ואמרו קים זו is another form of v. 32. Is is missing in the Ant. Polyg. and in the T. to Ps.

1K 4:33 וידבר על העצים מן הארז אשר בלבנון ועד האזוב — וידבר על מלכי בית דור רעתידין למשלט בעלמא דין ובעלמא דאתי ואיתנכי על מלכי בית דור רעתידין למשלט בעלמא דין ובעלמא דאתיא.

It is a Midrashic interpretation which can in no way be read into the verse. Had it represented the original of the T., the same interpretation would have been applied to the second part of the v. But the latter is rendered literally. However, the original was displaced by the toseftoic rendering. The displaced original is found in the Ant. Polyg.; the rendering there is as follows: אומא שוא בווא בוניא ומליל על אעיא מארוא די בלבנן ועד אזובא רנפק בבותלא ומליל על אעיא מארוא די בלבנן ועד אזובא רנפק בבותלא ועל נוניא.

ואתתא חדא מנשי — ואשה אחת מנשי כני הנכיאים 1:4 מית תלמידי נביאייה מצוחא קדם אלישע למימר עבדך עובדיה בעלי מית ואת ידעת ארי עבדך הוה דחיל מן קדם יי' דכד קטלת איזבל ית נביא דיי' דבר מנהזן מאה גובדין ואטמרינון חמשין חמשין נברא במערתא והוה יזיף ומוכיל להון בדיל דלא לאכלותהון מנכסיה דאחאב מן קדם דאינון אונסא וכען נשיא אתא למסב ית תרין בני ליה לעבדין מתן ושתין וחמשא זמנין צווחת את עובדיה בהאי גוונא ולא הוה משגח ולא ידעה מה למעבד לה עד דאזלא לבי קברי וצוחא דחלא די' ואשתמע לה קלא מביני מיתיא מאן הדין דחלא ד' דקא בעית ארבעה איקרו דחלא ד' אברהם יוסף ואיוב ועובדיה מתיבא ואמרה לא בעינא אלא היך דכתיב ביה דחלא דיי לחדא וכד אודעיה קבריה הוה קא מתפלשא בעפריה ביה דחלא דיי לחדא וכד אודעיה קבריה הוה קא מתפלשא בעפריה וא אומרה מרי מרי היכא רוח צריך לי בשעתא דמותא כי אמרית

לך למאן את שביק לי אתיבתני ריבון עלמא רחיץ לי ואמר לי שבוק יתמך ואנא איקיימינון וארמלתך עלי תתרחץ וכדו לא נהשכחת משיזיב ויתמי נמי צוחי ואמרי קבלת אבא קבלן אבא, אתיב עובדיה ואמר לה זילי ליך לגבי אלישע בפורתא דמשחא דאישתאר גביך ולברכוך ביה דאנא כד אטמרתינהו למאה נביא וזנתיה במערתא בלחמא ובמיא לא איטפיין בו ציני דמשחר מיניהו לא ביממא ולא בלילא לי דכר ליה נביא מילי בידי לקודשא בריך הוא וישלים לכון מה דאוזפיתיה דהכי אמר קרא מוזיף למרי עלמא כל מן דרחים על מסכינא ובכן אזלת ואודעתיד לאלישע כולי האי.

This Tosefta is found in the edition Leira, which is also cited by Kimchi (l. c.). All editions contain only the beginning of this Tosefta without any indication of any sort to show its toseftoic character. Here again an instructive example is presented to show how the toseftoic material was handled by later editors. Such can be surmised was the case with other material incorporated in the Targum but whose source we are unable to trace. Com. Otzar Tov, v. 1, p. 10, Berlin, 1878.

עד כאן יומא רב וסגי עדן — עוד היום בנב לעמד 10:32 ודבר עמיה ליה למיעל הא סנחרב מלכא דאתור נטל ועבר תלת אונים ודבר עמיה ארבעין אלפין גוספנין דדהב דבני מלכין קטירי תגא יתבין בהון ודבר עמיה מאתן אלפין אחדי סיפין ורומחין דבר עמיה מאתן ושיתין אלפין מחצצי גירין גוברין דרהטין קדמוהי מאה אלפין אורכא דמשריתיה ארבע מאה פרסין, צואר סוסותיה ארבעין פרסין, מנין משריתיה מאתן ושתין אלפין ריבוא חסר חד וכן אתו על אברהם כד רמו יתיה לגו נורא יקדתא אלפין ריבוא חסר חד וכן אתו על אברהם כד רמו יתיה לגו נורא יקדתא קדמיתא כד עברו בירדנא שתו מיא דהוו בירדנא משריתא תניתא כד עברו בירדנא חפרו בירין ושתו מיא אתא וקם בנוב קרית כהנא לקביל שור דירושלם ועני ואמר לחילותיה הלא דא קרתא ירושלם דעלה ארגישית כל משריתי ועלה כבישית כל מדינתי הא היא זעירא וחלשא מכל כרכי עממיא דכבישית בתקוף ידי עלה קם מניד ברישיה מוביל ומיתי כרידה על טור בית מקרשא...

All older Rabbinic editions contain this Midrashic Targum. In the recent editions the part beginning מלכא and ending with is placed in brackets. It is omitted in Cod. Reuch. and in the Ant. Polyg. It appears on the margin of Cod. Reuch. in an enlarged form.

In a somewhat modified form it is told in San. 95b: אמר רב יהודה אמר רב בא עליהם סנחרים בארבעים וחמשה אלף איש

בני מלים ויושבים בקרנות של זהב ועמהם שגלונות וזונות ובשמונים אלף גבורים לבושי שריון קליפה ובששים אלף אחוזי חרב רצים לפניו והשאר פרשים וכן באו על אברהם וכן עתידין לבא עם גוג ומגוג. בתניתא תנא אורך מחנהו ת' פרסא רוחב צואר סוסיו ארבעים פרסה סך מחנהו מאתים וששים רבוא אלפין חסר חד . . . תנא ראשונה עברו בשתי . . . אמצעים עברו בקומה . . . אחרונים העלו עפר על רגליהם ולא מצאו מים בנהר לשתות עד שהביאו מים ממקום אחר.

Com. also Seder Eliahu r. 8 (p. 45). They represent two versions of a current Agada. But the following portion containing Senacherib's address is also toseftoic. It is cited in the Aramaic in San. 95a. Furthermore, it even has the complementary portion which was dropped at its introduction in the T.

ib. 49:15 התשכח אשה עולה מרחם בן בטנה, גם אלה תשכחנה ל9:15 מתיבא כנשתא — האפשר דתתנשי אתתא ברה מלרחמא על בר מעהא — מתיבא כנשתא דישראל ואמרת אם לית קדמוהו אתנשאה דלמא לא מתנשי לי ית דעבדית ענל דדהב. אמר לה נביא אף אלין אתנשיא: מתיבא ואמרא (ואמרת) ליה אם אית קדמוהי אתנשאה דלמא מתנשי לי ית דאמרית בסיני נעביד ונקבל ואמר לה מימרי לא ירחקינך.

So in Berakoth 34b:

אמר הקב"ה כלום אשכח עולות אילים ופטרי רחמים, שהקרבת לפני במדבר? אמרה לפניו רבש"ע הואיל ואין שכחה לפני כסא כבודך שמא לא תשכח לי מעשה עגל? אמר לה גם אלה תשכחנה. אמרה לפניו רבש"ע הואיל ויש שכחה לפני כסא כבודך שמא תשכח לי מעשה סיני? אמר לה ואנכי לא אשכחך.

It appears from this that a part of this Midrash was dropped by the interpolator. The first and last are remnants of the original Targum. It is omitted in Cod. Reuch. and First Bomberger ed. (Com. Bacher Z. D. M. G., p. 48.)

ib. 24, 25 אמרת ירושלים האפשר דיתנסיב מעשו רשיעא 25 אמרת ירושלים האפשר דאמיר עליה על חרבך תחי עדאה דעדי מני ואם שביא דשבא ישמעאל דאמיר עליה דצדיקא היא ישתיזיב ? ארי כדנן אמר יי' אף עדאה דעדא מניך עשו גברא יתנסב מניה ושביא דשבא מניך ישמעאל גיותנא דאמיר עליה ערוד באנשא ישתיזיב — וית פורענתיך...

The latter presents an excellent example of how a combination of this sort was accomplished. The last portion is the original Targum, upon which was built the Midrashic interpolation. Both portions, which unquestionably belong somewhere in the Geonic age, appear in the current editions after the original and

literal rendering under the heading RM. They appear on the margin of the Cod. Reuch. under the same name, being omitted in the text; while in the first Bom. ed. they appear in a shortened form in the T. to Is. 66:5 (Bacher, p. 20).

ib. 50:10, 11 ... מירב מי בכם בריך אמרין קדמוהו אמר למחוי אמר לעממיא, מן בכון ... מתיבין עממיא ואמרין קדמוהו הוא למהוי אמר לעממיא, מן בכון ... מתיבין עממיא ואמרין קדמוהו רבוננא לא אפשר לנא למעסק באוריתא ארי כל ימנא אתגרינא דין עם (על) דין בקרבא וכד נצחנא דין לדין אוקידנא בתיהון ושבינא (נשיהון) מפלהון ונכסיהון ובחדא גונא שלימו יומנא ולא אפשר לנא למעסק ... באוריתא, מתיב קודשא בריך הוא ואמר להון כ' הא כולכון ... It is a satire particularly on Rome and Persia. Com. Aboda Zara 2b. In most all editions these portions are placed in brackets. They are missing in Cod. Reuch. and First Bom. ed.

Jer. 8:18 על דהוא מלעיגין לקבל נבייא — מבליגיתי עלי יגון אמר דמתנבן להון דינא ותינחתא איתי עליהון מן קדם חוביהון עליהון אמר נביא לבי דוי.

It is a toseftoic addition which was probably intended for explanation. It can by itself in no way be read into the verse. It had replaced the original rendering, from which the last words remained. Com. T. to Am. 5:9

ib. 9:22 הכמתו הכל דרד אל יתהלל חכם בחכמתו שלמה בר דוד אל ישתבה שמשון בר מנוח גברא בגבורתיה, חכימא בחוכמתיה ולא ישתבה שמשון בר מנוח גברא בעותריה.

As regards the reference to Samson, the T. seemingly was influenced by Eccl. r. on 9:11. It appears on the margin of Cod. Reuch. under heading xx and is missing in the text.

וb. 10:11 כדנה תאמרון להום בדנת אגרתא דשלח כדנה תאמרון להום ירמיה נביא לות שאר סבי גלותא די בבבל ואם יימרון לכון כסדאי (עממיא) דאתון ביניהון פלחו לטעותא בית ישראל כדון תתיבו וכדון תאמרון להון טעון דאתון פלחין להון טעות דלית בהון צרוך אינון מן שמיא לא יכלין לאחתא מטרא מן ארעא לא יכלין לצמחא פרין אינון ופלחיהון ייבדון מארעא וישתיצון מן תחות שמיא אלין.

This rhetorical exposition appears in all editions. In the Cod. Reuch. it appears after the literal Aramaic of the verse. In all other editions the Aramaic is omitted. Its position in the former testifies to its being an incursion, while is position in the latter

demonstrates, as another instance, how the original was forced out by the interpolation.

ואם על טבון דאנא מוטב — כי את רגלים רצתה ... 12:5 לנבוכדנצר מלכא דבבל רגלאה נביא, את חזי ומתמיה ומן פון דאחזינך מה דאנא עתיד למעבד לאהבתך צדיקיא דמן עלמא דרהטו כסוסותא למעבד עובדין טבין קדמי ואף אמרית להון דאיתי על בניהון ברכן נחמן הא כמיא דנחתין שטוף לירדנא.

This part appears in all editions after the complete rendering of the v. Hence it is toseftoic. It is found fully in San. 96a: כי את רגלים רצתה . . . אף אתה ומה בשכר ארבע פסיעות ששלמתי לאותו רשע שרץ אחרי כבודי אתה תמיה, כשאני משלם שכר לאברהם יצחק ויעקב שרצו לפני כסוסים על אחת כמה וכמה.

Com. also San. 26a, Cant. r. כמעם שעברתי with minor changes.

ib. 31:14 כדנן אמר יי' קול ברום עלמא — קול ברמה נשמע אשתמע בית ישראל דבכן ומתאנחן בתר ירמיה כד שלח יתיה נבוזראדן אשתמע בית ישראל דבכן ומתאנחן בתר ירמיה כד שלח יתיה מבוזראדן רב קטוליא מרמתא.

It contains a shortened Agada found in Lam. r. Pesichta, end. That it does not belong here is evident from the two renderings of המה one being literal, the other expository. Which of them belongs to the original is difficult to determine; probably the former.

Ezek. 1:1 ...יהוה בתלחין שנין לומן ראשכח הלקיה כהנא — ויהי... ווהיה בתלחין שנין לומן ראשכח הלקיה כהנא תחות עולמא — בפלגות רבא ספרא דאוריתא בבית מקדשא בעזרתא תחות עולמא — ביומי... The portion after the horizontal line is missing in the Targum of the Haftora of the first day of the Feast of Weeks in the Machzor Witri. As the Targum to this verse beginning first and ending מיהרא is Midrashic in construction and matter, its partial omission in Machzor Witri lends support to the hypothesis that the whole portion is an interpolation.

ib. 6 וארבעא וארבעה פנים לאחת וארבע כנפים לאחת להם אפין לארא וארבעא אפין לכל חד וחד שתת עסר אפין לבריתא חדא מנין אפין לחדא וארבעא אפין שתין וארבעא אפין — וארבעא אפין לחדא וארבעא אפין לכל חד וחד שתת עסר גפין לכל אפא ואפא שתין וארבעא גפין גפין לכל חד וחד שתת עסר גפין לכל אפא ואפא שתין ושרא גפין. לבריתא חדא והוו מנין גפיא דארבע ברין מאתן וחמשין ושתא גפין. The whole portion preceded by the horizontal line is missing in the Ant. Polyg. having instead of the second – וארבעא אפין. It also is a case of shortened toseftoic Targum.

ib. 8 ....למורק על אתר רשיעיא לאבד חיביא — וידי אדם... This addition is found in the Ant. Polyg. only. Com. Pesachim 119a: אמר ר"ש בן לקיש משום ר' יהודא נשיא מאי דכתיב וידי אדם... זרו כתיב זה ידו של הקב"ה שפרוסה תחת כנפי החיות כדי לקבל ידו כתיב זה ידו של הקב"ה שפרוסה תחת כנפי החיות כדי לקבל וווו מddition prefacing the literal rendering of the Targum to v. 12: וכר חוא יחוקאל נבייא ית חווונא דאחוי ליה שכינתא הי כמא דאחוי לישעיה בר אמוץ נבייא בהיכלא רחוא ארבע בריין דכוונין חד לקביל לישעיה בר אמוץ נבייא בהיכלא רחוא ארבע בריין דכוונין חד לקביל ... חבריה לאחואה עינוותנותיה וכן הוה תיקוניהון מהדרין אפא בקשום ... ובריא...

ib. 28:13 יקרה מסכתך כל - כל עתרא ניותא ויקרא כל עתרא מתיהיב לך מתיהיב. The literal translation was preserved in the toseftoic version of this verse found on the margin of Cod. Reuch., entitled המי, namely, מכל אבנן מבן, אבנן מבן, אבנן מבן.

ib. 34:9 בכן פרנסיא חובו לאוריתא – לכן רעים בכן פרנסיא בכן בכן פרנסיא עליכון אציתון לאולפין – בכן פרנסיא קבלו פתגמא. It is missing in Cod. Reuch.

A Midrashic Targum to 37:1 is found in Machzor Witri in the Targum to the Haftora of the Sabbath of Passover: יוהא דין גרמייא דנפקו ממצרי' בכוהון דלא איעכבו עד זמן קיצו דיי' והוא הוה רב שיבטא והוה גברא במצרי' ליומא ההוא ושמיה יאיר והוא הוה רב שיבטא דבית אפרים אמר להון בעידנא ההוא כולהון בית ישר' הוו קיימין בעינויא ובפולחנא קשיא ואנן הכי הוינא עבדין יתהון מאתן ואלפין גברין בני חילא ונפקו ממצרים ואתגאו בלא פורקנא דיי' ובכן מסרינון יי' ביד מלכא דגת וקטל יתהון גנון ועבדוהי ואשרייני בגוי ההיא בקעתא

ובזמן פורקנא לא דבר יי' ית ישר' בההיא בקעתא דלמא יועועון. This is told in San. 92a; Pirke d. E. 58. It is so interpreted in Ps. Jon., Exod. 13:17.

ושלמתי לכם את השנים אשר האכל הארבה הילק 2:25 והחסיל והגזם ואשלם לכון שניא טבתא חלף שניא רבזו יתכון פלחי — והחסיל והגזם כוכביא אומיא ולישניא ושלטוניא פורענות חילי רבא.

It is a latter Midrash. Com. Seder Eliahu r. 20 (p. 113):

כל גוים הנשארים בארץ לימות המשיח הולכין לארץ-ישראל ומביאים בר לחם ומזון לתוך בתיהם של ישראל . . . ואומר אשר אכל הארבה . . . שראל בהן ישראל.

But 1:4 is rendered literally, and such was the case here, which

was displaced by the interpolation from which was left only the last part בון. This part has scarcely any connection with the interpolated exposition.

— מטל כם דלוט לאשקאה ית נינוה — משא נינוה 1:1 מלקדמין אתנבי עלה יונה בר אמתי נביא דמגת חפר ותבת מחובהא וכדי דאוסיפת למחטי תב ואיתנבי עלה נחום מבית קושי כמה דכתיב בספרא הדין.

This is toseftoic. It has displaced the original Targum to the second half of the v. It is a late one. Witness the rendering שבית קושי being evidently influenced by the Arabic, the vernacular of the age. In the edition used by Rashi the reading was דמבית אלקוש. Com. the rendering of המרשתי Mi. 1:1.

צלותא דצלי חבקוק נביא כד איתגלי ליה על ארכא 12. חבקוק נביא כד איתגלי ליה על ארכא דיהב לרשיע הוא חבקוק נביא דצר צורתא וקם בגוה עני כן אמר חי וקיים שמיה לית אנא עדי מן צורתא הדא עד דחוין לי על ארכא דיהבת לרשיעיא מתיבא רוחא דקורשא וכן אמר ליה לחבקוק נביא על עיסק ארכא דיהבית לרשיעיא דאם יתובון לאוריתא בלבב שלם ישתביק להון ארכא דיהבית לרשיעיא דאם יתובון קורותא בלבב שלם ישראל הא כשלותא.

Com. Shochar Tob 7, 17, ed. Buber.

ונשבא הבקוק אמר על משמרתי אעמודה ואתיצבה על מצור מהו מצור

הבקוק אמר על משמרתי אעמודה ואתיצבה על מצור דבר זה...

This Agadic interpolation is found in the Cod. Reuch., of which Buber had no knowledge. It is missing in all other editions. Rashi (Taanith 23a), refers to it: עברונום של הבקוף כרמפרש בתרגום של הבקוף הבקו

ib. 2 י' שמעית שמע גבורתך '' שמעתי שמעך יראתי בורענותא מה דעברתא בטופנא מן בראשית - ודחלתי; - ואף על מחת פורענותא מה דעברתא על אינשי סדום כד ארגיזו קדמך שמעית וזעית י' - כמה דאייתיתא על אינשי סדום כד ארגיזתא על רשיעיא וצדיקיא... - בגו רוגזך... רברבין... - בגו רוגזך דארגיזתא על רשיעיא וצדיקיא... ותרחם עליהון.

These exegetical interpolations are found in the Targum of the Haftora of the second day of the Feast of Weeks in the Machzor Witri. They are not found in any other accessible edition of the Targum. In verse 8 the words אם בנהרים הוה דונוך which is evidently the rendering of אם בנהרים אפך, and which are found in all editions, are missing there.

ib. 3:11 אף במעבדך נסין ליהושע — שמש ירח עמד זבלה 3:11 במישר גבעון — כד איתגברו וסליקו עלוהי חמשה מלכין מלכא דירושלם מלכא דחברון מלכא דירמות מלכא דלכיש מלכא דעגלון; שמשא וסיהרא קמו במדוריהון — תלתין ושית שען.

The portions following the horizonal lines are found in Cod. Reuch. and in Machzor Witri only. The same Targum was used, it would appear, by the editor of the text of the other editions, who shortened it. That the original rendering was a literal one is evident from the comparison of these two texts.

ואשפר על בית דוד ועל יתבי ירושלים רוח נביאה Zech. 12:10 וצלותא דקשוט ומן בתר כדן יפוק משיח בר אפרים לאגחא קרבא עם גוג ויקטול יתיה גוג קדם תרעא דירושלם ויסתכלון לותיה ויבעון מניה מטול מא דקרו עממיא למשיח בר אפרים ויספדון עלוהי כמא דספדין אבא ואמא על בר יחידאי ויתמררו עלוהי כמה דמתמררו על בוכרא. This Midrashic Targum is found in Kenn., Cod. 154, and on the margin of Cod. Reuch., giving the source as תרג' ירוש and in Machzor Witri. It is omitted in all other editions. It will be seen that the Midrashic interpretation is based mainly on the portion ימפרו עליו כמספר על היחיד which, according to this interpretation, refers to the violent death of the first Messiah, namely the son of Ephraim or Joseph. On the other hand, the rendering preceding and following it is close to the text but differs slightly from the rendering of the Targum. As to the Midrashic interpretation in general, com. Suk. 52a, Yer. 5, 8.

Two more cases of later interpolation may be added. The first is in Judges 10:16 ישראל ועראל . It is rendered literally. In the Ant. Polyg. the Targum here has the Hebrew text. Maimonidas (Moreh Nebuchim 2, 29) makes it plain that this portion was not rendered by Jonathan for anthropomorphic considerations. The other case is Ezek. 1:26, which Kimchi (l. c.) says that it is not rendered by the T., but all

accessible editions do have a literal rendering. It was inserted by a later hand. The same may have also been the case with Ezek. 1:27; 2:8, containing a peculiarly cirmumscribed rendering.

## II.

There is a considerable number of other interpolations which are of an exegetical character. Some are recensions of the rendering of the T. Others aim at a clarification not so much of the text as of the rendering. They have a disturbing effect upon the rendering. Evident interpolations of this category are numerous. I have selected some of the most characteristic instances for the purpose of illustration. Finally I wish to call attention that some of these duplicates were brought to notice by Frankel (Zu Dem Targum d. Propheten, pp. 39, 40).

## **Duplications**

- IS. 18:4 אניח לעמי ישראל (ואשקים להון) אשקוטה
- ib. 19:18 סרתא בכית שמש דעתידה למחרכ עיר ההרס סרתא רכית שמש דעתידה למחרכ עיר ההרס One takes הרסה, הרס while the other would have it as it stands. This passage of the T. is cited in Menahoth 110a; this duplicate then is of a comparatively early date. It was noticed by Frankel Zu Dem T., 40).
  - ib. 21:5 מריקו (וצחצחו) זינא משחו מגן
- ib. 33:24 אתיב לשכנתא מלותכון ובל יאמר שכן חליתי אתיב מחתכון אתיב מחת מרע.

According to one the reference is to the absence of the Shekina; the other is a simpler rendering.

ib. 38:17 הא לעבדי אוריתא סגי שלמך קדמך ואת—הנה לשלום 18:17 מייתי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי שפיכת דמעתי בצלו מייתי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי שפיכת דמעתי בצלו מייתי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי שפיכת דמעתי בצלו מייתי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי מותי בצלו מותי בצלו מותי בצלו בכן כד ידעית יום מותי בצלו מותי בצלו בכן כד ידעית יום מותי שפיכת בצלו בכן כד ידעית יום מותי שפיכת בצלו בכן כד ידעית יום מותי שפיכת בכן כד ידעית יום מותי שפיכת בצלו בכן כד ידעית יום מותי בצלו בכן כד ידעית יום בכן כ

The latter is an interpolation. It disagrees with the interpretation of the T. of הנה לשלום referring to the pious ones. That the entire phrase: מר לי מר is rendered by the latter is evident from the rendering — מר לי מני.

140

- ib. 66:20 ובכרכרן ובתושבחן ובכרכרן However ובכרכרן is missing in Cod. Reuch.
- Jerem. 2:3 עומר ארמותא—כרמעה ארמות עללא—וכשירו הציר In the former Israel is likened to the priestly tithe, in the latter to the first ripened of the produce before the offering of the Omer (Com. Rashi and Kimchi l. c.).
  - ib. 2:16 ירעוך קדקד ויבזון נכסך ויבזון נכסך.
- ib. 13:19 הגלת שלומים הגלת עובריכון אתקבלא תושלמת עובריכון גלו שלמא .

  In the former שלום is taken in the sense of שלם ; in the latter שלם pay.
- ib. 20:8 ארי בזמן דאנא בכי ומצוח כי מדי אדבר אזעק מתנבי בכי מדים קלא.
- Ezek. 16:6 איך ואראך ברמי ואעבר במים אכהתכון קדמי אתגליתי למפרקכון, ארי גלי קדמי ארי אתון . . . .
- ib. 34:9 רעים הרעים רשיעיא הרעים. The former read רעים; the latter רעים. This was noticed by Kimchi. The T. renders רעים throughout this chapter by פרנסיא In Lag. רשיעיא is omitted.
- Am. 6:8 בית מקרשא רבותא דיעקב בית מקרשא . The last is the rendering in 8:7; the former is a duplicate.
- Mica 1:10 עפר התפלשתי חפו רישיהון עפר התפלשתי ותפלשון בקטמא In Cod. Reuch. יתפלשון is omitted.
- ib. 11 עריה בשת ערטילאין בהתין עריא ערטילאין בהתין The latter is more literal.
- וואל. עבידו לכון מספר בית צולאי מספר בית האצל עבידו לכון מספר בית צולאי בתי חמרתכון דהויתון אנסין ומקרבין דין לסטר דין, בכין... The former renders אצל as a p. n., while the latter as אצל, near. Com. Rashi and Karo l. c.
- ib. 12 בי חלה לטוב מיתב לאוריתא מי חלה לטוב לטב.

the former, as in the former days, while the latter understood as king and פֿפניהם, in their front.

ib. 3:6 ...ים עמרי... שתגלי ואזיע ארעא בחוביהון כן בלבלינון — עמרי... לעממיא — ואיתי מכולא על עם דרא ואף בתניתא כד הבו קדמוהי. The recenssion, it is obvious, would render this v. in a symbolic sense. The T. would render it literally. This is evident from the literal rendering of what follows. On the other hand, the inserted recenssion may constitute only a portion of a Toseftoic rendering.

ib. 12 ...באתגליותך – באתיותך לוט על סנאי עמך – בזעם... באתגליותך ארעא.

Com. Rashi and Karo; as to the rendering of בועם Com. Ze. 1:12; Mal. 1:4.

Zech. 3:7 מהלכין — ונתתי לך מהלכים — ואתן לך רגליך מהלכין — ובאחיות מתיא אחיינך.

The inserted recenssion would render it symbolically.

ib. 3:8 הא אנא מיתי — ויתגלי — הנני מביא את עברי צמח

## Insertions

- IS. 1:24 הוי אנחם מצרי הוי אנחם מצרי ברם וי לרשיעיא כד אתגלי)
- ib. 2:22 אתמנעו לכון חדלו מן האדם אשר נשמה באפו לכון חדלו מלאשתעברא לאנשא למעבדה דחלא דנשמת רוח חיין באפוהו (ארי יומא דין הוא קים ומחר ליתוהי) וכלמא חשיב הוא.
- ואפי חשיכיא מבלון אתון (ומיתן ופני עניים טחנו מבלון אתון ואפי ואפי ואפי בדיניהון). בדיניהון).

The preceding passages of the T. make this rhetoric portion entirely excessive.

- ib. 24:1 ועוה פניה ועוה על דעברו על אוריתא) ועוה פניה There is no more necessity for a reason here than there is for the preceding ישביה and the following והפיץ ישביה
- ib. 30:25 מים יבלי מים פלגים ביום קטול רב פלגים יבלי מים 13:25 מיין. ולמשריתיהון) פצידין נגדין מיין.
- ib. 41:7 ייחוק הרש היון רמתקיף בעובדיהון) רמתקיף הרא There is only one other such case, also evidently an interpolation, this is Ez. 16:20. The T. as a rule knows of no such rhetorical prefacing.
- ib. 57:20 נגרש כים הרשעים (יטרדו בגיהנם) It is found in Cod. Reuch. only.
- אנא ארי רבא אנא כי נער אנכי ארי רבא ארי (ובשירותי עקא ארי רבא אוא וולו אנא מתנבי על עמא הדין).
- ib. 2:10 הסתכלו לחדא וחזו כי עברו איי כתיים וראו לחדא וחזו ומובלין (עממיא דגלן מכרך לכרך וממדינה למדינה נטלין ית טעותהון ומובלין להון עמהון ובאתר דאינון שרן פרסין ית משכניהון ומקימין ית טעותהון וסגדין להון) אידא היא אומא ...
- ib. 2:27 בעת רעתם ובעה אתיא אתיא בשתא ובעת רעתם כפרין בשתא אתיא בטעותיהון ו) מודן קדמי אמרין רחים עלנו.
- ib. 4:1 אלי תשוב אלי (עד לא תתחתם גזירתך) אלי תשוב Com. 31; 17, 20.

ib 51:1 בכל ועל יתבי ארע כסראי — לב קמי על בבל ועל יתבי ארע כסראי — עממין קטולין) דרם לבהון ושפירין בקומא, רוחהון . . . .

The insertion is in fact a duplicate interpretation of the former, interpreting ב למי to refer to the Chaldeans by the method of Com. Karo, the latter takes it in a more literal sense.

Ezek. 13:19 ... ולהמית נפשות... לאמתא דלא חזי להון דימותון – ולהמית נפשו דלא חזי להון לקימא.

Two different interpretations are here obviously incorporated. In the London Polyg. the reading is: דימותון אתון ממיתן, דתתקומן

Whether this was a correction by the editor due to misunderstanding or it represents a different reading, it adds emphasis to the fact that the passages in question are insertions.

- ib. 16:5 אנחא לכון (למעבד לכון טבא חרא) אנחא לכון (למעבד לכון טבא דילהון.
- ib. 16:20 ותקחי ותקחי קדמי כנשת ישראל) דברית לארגזא קדמי כנשת ישראל) דברית ית בנך...
- ib. 17:4 שמו בעיר כנענים בעיר מפולחנא בעיר מפולחנא בעיר לארעא רבטלא בעלה בעלה בה בית ישראל) בקרית תגרין שויה.
- ואנא פרקית יתהון ואני עברתי על טוב צוארה 10:11 אוני שניה מצוריהון. משעבוד מצרים אעריתי ניר תקיף מצוריהון.
- Hos. 3:3 כי ימים רבים דישראל דישראל המר (לה כנשתא דישראל ביי ימים רבים הוביכון גרמו לכון דתגלון) יומין סגיאין תתנהון לפולחני.
- ib. 7:4 ...בכן יגלון בפריע מקרויהון כמא דמוחן לקימא כלם... מקדון מקרוי מסקהון מחשבת רשע) ועל דלא אדכרו נסין וגבורן דאתעבידו להון ביום מסקהון ממצרים מעדן מילש לישא עד לא חמא.

The inserted passage has no connection with the rest and renders irritating the whole passage. Com. Rashi on this v.

- ib. 12:1 אל בד עד רד עם יוהודה הוו מתקפין בפולחנא (עד רגלא עמא דאלהא מארעהון).
- Joel 2:3 אית היתה לו ביה וגם פליטה לא היתה לו (לרשיעיא).

144

ib. 4:2 ביני פלחי מזריא... (סחור — אשר פזרו בגוים סחור פלחי מזריא... (סחור דארעא ישראל).

The inserted portion is found in extant editions, but is omitted in all other editions, including the princeps edition of Mikraoth Gedoloth.

Am. 7:14 כי בוקר אנכי לי אית אית אנא מחני מרי גיתי אנא בשפלתא (מן קדם חובי דעמא ישראל אנא מסגיף נפשי).

ib. 9:11 .... ובניתיה... מלכותא רבית דוד -- ובניתיה... ובנישתהון אתקין (ותשלט בכל מלכותא ותגמר ותשיצי סגי דנפלת... וכנישתהון אתקין (ותשלט בכל מלכותא ותגמר ותשיצי סגי משריתא) והיא תתבני ותשכלל...

This portion, intended for the last three words of the verse, is to all intent a different version of a sort of a homily, examples of which are readily presented in the portions of the interpolated Targumim cited above. The original version seems to have been replaced by the interpolation.

Mica 7:1 ארי הויתי כמיסף מביא — כי הייתי כמיסף ארי הויתי כמיסף מביא (בעדן דאבדו חסידיא מן ארעא).

The inserted passage is merely putting מביא of the T. in other words.

ib. 12 יום הוא ועדיך יבוא למני אשור וערי מצור ולמני
 בעדנא ההיא יתכנשון גלותא דמן אתור קרוי תיקפא בעדנא וקרוי צירא.

The latter part seems to me to belong to the first half of the v. forming a different rendering, which was incorporated in the T. to the second part of the v. and displaced the original. The former renders as as and מוני שמור שמור שמור שמור הורמני שמור אמור שמור שמור שמור שמור הורמני למני. Armenia. It was the same case with מצור . Aq. and Theod. follow the first rendering of the T. The Lxx and P. are somewhat following the interpolated rendering.

ib. 7:14 צאן נחלתך — עמא ראחסנתך — צאן נחלתך בעלמא דהוא עתיד) בעלמא לאיתחרתא ישרון בלחודהון.

The inserted portion is entirely disconnected with the rest, has no reference to any part of the v. It is explaining or com-

plementing the T. It was inserted with the intention of importing into this v. a Messianic air, while the T. might not have taken the v. in this sense.

ib. 7:20 אכרהם אכרהם ליעקב חסר אכרהם — תתן אמת ליעקב חסר אכרהם יצחק דמר סרכחא קדמך).

No reference is made in this v. to יצחק. The interpolator, it would appear, was anxious to supply this mossion.

Nahum 1:6 כד איתגלי ברחמתא למתן אוריתא — לפני זעמו למו ברחמתא כן לעמיה כן זע עלמא מן קדמוהי) בכן...

It has no connection and makes no sense with what follows. It can be, however, connected with the preceding v. הרים רעשו It is probably a recenssion of the rendering of the T. of that v. and inserted at its end and then misplaced at the beginning of this v.

## **ADDITIONS**

Quotations from Targum Jonathan in Talmud and Midrash, like those from Onkelos, do not carry the name of the author to whom tradition ascribes the composition of the Targum. In most of the instances in Talmud Babli Targum Jonathan is quoted in the name of Rab Joseph. In two cases Rab Joseph himself quotes it, while in other cases the quotations are introduced by contract. In one case in the Midrash the quotation from Jonathan carries the name of Aquila. In the rest of the cases there is no indication of the source. They are just the same quotations from Jonathan. Incidental similarity cannot serve as a basis for a contrary view, particularly when some of the quotations are of an exegetical nature.

Several quotations in Yerushalmi and Midrash, which I assumed to be a different version of the targumic rendering in the respective cases, were cited above. However, there are at least two cases in which the rendering of the Targum is clearly implied. One is Y. Shekalim 2, 6, with reference to Is. 33:21: מכאן ואילך וימד אלף נחל אשר לא אוכל לעבור אפילו לבורנין גדולה מכאן ואילך וימד אלף נחל אשר לא אוכל לעבור בו מ"ם וצי אדיר לא יעברנו.

This implies the rendering of the Targum of נצי In Joma 77b the same exposition is accompanied by a quotation from the Targum.

The other case is Mech. יחרו, 9 with reference to Is. 21:9, which was quoted above (p. 29, note 43) from Gen. r., namely, ויש מחליפים ברבר נופלת זו מלכות בבל רכתיב בה נפלה בבל ויש מחליפים ברבר נופלת זו מלכות בבל רכתיב בה נפלה בבל נפלת אך עתירא It is based on the rendering of the Targum (which was well known to the scholar), there would certainly have followed a note giving the interpretation of the quotation from Is.

As regards the quotations from the Targum in Babli, it is well to notice that most of them represent interpretations of an expository nature. At least in two cases the quotations represent a different version of the targumic rendering.

Most of the quotations were referred to by De Rossi, Zunz and Frankel

Quotations given in the name of Rab Joseph:

Moed Katan 26a on 2K 2:12:

אביו ואמו ורבו שלמדו תורה מנלן דכתיב ואלישע רואה והוא מצעק אבי אבי רכב ישראל ופרשיו, אבי אבי זה אביו ואמו, רכב ישראל ופרשיו זה רבו שלימדו תורה מאי משמע כדמתרגם רב יוסף דטב להון לישראל בצלותיה מרתיכין ופרשין.

Pesachim 68a on Is. 5:17:

ונכסיהון מחים נרים יאכלו, מאי משמע, כדמתרגם רב יוסף ונכסיהון דרשיעיא צדיקיא יחסנון.

Menachoth 110a on Is. 19:18:

מאי עיר החרם יאמר לאחת, כדמתרגם רב יוסף קרתא רבית שמש דעתיד למחרב אתאמר דהיא חדא מנהון.

Joma 77b on Is. 33:21:

יכול יעברנו בבורני גדולה ת"ל וצי אדיר לא יעברנו, מאי משמע, במדתרנם רב יוסף לא תזל ביה בספינת ציידין ובורני רבתא לא תגוזינה.
Aboda Zara 44a on Is. 41:16:

ומאי משמע דהאי וישאם דוד, לישנא דזרויי הוא, כדמתרגם יוסף תזרם ורוח תשאם ומתרגמינן תזרינון ורוח תטלטלינון.

The interpretation of 2S 5:21 is against the rendering there of the Targum. It seems that the Agadist would render וישאם הוה in the same sense as ורוח השאם is rendered in the Targum, namely, and David scattered them. Other Agadists would adhere to the extant rendering of the Targum. Hence the quotation in Rosh Hashana 22b. In the instance here, however, the quotation is introduced by ברמתרגם ב יוסף מוסף ברמתרגם אום מוסף. One of them is seemingly an interpolation.

Joma 32b on Jer. 46:20:

מאי קרצו אמר עולא לישנא דקטלא הוא, אמר רב נחמן בר יצחק מאי קרא עגלה יפה פיה מצרים קרץ מצפון בא בא, מאי משמע, כדמתרגם רב יוסף מלכותא יאי הוה מצרים עממין קטולין מצפונא ייתון עלה למבזה.

Kiddushin 13a on Hos. 4:2:

אלה וכחש ורצח וגנב ונאף פרצו בדמים נגעו, מאי משמע, כדמתרגם רב יוסף מולידין בנין מנשי חבריהון חובין על חובין מוסיפין Nedarim 38a on Am. 7:14:

עמום דכתיב ויען עמום ויאמר אל אמציה לא נביא אנכי ולא בן נביא אנכי כי בוקר אנכי ובולם שקמים, כדמתרגם רב יוסף ארי מרי גיתי אנא ושקמין לי בשפלתא.

Baba Kama 3b on Ob. 1:6:

איך נחפשו עשו נבעו מצפוניו, מאי משמע, כדמתרגם רב יוסף איכדין איתבליש עשו איתגליין מטמרוהי.

Berakoth 28a on Zef. 3:18:

אמר ריב"ל כל המתפלל תפלה של מוספין לאחר ארבע שעות לר' יהודה עליו הכתוב אומר נוגי ממועד אספתי ממך היו, מאי משמע דהאי נוגי לישנא דתברא הוא, כדמתרגם רב יוסף תברא אתי על סנאיהון דבית ישראל על דאחרו זמני מועדי דבירושלם.

The saying of R. Jehoshua b. Levi is based on the rendering of the Targum of this verse, which is: דהוו מעכבין בך

The quotation here in the name of Rab Joseph agrees in sense with the Targum but not in the wording. This might be explained as being a misquotation. However, the rhetorical prefacing phrase ...., which is missing in our text, seems to have been in the text of the Agadist. It was this beginning of the rendering which, it would appear, caused the complication with regard to the reference. For what was wanted here was to show that אונה שונה שונה שונה שונה בון מעכבין. But because the Targum of this verse had as the beginning the words אונה שונה שונה שונה ברא אתו although it was dropped from the Targum.

Kiddushin 72b on Zech. 9:6:

אלא לר׳ יוסי מאי וישב ממזר באשרוד, כדמתרגם רב יוסף יתבון בית ישראל לרוחצן בארעהון דהוו דמי בה לנוכראין.

This is also a different version of the Targum to this verse. Our Targum renders it: בית ישראל באישרוד דהוו בה וויתבון בית ישראל באישרוד דהוו בה

Two quotations are said by Rab Joseph:

Sanhedrin 94b on Is. 8:6:

א"ר יוסף אלמלי תרגומא דהאי קרא לא הוה ידענא מאי קאמר חלף דקין עמא הדין במלכות רבית דוד דמדבר להון בניח כמי שילוחא דנגדין בנייח ואיתרעיאו ברצין ובן רמליהו. Moed Katan 28b on Zech. 12:11:

נענה ר' עקיבא ואמר, ביום ההוא יגדל המספד בירושלם כמספד הדרימון, וא"ר יוסף אלמלא תרגומיה דהאי קרא לא הוה ידענא מאי קאמר בעדנא וא"ר יוסף אלמלא תרגומיה דהאי קרא לא הוה ידענא מספדא בירושלם כמספדא דאחאב בר עמרי דקטל יתיה ההיא הדרימון בר טברימון וכמספד דיאשיה בר אמון דקטל יתיה פרעה חגירא בבקעת מגירון.

Quotations preceded by ומתרגימנן:

Nazir, last Mishna, according to the version in Ein-Jakob, on 1S 1:11:

ומורה אל יעלה על ראשו, ומתרגמינן ומרות אנוש לא תהא עלוהי. Rosh Hashana 22b on 2S 5:21:

מאי משמע דמשיאין לישנא דיקוד הוא דכתיב וישאם דוד ואנשיו, מאי משמע דמשיאין לישנא דיקוד הוא ומתרגמינן ואוקדינון דוד.

Moed Katan 2a on Is. 62:5:

ומאי משמע דהאי בית הבעל לישנא דמייתבותא הוא דכתיב כי יבעל בחור בתולה, ומתרגמינן ארי כמא דמיתותב עולם עם בתולתא יתיותבון בחור בתולה, ומתרגמינן ארי כמא דמיתותב עולם עם בתולתא יתיותבון בנייך.

Quotations without reference to the Targum: Sanhedrin 95a on Is. 10:32:

א"ר הומא אותו היום נשתייר מעונה של נוב. אמרי ליה כלדאי אי אזלת האידנא יכלת לה ואי לא לא יכלת לה. אורחא דבעא לסגויי בעשרה יומי סגא בחד יומא. כי מטו לירושלם שדי ליה ביסתרקי, עד דסליק ויתיב מעלוי שורה, עד דחזיוה לכולה ירושלם. כי חזייה איזוטר בעיניה. אמר הלא דא היא קרתא דירושלם דעלה ארגשית כל משריתי ועלה כבישת כל מדינתא, הלא היא זעירא וחלשא מכל כרכי עממיא דכבשית בתקוף ידי עלה. וקם ומניד ברישיה מוביל ומייתי בידיה על טור בית בתקוף ידי עלה. וקם ומניד ברישיה מוביל ומייתי בידיה על טור בית מקרשא דבציון על עזרתא דבירושלם אמרי...

The portion beginning או הפא הא is found in all editions of the Targum, and has been considered above (p. 132). At any rate, the portion beginning ומם ומניך is the targumic rendering of the verse.

Shabbath 128a on Josh. 7:21: וארא בשלל אדרת שנער, ר' אסי אמר אסטלא דמילא. The rendering of איצטלא in Targum is איצטלא.

A quotation of the Targum to Nahum 3, 8, preceded by in Gen. r. 1: אמון רבתא כמה דתימא התיטבי מנא אמון, ומתרגמינן האת טבא

מאלכסנדריא רבתא דיתבא בין נהרתא.

Ecc. r. 11, 3 quotes the Targum to Is. 5:6 in the name of Aquila:

תרנם עקילם הגר ועל העבים אצוה מהמטיר עליו מטר, ועל נביאיא
אפקד דלא יתנבאון להון נבואתא.

Y. Shabbath 6, 4 contains a translation of Is. 5:18-23. Some of the rendering coincide with those in the Targum, namely: שיראין — השרות (שירי ידיא (Targum). The rendering of כלילא—המרונים (Targum). The rendering of עונקיה — המרונים follows the T. Jud. 8:21, to which reference is made (The T. here having מבכיא agrees with א"ה on the margin of Cod. Reuch. to Jud. l. c. having for שינקיא (סיבכיא—עינקיא) as the rendering of והלחשים is the translation in the T. of מני משה . There are good reasons for the supposition that this is a version of the Targum to these verses. Com. מני משה l. c.

Y. Taanith 2, 5: א"ר לוי מהו ארך אפים רחיק רגיז.

The renrering of ארך אפים in the Targum to Joel 2:13 is מרחיק רגז (Also On. Exod. 34:6; Ps. Jon. having ארך רוח ומי עשה לך דרכך ומעלליך. This agrees with the Targum except that the latter has instead of מרידאתא (דו ווא מלקליא שרידאתא האונג אוווי וווא to be noticed that both this and the preceding citation contain exegetical renderings.

Lev. r. 6, 4: המצפצפים והמהגין אלין המציינין אלו דמנחמין. Targum דמנצפין ודמנחמין.

Lev. r. 5, 2; Exod. r. 10:5 on Am. 6:4 מטות שן על ערסין אין דמכבן על ערסן דמכבשן בשן רפיל . Targum דפיל בשן רשיל יערסן דשכבן על יערסן דמכבשן בשן הייל .

Can. r. ישחורה on Ez. 16:61 הוא דעתיה דר׳ יוחנן... מהו לבנות לכופרנין.

This is the usual rendering of בנות in the Targum (com. vv. 46, 48, 49, 57), although in this verse the rendering is אשתמעא. R. Jochanan would have here also the usual rendering.

Finally, there is the use of מעוותה for idols in Yerushalmi and Midrashim. Com. Y. Berakoth 9, 1 אינון הכא וטעוותהון בבבל ; Y. San 10, 2: אוי לכם ולטעותכם is the peculiar rendering in the Targumim of idols, it is reasonable to assume that

this descriptive term came into use in the Yerushalmi from the Targum.

2

The toseftoic portions which were examined in the chapter on Interpolated Targumim do not represent all the Midrashic additions to Targum Jonathan. Many more are to be found in the commentaries of Kimchi, Rashi and other Rabbinical sources. A great number of fragmentary Targumim are found on the margin of Cod. Reuch. All of which were collected and elaborated by Bacher (Z. D. M. G., v. 28, p. 1 et seq.).

On close examination it will be found that those fragments on the margin of Cod. Reuch. which are headed by מבי ירוש and מבי אחי, חרג׳ ירוש have many characteristic points in common. Hence there is no ground for an insistence on a line of division between them as is held by Bacher. They may have a common source. Or, certain fragments in each group may be assigned to an earlier date and a different source than the rest. It will be noticed that the additions to the Targum of Is. 49:24, 25, which in Cod. Reuch. is referred to the common is designated in the extant editions אוייה.

In the main, the fragments described as תרג' אחי, מחי מפי אחי מחי מפי מחי מחי מחי מחי מחי מחי מחי של מ

All these groups contain fragments which either explain or are complementing the rendering of Jonathan.

ירושי on Josh. 22:20 הוביה לא מית ברא חד לא ירושי. Yerush. . Com. also on Judges 1:3.

ויריהו אחידא ברשין דפרולא ומתקפא חייה חייה חיידא ברשין דפרולא ומתקפא המתרדיף 15 26:20 ס"א בעברין דנחשא adds ממה דמתרדיף סח 18 26:20 סורא בעברין דנחשא כמה דרדיף בר ניצוצא קוראה בטוריא בטוריא בירחא הדמאה פארחאה פוריא בירחא קדמאה פאר פאר לירחא לירחא לירחא בירחא הדמאה 19 בירחא הדמאה פאר בירחא בירחא הדמאה 19 בירחא בירחא

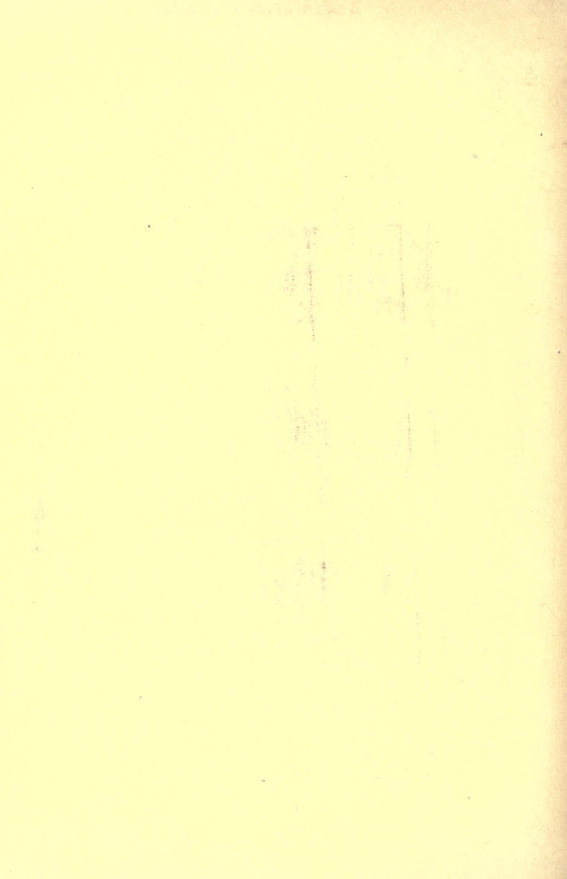
So that there is scarcely any foundation for a supposition that they represent three distinct sources. There is equally no basis for a theory of an earlier Targum to the Prophets of which the 'אס ספי פפי and א"ח are remnants.

Certain portions are admittedly late. Such, for instance as Is. 49:24, 25 and its parallel on Is. 66:5 which have made their way into the text of the Targum (the latter is found in the first Bomberger edition). They bear the traces of the Arabic era. The fact also that the יירושי on 1S 17:8 interpreting on 1S 17:8 interpreting is not quoted by Rab Joseph, the author of this interpretation in Babli (Keth. 9b) shows that this Targum was not known yet at that time. Then, their dependence on Jon. and also on Onkelos (com. יירושי on Judges 18,3 following Onk. Exod. 3:5; 32:1; Deut. 5:28; 23:4; Also ירושי on 1S 17:8 ירי מרא דרי מרי מרומ אונן אמרין על מימרא דרי מרי מרי מרומ אונל אונל הוא של מלחמה (Com. באון קרבא... איש מלחמה (Com. 15:3) would tend to place their origination at a date subsequent to that of the official Targumim.

However, although of a comparatively later date, they have preserved some earlier and later displaced renderings of the Targum. Here are the instances in the Yerushalmi:

ירושי ירושי; Jon. הריפין ; Jon. מיזרין (הודי Jon. זית דער Jon. התרכינו העדר יותרי יותרי ; Jon. ית מיכת ל-21 בפרש דתורי ; Jon. דתורי ; זיצלח יותר מלכא בעל בעל בעל בעל ; מכו הוא ; שמיא איתרכינו ; דיצלח ; Jon. מוללחון ; משרית Jon. פולמסיא ; חזי Jon. קמון 13:21 ; שלרין בעליקו ; שלרין בעליקו ; בתועבת Jon. בריחוק 16:3 ; ורמו ; שלרין בוצינא 15: 21:3 ; אישתיובו ; אפכו 37 אפכו כואין אדליקו בוצינא 15: 21:3 ; אישתיובו או אלימו סכואין כשי אחי מפי אחי בא אלימו סכואין . As for those in הרי אחי, ספי אחי





LaAram T185 Targum Jonathan to the Prophets. rgums 221915 Author Churgin, Pinkhos

University of Toronto Library

DO NOT
REMOVE
THE
CARD
FROM
THIS
POCKET

Acme Library Card Pocket
Under Pat "Ref. Index File"
Made by LIBRARY BUREAU

