


1 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DECOLONIALIDADE  
COMO PRÁTICA DE RESISTÊNCIA E 

ESPERANÇA NO ENSINO-APRENDIZAGEM DE 
LÍNGUAS-LITERATURAS-LINGUAGENS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 

3 

GRASSINETE CARIOCA DE ALBUQUERQUE OLIVEIRA 
AMILTON JOSÉ FREIRE DE QUEIROZ 

ANDRÉ EFFGEN DE AGUIAR 
(Organizadores) 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

DECOLONIALIDADE  
COMO PRÁTICA DE RESISTÊNCIA E 

ESPERANÇA NO ENSINO-APRENDIZAGEM DE 
LÍNGUAS-LITERATURAS-LINGUAGENS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



4 

Copyright © Autoras e autores 
 
Todos os direitos garantidos. Qualquer parte desta obra pode ser reproduzida, transmitida 
ou arquivada desde que levados em conta os direitos das autoras e dos autores. 
 
Grassinete Carioca de Albuquerque Oliveira; Amilton José Freire de Queiroz; 
André Effgen de Aguiar [Orgs.] 
 

Decolonialidade como prática de resistência e esperança no ensino-
aprendizagem de línguas-literaturas-linguagens. São Carlos: Pedro & João 
Editores, 2025. 373p. 16 x 23 cm. 
 
ISBN: 978-65-265-1767-3 [Impresso] 
ISBN: 978-65-265-1768-0 [Digital] 
 
1. Decolonialidade. 2. Resistência. 3. Ensino-aprendizagem de línguas-literaturas-
linguagens. I. Título.  

 
CDD – 370 

 
Capa: Marcos Della Porta 
Ficha Catalográfica: Hélio Márcio Pajeú – CRB - 8-8828 
Diagramação: Diany Akiko Lee 
Editores: Pedro Amaro de Moura Brito & João Rodrigo de Moura Brito 
 
 
Conselho Editorial da Pedro & João Editores: 
Augusto Ponzio (Bari/Itália); João Wanderley Geraldi (Unicamp/Brasil); Hélio Márcio 
Pajeú (UFPE/Brasil); Maria Isabel de Moura (UFSCar/Brasil); Maria da Piedade 
Resende da Costa (UFSCar/Brasil); Valdemir Miotello (UFSCar/Brasil); Ana Cláudia 
Bortolozzi (UNESP/Bauru/Brasil); Mariangela Lima de Almeida (UFES/Brasil); José 
Kuiava (UNIOESTE/Brasil); Marisol Barenco de Mello (UFF/Brasil); Camila Caracelli 
Scherma (UFFS/Brasil); Luís Fernando Soares Zuin (USP/Brasil); Ana Patrícia da Silva 
(UERJ/Brasil). 
 
 
 
 
 
 

Pedro & João Editores 
www.pedroejoaoeditores.com.br 

13568-878 – São Carlos – SP 
2025  



 

5 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Agradecemos ao Instituto Federal do Espírito Santo (Ifes) pelo aporte financeiro 
para a publicação desta obra. 

 
 
 

Agradecemos aos(às) pesquisadores/as do Grupo ELLAE que, nos Ciclos 
propostos e nos encontros de Grupo de Pesquisa, contribuíram com a agência 

crítico-colaborativa para as atividades de ensino, pesquisa e extensão. 
 
 

 
 

  



6 

  



 

7 

 
 

Território ancestral 
(Márcia Kambeba)  

 
Maá munhã ira apigá upé rikué 
Waá perewa, waá yuká 
Waá munhã maá putari. 
 
Tradução: 
O que fazer com o homem na vida, 
Que fere, que mata, 
Que faz o que quer. 
 
Do encontro entre o “índio” e o “branco”, 
Uma coisa não se pode esquecer, 
Das lutas e grandes batalhas, 
Para terra o direito defender. 
 
A arma de fogo superou minha flecha, 
Minha nudez se tornou escandalização, 
Minha língua foi mantida no anonimato, 
Mudaram minha vida, destruíram o meu 
chão. 
 
Antes todos viviam unidos, 
Hoje, se vive separado. 
Antes se fazia o Ajuri, 
Hoje, é cada um para o seu lado. 
 

Antes a terra era nossa casa, 
Hoje, se vive oprimido. 
Antes era só chegar e morar, 
Hoje, nosso território está dividido. 
 
Antes para celebrar uma graça, 
Fazia um grande ritual. 
Hoje, expulso da minha aldeia, 
Não consigo entender tanto mal. 
 
Como estratégia de sobrevivência, 
Em silêncio decidimos ficar. 
Hoje nos vem a força, 
De nosso direito reclamar. 
Assegurando aos tanu tyura, 
A herança do conhecimento milenar 
 
Mesmo vivendo na cidade, 
Nos unimos por um único ideal, 
Na busca pelo direito, 
De ter o nosso território ancestral. 
 
O que fazer com homem na vida 
Que fere, que mata, 
Que faz o que quer? 
 

 
 
 
 
 

“Eu tenho aprendido muito através da poesia. Essas são 
poesias orgânicas porque são criadas de forma resolutiva, 

são criadas para resolver situações. Não tem nenhuma 
poesia que eu faça assim: eu vou fazer um poema. Não. Eu 
vejo uma situação, não sei como resolver, daí mando uma 

poesia. Tá faltando muita poesia em nossas vidas. Mas 
faltando poesia esmo, poesia declamada.”  

(Nêgo Bispo)  

 
  



8 

  



 

9 

SUMÁRIO 
 

 
PREFÁCIO 
Sonhar mundos possíveis: uma práxis decolonial 
Fernanda Vieira 
 
APRESENTAÇÃO 
Uma poética dos ventos como “inédito-viável’ da voz, 
corpo e olhar decoloniais  
Grassinete C. de Albuquerque Oliveira 
Amilton José Freire de Queiroz 
André Effgen de Aguiar 

13 
 
 
 

15 

 
SEÇÃO I 

Ventos Alísios 
Cenas da Resistência e RE-Existência: as linguagens do fazer-

ser-esperançar como práxis decolonial 
 

As linguagens de RE-Existência pelas Literaturas:  
Gretas, fissuras e cartografias de ensino-aprendizagem 
decolonial 
Grassinete C. de Albuquerque Oliveira 
Amilton José Freire de Queiroz 
André Effgen de Aguiar 
 
Currículo desencapsulado: reflexões sobre a 
elaboração de materiais didáticos em contextos de 
poder e resistência 
Patrícia Cintra 
Fernanda Coelho Liberali 
 
As tecnologias digitais, o ensino de línguas e a influência 
das mídias na construção identitária: um olhar 
decolonial sobre o tema 
Francisca de Magalhães Melo  
Jamile da Costa Dias 
Adriana Maria Soares Dantas Araújo 

33 
 
 
 
 
 
 

67 
 
 
 
 
 

95 
 



10 

SEÇÃO II 
Vento Minuano 

Literaturas nas gretas decoloniais: outras conexões possíveis 
 

Censura, obscenidade e lesbiandade em Radclyffe Hall 
e Virginia Woolf: redirecionamentos transviados e 
decoloniais nas literaturas de Língua Inglesa 
Victor Santiago 
Yngride Fernanda Moura da Silva 
 
A humanidade de Ponciá 
Helena Santos do Nascimento 
Hilary Caterine Furtado Arambulo 
Carlos Gontijo Rosa 
 
Em outra língua: literatura de autoria feminina para 
escrita criativa nas aulas de Espanhol para estrangeiros 
Fernanda Righi 
 
Nas trilhas das esperanças, memórias e humanidades: 
literaturas indígenas como práticas de resistência e re-
existências em Graça Graúna e Márcia Kambeba 
Angela Glaucia da Silva 
Francisco Barbosa de Oliveira Neto 
Francisca do Nascimento Pereira Filha 

119 
 
 
 
 
 

145 
 
 
 
 

159 
 
 
 

185 
 

 
 

SEÇÃO III 
Vento Puelche 

Inclusão e Decolonialidade: caminhos para uma educação do-
no inédito-viável 

 
Prática de ensino literário para surdos por meio da 
transdisciplinaridade e da transversalidade 
Elias Paulino da Cunha Júnior 
 

207 
 
 
 
 
 



 

11 

A tradução artístico-poética da Língua Portuguesa para 
a Libras: os elementos semiótico-ideológicos e a 
decolonialidade na atividade estética   
Ricardo Ferreira Santos 
 
Proposta didática no ensino de libras como língua 
adicional: um olhar baseado nos estudos decoloniais 
Carla Regina Sparano-Tesser 

231 
 
 
 
 

255 
 

 
 

SEÇÃO IV 
Vento Siroco 

Letramentos decoloniais e (socio)educação libertadora: tecendo 
discursos e vidas 

 
Letramento do Professor Antirracista: Posições 
Interpretativas e Imagens de Controle 
Bruna Carolini Barbosa 
 
Antropologia das linguagens e territórios translíngues: 
infinitas possibilidades de (re)existências 
Henrique Rodrigues Leroy  
 
“Eu sou uma pessoa!”: narrativa de um fazer decolonial-
freireano na socioeducação 
Maria Salete Peixoto Gonçalves 
Lucas Wendell de Oliveira Barreto  
 
Letramento Científico Decolonial 
Iran Ferreira de Melo 
 
SOBRE OS ORGANIZADORES 
 
SOBRE OS(AS) AUTORES(AS 

271 
 
 
 

303 
 
 
 

317 
 
 
 
 

341 
 
 

367 
 

368 
 
 

 
  



12 

  



 

13 

PREFÁCIO 
 

Sonhar mundos possíveis: uma práxis decolonial 
 

Fernanda Vieira 
 
 
 
 

Há pouco tempo tive uma conversa à mesa do jantar com amigas 
queridas e aguerridas sobre para onde vão os nossos textos e a quem 
serve o que escrevemos. Pensamos no conhecimento acastelado e 
trancado em si mesmo e no conhecimento transformador, cheio de 
esperançamento. Quando recebi o convite afetuoso para este prefácio, 
pensei nesse esperançamento. Pensei na capacidade muito real de 
sonharmos e enunciarmos mundos possíveis e de os fazer realidade 
através de uma práxis decolonial. Os textos que aqui se seguem foram 
sonhados antes de chegarem ao papel. São frutos de um trabalho 
consciente e cuidadoso de quem compreende a responsabilidade da 
educação como prática da liberdade. De quem assume uma dupla 
postura: o dever pedagógico e a responsabilidade social para com a 
comunidade.  

A práxis decolonial é um trabalho árduo, coletivo e constante. E esta 
obra busca engajar o leitor em uma prática ativa de resistência, abordando 
aspectos dos estudos de língua(gem) e literatura como práticas 
decoloniais que nos desafiam ao questionamento de processos seculares 
de opressão e à construção de novas formas de educação e do fazer/ler 
literário. Palavras questionadoras da monocultura do pensar ocidental e 
que abrem espaços de acolhimento para saberes insubmissos e 
(r)existentes. Pensamentos de ensinantes que, no dia a dia da educação, 
colaboram para a semeadura de futuros mais justos e plurais.  

A diversidade de saberes aqui proposta fala com a nossa 
multiplicidade, trazendo diálogos que desafiam binarismos e o sistema-
mundo patriarcal racista capacitista heteronormativo ecocida capitalista 
moderno/colonial. Traduzem a vontade de mudança e fazem reverberar 
saberes historicamente marginalizados. Saberes indígenas, saberes de 
África e afrodiaspóricos, saberes migrantes, saberes inclusivos e 



14 

perspectivas culturalmente sensíveis. Saberes ancorados no corpo-
território e em um existir individual e coletivo. 

As palavras têm força e, em muitas culturas tradicionais, elas são 
magia, capazes de criar e desmantelar realidades. Vivemos em uma 
sociedade desenhada pelo discurso, onde nossas identidades são 
processos complexos e não monolíticos. Vivemos em um mundo 
atravessado por caravelas e onde nossas línguas foram mordidas pelo 
colonialismo, mas nunca cessaram de proliferar a vontade de justiça em 
toda sua amplitude possível. Percebo nas linhas que atravessam essas 
páginas, a fluidez de diferentes perspectivas que se complementam em 
esperançamento. E cada parte desta obra, traz reflexões e práticas 
decoloniais de (re/des)construção de mundos. Desde o “fazer-ser-
esperançar”, passando pelos preenchimentos das rupturas coloniais, da 
inclusão e diversidade em uma educação crítica, aos letramentos 
decoloniais, que chacoalham teoria e prática na formação de uma 
sociedade plural e consciente de si mesma. Letramentos decoloniais 
engajados para a formação de docentes e discentes questionadores, 
capazes de sonhar e redesenhar um mundo plural e equânime.  

Este livro é uma roda de conversa de múltiplas vozes e percepções 
ativas, conectadas pela vontade de mudança e de construção de 
conhecimentos indisciplinados. E eu estou feliz de estar aqui com vocês, 
compartilhando esse desejo de mudança, de construção coletiva de 
resistências, de pedagogias críticas e carregadas de um afeto que 
transforma. Os textos a seguir colaboram não apenas para nosso fazer 
didático, mas para nosso redesenho de mundo(s). São um convite à ação, 
à transformação educacional e social para o Bem Viver.  

Atenda ao chamado. 
 
 
 

 
  



 

15 

APRESENTAÇÃO 
 

Uma poética dos ventos como  
“inédito-viável’ da voz, corpo e olhar decoloniais 

 
 
 
 

Adestrei-me com o vento e minha festa é a tempestade.  
Cecília Meireles 

 
Caros(as) Leitores(as), 
 
É preciso praticar a escuta dos ventos. Aprender a senti-los na 

confluência de nossa incompletude. É urgente desaprender a 
percebê-los desde o tom do desvio, da confluência e da abertura ao 
outro. É crucial aprender a traduzir as pegadas do vento como 
pergunta, resposta provisória e impulsionadora da escuta ativa dos 
balbucios, dos gritos que denunciam a colonialidade do saber, poder 
e fazer eurocêntricos em nossa vida.  

Ao hospedar a poética do vento como instância de abertura à 
decolonialidade, a epígrafe desta apresentação territorializa a 
semeadura, a transgressão, a festa e a tempestade deste livro. Isto 
é, marca a potência de afeto, busca, impermanência e luta por 
questionar, transformar e afrontar medos, certezas e precariedades 
como professores(as), pesquisadores(as), educadores(as) e 
ativistas que “erguem a voz” para produzir o inédito-viável de “futuro 
ancestral” de cada dia na-além escola-universidade-vida.  

Esse “erguer de voz”, como ensina hooks, forjado na leveza, 
agudeza, multiplicidade, velocidade e ressonância do vento, pode 
contribuir para ensaiar perspectivas, abordagens e debates mais 
democráticos para desconstruir monologias discursivas que ainda 
tentam manter seus “tentáculos do poder” entre ensino, pesquisa, 
extensão e vida social.  

Este livro é, pois, a semeadura de diálogos, tensões e 
confluências de militantes, professores(as) e pesquisadores(as) que 
estão com seus olhares, ouvidos, visões, tatos e olfatos 
referenciados nos ventos da re-invenção, re-imaginação e re-



16 

existência da pedagogia decolonial dos diálogos entre línguas-
linguagens-literaturas.  

Nosso objetivo, com a compilação desta coletânea, é 
apresentar propostas de pesquisas considerando a práxis decolonial 
e o fazer científico [IN(TRANS)]disciplinar como horizontes 
necessários para (re)vermos nosso agir pedagógico, investigativo e 
transgressivo enquanto professores e formadores de línguas-
linguagens-literaturas.  A proposta principal, lançada aos(às) autores 
que aqui nos brindam com suas pesquisas, foi a de produzir textos 
para  criar gretas e afastar-nos do colonialismo que nos cerca, nos 
envolve e nos sufoca, para visibilizarmos outros contextos, outras 
epistemologias e formas outras de produzir conhecimento, 
sobretudo os conhecimentos que ecoam do Sul Global. 

Nas páginas que seguem, apresentamos 14 capítulos que, por 
meio da pluridiversidade de temas, pautam olhares decoloniais 
sobre o ser, agir, pensar, estar, viver no Sul Global. Tempestades de 
capítulos. Um furacão de desaprendizagem (Spiviak, 1985; Fabrício, 
2006) que sopra pelo Sul. Ventos que trazem, em seus murmúrios, 
vozes e gritos sufocados pela colonialidade que, por meio do 
estrondo, balbucio e atrito desta obra, irão ecoar para-além de todas 
as fronteiras e espacialidades-temporalidades em que 
subalternizados(as) clamam por justiça social e por modos outros de 
viver-existir-(re)existir na confluência de saberes. 

A metáfora escolhida para organizar esta obra é a do vento. Um 
provérbio chinês diz “se o vento soprar de uma única direção, a 
árvore crescerá inclinada”. A nosso ver, assim tem sido o mundo, 
uma árvore inclinada que, por meio do fortalecimento da 
Colonialidade do Poder e do Saber (Quijano, 2005), recebe apenas 
os ventos vindos do Norte, alimenta-se das epistemologias euro-
ocidentais, as quais determinam as formas de viver e fazer ciência 
mundo afora.  

Este livro é, ao contrário, uma tempestade suleadora. Não por 
acaso, trazemos e potencializamos ventos epistemológicos que 
sopram com força do Sul em direção ao Norte. Essa rajada de ventos, 
presentes nas páginas, busca provocar erosões na Matriz Colonial de 
Poder (Quijano, 1991) e apresentar ao mundo formas outras de 
pesquisar, formas outras de compreender os povos subalternizados, 



 

17 

formas outras de visibilizar a vida e os conhecimentos “desde abajo” 
(Walsh, 2020). 

Em diálogo com esse pensamento, a primeira parte do livro é 
intitulada “Ventos Alísios”, um tipo de vento constante e úmido que 
sopra nos trópicos na região do Equador. São ventos bem agitados, 
responsáveis pela formação de furações no Atlântico, pela 
insurgência climática do famoso El niño e tem a importante função 
de distribuir calor e chuva ao redor do planeta. Os capítulos desta 
seção do livro, assim como os alísios, são muito inquietos e propõem 
pensar a educação por meio da RE-Existência e do 
desencapsulamento dos paradigmas eurocêntricos, além de 
solicitar a construção de identidades por um viés decolonial. 

O primeiro capítulo, As linguagens de RE-Existência pelas 
Literaturas:  Gretas, fissuras e semeaduras para o ensino-
aprendizagem decolonial, de Grassinete C. de Albuquerque Oliveira, 
Amilton José Freire de Queiroz e André Effgen de Aguiar, discute a 
educação decolonial através das lentes das línguas-linguagens-
literaturas. Os autores abordam a perturbação no mundo, como 
guerras, destruição ambiental e injustiças sociais, e mencionam a 
urgência de gritar por dignidade, vida e resistência contra sistemas 
opressivos. Discutem o conceito de colonialidade da linguagem, ao 
explicarem como a linguagem tem sido usada historicamente 
enquanto uma ferramenta de colonização para marginalizar e 
oprimir as populações subalternas. Destacam a importância de 
compreender o papel das linguagens, literaturas e culturas 
marginalizadas para desafiar as estruturas de poder coloniais e 
promover a diversidade na educação. 

Oliveira, Queiroz e Aguiar abordam a necessidade de criar 
espaços para vozes subalternas, desmantelar sistemas de 
conhecimento hegemônicos e envolver-se em atos de RE-Existência 
para transformar a educação e a sociedade em direção a um futuro 
mais equitativo e inclusivo. Por meio da noção de lócus enunciativo, 
um dispositivo teórico decolonial, sugerem formas de amplificar 
vozes e experiências marginalizadas em ambientes educacionais. 
Salientam a necessidade de desafiar as perspectivas eurocêntricas, 
alargar as representações culturais nos currículos e adotar uma 
abordagem pluriversa à produção de conhecimento. 



18 

O capítulo 2, Currículo desencapsulado: reflexões sobre a 
elaboração de materiais didáticos em contextos de poder e 
resistência, de autoria de Patrícia Cintra e Fernanda Coelho Liberali, 
analisa a elaboração de materiais didáticos em uma escola 
particular de São Paulo, focando a perspectiva das professoras 
envolvidas. A pesquisa utiliza análise de conteúdo de um capítulo 
escrito e entrevistas, investigando como as docentes se posicionam 
como autoras na construção curricular, considerando contextos de 
poder e resistência.  O estudo defende a ideia de um currículo 
"desencapsulado", que rompa com estruturas tradicionais, integre 
experiências e saberes dos alunos, desafie ideologias hegemônicas 
para promover justiça social. A colaboração na criação dos materiais 
didáticos é vista como forma de superar limitações individuais e 
fomentar a reflexão crítica. 

A pesquisa destaca a importância do professor como agente 
ativo na desconstrução de currículos tradicionais, reconhecendo a 
complexidade da infância, especialmente em um contexto pós-
pandêmico. A perspectiva decolonial é central, ao incluir vozes 
marginalizadas e desafiar a hegemonia de epistemologias 
ocidentais. Apesar de apontar o potencial transformador de um 
currículo colaborativo, o estudo reconhece os desafios de sua 
implementação, ao considerar resistências de famílias e 
administração da escola.  A análise revela a busca por "brechas" 
para expandir possibilidades, integrar diferentes perspectivas e 
promover uma educação crítica e transformadora. O conceito de 
rizoma, de Deleuze e Guattari, é usado para ilustrar a busca por um 
currículo flexível e interconectado.  Finalmente, o texto destaca a 
necessidade de uma educação sensível às demandas da sociedade, 
ao promover a construção de sujeitos mais críticos e comprometidos 
com a transformação social. 

No capítulo 3, intitulado As tecnologias digitais, o ensino de 
línguas e a influência das mídias na construção identitária: um olhar 
decolonial sobre o tema, Francisca de Magalhães Melo, Jamile da 
Costa Dias e Adriana Maria Soares Dantas Araújo examinam a 
influência das tecnologias digitais e das mídias na construção da 
identidade de aprendizes de línguas, adotando uma perspectiva 
decolonial. As autoras argumentam que as tecnologias digitais não 
são apenas ferramentas, uma vez que elas também moldam o 



 

19 

comportamento e a expressão dos seres humanos, criando formas 
de comunicação e influenciando a evolução da linguagem. Essa 
pesquisa investiga como as tecnologias digitais oferecem novas 
possibilidades de expressão, de comunicação e de aprendizado, 
afetando a percepção de si e do outro.   

O estudo discute o impacto da linguagem digital na formação da 
identidade, considerando a diversidade cultural e a multiplicidade de 
vozes. As redes sociais são analisadas como ferramentas que 
podem tanto empoderar quanto restringir os indivíduos, reforçando 
a necessidade de um letramento crítico.  A pesquisa também analisa 
plataformas como o Google Tradutor e o Duolingo, destacando seu 
papel na superação de barreiras linguísticas e na promoção da 
diversidade cultural. Melo, Dias e Araújo enfatizam a importância de 
uma educação linguística crítica que questione as estruturas de 
poder hegemônicas e promova a inclusão em diversas perspectivas. 
Elas concluem que as tecnologias digitais têm o potencial de 
transformar o ensino de línguas, desde que sejam usadas de forma 
crítica e consciente, promovendo uma aprendizagem mais inclusiva 
e representativa. 

A segunda parte do livro chamamos de “Vento Minuano”. Em 
tupi-guarani, significa "vento do Sul", vento frio, de origem polar, forte 
e denso que se origina na Patagônia (extremo sul do continente 
americano) e sopra em direção ao sul do Brasil. Por ser frio, forte e 
denso, é um vento cortante que se espalha em direção ao Norte, 
esfria as temperaturas e mexe com os termômetros pelo país. Essa 
mesma força e densidade estão presentes nos capítulos desta seção 
que, por meio das Literaturas (feminina, queer, indígena), causam 
fissuras, provocam erosões na colonialidade e abrem outros 
horizontes de abordagem para tomar as alteridades decoloniais 
como caminho ético-político-investigativo em expansão. 

O capítulo que abre essa parte, capítulo 4, Censura, 
obscenidade e lesbiandade em Radclyffe Hall e Virginia Woolf: 
redirecionamentos transviados e decoloniais nas literaturas de 
Língua Inglesa, de Victor Santiago e Yngride Fernanda Moura da Silva, 
analisa a censura sofrida pela obra “O Poço da Solidão”, de Radclyffe 
Hall, e compara sua recepção com a de “Orlando”, de Virginia Woolf, 
ambas obras que abordam a temática lésbica no início do século XX.  
A partir de uma perspectiva decolonial e queer, o capítulo investiga 



20 

como essas obras, apesar de seus contextos e abordagens distintos, 
revelam a persistência de estruturas opressivas e a resistência 
contra elas.  

A censura imposta a “O Poço da Solidão” é analisada como um 
exemplo da repressão histórica à expressão lésbica e da construção 
de uma imagem negativa da mulher lésbica na sociedade.  A obra de 
Hall é vista como desafiadora das normas sociais e morais da época, 
enquanto “Orlando”, com sua abordagem mais fantasiosa e 
andrógina, escapou da censura. O capítulo destaca, também, a 
importância de uma leitura crítica e decolonial de obras literárias, ao 
mostrar como a experiência da censura à “O Poço da Solidão” 
continua a ter ressonância nos debates contemporâneos sobre 
gênero, sexualidade e colonialidade.  Ao comparar as duas obras, 
Santiago e Silva buscam desconstruir a dicotomia entre “nós” e 
“eles”, ao revelar a complexidade da identidade e as múltiplas 
formas de resistência. A análise destaca a necessidade de repensar 
o cânone literário e de integrar perspectivas decoloniais e queer no 
ensino de línguas, ao promover uma educação mais inclusiva e 
transformadora. 

Já o capítulo 5, A humanidade de Ponciá, de Helena Santos do 
Nascimento, Hilary Caterine Furtado Arambulo e Carlos Gontijo 
Rosa, estuda a obra “Ponciá Vicêncio”, de Conceição Evaristo, 
focando na construção da humanidade da protagonista.  O texto 
argumenta que, embora Evaristo inicialmente apresente Ponciá com 
traços de animalização, próprios de uma visão estereotipada do 
sujeito negro, a narrativa progressivamente a humaniza.  Os autores 
enfatizam o conceito de "escrevivência" para retratar as vivências da 
mulher negra pobre, rompendo com a desumanização e os 
silenciamentos impostos pela sociedade.  

A análise se concentra em como a experiência da escravidão e 
do racismo afeta as personagens, especialmente Ponciá e seu irmão 
Luandi.  O nome "Ponciá Vicêncio" em si é explorado como um 
símbolo da falta de autonomia e identidade do sujeito negro.  A 
desumanização de Ponciá é contrastada com a busca por 
humanização que surge a partir de sua tomada de consciência e 
reconexão com sua ancestralidade.  A obra é interpretada como uma 
resistência contra a opressão e uma busca por dar visibilidade e 
dignidade às experiências de mulheres negras e pobres.  O estudo 



 

21 

destaca a habilidade de Conceição Evaristo em imprimir a realidade 
brutal, mas também a força interior e a capacidade de resistência 
dos personagens. O texto finaliza argumentando que Ponciá 
Vicêncio é um exemplo de como a literatura pode ser usada para 
desafiar representações estereotipadas do negro e promover a 
construção de uma identidade mais justa e humanizada. 

No capítulo 6, Em outra língua: literatura de autoria feminina 
para escrita criativa nas aulas de Espanhol para estrangeiros, 
produzido por Fernanda Righi, a pesquisadora descreve um curso de 
escrita criativa em espanhol para estrangeiros baseado em obras de 
escritoras latino-americanas. O curso, intitulado "Mulheres que 
Escrevem", utiliza textos de viagens de autoras argentinas, chilenas 
e brasileiras para discutir temas como feminismo, identidade e 
cultura, comparando as experiências das autoras com as dos alunos 
no contexto atual dos Estados Unidos.  

O capítulo utiliza uma abordagem interseccional, explorando as 
diferentes perspectivas das autoras e dos alunos com relação à 
identidade, gênero, classe, raça e localização. As dinâmicas do 
curso incluem a leitura de textos de viagens, discussões em sala de 
aula, e exercícios de escrita criativa, em que estudantes narram suas 
próprias experiências de viagem, relacionando-as com os textos 
literários e temas discutidos. Os alunos são encorajados a refletir 
sobre sua posição nas viagens, as diferenças culturais observadas, 
sentimentos e conflitos vivenciados. Righi analisa que, através dos 
exercícios de escrita criativa, os alunos produzem textos que 
demonstram uma variedade temática, conectando suas 
experiências pessoais com as discussões em sala de aula e com o 
contexto histórico dos EUA. A variedade de perspectivas e a 
abordagem interseccional do curso contribuem para uma 
aprendizagem significativa, promovendo o respeito mútuo e a 
compreensão. 

O capítulo 7, Nas trilhas das esperanças, memórias e 
humanidades: literaturas indígenas como práticas de resistência e 
re-existências em Graça Graúna e Márcia Kambeba, de Angela 
Glaucia da Silva, Francisco Barbosa de Oliveira Neto e Francisca do 
Nascimento Pereira Filha, apresenta a literatura indígena de Graça 
Graúna e Márcia Kambeba, focando em como suas escritas 
encarnam resistência e re-existência. Silva, Oliveria Neto e Pereira 



22 

Filha argumentam que a literatura indígena serve como um espaço 
para desafiar estereótipos, resgatar a história e fomentar a 
esperança.  

Nesse capítulo, os autores analisam dois poemas em detalhes: 
"Canção Peregrina", de Graça Graúna, e "O aprender do dia a dia", de 
Márcia Kambeba. Ambos são examinados quanto ao uso de recursos 
poéticos para transmitir esperança, memória e resistência. "Canção 
Peregrina" usa a metáfora de um colar para representar diversas 
histórias e experiências dos povos indígenas, enquanto "O aprender 
do dia a dia" se concentra na transmissão intergeracional de 
conhecimento e práticas culturais dentro de uma comunidade 
indígena. Os pesquisadores concluem enfatizando a importância da 
literatura indígena como uma ferramenta poderosa de resistência, 
re-existência e construção de um futuro mais justo e equitativo. 
Destacam, também, a relevância tanto das vozes individuais das 
autoras quanto de sua contribuição coletiva para um corpo 
crescente de literatura indígena que desafia as narrativas 
dominantes e promove a compreensão intercultural. 

A terceira parte recebe o nome de “Vento Puelche”, nome de 
origem Mapuche1, típico do cone sul da América. Atravessa a 
Patagônia argentina vindo do Atlântico e, ao chegar ao litoral chileno, 
choca-se com os ventos do Pacífico e vira para norte com rajadas 
geladas. Imortalizado em textos de Pablo Neruda2, o Puelche é, 
comprovadamente, um grande espalhador de incêndios. Pensamos 
que os capítulos desta seção também fazem isso, uma vez que 
jogam calor, esquentam o debate sobre a inclusão por meio de 
lentes decoloniais e do inédito-viável freiriano. 

Iniciando essa seção do livro, o capítulo 8, Prática de ensino 
literário para surdos por meio da transdisciplinaridade e da 
transversalidade, de Elias Paulino da Cunha Júnior, discute a prática 
do ensino de literatura para surdos utilizando uma abordagem 

 
1 Povo indígena que vive no centro-sul do Chile e no sudoeste da Argentina. Os mapuches 
têm uma história de resistência que dura mais de cinco séculos. No século XVI, lutaram 
contra a invasão colonial espanhola e pela autonomia de suas terras. Puelche na língua 
mapuche significa “gente do leste”. 
2 Em 1965, Neruda prefaciou o livro “Estatuto do Homem” de Thiago de Mello e, em seu 
texto disse: "Desde que Thiago chegou ao Chile, se produziram várias alterações territoriais 
dignas de se tomar em conta. O chamado vento puelche mudou invisivelmente de rumo e 
formou figuras rombóides na Cordilheira”. 



 

23 

transdisciplinar e transversal. O autor argumenta que o ensino de 
literatura para surdos não deve se limitar a textos que tratam 
exclusivamente da surdez, mas sim abranger uma gama mais ampla 
de perspectivas e gêneros, incluindo quadrinhos, poesia e 
adaptações de obras. Como aporte teórico, Cunha Jr. faz uso dos 
conceitos de transdisciplinaridade e transversalidade, destacando a 
importância da integração de diferentes áreas do conhecimento 
(história, geografia, matemática etc.) e temas sociais (ética, saúde, 
trabalho etc.) nas aulas de literatura para criar uma experiência de 
aprendizagem mais rica e relevante para alunos surdos.  

Destaca, também, a importância da sensibilidade cultural 
como compreensão profunda da cultura e da língua surdas, 
enfatizando o uso de recursos visuais, textos culturalmente 
relevantes e a incorporação das experiências e perspectivas dos 
alunos no processo de aprendizagem. Em síntese, o capítulo 
defende uma abordagem holística, inclusiva e culturalmente 
sensível ao ensino de literatura para alunos surdos, enfatizando a 
importância da transdisciplinaridade, transversalidade e da 
aprendizagem centrada no aluno. O autor destaca um processo 
dinâmico de aquisição de conhecimento que vai além do simples 
bilinguismo e usa várias formas de mídia e expressão para criar um 
ambiente de aprendizagem significativo. 

Ricardo Ferreira Santos, em A tradução artístico-poética da 
Língua Portuguesa para a Libras: os elementos semiótico-
ideológicos e a decolonialidade na atividade estética, capítulo 9 
deste livro, analisa a tradução artístico-poética de poemas da Língua 
Portuguesa para a Língua Brasileira de Sinais (Libras), focando nos 
elementos semiótico-ideológicos e na decolonialidade presentes na 
atividade estética.  O estudo centra-se na tradução do poema 
"Liberdade", de Carlos Drummond de Andrade, realizada por Uziel 
Ferreira (tradução textual) e Grécia Catarina (tradução 
performática). Santos considera a tradução como ato de criação, 
entendendo-a como não mera substituição de palavras, mas sim 
como um processo de recriação e ressignificação que envolve um 
diálogo intercultural entre comunidades ouvintes e surdas.  

O corpo da tradutora-performática, uma mulher negra e 
bailarina, é entendido como crucial na construção do significado, 
desafiando as estruturas de poder hegemônicas e promovendo 



24 

visibilidade e empoderamento. Nessa direção, a pesquisa busca 
desconstruir a visão colonialista na tradução, valorizando a 
perspectiva surda e rompendo com a hegemonia de uma única 
língua e cultura. A escolha de uma tradutora negra e bailarina 
subverte a representação tradicional na arte e na literatura. 
Resumindo, o autor argumenta que a tradução de poemas para 
Libras é um processo complexo e multifacetado que vai além da 
simples transposição linguística.  A dimensão verbo-visual, a 
decolonialidade e o corpo da tradutora-performática são elementos 
cruciais para a construção do significado e a promoção de uma 
leitura mais inclusiva e crítica da poesia. 

No capítulo 10, Proposta didática no ensino de libras como 
língua adicional: um olhar baseado nos estudos decoloniais, Carla 
Regina Sparano-Tesser, apresenta uma proposta didática decolonial 
para o ensino de Libras como língua adicional para aprendizes 
ouvintes.  A autora argumenta que o ensino tradicional de Libras, 
muitas vezes baseado em uma perspectiva ouvintista, reforça 
estruturas de poder coloniais e marginaliza a cultura surda.  A 
proposta apresentada busca descolonizar o processo de ensino-
aprendizagem, considerando os seguintes aspectos: desconstrução 
do pensamento colonial; crítica a visão tradicional que inferioriza a 
Libras e a cultura surda, defendendo a importância de reconhecer e 
valorizar a diversidade linguística e cultural; atividade social e 
multiletramentos,  propondo uma abordagem pedagógica que 
favorece a interação, a colaboração e a produção de significado 
pelos alunos, utilizando recursos multimodais (escrita, tecnologia, 
expressões corporais, entre outros).  

A pesquisa enfoca também a formação de professores, ao 
enfatizar a necessidade de uma formação crítica e decolonial para 
os docentes, os quais devem ser capazes de questionar as 
estruturas de poder existentes e promover a justiça social na sala de 
aula.  Na visão de Sparano-Tesser, o professor deve ter consciência 
sobre como a visão "ouvintista" pode contribuir para perpetuar a 
visão hegemônica sobre ensino-aprendizagem de surdos e atuar 
contra isso. Destaca que, ao implementar práticas pedagógicas 
descolonizadoras no ensino de Libras, ao valorizar a cultura surda, a 
diversidade linguística e a formação crítica dos professores para a 
promoção de uma aprendizagem significativa e inclusiva, podemos 



 

25 

iniciar uma mudança de paradigma, ao substituir a visão tradicional, 
muitas vezes opressora, para uma pedagogia que valoriza as 
experiências e perspectivas dos alunos para fomentar a interação e 
a construção de conhecimento coletivo. 

A quarta parte, nomeada “Vento Siroco”, é um vento quente e 
muito seco que sopra do deserto do Saara em direção ao litoral norte 
da África. Ele é responsável por gigantescas tempestades de areia e 
aparece, principalmente, em situações de baixa pressão sobre o mar 
Mediterrâneo. Provoca uma chuva conhecida no sul europeu como 
“chuva de sangue”, devido à areia vermelha misturada com a chuva 
que cai. Por conta do calor e da poeira trazida pelo Siroco, esse vento 
de origem africana é taxado como um vento incômodo pelos 
europeus. Os capítulos desta seção também querem incomodar! 
Cada um deles discute formas de abalar os alicerces da 
colonialidade, por meio de reflexões sobre a formação de 
professores e sobre a concepção de linguagens impostas; colocam 
em foco o ser-estar-existir de meninas adolescentes em 
cumprimento de medidas socioeducativas, além de propor um 
rompimento com a forma de fazer ciência eurocentrada. 

Abrindo a última parte do livro, Bruna Carolini Barbosa nos 
apresenta o capítulo Letramento do Professor Antirracista: Posições 
Interpretativas e Imagens de Controle, em que discute a formação de 
professores de línguas sob uma perspectiva crítica e antirracista, 
fundamentada na Linguística Aplicada Crítica (LAC) e nos estudos 
decoloniais.  A autora argumenta que a formação docente deve ir 
além de métodos e técnicas, incorporando uma análise crítica das 
estruturas de poder e das ideologias que perpetuam as injustiças 
sociais, especialmente o racismo. Barbosa compreende a 
necessidade de se ter uma formação de professores interdisciplinar 
e transdisciplinar, engajada socialmente e atenta às questões de 
raça, gênero, e classe social.  Nessa perspectiva, a neutralidade não 
é possível, e a formação precisa ser politicamente engajada para 
combater injustiças.  

A pesquisadora apresenta o conceito de "letramento 
vernacular" como contraponto ao "letramento dominante", ao 
destacar a importância das práticas informais e locais, defendendo, 
assim, uma abordagem decolonial para a formação de professores 
que rompa com a hegemonia do saber, valorize a diversidade cultural 



26 

e as vozes marginalizadas. Desse modo, propõe-se uma formação 
docente que questione as estruturas de poder e as ideologias que 
geram desigualdades e opressão, particularmente o racismo, ao 
incorporar uma perspectiva crítica e antirracista, incluindo a análise 
dos eventos de letramento e dos lugares sociais ocupados pelos 
sujeitos, para promover uma educação mais justa e equitativa. 

Na sequência, Henrique Rodrigues Leroy, em Antropologia das 
linguagens e territórios translíngues: infinitas possibilidades de 
(re)existências, explora a antropologia das linguagens e os 
"territórios translíngues”, utilizando conceitos como 
entextualização, indexicalidade e crioulização para analisar as 
infinitas possibilidades de (re)existências linguísticas, 
particularmente em contextos decolonial. O autor argumenta que as 
línguas são dinâmicas e constantemente se transformam através da 
interação social e cultural, desafiando a visão tradicional de línguas 
fixas e estáticas. Nessa pesquisa, o conceito de "território" é 
ampliado para incluir a diversidade de práticas linguageiras locais e 
translocais, enfatizando a complexidade e a dinâmica dos espaços 
socioculturais e Leroy utiliza a ideia de arquipélagos como metáforas 
para essa complexidade.  

O autor rejeita a visão tradicional de "línguas crioulas" como 
inferiores, destacando a agência e a resistência das comunidades 
linguísticas. As práticas translíngues são apresentadas como uma 
ferramenta praxiológica que permite analisar e desafiar a 
colonialidade das linguagens.  Em resumo, o capítulo de Leroy 
propõe uma abordagem antropológica e decolonial das línguas, 
enfatizando a fluidez, a hibridização e a agência dos falantes em 
diferentes contextos. A análise de conceitos como entextualização, 
indexicalidade e crioulização demonstra a contínua transformação e 
(re)criação das línguas, desafiando as noções tradicionais e 
promovendo uma compreensão mais dinâmica e crítica dos 
fenômenos linguísticos e culturais, especialmente em contextos de 
colonialismo e pós-colonialismo. 

Outra importante contribuição para o livro foi o capítulo “Eu sou 
uma pessoa!”: narrativa de um fazer decolonial-freireano na 
socioeducação, de autoria de Maria Salete Peixoto Gonçalves e Lucas 
Wendell de Oliveira Barreto. Nessa pesquisa, os autores apresentam 
uma pesquisa-ação que investiga a socioeducação no Brasil, 



 

27 

analisando suas práticas à luz da pedagogia decolonial e freireana.  O 
lócus da pesquisa é um programa de atendimento a meninas 
adolescentes em cumprimento de medidas socioeducativas, no estado 
do Acre.  A pesquisa critica a perspectiva tradicional da socioeducação, 
que muitas vezes se apresenta como um dispositivo de poder que 
marginaliza e desumaniza adolescentes em conflito com a lei. A 
socioeducação, apesar de seu discurso de justiça restaurativa e 
humanização, é analisada como um dispositivo de poder que reproduz 
as desigualdades sociais e a lógica colonial. O sistema é marcado pela 
punição, pela falta de uma abordagem verdadeiramente pedagógica, e 
pela ausência de uma definição teórico-conceitual clara de 
socioeducação. A falta de representatividade de pesquisas na região 
Norte do Brasil também é criticada.  

A pesquisa se baseia na pedagogia decolonial-freireana e, por isso, 
busca desconstruir as estruturas de poder que perpetuam as 
desigualdades, valorizando o diálogo, a alteridade e a conscientização. 
O programa em estudo é desenvolvido no Centro Socioeducativo 
Mocinha Magalhães, em Rio Branco-AC, e busca promover práticas 
emancipatórias, baseadas na escuta ativa das adolescentes, na 
criação de espaços de diálogo e na construção coletiva de 
conhecimentos.  Gonçalves e Barreto enfatizam a necessidade de 
desafiar as estruturas de poder e criar espaços para a expressão das 
vozes marginalizadas, incluindo as das próprias adolescentes.  A 
experiência e a voz das participantes do programa são centrais na 
argumentação e análises empreendidas nesse estudo. 

Encerrando nossa obra, temos o capítulo Letramento Científico 
Decolonial, escrito por Iran Ferreira de Melo. Nessa pesquisa, Melo 
discute os fundamentos e a prática da pesquisa científica sob uma 
perspectiva decolonial, questionando as teorias e métodos 
tradicionais que refletem valores coloniais. O autor argumenta que a 
modernidade, com sua lógica de classificação e hierarquização, 
impôs uma visão eurocêntrica do conhecimento, resultando em uma 
colonialidade do poder, do saber e do ser.  Destaca, também, a 
importância de se questionar as estruturas de poder que moldam a 
pesquisa, abandonando uma visão universalista e eurocêntrica em 
favor de uma abordagem mais situada e contextualizada.  

O texto explora o conceito de colonialidade, argumentando que 
a pesquisa científica tradicional reflete valores e estruturas de poder 



28 

coloniais. A modernidade é criticada por sua imposição de uma visão 
eurocêntrica do conhecimento, criando hierarquias de saberes. O 
pesquisador apresenta o pensamento decolonial (PD) como uma 
contraposição à racionalidade e a práticas coloniais, propondo 
outras experiências e formas de produzir conhecimento. Por fim, 
Melo defende uma prática de pesquisa científica decolonial, mais 
participativa, situada e consciente das estruturas de poder que a 
influenciam.  Ele incentiva os pesquisadores a questionarem seus 
pressupostos e a se engajarem em uma prática mais ética e 
responsável, valorizando a experiência e o conhecimento dos 
sujeitos pesquisados. 

Assim, o (des)encontro entre esses ventos que sopram o 
território da argumentação dos capítulos instancia, pois, o grau 
máximo do questionamento, da dúvida e da esperança de atritar 
epistemologias.  Esse atrito e essa ressonância dos ventos da 
pergunta e resposta, sempre provisória, produz uma atmosfera de 
leitura contrapontual assentada na solidariedade transgressiva de 
vozes, olhares e perspectivas de cada autor(a) dos capítulos. Os 
ventos do diálogo com a práxis educativa de ensinar-aprender-
investigar as línguas-linguagens-literaturas alinham, portanto, as 
quatro partes deste livro, o qual, para nós, constitui um território de 
resistência, re-existência e “belezura da educação como prática de 
liberdade”, como bem destacariam Paulo Freire e bell hooks.  

Como território de provocação e ensaio de intervenções ético-
políticas, emergem as polifonias decoloniais dos capítulos 
apresentados e tecidos desde a errância, o nomadismo, a diáspora 
e a des(re)territorialização dos ventos dos saberes, das perguntas 
ainda a fazê-las na confluência das utopias tornadas realidades na-
além sala de aula, comunidades, quilombos, ruas, estradas e mundo 
contemporâneo.   Vamos, então, ao (des) encontro dos ventos das 
polifonias dos 14 capítulos, os quais estampam uma pedagogia da 
vida vivida desde línguas-linguagens–literaturas como lugares de 
produção de gretas, fissuras e bonitezas da escuta do grito dos 
textos aqui trazidos.   

Por fim, para encerrar esta apresentação, convidamos 
nossos(as) leitores(as) a construírem seus percursos de leitura, de 
acordo com seus interesses e inquietações epistemológicas. O que 
realmente queremos, com esta obra, é causar incômodo, no sentido 



 

29 

de que, feita a sua leitura, você, leitor(a), não se sinta mais o mesmo 
do início da travessia, mas no meio dela, como diria Guimarães Rosa, 
possa aprender algo, ou como tem dito hoje, Ailton Krenak, 
desejemos e lutemos para “adiar o fim do mundo”.  Entre a 
“travessia” e o “adiamento”, esperamos que o(a) leitor(a) sinta-se 
provocado a refletir, repensar e RE-Existir não só em relação a sua 
prática pedagógica, mas também a suas formas de ser-estar no 
mundo. Não há volta atrás, para nós, subalternizados(as), ver o 
mundo por meio de lentes decoloniais não é mais uma opção, é uma 
necessidade! Daí ser necessário, como ensinam Sônia Guajajara, 
Graça Graúna, Eliane Potiguara e Márcia Kambeba, fazer confluir e 
transfluir nossas leituras, vivências e imaginários neste Brasil de 
múltiplas vozes, corpos e memórias, infelizmente ainda 
marginalizadas, subalternizadas e violentadas dentro-fora de 
escolas-universidades-continentes-mundos possíveis.        

Desejamos a todos(as) uma excelente leitura, decolonial!  
 

Grassinete C. de Albuquerque Oliveira 
Amilton José Freire de Queiroz   

André Effgen de Aguiar 
 

 
 
 

  



30 

  



 

31 

 
 
 
 
 
 
 
 

SEÇÃO I 
 

Ventos Alísios 
Cenas da Resistência e RE-Existência:  
As linguagens do fazer-ser-esperançar 

como práxis decolonial 
  



32 

  



 

33 

CAPÍTULO 1 
 

As linguagens de RE-Existência pelas Literaturas:  
Gretas, fissuras e semeaduras para o ensino-aprendizagem 

decolonial 
 
 

Grassinete C. de Albuquerque Oliveira 
Amilton José Freire de Queiroz 

André Effgen de Aguiar 
 

 
 

Escrevo gritando. Gritando escrevo. 
[...] Os órgãos em seu conjunto, liderados pela 

alma e pelo coração,  
gritam NÃO! Gritam DIGNIDADE! E gritam VIDA!  

(Catherine Walsh, 2019, p. 93) 
 
 

Preciso de uma compreensão crítica das próprias formas de 
funcionamento da sociedade, para poder entender como a 

educação, na qual estou envolvido, funciona no contexto 
global e no contexto da sala de aula. Em última análise, nós 

mudamos à medida que nos engajamos no processo de 
mudança social. Na intimidade dos movimentos sociais que 

visam à transformação, encontramos um momento muito 
dinâmico da mudança. É um erro separar a dinâmica global 

da mudança social da nossa prática educacional. [...] 
(Paulo Freire e Ira Shor, 1986, p. 109) 

 
 
  

Iniciando os “gritos e as gretas” 
 

Abrir o capítulo com Catherine Walsh1 (2019), Freire e Shor 
(1986) orientando ser necessário gritar para compreender 
criticamente como funciona a sociedade e, assim, entender como a 

 
1 Em um movimento decolonial e de educação crítica, as teóricas deste texto serão 
nominadas pelo nome seguido do sobrenome. Salvo, quando estiverem em citação 
indireta.   



34 

educação funciona no contexto global e local, com o intuito de nos 
engajarmos no movimento de mudança social, é por demais 
significativo. O mundo, no momento em que ocorre a escrita deste 
texto, está em disruptura. Temos guerras na Ucrânia, na Faixa de 
Gaza, na Síria, no Líbano. Temos refugiados – Venezuela, Guatemala, 
Congo, Líbia, Síria, Iraque, para citar alguns – arriscando a vida pelos 
mares, rios, estradas, na tentativa de saírem de seus países em 
conflitos. Temos movimentos da ultradireita conservadora 
propagando não o ato do fazer política, e sim, espalhando discursos 
de ódio e fake news contra formas democráticas conquistadas não 
menos do que com “suor e lágrimas”.  

No Brasil, temos 33% de vegetação nativa (281 milhões de 
hectares) destruída desde o início da invasão europeia (conhecida 
por muitos como colonização) em 1500, sendo que, de janeiro a 
junho de 2024, 4,48 milhões de hectares foram queimados, ou seja, 
78% desse total ocorreu em vegetação nativa e, entre os biomas, a 
Amazônia registrou a maior área queimada, com 2,97 milhões de 
hectares – 66% do total atingido pelo fogo no país2. No Sul, 
especificamente no Rio Grande do Sul, as chuvas deixaram o rastro 
de desastre, que atingiu 471 cidades, matou mais de 170 pessoas e 
deixou mais de 600 mil desabrigados(as). Some-se que, de acordo 
com o Atlas da Violência (2024) do Instituto de Pesquisa Econômica 
Aplicada (Ipea)3, o país que mais comete violências contra a mulher, 
os negros e os LGBTQIAPN+, segue, portanto, em total descompasso 
no compromisso de garantir a cidadania efetiva por meio de políticas 
públicas eficazes.  

Em confluência, tanto o mundo arde quanto o Brasil queima, 
inunda e violenta. Esse cenário vivido de modo glocal 
(Kumaravadivelu, 2004) nos leva a gritar e transgredir em favor da 
vida, em favor da ciência, da humanidade e em favor da 
decolonialidade. Com Freire e Shor (1986), somos nos engajamos 
desde os movimentos sociais que buscam a transformação do 
status quo e alertam que separar a dinâmica global-local da 

 
2 Dados disponibilizados pelo MapBiomas, em agosto de 2024. Disponível em: 
https://brasil.mapbiomas.org. Acesso: 20 ago. 2024.  
3 Atlas da Violência 2024. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea). 
Disponível em: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes. Acesso: 20 
ago. 2024. 

https://brasil.mapbiomas.org/
https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes


 

35 

mudança social e da prática educacional é um erro. Por isso, 
discutimos as linguagens da RE-Existência4 pelas Literaturas, 
buscamos as gretas, as fissuras e formas outras de semear em 
direção a um ensino-aprendizagem decolonial, no qual o exercício da 
alteridade esteja coadunado ao envolvimento ético, político e 
germinante da transfluência de saberes.    

Pensando assim, a educação, quando atua para a consciência 
crítica e decolonial dos(as) estudantes, contribui para que ocorra a 
revolução no pensar-agir no contexto em que se vive e para o mundo. 
Seguindo bel hooks (2019, p. 27), é preciso erguer a voz, não qualquer 
voz, mas aquela do sujeito que constrói, que dialoga, que responde a 
perguntas que não lhe foram feitas, aquele que faz perguntas sem-fim 
para uma sociedade em que milhares de vozes são sufocadas 
diariamente por não fazerem parte do sistema-mundo (Wallerstein, 
1992), que dita quais vozes são validadas e que merecem ser ouvidas.   

É com os gritos pela dignidade e pela vida, de resistência para 
construir algo com ética e criticidade, que abrimos gretas para 
defender uma educação (básica e superior) plural e 
interculturalmente crítica (Walsh, 2009), propondo a reconstrução 
participativa e democrática desde dentro (Walsh, 2019, p. 95). Os 
gritos, assim, exigem um olhar mais atento para “poder ver, ouvir e 
sentir muito mais o ir e vir, e reconhecer nele a pequena esperança 
que grita no chão, mas que também afirma e caminha a vida.” (p. 89). 
As fissuras revelam a emergência, a possibilidade e a existência do 
próprio outro que faz/está (n)a vida, mesmo diante das suas 
precárias condições (Walsh, 2017). Esse é o propósito deste 
capítulo, isto é: não passar despercebido, invisível, fora da 
percepção, da atenção sobre as linguagens da RE-Existência pelas 
literaturas, já que são pelas linguagens que criamos e buscamos a 
transformação na/pela/para a educação.  

Para alcançar esse propósito, as seções são apresentadas em um 
diálogo (in)tenso com as linguagens-e-literaturas. Definimos aqui o 
nosso entendimento sobre as linguagens-e-literaturas como elos 
indissociáveis. Linguagens porque todo ato discursivo é considerado a 

 
4 Importante destacar que o prefixo latino RE- tem o sentido de retrocesso, repetição e/ou 
de reforço. Usamos em maiúsculo como ato do sujeito encarnado experimentar uma nova 
forma de existência, de tornar-se mais, como ato revolucionário que altera sua forma de 
ver, sentir e conectar-se com o mundo ao seu redor 



36 

partir de um processo comunicativo ininterrupto e de interação entre 
os(as) falantes em dado momento sócio-histórico e cultural, portanto, 
não livre de ser ideológico, visto que refletem e refratam dada realidade 
(Volóchinov, 2017) das pessoas com a vida vivida. Literaturas, tendo 
como base a narrativa, porque contém a plenitude das linguagens 
sociais de uma época e, como toda linguagem é um ponto de vista, uma 
perspectiva socioideológica dos grupos sociais reais e dos(as) seus(as) 
representantes personificados(as), revela a plenitude do seu significado 
histórico somente no conjunto do diálogo das linguagens da época 
experienciada (Bakhtin, 2014, p. 201-202).  

Desse modo e com esse jogo de interlocuções, na primeira 
seção, tratamos da Colonialidade da Linguagem e a fratura 
necessária: a noção de lócus enunciativo como dispositivo 
decolonial, fazendo um breve percurso sobre como a colonialidade 
se manifesta por meio da Linguagem, especificamente no campo do 
saber, pois a longa tradição do cientificismo e do eurocentrismo deu 
origem a uma ideia de universalismo abstrato. Esse, por sua vez, 
marca não apenas como se dá a produção do conhecimento, como 
também atua em outros aspectos da vida humana, como na política, 
economia, cultura e na relação com a natureza (Bernardino-Costa, 
Maldonado-Torres e Grosfoguel, 2018).  

A segunda seção, Linguagens Decoloniais: com “gritos, gretas e 
semeaduras” buscamos a transformação social, partimos, 
principalmente, das discussões apresentadas por Catherine Walsh 
(2017; 2019; 2023) ao argumentar que a decolonialidade, enquanto 
pedagogia que busca semear, cultivar e expandir o conhecimento, 
promovendo a interligação entre as pessoas, não é uma teoria a 
seguir, mas um projeto a assumir e uma práxis para caminhar 
(Walsh, 2017). Mais ainda, a decolonialidade  na/para a educação 
transformadora  é estar engajado na ruptura das fronteiras 
disciplinares, na criação de uma nova linguagem, “na 
descentralização da autoridade e na reescrita das áreas limítrofes 
institucionais e discursivas onde a política se torna um pré-requisito 
para reafirmar a relação entre atividade, poder e luta” (Giroux; 
McLaren, 1994, p. 10).   

Na terceira seção, Semear para um ensino-aprendizagem 
decolonial pelas literaturas, abordamos as lutas sociais como 
cenários pedagógicos onde as pessoas exercitam suas pedagogias 



 

37 

para aprender, desaprender, reaprender, refletir e agir no coletivo 
para, juntas, compreenderem a própria condição colonial vivida. 
Para Catherine Walsh (2013), as pedagogias são práticas, 
estratégias, metodologias que, entrelaçadas, são construídas, 
tecidas na resistência e na oposição, como insurgência, afirmação, 
re-existência e re-humanização. Por isso, nessa seção, propomos 
como prática de insurgência e (re)existência o trabalho pedagógico 
com produções literárias de autoras de grupos subalternizados, 
essas que tem suas vozes silenciadas perante o cânone literário e 
que não ecoam em espaços de poder como a mídia, a sala de aula e 
em materiais didáticos para serem lidas, discutidas, visibilizadas.  

Fechamos o capítulo com algumas Considerações 
inconclusivas. Adotamos essa estratégia porque, se ao longo desse 
escrito buscamos semear, fissurar e gritar a vida-educação-
linguagens, nada mais coerente que alinhavar nosso fio 
argumentativo por meio de uma proposta de trabalho com a 
literatura de autoria feminina. O traço inconclusivo encontra-se, 
pois, justificado desde os gritos, as gretas e as sementes que o eu-
lírico de cada poema tece, potencializa e convida os(as) leitores(as) 
para vivenciar as linguagens de RE-Existências pelas-nas literaturas 
de  Graça Graúna e Ana Cleide da Cruz Vasconcelos.   

 
Colonialidade da Linguagem e a fratura necessária: a noção de 
lócus enunciativo como dispositivo decolonial 

 
Opressão. Massacre. Invisibilização. Silenciamento. 

Apagamento. Subalternização. Essas ações da colonialidade 
envolvem o contexto sócio-histórico dos povos do Sul Global desde 
muito tempo. O que defendemos aqui é que tais ações, que 
modelam e remodelam o cotidiano dos colonizados, são realizadas 
na e pelas linguagens. Isto quer dizer que, a priori, a linguagem da 
colonialidade é aquela que pretende, cada vez mais, marginalizar o 
subalterno, enquadrando-o, mesmo na contemporaneidade, em sua 
posição de primitivo, de selvagem. 

Entendemos, assim, que, no imbricamento da Colonialidade do 
Poder com a Colonialidade do Saber, ganha corpo um outro tipo de 
colonialidade: a Colonialidade da Linguagem. De acordo com 
Gabriela Veroneli (2021), a Colonialidade da Linguagem é a relação 



38 

intrínseca entre raça e linguagem, baseada no imenso aparato 
epistêmico-ideológico da Colonialidade que permite a imaginação 
colonial pressupor os colonizados como seres menos humanos, 
primitivos, inclusive nas suas formas de se expressarem 
linguisticamente. 

Quijano (2014) prevê que a lógica racial colonialista vai além de 
características físicas ou fenotípicas, ela também se estende aos 
campos interpessoais e intersubjetivos da atividade humana, 
atravessando, assim, o conhecimento e a linguagem produzidos 
pelos subalternizados. Associado a isso, nossa concepção de 
linguagem é baseada em Pennycook (2010), que nos demonstra que 
a linguagem, além de seu caráter dialógico, é “um produto de ação 
social”, ou uma prática social localizada (p. 8). Desse modo, 
compreendendo que a Colonialidade se emaranha pelos campos 
interpessoais e intersubjetivos de nossas vidas e que a linguagem é 
indissociável das práticas sociais, podemos entender que há uma 
relação dialética entre a linguagem e todas as produções 
socioculturais humanas, sendo assim, há a relação entre linguagem 
e poder; linguagem e território; linguagem e escrita; linguagem e 
religião; linguagem e civilidade. 

Bispo (2015) já nos alertava sobre a importância da linguagem 
nos processos de colonização; para o filósofo contracolonial “quem 
nomina, domina” e a primeira coisa que os colonialistas-
colonizadores fazem é nomear pessoas, lugares e gestos. Ora, como 
assim nomear o que já tem nome? Essa ação nomeadora, que por 
muitos pode ser considerada simples, ou uma pura adequação 
vocabular, aos nossos olhos decoloniais, vai muito além disso. Para 
nós, essa atitude de nomear o que já tem nome constitui uma política 
linguística colonial nefasta, uma forma de violência, um 
linguisticocídio, desde o momento em que desconsidera-se, apaga-
se as nomeações, as produções, as linguagens forjadas pelos povos 
que já habitavam as terras de Abya Ayala. 

Foi do choque do europeu com os povos ancestrais que surgiu 
a ficção de raça, a qual, na lógica colonial, é um sistema de 
organização social que dividiu as pessoas entre seres humanos e 
animais (Lugones, 2012), definindo, assim, noções de superioridade 
e inferioridade entre os humanos. Complementarmente, no 
entendimento de Krenak (2020), seria como se os europeus tivessem 



 

39 

se autoelegido uma casta, a humanidade, e todos que estão fora dela 
são a sub-humanidade. Nesse jogo sociopolítico, coube a nós, povos 
colonizados, em diferenciação ao branco europeu, o lugar de não-
humano, de bárbaro, de selvagem, de “sem alma” (Caminha, 1500). 
Esse posicionamento compulsório se arrasta ao longo dos séculos e 
traz inúmeras implicações ao ser, viver, agir e pensar nas terras do 
Sul Global. A linguagem não ficou à margem desse processo 
colonizatório. 

Dentro do espectro da invenção da raça, os povos colonizados, 
classificados como bestas a serem exploradas, foram taxados como 
uma massa sem cultura, não iluminada pela razão ocidental. Suas 
práticas socioculturais e linguagens, sem nenhum pudor, foram 
classificadas como exóticas, pagãs, tradicionais, sem valor cultural 
e/ou científico. Essa racionalidade colonial atingiu em cheio as 
linguagens e as formas de expressão dos povos subalternizados. A 
partir desse contato, suas línguas e suas produções linguísticas 
passaram a não ter valor, foram desbancadas a linguagens de segunda 
categoria e, por isso, não serviriam mais como forma de comunicação. 
A partir daquele momento, o uso ou não uso de uma determinada 
língua-linguagem havia se convertido em um assunto político. 

É impressionante observar o fetiche eurocêntrico pelas línguas. 
Para a razão ocidental, as línguas nunca foram consideradas como 
um meio de diálogo e expressão entre os povos, mas como fator de 
unificação territorial, de ordenamento jurídico-social, além de, na 
lógica cristã, fiel companheira da colonialidade, uma forma de 
alcançar ao deus dos europeus. Nessa empreitada linguística 
colonialista, a língua do colonizador passa a ser considerada como 
“A língua” e, como forma de controle social-cultural-jurídico-
religioso, deveria ser aprendida e utilizada por todos que ocupavam 
aquele território. Parece-nos que o pensamento comum europeu 
era: “Calem-se! Dane-se sua cultura, dane-se suas formas de 
expressar, às favas com suas cosmovisões, medíocres seres não-
humanos, estamos aqui para trazer progresso e civilização!”, sendo 
essa a lógica colonial e a forma como ela atingiu em cheio os 
linguajares dos colonizados. Nascimento (2019), corroborando 
nossa visão, afirma que: 

 
a modernidade não apenas usou a ideia de linguagem no âmbito do 
projeto romântico, liberal, cristão e idealista das línguas nacionais 



40 

europeias (como é o caso do português, francês, espanhol e italiano), 
como também lançou mão dela para criar uma definição para o 
mundo inteiro, passando a operar todos os conceitos a partir da 
Europa. (Nascimento, 2019, p. 4, ênfases adicionadas). 

 
O padrão eurocêntrico dita um caráter monolíngue para as 

línguas e para os territórios colonizados. De acordo com Makoni e 
Pennycook (2007, p.01), “as línguas foram, no sentido mais literal, 
inventadas, particularmente como parte dos projetos 
cristãos/coloniais e nacionalistas em diferentes partes do globo”5, 
ou seja, a invenção do status de língua é uma noção cultural 
fortemente associada à ascensão dos Estados-nação europeus e à 
lógica racionalista iluminista. Como estudiosos das linguagens, 
sabemos que a noção de língua traz, em seu bojo, outros fatores 
como ideologias, crenças, epistemologias e identidades, sendo fácil 
entender que, ao obrigarem os povos originários, inferiorizados 
racialmente, a abandonarem suas línguas e formas de expressões 
locais e aprenderem a se comunicar, forçosamente, pelo idioma do 
colonizador, estes, sorrateiramente, inculcavam, nos falantes 
involuntários, ideologias eurocêntricas e todo um sistema 
estruturante social, cultural e político de cunho ocidental, que, ao 
longo dos séculos, vem modelando e remodelando as formas de 
viver e de existir na região dos trópicos. 

Makoni e Pennycook (2007) ainda asseveram que essas línguas 
foram administrativamente atribuídas a populações colonizadas 
como “línguas maternas” e passaram a formar a base da chamada 
educação em língua materna e da alfabetização vernácula, desse 
modo, ignorando as outras formas de expressão e línguas utilizadas 
localmente, os falantes foram forçados a se alfabetizarem em outras 
línguas (língua do colonizador local), o que, paulatinamente, 
resultou no extermínio linguístico de inúmeras línguas indígenas. 
Somente no território brasileiro, de acordo com dados do IBGE, 
falavam-se em torno de 1.500 línguas distintas, oriundas de troncos 
linguísticos diversos, e, dado o processo de aculturação e genocidio 
dos povos originários, hoje, em nosso país, restam somente cerca de 
181 línguas indígenas que ainda possuem comunidades de falantes. 

 
5 No original: languages were, in the most literal sense, invented, particularly as part 
of the Christian/colonial and nationalistic projects in different parts of the globe. 



 

41 

Nesse contexto, podemos inferir que a Colonialidade da 
Linguagem tem um papel fulcral na arquitetura do que hoje somos 
como seres subalternizados. É na e pela linguagem que os processos 
de aculturação, apagamento, silenciamento e invisibilização 
atingiram em cheio o ser, o estar, o agir e o pensar no Sul Global. Tal 
processo se alastra até a contemporaneidade, uma vez que, mesmo 
vivendo sob o mito do monolinguismo, pois, supostamente, todos os 
brasileiros são falantes de uma única língua (o português), 
corporalidades, identidades, performances e linguagens 
subalternizadas continuam sendo lançadas à margem e à escuridão 
em prol do uso de uma língua idealizada e canonizada por linguistas 
de escritório. 

Podemos perceber que linguagens, performances e produções 
artísticas construídas por povos indígenas, negros, mulheres, 
população LGBTQIAPN+, ribeirinhos e deficientes dificilmente 
alcançam espaços de poder como a mídia e a sala de aula. Basta 
folearmos as páginas dos livros didáticos, que usamos na escola, 
para percebermos que as materialidades discursivas que 
representam essas maiorias minorizadas (Aguiar, 2023) se fazem 
presentes em números minoritários em relação a publicações de 
homens brancos e autores brancos estrangeiros (cf. Aguiar, 2024, no 
prelo). Essa ausência não é acaso ou aleatória, essa lacuna da 
produção epistêmica de povos subalternizados é ideológica, é um 
projeto de manutenção de poder da Colonialidade. No entendimento 
de Grosfoguel (2010), 

 
ao ocultar o sujeito que enuncia e o seu lugar epistêmico, clivado por 
relações de poder de classe, gênero, raciais, linguísticas, geográficas, 
espirituais do sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/moderno 
o europeu conseguiu universalizar sua racionalidade como neutra, 
classificando conhecimentos, povos e línguas como superiores e 
inferiores. (p. 459) 

 
É por meio dessa universalização da racionalidade eurocêntrica 

que a Matriz Colonial de Poder (Mignolo, 2008) continua apagando e 
inviabilizando corpos e discursos subalternizados, possibilitando a 
expansão e a dominação coloniais, bem como “o poder das elites 
euro-latino-americanas para edificarem uma hierarquia do 
conhecimento superior versus conhecimento inferior que, por sua 



42 

vez, se desdobra em seres superiores versus seres inferiores no 
mundo” (Baptista, 2021, p.1120). Passou da hora de dar um basta a 
esse modelo dicotômico (superiores x inferiores), é necessário, pois, 
produzir fissuras na racionalidade ocidental para a promoção de 
modos outros de viver, a partir do Sul Global. 

É urgente a luta por habitar o espaço no “corpo-política do 
conhecimento” (Grosfoguel, 2010) das linguagens e performances 
produzidas pelos povos subalternizados. A filósofa brasileira Djamila 
Ribeiro (2017) assevera que os saberes produzidos por grupos 
historicamente discriminados são lugares de potência e 
configuração do mundo de maneiras outras, sob outras geografias, 
além de serem contradiscursos importantes. Essas potências 
precisam ser visibilizadas para tensionar as imposições da 
colonialidade, fazendo emergir formas outras de subjetividade, 
opostas à lógica da racionalidade ocidental. 

 Na visão de Grosfoguel (2010), nossos conhecimentos são 
sempre situados de “geopolítica do conhecimento” e “corpopolítica 
do conhecimento”, as quais expressam o posicionamento 
ideológico do enunciador. Ocultar esse posicionamento ideológico 
do enunciador tem sido o esforço colonial desde muitos séculos. É 
tarefa dos(as) pesquisadores(as) decoloniais rasgar esse véu da 
colonialidade e trazer para cena essas subjetividades e identidades 
ocultadas e, por meio de lentes decoloniais, marcar o lócus de 
enunciação, isto é, o espaço geopolítico e o corpo-político de quem 
fala, configurando tal ação como uma estratégia de interrupção da 
colonialidade. 

Essa ideia de marcar o lócus enunciativo das produções 
discursivas dos povos subalternizados se configura como um forte 
dispositivo de insurgência decolonial. Na compreensão de Lívia 
Baptista (2021, p.1123), esse dispositivo pode contribuir para que 
vozes colonizadas materializem seus saberes e tornem-se 
“enunciadores, trazendo consigo para tal espaço suas 
corporalidades, suas narrativas, suas maneiras de ser, pensar, saber 
e sentir, enfim, suas existências em outras formas possíveis de 
subjetividade”. Assim, 

 
o lócus de enunciação tem a ver com o espaço geopolítico em que os 
sujeitos enunciam e como nesse são apagados os lastros da 
localização social, política, histórica dos sujeitos bem como são 



 

43 

desconsiderados os diversos atravessamentos de gênero, de classe, 
etnia, raça, por exemplo, com a instauração de um Ego não situado e 
universal. (Baptista, 2021, p.1119) 

 
A construção desse Ego não situado e universal é a base para o 

entendimento da neutralidade das ciências e dos discursos na razão 
ocidental. É preciso fraturar essa noção cotidianamente, já que o 
senso comum e algumas pesquisas acadêmicas estão impregnadas 
e/ou iluminadas por essa máxima da ciência moderna. Essa 
idealização da universalidade dificulta a visão para o que é diverso e 
plural, pois privilegia sempre as subjetividades e produções do 
modelo eurocêntrico de vida em detrimento de conhecimentos, 
saberes, epistemologias e corporalidades, produzidos de forma 
“pluriversal” pelos povos do Sul Global. 

Em vista disso, nós, povos periféricos e marginalizados, 
precisamos romper com a Colonialidade da Linguagem que nos 
amordaça e silencia há séculos e colocar nossas linguagens, 
literaturas, performances e corporalidades de volta no mundo. Para 
tal, defendemos que o construto teórico de lócus enunciativo, 
entendido como uma forma de dar mais visibilidade não somente as 
próprias práticas de existências no Sul Global, assim como as 
diferentes linguagens que nele acontecem e se produzem, é um 
dispositivo fulcral para uma luta decolonial no âmbito das políticas 
linguísticas, artísticas e do silenciamento epistêmico das linguagens 
subalternizadas. Precisamos sulear e corazonar as linguagens e as 
literaturas. 

 
Linguagens decolonizadoras: com “gritos, gretas e semeaduras” 
buscamos a transformação social 

 
Se realmente queremos criar uma atmosfera 
cultural em que os preconceitos possam ser 

questionados e modificados, todos os atos de cruzar 
fronteiras devem ser vistos como válidos e legítimos. 

Isso não significa que não sejam sujeitos a críticas ou 
questionamentos críticos ou que não haja muitas 

ocasiões em que a entrada dos poderosos nos 
territórios dos impotentes serve para perpetuar as 

estruturas existentes. Esse risco, em última análise, é 
menos ameaçador que o apego e o apoio contínuos 

aos sistemas de dominação existentes, 



44 

particularmente na medida em que afetam o ensino, 
como ensinamos e o que ensinamos.  

(bel hooks, 2017, p. 175) 
 

Abrir esta seção com bel hooks (2017) é estar engajados(as) 
para cruzar as fronteiras, rever os hábitos, os costumes, as crenças, 
os valores e as linguagens, muitas delas preconceituosas e 
violentas. Questionar o que sabemos e o que pensamos ser verdade 
é revelador. Ao sermos afetados por indagações como ensinamos, 
para que(m) ensinamos e o que ensinamos, movemo-nos para o 
esperançar que nos desloca para a (inter)ação e a trans(formação) 
social (Freire, 1992). Mais ainda, assumimos que é por meio das 
linguagens de RE-Existência que podemos sulear, esperançar e criar 
fissuras para promover um ensino-aprendizado decolonial. Afinal, a 
educação decolonizadora atua para a prática de liberdade e envolve 
estratégias pedagógicas que servem tanto aos(às) educandos(as) 
quanto para nós mesmos, educadores(as).  

Enquanto povos periféricos e marginalizados, precisamos estar 
atentos(as) ao que enunciamos para não mantermos a colonialidade 
das linguagens e das literaturas como saberes que silenciam os 
corpos, inviabilizam as diferenças e enquadram os saberes. Como 
bem apontado na seção anterior, defendemos um lócus enunciativo 
em que a confluência nos move para o compartilhar, o respeitar e o 
reconhecer (Nêgo Bispo, 2023) os saberes outros que vão para além 
da academia, por estarem situados no sujeito encarnado (Merleau-
Ponty, 1999; Denise Najmanovich, 2001; 2017), na experiência de 
viver na terra com os sentidos e abertos para as diferentes 
cosmovisões (Krenak, 2019).  

Catherine Walsh (2017), em diálogo com Fanon e Freire, 
destaca que a desumanização – entendida como resultado da 
violência imprimida por opressores que desumanizam os(as) 
oprimidos(as) – é um problema a ser enfrentado, de modo a levar a 
pessoa a refletir, a ter consciência da sua condição e a reconhecer a 
necessidade de lutar pela restauração de sua própria humanidade.  
Segundo a autora, esses passos são necessários, porém, ela 
enfatiza ser pela educação libertadora, humanista e disposta a 
romper com estruturas colonizadoras, que se pode proporcionar às 
pessoas as ferramentas necessárias para desvelar as raízes da 
opressão, identificar suas estruturas e atuar sobre elas. 



 

45 

De acordo com María Lugones (2014, p. 936), a hierarquia 
dicotômica entre o “humano e o não humano”6 é ponto central na 
modernidade colonial, tendo em vista que foi imposta sobre os(as) 
colonizados(as) a serviço do homem ocidental. Em seus estudos sobre 
a lógica categorial dicotômica e hierárquica do pensamento capitalista 
e colonial moderno, a autora argumenta que essa dicotomia se tornou 
uma ferramenta normativa para condenar os(as) colonizados(as). As 
condutas de sujeitos(as) não humanos(as) eram julgadas como 
bestiais, promíscuas, grotescas e pecaminosas. A partir desse 
entendimento, a colonialidade não apenas classifica os povos em 
termos de poder e de gênero, como desumaniza, reduz a agência das 
pessoas, desconsidera suas múltiplas identidades, culturas, línguas-
linguagens e os(as) torna menos que seres humanos. 

María Lugones (2014, p. 940) entende a resistência não “como o 
fim ou a meta da luta política, mas sim como seu começo, sua 
possibilidade [...] de voltar-se para dentro, na infrapolítica, uma 
política de resistência, rumo à libertação”. Assim como ela, 
entendemos a RE-Existência pelas linguagens e literaturas 
decolonizadoras porque os enunciados proferidos pelos(as) falantes 
em interação e em dada cadeia discursiva e contexto são únicos, 
singulares e ideológicos (Bakhtin, 2016; Volóchinov, 2017), sendo 
pela práxis que podemos desaprender (Spiviak, 1985; Fabrício, 2006) 
e vislumbrar uma transformação vivida no/pelo social.  

Decolonizar com “gritos, gretas e semeaduras” é provocar 
(des)aprendizagens, é desprender-se das certezas e plantar, sem 
dogmas e doutrinas, sementes que enveredem por outros caminhos 
para “teorizar, pensar, fazer, ser, estar, sentir, olhar e escutar – de 
modo individual e coletivo” (Walsh, 2017).  Para isso, precisamos 
pensar na educação, nas questões que envolvem o ensino-
aprendizagem com as linguagens decolonizadoras e pela RE-
Existência para seguirmos na compreensão do futuro responsável e 
ético, para entendermos a expressão da “natureza humana em 
processo de estar sendo” e, principalmente, “não é na resignação, 

 
6 Segundo María Lugones (2014), os povos indígenas das Américas e os(as) africanos(as) 
escravizados(as) eram classificados(as) como espécies não humanas, ou seja, eram como 
animais, incontrolavelmente sexuais e selvagens; enquanto o humano era o homem 
europeu, burguês, um sujeito/agente, que está apto a decidir o ser ideal de civilização, isto 
é, heterossexual, cristão, um ser de mente e razão.  



46 

mas na rebeldia em face das injustiças que nos afirmamos” (Freire, 
2000, p. 37).  

Os gritos, os nossos gritos aqui neste texto, não são os mesmos 
das pessoas que vivem, cotidianamente, o desespero da vida vivida, 
as guerras, os preconceitos de toda ordem – raça, gênero, classe 
social, deficiências, LGBTQIAPN+, privação de liberdade, dentre 
outras – que vivem e sentem as feridas da colonialidade. Walsh 
(2017) argumenta que não grita “por” povos e comunidades, porque 
eles têm seus próprios gritos. Sendo assim, gritamos com eles(as) 
para, juntos(as), compreendermos a sociedade que vivemos e 
fazemos. Gritamos frente a um sistema “capitalista-extractivista-
patriarcal-moderno/colonial que nos está matando a todxs” (idem, 
p. 76). Além disso, gritamos porque pensar-sentir-viver-fazer-agir é 
um processo de luta ancorado na ética, no compromisso, no 
respeito pelo outro.  

As gretas são pequenas esperanças que nos movem para 
pensar outros modos de fazer e viver a educação. É desaprender para 
compreender que o mundo é superdiverso (Vertovec, 2007) e, pela 
decolonialidade, podemos reconhecer outras histórias, trajetórias e 
formas de ser e estar no mundo, distintas da lógica racional do 
capitalismo contemporâneo, devolvendo a dignidade aos(às) que, 
por força do projeto hegemônico moderno/colonial, foram (e ainda 
são) considerados(as) inferiores ou não humanos (Albán Achinte, 
2013). Assim, as semeaduras propostas por Walsh (2019) são atos 
insurgentes, por fazerem (re)nascer, (re)surgir, (re)criar e 
(re)construir possibilidades, esperanças de viver que não apenas 
afrontam a lógica-sistema dominante, como também contribuem 
para fissurá-la, debilitá-la e desmantelá-la para fazer nascer, crescer 
e transfluir algo distinto. 

O esperançar freireano nos move para agir pela teoria-prática 
em favor da educação linguística crítica decolonial que, para 
Grassinete Oliveira e Angela Lessa (2022), (re)constrói-se a partir dos 
inúmeros fios ideológicos que ocorrem nos discursos proferidos por 
sujeitos(as) sócio-histórico-culturalmente situados(as), revelam as 
formas de poder colonizador do ser e do saber, além de manter 
corpos e mentes presos à lógica da disciplina, da homogeneidade e 
da visão do universalismo eurocêntrico.  



 

47 

Com “gritos, gretas e semeaduras”, buscamos a transformação 
social pela RE-Existência7, concebida por Albán Achinte (2013) como 
dispositivos que as comunidades criam e desenvolvem para 
inventarem, todos os dias, a vida e confrontar a realidade 
estabelecida por um projeto hegemônico colonial que, até os nossos 
dias, inferioriza, silencia e visibiliza negativamente a existência das 
comunidades indígenas, afrodescendentes e, acrescentamos, de 
gênero, de deficientes, os LGBTQIAPN+, os(as) que vivem abaixo da 
linha de pobreza e os(as) que se encontram em privação de 
liberdade, dentre outros(as).  

RE-Existência porque não podemos esquecer que a 
colonialidade nos habita, é corporificada, experimentada e vivida 
todos os dias, de forma diferente (Walsh, 2023) pelos mais diferentes 
sujeitos(as), principalmente, os(as) considerados não humanos. 
Mais ainda, conforme bem argumentado por Quijano (1992), nossos 
discursos se encontram permeados por leituras de mundo pré-
concebidas, com pré-conceitos, enviesadas e etnocêntricas, por 
terem sido forjadas pela modernidade-colonialidade. 

Cientes de não ser possível esgotar o tema, atuar em favor de 
uma educação em que a linguagem decolonizadora não deslegitime 
e desumanize qualquer forma de existência não é tarefa fácil, já que 
fomos forjados(as) pelo manto da colonialidade. Entretanto, quando 
buscamos o caminho da desaprendizagem (Spiviak, 1985; Fabrício, 
2006), da transgressividade (Pennycook, 2006), da IN-disciplina 
(Moita Lopes, 2006), propomo-nos a, constantemente, rever nossa 
práxis educativa, rever nossos valores e crenças, rever o 
conhecimento adquirido e rever a nossa própria RE-Existência como 
professores(as) que não apenas sugerem, mas vivenciam a potência 
de gritos, gretas e grãos das literaturas dos povos subalternizados na 
vida-escola-universidade.  
 
  

 
7 Albán Achinte (2013) escreve re-existência em minúsculo. Conforme explicado 
anteriormente, a nossa posição em escrever RE-Existência se encontra no sujeito 
encarnado (Merleau Ponty, 1996) que, por meio dos sentidos, das experiências vividas, das 
crenças, dos valores e dos costumes atravessam o corpo, marcam a  existência e a 
conectividade com o mundo e com as pessoas.   



48 

Semear para um ensino-aprendizagem decolonial pelas 
literaturas 

 
Para alcançar a transformação social debatida na seção 

anterior, é preciso semear e esperançar um ensino-aprendizagem 
como prática dialógica, crítica e libertadora. Dentro do escopo da 
decolonialidade, semear é um ato de insurgência, de rebeldia, uma 
vez que tal ação contribui para questionar, afrontar e desestabilizar 
a lógica do sistema dominante, além de promover a abertura de 
gretas que, aos poucos, podem auxiliar no desmantelamento desse 
sistema. Catherine Walsh (2020) nos apresenta o conceito de 
semear, afirmando que 

 
[...] semear não é um ato descontextualizado, desterritorializado, 
descorporizado do indivíduo. É um ato persistente, consciente e 
situado que em sua prática, processo e continuidade invoca e 
convoca memórias coletivas, rebeldias, resistências e 
insurgências de todo tipo, incluindo xs ancestrais e antepassadxs, e 
a coletividade-comunidade. (p.170, ênfases adicionadas) 

 
Com essa perspectiva, pensar a educação a partir do conceito-

ação semear é preocupar-se, diuturnamente, em construir, no 
espaço escolar-universitário, formas de incorporar e visibilizar as 
discursividades e as corporalidades das pessoas subalternizadas na 
práxis pedagógica. Catherine Walsh (2020, p. 169) pergunta: “como 
desde as diferentes disciplinas podemos abrir gretas, ser 
indisciplinados e semear?” Essa é uma questão complexa e de difícil 
resposta, dada nossa formação atravessada por epistemologias 
eurocentradas, focadas na racionalidade e no positivismo científico. 
Mas, precisamos ser ousados(as), precisamos caminhar em direção 
às fronteiras e provocar fricções nessas margens bem delimitadas 
pelo disciplinamento do conhecimento e pensar formas outras de 
construir saberes. E, mais importante, tirar da penumbra os corpos, 
as vivências, as experiências e as produções dos que foram/estão 
ocultados(as) pela Colonialidade do Poder e do Saber, colocando em 
cena textualidades, discursos, corporeidades e expressões dos 
povos subalternizados. 

Defendemos, aqui, um ensino que se pauta na pluridiversidade 
de saberes e, sobretudo, na ascensão -  dialógica, referenciada e 



 

49 

transgressiva - das vozes do Sul. O que propomos, desde o início, é 
realizar tal tarefa por meio das linguagens e das literaturas. Para isso, 
resgatamos um conceito que já foi debatido em seção anterior: o de 
lócus enunciativo. Compreendemos que esse dispositivo decolonial 
pode contribuir para que vozes colonizadas sejam consideradas 
como enunciadores(as) e possam demarcar espaços com suas 
corporalidades, suas formas de narrar, suas maneiras de ser, agir, 
pensar, sentir e existir, além de, por meio das formas de se 
expressarem, possam demarcar sua localização social, política e 
cultural, evidenciando seus atravessamentos de raça, classe, 
gênero e etnia, fatores que, em grande parte das vezes, são apagados 
e/ou silenciados em nome da conservação de uma literatura 
eurocêntrica e canônica. 

Mais ainda, o lócus enunciativo relaciona-se com a experiência 
vivida, com espaços a se alcançar por meio da luta política que, 
segundo Nascimento (2021), enxerga o corpo como corpus, como 
corpo-político (Mignolo, 2003) que fala por si e, na maioria das vezes 
não é ouvido. Usar o corpo significa recuperar a enunciação (raça, 
indígena, gênero, deficientes, entre tantos outros) na “relação entre 
alteridade e identidade, em um corpo-político em que todo ele é dor” 
(Nascimento, 2021, p. 64). Ao trazer o corpo de volta ao lócus 
enunciativo, podemos marcar as experiências de um corpo-político 
vilipendiado, sequestrado, apagado, que foram destruídas e que 
precisam ser retomadas (Nascimento, 2021, p.  64). 

E como trazer esse lócus da enunciação para um ensino-
aprendizagem decolonial pelas literaturas? Como trazer para a sala 
de aula as culturas, saberes, costumes, linguagens dos grupos 
subalternizados, já que a educação básica e superior estão ligadas à 
subserviência do saber eurocentrado e colonizador?  Como 
podemos criar movimentos, espaços para que os subalternos 
(Spivak, [1985] 2010) possam articular, reivindicar, provocar gretas e 
criar semeaduras? Essas questões e, possivelmente, outras trazem 
diversos incômodos a muitos professores(as) de línguas, materna ou 
estrangeira.  

Machado e Ivanete Soares (2021) argumentam que há uma 
visível inquietação, em algumas instituições educacionais, 
(acreditamos que na maioria), ao trabalharem com obras de 
escritores(as) que fogem ao padrão do cânone reconhecido 



50 

tradicionalmente e, ainda que apareçam como objeto de ensino. 
Costuma imperar a visão estruturalista, sem discussões realmente 
relevantes. Um caminho possível e que viemos, ao longo deste texto, 
advogando é a decolonialidade, enquanto construção teórico-
prática que procura fissurar a máscara do silenciamento (Kilomba, 
2019), a qual coloca os povos subalternizados em um processo 
quase eterno de decolonialidade do poder, do ser e do saber. 

A decolonialidade, enquanto potência para refletir e modificar 
as estruturas fixas, propicia incorporar outros conhecimentos 
produzidos fora dos centros hegemônicos, de forma a desestabilizar 
o sistema, fissurar e abrir gretas para romper com a hierarquização 
do saber, de línguas, de histórias, de modos de ser e viver (Machado; 
Soares, 2021).  Se considerarmos a educação como direito de todos 
e dever do Estado, conforme postulado na Constituição Federal de 
1988, o que se verifica, na prática, é que, ainda hoje, uma parcela 
significativa de subalternos(as) (negros, indígenas, pessoas com 
deficiência, LGBTQIAPN+, dentre outros) está integrada na 
educação, mas excluída do processo de socialização, à mercê do 
cis-heteropatriarcado8.  

A esse respeito, Rodrigo Machado e Ivanete Soares (2021, p. 
993) argumentam que a palavra “abertura” da escola para todos(as) 
os(as) cidadãos(ãs) teve como pano de fundo a política educacional 
“multicultural” que, ao menos na superfície discursiva, reconhece a 
“diversidade”, presente desde os Parâmetros Curriculares 
Nacionais (PCNs, 1996) até a Base Nacional Comum Curricular 
(BNCC, 2018). Nas palavras dos autores, 

 
Nestes documentos, nota-se uma frequência de proposições que 
giram em torno de elementos como “preconceito linguístico”, 
“variedade de gêneros discursivos”, abertura para “culturas indígena 
e afro-brasileira”, “literatura não-canônica”, “cultura juvenil” e outros. 
No entanto, a nosso ver, essa é apenas uma estratégia retórica e 
ideológica que se mascara de inclusiva. A manobra discursiva 
pressuposta nestas iniciativas fica evidente na formulação da versão 
homologada da BNCC, que desenvolve uma concepção seletiva de 

 
8 Entende-se por cis-heteropatriarcado uma instituição patriarcal e heteronormativa, que 
sustenta a dominação masculina, baseando-se em instituições como a família, as 
religiões, a escola e as leis. São ideologias que ensinam, por exemplo, que as mulheres são 
naturalmente inferiores. (Lerner, 2019) 



 

51 

diversidade, desconsiderando o debate no campo da cultura e da 
sociologia e apagando as diversidades que não interessam ao projeto 
político de educação que orienta o documento. Assim, a Base vale-se 
de complementos vagos e distensos para o termo diversidade, como 
“diversidade humana”, “diversidade linguística”, “diversidade de 
formação e vivências”, ‘diversidade de opiniões”, dentre outros, mas 
omite questões como identidade de gênero, racismo e classe social. 
(Machado; Soares, 2021, p. 994, ênfases adicionadas)  

 
Interessante notar que as palavras “diversidade”, assim como 

“lugar de fala”, discutida por Djamila Ribeiro (2017), ao caírem no gosto 
popular, tiveram seus significados quase que esvaziados. Nascimento 
(2021) destaca que o conceito “lugar de fala”, apresentado por Djamila 
Ribeiro (2017), envolve recuperar sempre lugar e fala como espaço não 
acabado de sentido, como espaço em que, longe de ser esvaziado, 
acondiciona sentidos ligados às formas possíveis de existência. 
Entretanto, a discussão dos brancos no país, ao utilizarem o termo para 
se desresponsabilizar pelo racismo, anunciam que “esse não é meu 
lugar de fala” (Nascimento, 2021, p. 63).  

Com a palavra “diversidade” parece haver algo semelhante. 
Tatiane Rodrigues e Anete Abramowicz (2013) apontam que o 
conceito pode revelar tanto o surgimento de uma inflexão social 
quanto uma imprecisão. Ou seja, o uso indiferenciado pode se 
restringir a um simples elogio às diferenças e pluralidades, levando a 
uma armadilha conceitual e uma estratégia política de esvaziamento 
ou apaziguamento das diferenças e das desigualdades.  

De modo similar, Ferreira (2023) destaca que, dentro da 
universidade, a decolonialidade é um paradigma de estudo 
importante para tratar da diversidade, porque não é somente uma 
ação que fica à margem, pelo contrário, a diversidade é a própria 
essência. Todavia, ao mesmo tempo em que se tem a diversidade, 
tem-se a antidiversidade como reação e que provoca o aumento do 
racismo, da violência de gênero, da homofobia, da agressão aos 
LGBTQIAPN+, aos indígenas e quilombolas.  

Nessa arena de lutas, na qual a palavra é campo fértil de ideologias 
(Volóchinov, 2017), precisamos entender que a política atual de 
mercado ressalta que a multiculturalidade representa mais do que o 
reconhecimento da diversidade. Ela atua como estratégia política 
funcional do sistema-mundo moderno e colonial que se diz “incluir” os 



52 

excluídos dentro de uma lógica do modelo econômico globalizado, que 
não se interessa em transformar as estruturas raciais sociais e, sim, em 
administrar a diversidade diante do “perigo da radicalização de 
imaginários e agenciamiento étnicos” (Walsh, 2009, p. 8).   

Outro aspecto relevante é o da interculturalidade funcional, em 
que a educação para a diversidade é vista como meio do “controle do 
conflito étnico e a conservação da estabilidade social, como o fim de 
impulsionar os imperativos econômicos do modelo neoliberal de 
acumulação capitalista” (Walsh, 2009, p. 16). Para a autora, a 
interculturalidade funcional incorpora a lógica do multiculturalismo e 
mantém colonizada as diversidades em nome do interesse do capital.  

Em razão dessa realidade, Catherine Walsh (2009) nos indica uma 
educação decolonial alicerçada na interculturalidade crítica, isto é, 
uma construção teórico-prática que questiona as relações de poder, 
visibiliza e discute a subalternização, as desigualdades sociais e as 
inúmeras formas de opressão que conservam os(as) excluídos(as) fora 
das relações sociais, culturais, de saber e de poder.  

Nesse sentido, a interculturalidade crítica como semeadura 
para um ensino-aprendizagem decolonial pelas literaturas 
preocupa-se em desafiar as estruturas sociais, políticas e 
epistêmicas da colonialidade do saber e da linguagem. Mais ainda, 
essa práxis crítica da interculturalidade, além questionar e fissurar o 
conhecimento eurocêntrico, potencializa a RE-Existência e a 
insurgência como formas de inter-relacionar as práticas sociais 
numa perspectiva dialética, dialógica e problematizadora. Por outras 
palavras, RE-Existir e insurgir são caminhos para pensar uma 
educação literária como um “início revolucionário em que o  próprio 
ato de ouvir os sujeitos subalternizados que foram por séculos 
desautorizados nos rituais de leitura escolares (Machado; Soares, 
2021)  se torne o horizonte de leitura, de fato, inclusivas.  

Para tanto, autoras como Graça Graúna, Ana Cleide da Cruz 
Vasconcelos, Kikka Sena, Márcia Wayna Kambeba, para citar 
algumas, encontram-se distantes do que se denominam literatura 
canônica. No entanto, são fundamentais por discutirem questões 
que envolvem o “sujeito encarnado”, vivo, não livre das tensões e 
conflitos próprios da sociedade excludente, como a do Brasil.  

Escritores(as) e teóricos(as) indígenas como Ailton Krenak, 
Márcia Kambeba, Tiago Hakiy, Olívio Jekupe, Ely Souza, Cristino 



 

53 

Wapichana, Daniel Munduruky, Eliane Potiguara, Julie Dorrico e 
Graça Graúna, dentre outros(as), têm produzido e disseminado uma 
reflexão sobre a potência da literatura  indígena brasileira.     

Escritoras como Selma Dealinda, Givânia Silva, Maria Mendes, 
Vercinle Dias, Amária Souza, Débora Lima, Maria Souza, Gessiane 
Nazário, Sandra Andrade, Ana Carolina, Valeria Santos, Carlídia 
Almeida, Dalila Borges, Rejane Santos, Nile Santos, dentre outras, 
têm atuado intelectual e epistemologicamente para discutir, 
transformar e impulsionar os debates sobre os territórios das 
existências negras femininas na sociedade brasileira.   

Diante deste cenário, vamos, aqui, rapidamente, tocar as 
poesias de Graça Graúna e Ana Cleide da Cruz Vasconcelos, 
buscando compreender os poemas dessas autoras como lócus de 
enunciação onde as linguagens da RE-Existência adotadas pelo eu-
lírico indígena e quilombola fissuram as falas, discursos e poderes 
eurocentrados para semear gritos  e grãos de esperança na reescrita 
da história e formação da sociedade brasileira, em suas dimensões 
pluriversas da vida.     

Em Graça Graúna, temos a defesa de uma literatura indígena 
que se manifesta como uma “literatura-assinatura de milhões de 
povos excluídos na história dos 500 anos. Portanto, posso dizer que 
há no meu fazer literário traços de literatura engajada”9. Essa 
afirmação da autora é uma forma de RE-Existência, de luta pela 
igualdade e que busca a valorização das raízes nacionais indígenas. 
Vejamos o poema Canción Peregrina. 

 

 
9 Retirado do site Cartas indígenas ao Brasil. Graça Graúna. Disponível em: https
cartasindigenasaobrasil.com.br/biografia/graca-grauna/#:~:text=Em%20seu%%2C%
%202003,uma%20crítica%20nacional%20dessa%20literatura. Acesso: 18 out. 2024.  

https://cartasindigenasaobrasil.com.br/biografia/graca-grauna/#:~:text=Em%20seu%20doutoramento%2C%20em%202003,uma%20crítica%20nacional%20dessa%20literatura
https://cartasindigenasaobrasil.com.br/biografia/graca-grauna/#:~:text=Em%20seu%20doutoramento%2C%20em%202003,uma%20crítica%20nacional%20dessa%20literatura
https://cartasindigenasaobrasil.com.br/biografia/graca-grauna/#:~:text=Em%20seu%20doutoramento%2C%20em%202003,uma%20crítica%20nacional%20dessa%20literatura


54 

 
 

Graça Graúna marca sua voz na literatura indígena engajada e 
evoca as relações das pessoas em seus espaços de 
experiências/vivências. Mandagará (2021) destaca que a literatura 
indígena brasileira tem múltiplos começos porque essa 
multiplicidade representa as vozes de vários povos, manifestadas, 
principalmente, como oralidade. Para o autor, como fala, canto, 
narrativa, a literatura indígena sempre esteve presente desde 
tempos imemoriais e edições escritas que recuperassem a voz e 
a performance da oralidade somente se tornaram relativamente 
mais comuns nas últimas décadas do século XX. Assim, o poema de 
Graça Graúna faz alusão ao tema do exílio, de Gonçalvez Dias, o qual 
estabelece a oposição entre um cá, o lugar do exílio, e um lá, lugar 
do desejo. Graça Graúna, por sua vez, o canto não vem do sabiá, vem 
da “a dor”, expresso no primeiro verso. 

Tecer o colar representa o trabalho que, para os povos 
originários, é marcado pelo coletivo, pela união. É tecer as histórias, 
memórias, costumes de muitos lugares e povos, presentes tanto nas 



 

55 

cidades quanto nas florestas. As pedras do colar atuam como o fluxo 
do espírito das montanhas, dos riachos, dos lagos e cordilheiras, de 
irmãos e irmãs que se encontram nos desertos das cidades e no seio 
das florestas. Krenak (2019) já nos convida a pensar-agir em ideias 
para adiar o fim do mundo, que se encontra, cada vez mais, perto da 
autodestruição, por insistirmos na exploração sociedade-natureza 
para manter os padrões de produção e consumo.  

Graça Graúna, ao ter o colar com muitas histórias de diferentes 
etnias, coloca ironicamente que se não os reconhecemos, 
paciência. Os povos originários continuam a gritar a angústia 
acumulada há mais de 500 anos. Krenak (2019), em sintonia, 
apresenta que existem centenas de narrativas de povos indígenas 
que contam histórias, conversam e nos ensinam mais do que 
aprendemos com a humanidade e isso é resistência contínua porque 
guardam a memória profunda da terra. 

No poema “Povo Negro”, de Ana Cleide da Cruz Vasconcelos, 
verificamos a figuração de histórias, lutas, sofrimento e conquistas 
do povo negro amazonense durante séculos de RE-Existência.  

O poema de Ana Cleide Vasconcelos inscreve, ressemantiza e 
tensiona as linguagens da RE-Existência.  A espessura dessas 
linguagens é montada por meio de um eu-lírico cuja voz mapeia, 
poética, histórica e discursivamente, a alteridade afro-brasileira. A 
progressão dos termos, na primeira estrofe, “meu bem, neném, seu 
Zé” inscreve a força das linguagens afrodescendentes que gritam, 
atritam e semeiam o gesto decolonial no poema. A repetição, três 
vezes, da palavra Axé conota o poder do imaginário iorubá, ao 
construir uma rede de significação plural do povo negro.   

 



56 

 
 

Assim, desde o emprego dos pronomes possessivos e 
substantivos como das supressões de nomes, o eu-lírico ressignifica as 
imagens da negritude cuja memória coletiva é grafada na vida socio-
poética do “Zé”, que é convidado a contar o cotidiano do povo negro.  O 
jogo da pontuação contribui para que o Axé seja instaurado para ampliar 
o trânsito do eu-lírico pelo território da negritude como elemento-chave 
de reconhecimento da amplitude da alteridade negra.  

Essa perspectiva torna-se mais evidente na segunda estrofe do 
poema. Tal processo consuma-se na afirmativa de que o povo negro 
é lutador. Essa luta constrói-se ao mesmo tempo que se desenvolve 
uma complexa cultura em diferença, bem como constitui abertura 
para a vivência de um amor. Além da cultura, do amor, o eu-lírico 
desenvolve a imagem do povo negro como “sofredor”, “trabalhador” 
cujo ponto de aproximação é o desejo pela terra para “morar” e 
“plantar”. Esse tom crítico assumido pela voz lírica testemunha a 
potência das linguagens de Re-existência. Afinal, a imagem do 



 

57 

sofrimento, do trabalho e da luta pela terra expressa uma dimensão 
ética do sujeito enunciador, ao questionar e disseminar outras 
estratégias de representação da vida negra.  

 A terceira estrofe, em tom imperativo, aprofunda o convite à 
ação-intervenção de “Zé” para levantar e projetar o refrão da Re-
existência: cantar, querer uma titulação. Isto é, ter o título da terra 
para plantar e ampliar suas vivências negras. Essa projeção da voz 
para defender e cultivar as experiências da negritude deste Zé, que 
simboliza também uma coletividade, potencializa a Re-existência 
por negros pela linguagem poética, social e humana.  

A quarta estrofe explora a estratégia de transformação do 
substantivo “titulação em verbo “titular”, acrescido do vocativo 
“meu irmão”. Ao evocar os irmãos, o eu-lírico coloca-se como sujeito 
dessa história coletiva, ao enunciar “nosso pedaço de chão”. Assim, 
entre o deslocamento entre a memória individual e coletiva, o eu-
lírico relê e reescreve as linguagens da resistência e Re-existência 
como zonas de diálogo para promover outros processos de figuração 
da alteridade negra na literatura contemporânea. 

Colocados em conexão, os poemas de Graça Graúna e Ana 
Cleide Vasconcelos estampam a voz, corpo e olhar indígena-
quilombola como lócus de enunciação decolonial. Isto é, são textos 
desde os quais, além da denúncia, da resistência e luta, 
ressemantizam, movimentam e territorializam a RE-Existência do 
povo indígena e quilombola na escritura literária brasileira 
contemporânea.  

É desde a escrita deslizante que as duas autoras compartilham 
um saber não como mercadoria, mas como fonte de ancestralidade. 
Instauram, por meio do território da escritura, a “Canção” e o “Axé” 
como zonas de confluência poética nas quais a oralidade, o 
significado e a memória denunciam que o saber vai, primeiro, pela 
palavra oral, depois, via escrita para guadar, semear, fissurar e gritar 
a potência da vida indígena e quilombola.    

Por meio de estrofes, versos, sons e ritmos em dialógico e 
fricção, os eu-líricos dos poemas peregrinam pela história da 
marginalização, subalternização e silenciamentos das vozes, 
corpos, olhares e performances espiralares da vida. Tal peregrinação 
é realizada desde poéticas nas quais “a dor, o parto, as pedras, as 
contas, o colar, o vento, as etnias”  se (des)encontram  com as 



58 

imagens de “café, luta, sofrimento, alimentação, moradia, titulação, 
irmandade e chão” para confluírem no território das linguagens de 
RE-Existência das literaturas indígena e quilombola.  

Semear um ensino-aprendizagem decolonial pelas literaturas 
de Graça Graúna e Ana Cleide Vasconcelos é, pois, tomá-las como 
lócus de enunciação desde o qual a leitura literária, crítica, 
transgressiva, libertadora e humanizadora dos(as) alunos(as) tanto 
da educação básica quanto superior seja encarada como 
necessidade para promover outros gestos de análise e interpretação 
da colonialidade e modernidade, infelizmente ainda instalada e 
atuante na sociedade brasileira.  

Semear um ensino-aprendizagem decolonial pelas literaturas 
destas autoras indígena e quilombola é, sim, organizar, realizar e 
reavaliar as aulas de línguas-literaturas-linguagem como lugares, 
concretos, de confluências narrativas, poéticas, dramáticas, 
multissemióticas, linguageiras e emancipadoras do direito à leitura, 
escrita, à saúde, à segurança, ao bem viver e  a uma “educação como 
prática de liberdade” na-além escola-universidade-vida.   
 
Considerações Inconclusivas 
 

Neste capítulo, apresentamos, discutimos, articulamos e 
ensaiamos o nosso movimento teórico-prático como 
professores(as) da educação básica e superior para pensar, 
concretizar e fomentar um lócus de enunciação desde  o qual 
possamos fazer confluir alguns diálogos sobre a potência das 
sementes, gretas e gritos nas  linguagens de RE-Existência das 
literaturas indígena e quilombola.  

Tanto esse capítulo quanto os poemas de Graça Graúna e Ana 
Vasconcelos, para nós, constituem esse lócus de enunciação onde 
podemos aprender a decolonizar os modos de vida, os enfoques de 
abordagem e as práxis  da representação literária e intelectual.  
Afinal, são escritas nas quais se configuram olhares, vozes e 
performances radicados na luta por promover o direito às gretas, aos 
gritos e às sementes de uma prática literária, pedagógica e 
investigativa, de fato, posicionada no território da liberdade, 
esperança e humanização com todas as pessoas.  



 

59 

Liberdade para que a literatura de Graça Graúna afronte os 
tentáculos da colonialidade e modernidade e inscreva, dissemine e 
esperancem – com narrativas, poéticas e teatros tecidos desde suas 
cosmogonias, tradições e ancestralidades – rotas de 
desaprendizagem pelas quais o corpo, a oralidade, os grafismos e as 
alteridade indígenas nos ensinem  não apenas a escutar o grito, mas 
também a tecer gretas e potencializar as sementes de uma 
educação literária e linguística críticas.   

Esperança para que a Literatura de Ana Vasconcelos friccione 
as paisagens da representação da alteridade afro-amazonense e 
instaure outros modos de ler a grafia do corpo, corporeidades e 
performances da negritude como lugar de inscrição dos 
conhecimentos, dos saberes e dos conhecimentos da 
ancestralidade.  

Humanização, por meio das literaturas das escritoras, que 
emerge da-na leitura das imagens, das falas e dos discursos desde 
os quais o eu-lírico das escritoras questionam, atritam e 
desestabilizam os estereótipos, as  clivagens e os mitos da 
democracia étnico-racial, construídos em prol da domesticação, 
alienação e colonização dos corpos e das mentes das pessoas.   

Como lócus de enunciação da ancestralidade indígena e afro-
amazonense, os poemas das duas escritoras podem ser lidos, 
discutidos, analisados e interpretados em confluência  com a práxis 
da decolonialidade. Defendemos essa mirada, pois entendemos que 
tanto Canção peregrina quanto Povo negro constituem territórios 
poéticos-históricos nos quais as vozes, os corpos e as alteridades 
que por-com eles transitam não só tematizam traumas, tramas e 
violências sofridos por povos subalternizados, mas sim convocam 
os(as) leitores(as) a assumirem uma posição crítica diante da 
representação literária, política, social e humana das pessoas 
indígenas e quilombolas.         

Desse modo, os poemas das autoras, em ritimo plural de 
constante desaprendizagem (Spiviak, 1985; Fabrício, 2006), são 
lócus do novo, em que podemos aprender a ver com outros olhos, a 
escutar com outros ouvidos, a sentir e a viver a confluência de práxis  
literárias nas quais os saberes indígena e quilombola se encontram 
para semear, gritar e fissurar outras performances dialógicas, 
transgressivas e libertadoras pelas linguagens de RE-Existência.  



60 

Assim, com a responsabilidade de pensar-agir em favor do 
ensino-aprendizagem decolonial pelas linguagens-e-literaturas, 
filiamo-nos às discussões de Branca Fabrício (2006, p. 52), ao 
argumentar que as opções políticas envolvidas nessa ótica “têm 
implicações para a construção do presente e de futuros sociais 
possíveis, menos aprisionadores e mais comprometidos com a 
transformação de situações de exclusão social em diversas áreas, 
causadoras de sofrimento humano”.  

A proposta aqui apresenta de pôr, no palco da educação básica 
e superior, produções literárias e formas de expressão de 
populações subalternizadas demonstra que os atos de pensar, agir e 
transformar a realidade didático-pedagógica-teórica não deveriam 
dissociar-se da ação referenciada, ética e pluridiversa da cultura e 
da sociedade. Eles estariam, pois, ancorados na perspectiva 
concreta de vivenciar, ressignificar e potencializar. Por isso, 
engajamo-nos nas linguagens da RE-Existência pelas Literaturas, 
isto é, um caminho para configurar, rediscutir e redefinir os 
processos de representação de vozes, olhares, corpos e alteridades 
cujas potencialidades humana, estética e epistemológica foram 
marginalizadas, subalternizadas e silenciadas em nome da 
manutenção e ampliação do discurso, imaginário e lógica 
eurocêntricos. 

Pensar e movimentar as linguagens de Re-existência como um 
território de possibilidades dialógicas, em espaços de poder, 
significa demandar a emergência, a consolidação e a expansão de 
gestos teóricos radicados na praxiologia do cotidiano escolar, bem 
como não perder de vista o questionamento das práticas 
reificadoras da colonialidade e modernidade que atravessam os 
sistemas educacionais. As linguagens de Re-existência pautam, 
pois, o engajamento do(a) professor(a)-pesquisador(a) como um 
ponto de articulação crucial para aderir, impulsionar e catalisar a 
agência crítica de atores educacionais.  

Para concretizar esse projeto de sociedade, no qual as Re-
existências dos saberes, alteridades e culturas em (com)fluência 
estão a desenhar outros itinerários da vida plural, o(a) professor(a)-
pesquisador(a) necessitaria não apenas questionar os jargões da 
colonialidade do poder, saber e ser, mas também ser agentivo, 
combativo e propositivo.  



 

61 

Talvez assim e por meio de outros gestos de transgressão, 
esperança e imaginação poética, referenciados no “inédito-viável” 
de aulas, mundos e vidas em confluência, possamos, portanto, tecer 
gretas, gritos e semeaduras de um ensino-aprendizagem decolonial 
como prática de amor, afeto, belezura, resistência e luta como 
professores(as) e pesquisadores(as) de línguas-literaturas-
linguagens de RE-Existência na-além Cap-Ufac-Ifes-Vitória-ELLAE-
América Latina-mundo.    
 
 
Referências 

 
AGUIAR, André E. Aprendendo a leitura perversa do mundo: a 
formação com professores na perspectiva do letramento crítico. São 
Carlos: Pedro e João Editores, 2023. 290p. 

ALBÁN ACHINTE, Adolfo. Pedagogías de la Re-Existencia: Artistas 
indígenas y afrocolombianos. In: WALSH, Catherine. Pedagogías 
Decoloniales: Práticas Insurgentes de resistir, (re)existir e (re)vivir. 
Tomo 1. Serie Pensamiento Decolonial. Editora Abya-Yala. Equador, 
2013, p. 443-468.  

BAKHTIN, Mikhail. Para uma filosofia do ato responsável. Trad. 
Valdemir Miotello e Carlos Alberto Faraco. São Carlos: Pedro & João 
Editores, [1920- 1924] 2017.  

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética: A Teoria do 
Romance. Tradução Aurora Fornoni Bernardini et al. 7. Ed. São Paulo: 
HUCITEC, 2014. 

BAPTISTA, Lívia Márcia Tiba Rádis. Lócus de enunciação e coletivo 
mexicano Batallones Femininos: cartografando uma pedagogia 
decolonial no Sul Global. Gragoatá, Niterói, v. 26, n. 56, 2021, p. 
1115-1147. Disponível em: <https://doi.org/10.22409/g
ragoata.v26i56.49063>. Acesso em 06 set. 2024. 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES,  Nelson;  
GROSFOGUEL, Ramón. Introdução: Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-
TORRES, Nelson;  GROSFOGUEL, Decolonialidade e Pensamento 
Afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 

https://doi.org/10.22409/g%09ragoata.v26i56.49063
https://doi.org/10.22409/g%09ragoata.v26i56.49063


62 

FABRÍCIO, B. F. Linguística Aplicada como espaço de 
desaprendizagem. In: MOITA LOPES, L. P. da. (Org.). Por uma 
Linguística Aplicada Indisciplinar. 2 ed. São Paulo: Parábola 
Editorial, 2006. P. 45-65.  

FERREIRA, Ricardo Alexino. Todo termo pode ser impreciso quando 
se fala em diversidade, diz professor da USP. [Entrevista concedida a 
Crisley Santana]. Jornal da USP. 2023. Disponível em: https://jornal.
usp.br/universidade/todo-termo-pode-ser-impreciso-quando-se-
fala-em-diversidade-diz-professor-da-usp/. Acesso: 17 out. 2024.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: Cartas Pedagógicas e 
Outros Escritos. São Paulo: Editora UNESP, 2000. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a 
Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

GIROUX, Henry Armand.; McLAREN, Peter. Between Borders: 
Pedagogy and the Politics of Cultural Studies. Routledge, New York, 
London, 1994.  

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos da economia 
política e os estudos pós-coloniais: transmodernidade, pensamento 
de fronteira e colonialidade global. In: SANTOS, Boaventura de 
Sousa; MENESES, Maria Paula. (org.). Epistemologias do Sul. 
Coimbra: Almedina, 2010. p. 383-417. 

hooks, bel.  Ensinando a transgredir: a educação como prática de 
liberdade. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017. 

hooks, bel.  Erguer a Voz:  Pensar como feminista, pensar como 
negra. São Paulo: Editora Elefante, 2019. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo 
cotidiano. RIO DE JANEIRO: COBOGÓ, 2019. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 
2020. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 

LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das 
mulheres pelos homens. Tradução Luiza Sellera. São Paulo: Cultrix, 2019. 



 

63 

LUGONES, María. Subjetividad esclava, colonialidad de género, 
marginalidad y opresiones múltiples. In: Serie Foros: Pensando los 
feminismos en Bolivia. La Paz, Bolivia, 2012. Disponível  em: 
http://rcci.net/globalizacion/2013/fg1576.htm Acesso: 21 jul. 2022. 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo decolonial. Revista 
Estudos Feministas, v. 22, n. 3, 2014, p. 935–952. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/QtnBjL64Xvssn9F6FHJqnzb#. Acesso: 
08 set. 2024.  

MACHADO, Rodrigo Corrêa Martins; SOARES, Ivanete Bernardino. 
Por um ensino decolonial de literatura. Revista Brasileira de 
Linguística Aplicada, v. 21, n. 3, 2021, p. 981–1005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbla/a/wcdxsD3sqYmYVRSQncPV4ty/#. 
Acesso: 08 out. 2024. 

MAKONI, Sinfree; PENNYCOOK, Alastair. Disinventing and 
reconstituting languages. Bilingual Education and Bilingualism: 62. 
Clevedon: Multilingual Matters Ltd, 2007. 

MANDAGARÁ, Pedro. Uma forma de ver as literaturas das mulheres 
indígenas. Acervo Pernambuco. 2018. Disponível em: http://
www.suplementopernambuco.com.br/acervo/artigos/2100-uma-
forma-de-ver-as-literaturas-das-mulheres-indígenas.html. Acesso: 
10 out. 2024. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 
Tradução: Carlos Alberto Ribeiro de Moura. 2. ed. São Paulo: Editora 
WMF Martins Fontes, 1999. 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial 
e o significado de identidade em política. Cadernos de Letras da UFF 
- Dossiê: Literatura, língua e identidade. n 34, 2008, pp. 287-324. 

MIGNOLO, Walter. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, 
saberes subalternos e pensamento liminar. Tradução: Solange 
Ribeiro de Oliveira. 1. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

MOITA LOPES, L. P. (Org.) Por uma Linguística Aplicada Indisciplinar. 
São Paulo: Parábola Editorial, 2006.  

NAJMANOVICH, Denise. El sujeto complejo: La condición humana en 
la era de la red. Utopía y Praxis Latinoamericana, v. 22, n. 78, 2017, p. 

http://rcci.net/globalizacion/2013/fg1576.htm
https://www.scielo.br/j/ref/a/QtnBjL64Xvssn9F6FHJqnzb
https://www.scielo.br/j/rbla/a/wcdxsD3sqYmYVRSQncPV4ty/


64 

25-48.  Disponível em: https://produccioncientificaluz.org/index.
php/utopia/article/view/22632. Acesso: 07 set. 2024.  

NAJMANOVICH, Denise. O sujeito encarnado – questões para a 
pesquisa no/do cotidiano. Rio de Janeiro: DP&A, 2001. 

NASCIMENTO, Gabriel. Entre o lócus de enunciação e o lugar de fala: 
marcar o não-marcado e trazer o corpo de volta na linguagem. 
Trabalhos em Linguística Aplicada, v. 60, n. 1, 2021, p. 58–68. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/tla/a/r7rQrXcSvgQFT
x3WNft4Rff/#. Acesso: 16 out. 2024.  

NASCIMENTO, Gabriel. Racismo linguístico: os subterrâneos da 
linguagem e do racismo. Belo Horizonte: Letramento, 2019. 

OLIVEIRA, Grassinete Carioca de Albuquerque. LESSA, Angela 
Brambilla Cavenaghi Themudo. Em favor da educação linguística 
crítica decolonial: perspectivas em um curso de pós-graduação em 
linguística aplicada. Decolonialidade: pontos e contrapontos na 
educação linguística crítica 1. ed. Campinas, SP: Pontes Editores, 
2022, p. 33-56.  

PENNYCOOK, A. Uma linguística aplicada transgressiva. In: MOITA 
LOPES, L. P. (org.). Por uma linguística aplicada indisciplinar. São 
Paulo: Parábola, 2006. p. 67-84.  

PENNYCOOK, Alastair. Language as a local practice. New York: 
Routledge, 2010. 

QUIJANO, A. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 
Latina. In: CLIMACO, D. Assis. (Org). Cuestiones y Horizontes. 
Antología esencial de la Dependencia Histórico Estructural a la 
Colonialidad/Descolonialidad del Poder. Buenos Aires: CLACSO, 
2014. p. 777-832. 

QUIJANO, A. Colonialidad y modernidad-racionalidad. In: BONILLA, 
H. Los Conquistados, 1492 y la población indígena de las Américas. 
[S. l.]: CLASCO: Ediciones Libri Mundi, 2019 [1992]. p. 437-447.  

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala?. Belo Horizonte: 
Letramento, 2017. 112 p. 

RODRIGUES, Tatiane Cosentino; ABRAMOWICZ, Anete. O debate 
contemporâneo sobre a diversidade e a diferença nas políticas e 

https://produccioncientificaluz.org/index.%09php/utopia/article/view/22632
https://produccioncientificaluz.org/index.%09php/utopia/article/view/22632
https://www.scielo.br/j/tla/a/r7rQrXcSvgQFT%09x3WNft4Rff/
https://www.scielo.br/j/tla/a/r7rQrXcSvgQFT%09x3WNft4Rff/


 

65 

pesquisas em educação. Educação e Pesquisa, v. 39, n. 1,  2013, p. 
15–30. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ep/a/WskqTPr
Zgtc8k56XHvr8XBz/#. Acesso: 17 out. 2024.  

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: modos e 
significados. Brasília/. DF: INCTI/UNB, 2015. 

SANTOS, Antônio Bispo dos.  A terra dá, a terra quer.  São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Editora UFMG: 
Belo Horizonte, 2010. 

VERONELLI, Gabriela Alejandra. Sobre a colonialidade da linguagem. 
Revista X, v. 16, n. 1, p. 80, fev. 2021. ISSN 1980-0614, 1980-0614. 
DOI: 10.5380/rvx.v16i1.78169. Disponível em: https://revistas.ufpr
.br/revistax/article/view/78169. Acesso em 29 ago. 2024. 

VOLÓCHINOV, Valentim (Círculo de Bakhtin). Marxismo e filosofia da 
linguagem. Problemas fundamentais do método sociológico na 
ciência da linguagem. Tradução, notas e glossário de Sheila Grillo e 
Ekaterina Vólkova Américo. Ensaio introdutório de Sheila Grillo. São 
Paulo: Editora 34, 2017. 

WALSH, Catherine. ¿Interculturalidad y (de)colonialidad? Gritos, 
grietas y siembras desde Abya Yala. In: LOSSACO, Pedro R (org). 
Pensar distinto, pensar de(s)colonial. Caracas: Fundación Editorial 
El perro y la rana, 2020, p.139-178. 

WALSH, Catherine. Entretejiendo lo pedagógico y lo decolonial: 
Luchas caminos y siembras de reflexión-acción para resistir, 
(re)existir y (re)vivir. Bugalagrabde: Alternativas. 2017. 

WALSH, Catherine. Gritos, gretas e semeaduras de vida: 
Entreteceres do pedagógico e do colonial. In S. R. M. Souza, & L. C. 
Santos (Org.), Entre-linhas: educação, fenomenologia e insurgência 
popular. Editora: EDUFBA. 2019. p. 93-120. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y pedagogia de-colonial: 
apuestas (des) de el in-surgir, re-existir e re-vivir. Revista (entre palabras), 
Quito, v. 3, p. 1-29, 2009. Disponível em: https://redinterculturalidad.File
s.wordpress.com/2014/02/interculturalidad-crc3adtica-y-pedagogc3
ada-decolonial-walsh.pdf. Acesso: 20 ago. 2024. 

https://www.scielo.br/j/ep/a/WskqTPr%09Zgtc8k56XHvr8XBz/
https://www.scielo.br/j/ep/a/WskqTPr%09Zgtc8k56XHvr8XBz/


66 

WALSH, Catherine. Pedagogías Decoloniales: Práticas Insurgentes 
de resistir, (re)existir e (re)vivir. Serie Pensamiento Decolonial. 
Editora Abya-Yala. Equador, 2013. 

WALSH, Catherine. Rising up, living on: re-existences, sowings, and 
decolonial cracks. Series: On decoloniality. Durham: Duke University 
Press, 2023. 

 
 



67 

CAPÍTULO 2 
 

Currículo desencapsulado: reflexões sobre a elaboração de 
materiais didáticos em contextos de poder e resistência 

 
Patrícia Cintra 

Fernanda Coelho Liberali 
 

 
 
 

Este capítulo tem como foco relatar uma investigação sobre 
como as professoras1 envolvidas na elaboração de um currículo, 
durante a criação de material didático, se posicionam como sujeitos 
autorais, fazendo-o a partir da intersecção de seus estudos e, 
principalmente, de suas vivências e experiências. Para isso, 
apoiamo-nos na análise de conteúdo de um capítulo escrito e 
entrevistas com as docentes envolvidas, que narram a jornada de 
descoberta do seu fazer e o processo de autoria pelo qual passaram 
ao recriar o currículo e produzir materiais didáticos para os anos 
iniciais do Ensino Fundamental de uma escola da rede privada na 
cidade de São Paulo, Brasil. 

Buscamos explicitar como as professoras, ao participar da 
criação de um currículo concretizado em materiais didáticos, 
buscaram brechas (Walsh, 2020) para uma perspectiva de um 
currículo desencapsulado (Liberali, 2019), com potencialidade de 
resistência e abertura para a construção de uma sociedade mais 
equitativa em um contexto de escola privada para grupos 
economicamente abastados na cidade de São Paulo. 

Cabe colocar aqui que a elaboração de um currículo 
contemporâneo sempre será uma tarefa árdua, em qualquer época 
sócio-histórica. Deste difícil trabalho, destacamos três elementos. O 
primeiro é que toda construção de currículo envolve compreender as 
forças ideológicas que estão presentes nesse processo e, então, ter 
consciência de para quem, por que e a serviço de quem esse 
currículo está sendo elaborado. Entendemos o currículo como um 

 
1 Manterei o uso do pronome feminino, pois o capítulo do livro analisado foi escrito por 
mulheres professoras. 



68 

mediador da educação nos processos de produção, transmissão e 
apropriação dos conteúdos, constituído de um conjunto de diretrizes 
teórico-pedagógicas com fundamentos políticos, econômicos e 
culturais, com isso, delineando e direcionando objetivos e metas da 
prática educacional para a formação do ser humano. Dada a 
importância da educação na busca pela emancipação humana, os 
debates sobre o currículo são vitais. Eles esclarecem a visão do 
mundo, as teorias e filosofias que norteiam os propósitos 
pedagógicos, mostrando claramente a base ontológica que guia os 
conceitos presentes no modelo educacional e social em estudo. 

O segundo é que há a intenção de preparar um currículo “novo” 
para as infâncias; entretanto, segundo Arendt (2016, p. 133), qualquer 
construção dita nova com foco na infância será uma construção velha, 
pois será sempre anterior ao nascimento dessas crianças. “Do ponto de 
vista dos mais novos, o que quer que o mundo adulto possa propor de 
novo é necessariamente mais velho do que eles mesmos”. E propor 
algo novo ou inovador para a infância sempre será uma maneira de 
apresentar o mundo antigo. Além disso, “pode significar o desejo de 
arrancar das mãos dos recém-chegados sua própria oportunidade face 
ao novo” (Arendt, 2016, p. 133). 

A este elemento acrescentamos dois pontos: (a) a criança para 
a qual o currículo estava sendo desenhado era abstrata, afinal, não 
havia crianças; elas chegariam depois que estivesse tudo finalizado 
(inclusive o prédio físico da escola – em construção); (b) estamos 
falando de uma infância saída de um momento pós-pandêmico, por 
isso, o próprio conceito de infância está mais fragilizado. 
Atualmente, nossas crianças estão frágeis e inseguras por terem 
vivido muitas perdas, em situações de isolamento e sofrimentos 
diversos devido a COVID-19, como a falta de contato social 
espontâneo e orgânico, a ampliação cultural que a vida na cidade e 
com diversas pessoas proporciona, ou mesmo, a presença única e 
exclusiva com a família, sem o mundo exterior, que, sabemos, pode 
também não ser tão saudável. Com essa fragilidade, sentimos que 
está mais obscura a capacidade de aprendizagem dessa criança. 

A discussão sobre esse conceito de infância em suas ‘novas’ 
características pós-pandêmicas e sobre o currículo que está sendo 
construído para essas crianças, no campo ideal, pois não a 
conhecíamos (já que a escola ainda não possuia este segmento até 



 

69 

aquele momento), foi trazida como dimensão problematizadora 
pelas professoras. 

Nesse cenário, de reconhecer as ideologias de acordo com as 
quais o currículo é elaborado e para quem esse currículo está sendo 
construído (uma criança abstrata), trazemos um terceiro e último 
elemento que é a ameaça de insucesso. Este é um sentimento que 
esteve presente na elaboração do currículo e do material didático, e 
manteve-se no momento de aplicação do que foi construído. 
Podemos pensar: e se o currículo elaborado não oferecer o que as 
fases escolares vindouras necessitam? Será que nossas escolhas 
são verdadeiramente as seleções necessárias para esses “recém-
chegados, [...] não se acham acabados, mas em um estado de vir a 
ser” (Arendt, 2016, p. 139). Temos em mente que “a educação está 
entre as atividades mais elementares e necessárias da sociedade 
humana, que jamais permanece tal qual é, porém se renova 
continuamente através do nascimento, da vinda de novos seres 
humanos” (Arendt, 2016, p. 139). Com isso, estar atento ao sucesso 
que é essencial à educação, mantém-nos alertas, mas tensas e até 
angustiadas. Temos a função de atuar direta e efetivamente com 
“um novo ser humano e é um ser humano em formação” (Arendt, 
2016, p. 139). 

O sentimento de insegurança, essa ameaça de insucesso, 
também atingiu as docentes que estavam à frente dessa tarefa. Por 
esse motivo, partimos do conceito de sofrimento ético-político 
(Sawaia, 1999), vivido naquele contexto para, depois, compreender 
como um processo de escrevivência colaborativa pode, ou não, 
favorecer a abertura de brechas no currículo construído. 

Para essa articulação, cabe destacar currículo como um 
espaço de lutas e poder, explorando o contexto de sofrimento ético-
político enfrentado pelos professores, particularmente nas escolas 
da rede privada e diante das forças hegemônicas. O processo de 
escrever sobre o que se fez, de maneira colaborativa e conjunta, 
oferece possibilidades de abrir brechas para, quem sabe, vislumbrar 
um currículo desencapsulado, em uma perspectiva que implica 
considerar conteúdos formadores do currículo escolar de maneira 
interligada com a realidade dos alunos (Liberali et al., 2015). A autora 
usa o termo “desencapsulação” (Liberali, 2015, 2018) para nomear 
as atividades que buscam a transformação do sujeito, rompendo a 



70 

cápsula das regras, dos papéis e dos procedimentos sócio-
historicamente cristalizados ou mecanizados em contextos 
escolares. 

O processo de desencapsulação curricular (Liberali, 2015, 
2018) destaca a inclusão de docentes e discentes como agentes 
ativos na gestão educacional, sob tal ótica, propondo uma 
abordagem que privilegie a gestão compartilhada em detrimento de 
uma centralização exclusiva em um indivíduo ou conjunto 
específico. De acordo com Liberali et al. (2015), os componentes 
curriculares frequentemente apresentam-se desconectados da 
vivência prática dos estudantes. As disciplinas, comumente 
abordadas de forma segmentada, obstaculizam a articulação e 
compreensão de conexões contextualizadas com a realidade. 

Esses estudos supracitados corroboram a perspectiva de que a 
didática não deve se fundamentar exclusivamente em uma 
transmissão unilateral de conteúdos, pelo docente ou material 
didático, alheios à aplicabilidade prática fora do ambiente escolar. 
Em vez disso, para que haja uma aprendizagem significativa de 
conceitos, é imperativo que sejam construídos mediante interações 
dinâmicas, englobando negociações e compartilhamento de 
significados em uma interlocução com a teoria e a prática. 

Por esse motivo, procuramos compreender como as docentes 
envolvidas perceberam a busca por práticas disruptivas de 
apresentar os conceitos, ou mesmo, quais conteúdos selecionaram 
como possibilidades de promover discussões mais profícuas e 
amplas aos alunos, com o escopo de que a realidade do aluno esteja 
em pauta na escola, e que, nesse sentido, possa mobilizá-lo para 
uma transformação de si com olhar para o outro. 

Assim sendo, vale discutir as ideias de currículo para 
compreendermos o conceito de currículo desencapsulado como 
estratégia para impulsionar a transformação da realidade. Os 
estudos sobre currículo são relativamente recentes, iniciando na 
transição da Idade Média para a Idade Moderna, com a consolidação 
do capitalismo (Saviani, 2007). Nesse contexto, surgiu a necessidade 
de sequenciar o que seria ensinado e avaliar o que foi aprendido, 
com escolhas dialogando com as necessidades econômicas e 
sociais da época. As discussões conservadoras se pautaram no 
positivismo e na teoria comportamental, propondo um currículo 



 

71 

focado no interior da escola: ensino, aprendizagem, avaliação, 
metodologia, planejamento e objetivos, compreendendo-a como 
uma bolha, ainda que a serviço do capital, sem analisar a amplitude 
e ordenação dos significados sistematizados no currículo. 

A partir de uma análise crítica, passamos a compreender o 
currículo como uma série de práticas educativas influenciadas por 
movimentos econômicos e históricos, repletos de contradições 
(Apple, 1986). O currículo é construído na dinâmica de sujeitos e 
pode ser visto a partir de cortes transversais, observando como está 
estruturado em um dado momento histórico e social, fortalecendo a 
compreensão das ideologias vigentes.  

Apple (1986, p. 66), criticando os princípios de seleção de 
conteúdos, afirma que “o conhecimento aberto e encoberto nas 
situações escolares e os princípios de seleção, organização e avaliação 
deste conhecimento são uma seleção, regida pelo valor, de um 
universo muito mais amplo de conhecimentos e princípios de seleção 
possíveis”. Analisar o currículo é situá-lo no contexto de forças e 
interesses que gravitam sobre ele, pois envolve escolhas e 
possibilidades que respondem: para que, para quem e a favor de quem 
foram pensados. São documentos repletos de concepções ideológicas 
do que se deseja para a sociedade. Apple (1986, p. 36) reflete: 

 
[...] um dos nossos problemas básicos como educadores e seres 
políticos está em apreender formas de compreensão do modo como 
os tipos de recursos e símbolos culturais, selecionados e organizados 
pelas escolas, estão dialeticamente relacionados com os tipos de 
consciência normativa e conceituais 'exigidos' por uma sociedade 
estratificada. 

 
O currículo pode estar repleto de características hegemônicas, 

exibidas por meio da linguagem e visão de mundo apresentadas, 
persuadindo e mobilizando o apoio em converter os sujeitos. Os 
interesses sociopolíticos, econômicos e éticos estão combinados, 
pois há sutis conexões entre a atividade educacional e tais 
interesses, impregnados de ideologia legitimada pela ação de um 
grupo e sua atuação social. A ideologia sempre está associada às 
lutas pelo poder, analisando as tradições reproduzidas e mantidas 
no uso da linguagem no currículo. 



72 

Sob uma perspectiva crítica, é necessário compreender as 
relações entre a ideologia e a experiência escolar, descortinando qual 
ensino ideológico está encoberto, quais compromissos ideológicos 
estão engastados e quais valores estão sendo (re)produzidos nas 
maneiras que pensamos, planejamos e avaliamos as experiências no 
ambiente escolar (Apple, 1986). A complexidade inerente na dinâmica 
curricular, com enfoques contraditórios e interesses conflitantes, a 
coloca imbricada nas questões políticas e sociais da época em que foi 
constituída, a serviço da hegemonia. A hegemonia supõe a existência 
de algo verdadeiro, buscando constituir sentido para a realidade da 
experiência social com ideias tão profundas, que são vistas como 
senso comum. Analisar essa ação superestrutural ressalta os fatos da 
dominação, apresentando um conjunto organizado de significados e 
práticas eficazes e dominantes, valores e ações vividas. 

Para Sacristán (2017, p. 17), “o currículo é um elemento nuclear 
de referência para analisar o que é a escola de fato, como instituição 
cultural”. As escolas e seus currículos são construídos para 
aumentar e preservar os segmentos mais poderosos da população, 
mantendo finalidades hegemônicas: a transmissão de valores e 
tendências culturais e econômicas, supostamente compartilhados 
por todos. 

As escolhas no corpus dos currículos e do conhecimento 
escolar podem ser vistas como controle social e econômico, pois 
poder e cultura estão sempre ligados. Analisar as áreas de 
conhecimento definidas, tendências, regras e rotinas, significados 
disseminados e conhecimentos legitimados pela escola é essencial. 

Essa relação é uma via de mão dupla, pois as instituições de 
poder produzem as desigualdades que a escola mantém, reforça, 
cria e reproduz por meio do currículo. Freire e Shor (1986) destacam 
que o professor libertador não deixa de atuar com conteúdos e 
habilidades, mas acentua os aspectos de dominação presentes, 
discutindo com os educandos os ingredientes de sua composição. O 
currículo precisa ser diferenciado para preparar indivíduos com 
capacidades diversas para funções na vida adulta, concedendo 
poder e privilégios sociais desiguais. 

Reconhecer as conexões históricas entre grupos que detiveram 
o poder e a cultura preservada e distribuída nas escolas por meio do 
currículo é entender para quem as escolas trabalham. O educador 



 

73 

pode ser um aliado nesse processo, quando envolvido de maneira 
crítica na formação, discussão, reflexão e pesquisa. Sacristán (2017, 
p. 20) afirma que “se o currículo, evidentemente, é algo que se 
constrói, seus conteúdos e suas formas últimas não podem ser 
indiferentes”. Desta forma, o currículo precisa ser redescoberto 
como um instrumento de poder para agir em função da democracia, 
libertária e justa para todos, atualmente em função do poder 
econômico internacional e global. 

Freire (2003, p. 16) destaca o papel importante do professor 
nessas reflexões sobre mudança e compromisso com a sociedade, 
colocando que: 

 
[...] para que um ser possa assumir um ato comprometido, é preciso 
que seja capaz de agir e refletir, saber-se no mundo. Saber que a forma 
pela qual está no mundo condiciona a sua consciência deste estar, 
sendo capaz de ter consciência desta consciência condicionada. 

 
Contudo, como Apple (1982, p. 17) aponta, “não capacitamos 

os educandos a indagar por que existe uma determinada forma de 
coletividade social, como ela é mantida e quem dela se beneficia”. A 
educação deve ajudar os sujeitos a emergirem e inserirem-se 
criticamente nos acontecimentos históricos e sociais, possibilitando 
uma crítica que denuncia e anuncia. 

A escola sempre foi determinada por necessidades sociais, 
políticas e econômicas. Definir políticas para responder a essas 
demandas torna esse espaço de luta, acesso, plural e complexo. 
Cury (2002, p. 247) enfatiza que: 

 
A importância da escola nasce do caráter contraditório que a 
acompanha: nela reside uma dimensão de luta por inscrições mais 
democráticas, efetivações mais realistas, contra descaracterizações 
mutiladoras, por sonhos de justiça. Todo o avanço da educação 
escolar além do ensino primário foi fruto de lutas conduzidas por uma 
concepção democrática da sociedade em que se postula a igualdade 
de oportunidades e de condições sociais. 

 
Cury (2018) destaca o desafio de renovar a proposta 

emancipatória de Freire, reconhecendo os sujeitos como agentes da 
história. O currículo deve abranger a diversidade de relações entre os 



74 

sujeitos da escola e o mundo, agindo em prol de uma sociedade mais 
justa e democrática, contrapondo-se ao poder econômico global. 

A reflexão sobre o currículo escolar permite identificar as 
contradições e as forças opressoras, promovendo a emancipação e 
a possibilidade de superação, ou devir. Freire (2000, p. 33) 
argumenta que transformar o mundo requer um sonho ou projeto de 
mundo, aliado à prática coerente com essa utopia. Mudanças não 
ocorrem de forma imediata; a conscientização coletiva é essencial, 
como descrito por Martín-Baró (2011), que vê o fortalecimento grupal 
e a recuperação da memória histórica como caminhos para a 
desideologização, processo conflitivo e coletivo que constrói uma 
identidade social. 

E é nessa discussão de transformação social que Wash (2019) 
discute os conceitos de "gritos", "brechas" e "sombras". Os "gritos" 
representam vozes de povos indígenas, afrodescendentes e outros 
grupos oprimidos que lutam por justiça social. As "brechas" são 
espaços de abertura para novas formas de vida, conectividade e 
igualdade, enquanto as "sombras" são estruturas hegemônicas a 
serem desafiadas e transformadas. Criar "brechas" e amplificar 
"gritos" são formas de insurgência que visam descolonizar relações 
de poder e estruturas sociais injustas. 

A autora enfatiza a necessidade de expandir as brechas para 
criar novas possibilidades de conhecer, agir e se relacionar. 
Identificar e valorizar iniciativas de resistência em espaços sociais e 
de trabalho, como escolas, é crucial para manter essas brechas 
abertas. Essa abordagem propõe uma pedagogia de resistência que 
promove uma educação crítica e transformadora, comprometida 
com a descolonização e a justiça social. 

A perspectiva de Wash (2019) destaca o papel fundamental dos 
professores na criação de uma educação crítica, desafiando 
estruturas de poder hegemônicas e promovendo justiça social. Um 
currículo, como espaço de luta (Apple, 1982), deve incluir múltiplas 
vozes e perspectivas para combater desigualdades. Freire (2003) 
também sublinha a importância de um currículo que prepare 
indivíduos para diversas funções na vida adulta e que promova 
responsabilidade social e acolhimento de diversas visões, incluindo 
vozes indígenas e negras, em diálogo com a decolonialidade. 



 

75 

Para Catherine Walsh (2013), o conceito de decolonialidade 
está enraizado na crítica e na superação dos legados coloniais que 
continuam a influenciar as estruturas de poder, conhecimento e ser 
nas sociedades contemporâneas. Segundo ela, a decolonialidade 
não se restringe à mera transformação das estruturas coloniais, mas 
implica a criação de novas formas de existir, conhecer e exercer 
poder, baseadas nas práticas e saberes dos povos historicamente 
subalternizados. 

A autora enfatiza a importância de reconhecer e valorizar as 
epistemologias subalternas que foram marginalizadas pelo 
pensamento ocidental moderno. A decolonialidade, portanto, busca 
trazer à tona essas vozes e experiências marginalizadas, permitindo 
uma reconstrução radical do ser, do poder e do saber que desafia as 
hierarquias estabelecidas pela modernidade/colonialidade 
europeia. A autora menciona que "a decolonialidade implica partir da 
desumanização e considerar as lutas dos povos historicamente 
subalternizados por existência, para assim construir outros modos 
de viver, de poder e de saber"2 (Walsh, 2013, p. 286). Esta visão está 
ligada a uma crítica profunda à colonialidade do poder, do saber e do 
ser, e propõe uma transformação ontológica, epistemológica, 
metodológica e axiológica, que rompe com as estruturas 
eurocêntricas e abre caminho para um diálogo trans-epistemológico 
e a valorização de conhecimentos "outros". 

Assim, o conceito de decolonialidade de Walsh vai além da 
descolonização territorial; trata-se de uma luta contínua contra a 
desumanização e a negação histórica das epistemologias e 
existências não europeias, buscando sempre a construção de novas 
formas de subjetividade e resistência baseadas em contextos locais 
e experiências vividas. 

A partir dessa decolonialidade, Liberali et al. (2015) propõem a 
desencapsulação do currículo escolar, rompendo com a 
fragmentação e hierarquização dos saberes. Essa abordagem 
valoriza experiências e saberes dos estudantes, promovendo uma 
educação contextualizada e significativa. A desencapsulação 
curricular visa conscientizar os estudantes sobre situações de 

 
2 Tradução nossa: “la decolonialidad implica partir de la deshumanización y considerar las 
luchas de los pueblos históricamente subalternizados por la existencia, para así construir 
otros modos de vivir, de poder y de saber.” 



76 

opressão e promover uma aprendizagem crítica e cidadania 
responsável. 

A desencapsulação (Liberali, 2019) busca romper com as 
limitações de um currículo tradicional e homogêneo, promovendo a 
participação de todos na construção das propostas escolares. Isso 
amplia os horizontes de ação dos participantes, permitindo a 
emergência de novas brechas e a criação de realidades inéditas. 
Liberali et al. (2015) defendem a desconstrução curricular, 
reconfigurando o contexto sócio-histórico-cultural através de 
reflexões críticas e colaborativas, possibilitando ações 
transformadoras e a criação de novos horizontes. 
 
Elaboração colaborativa do currículo: perspectivas e 
experiências das educadoras 
 

Nesse contexto teórico, trazemos uma reflexão sobre a 
elaboração do currículo, materializado em material didático, a partir 
do olhar das professoras que o produziram antes de receber e 
conhecer os alunos e depois, com o material já em uso. Profissionais 
comprometidas e emocionalmente envolvidas com o ato de ensinar 
e com o brilho no olhar, que estão empenhadas em melhorar a 
educação. 

As três educadoras-autoras são profissionais da rede privada 
em São Paulo/SP, onde se deu o processo de implementação dos 
anos iniciais do Ensino Fundamental, numa escola onde já existem 
os anos finais do EF e o Ensino Médio há décadas. Entre elas, a 
diversidade se traduz, dentre outros aspectos que não foram 
analisados, a) na formação; há pedagogas e uma especialista em 
Língua Portuguesa; b) no tempo de experiência que atuam em sala 
de aula, sendo uma profissional com mais de 20 anos de experiência 
e a outra iniciando com sua primeira turma de docência em 2023; c) 
na atuação em diferentes séries nos anos iniciais do Ensino 
Fundamental, sendo uma no 1º ano e outra no 5º ano; d) em relação 
à experiência na elaboração de materiais didáticos, temos duas 
educadoras com experiências similares em tempo e produção de 
materiais para o segmento, e outra que teve, nesse momento, sua 
primeira experiência na elaboração de materiais didáticos. Essa 
comparação tem como propósito entender como esses 



 

77 

conhecimentos – ora mais próximos, ora diversos – podem ter 
favorecido ou não uma reflexão mais ou menos crítica sobre o 
material produzido por elas. 

A intenção aqui foi explorar como foi construído um currículo 
colaborativo, com foco no desenvolvimento de sujeitos sensíveis às 
desigualdades sociais, que discutisse as conexões históricas e 
decoloniais, acolhesse múltiplos olhares, incluindo vozes diversas e 
singulares (como vozes indígenas e negras), em busca de abrir brechas 
(Walsh, 2019), por meio da análise aprofundada do conteúdo temático 
de um capítulo colaborativamente escrito pelas participantes, assim 
como a transcrição de entrevistas feitas com elas, atentando às 
escolhas lexicais e vertentes temáticas que sustentam as evidências do 
impacto da experiência vivida no desenvolvimento do currículo. 
Conforme apontado por Walsh (2019, p. 150): 

 
[...] é importante que o currículo esteja comprometido com a 
desconstrução das estruturas de poder hegemônicas presentes na 
educação. Isso significa que o currículo deve questionar as formas 
tradicionais de conhecimento e valorizar outras formas de 
conhecimento que são marginalizadas ou silenciadas pela educação 
hegemônica. 

 
Ao entrelaçar os discursos das participantes em dois momentos 

distintos e separados, pudemos explorar os dados em busca de 
elementos que evidenciassem as características de um currículo 
desencapsulado. Como afirmado por Liberali (2019, p. 7): 

 
Essa perspectiva de desencapsulamento implica, portanto, considerar 
a gama de discursos utilizados pelos participantes, levando em 
consideração diferentes graus de poder, autoridade e validade. Sugere 
a promoção de discursos nos quais a agência humana e a mudança 
social são centrais.3 

 
A seleção desse conteúdo específico buscou perceber como o 

texto das professoras expressa indignação, envolvimento emocional 

 
3 Texto original: “This perspective of de-encapsulation implies thus to consider the range of 
discourses used by the participants, taking into account different degrees of power, 
authority and validity. It suggests promoting discourses in which human agency and social 
change are central.” (Liberali, 2019, p. 7) 



78 

e uma busca por mudanças. Retomando as ideias de Liberali (2008), 
a produção colaborativa de um currículo coletivo tem o potencial de 
ultrapassar limitações que seriam presentes se as professoras 
estivessem trabalhando individualmente. 

 
Críticas sobre a concepção e implementação do currículo 

 
Iniciamos as discussões por expor as primeiras evidências que 

buscamos no capítulo, como características do currículo, 
identificadas pelas professoras-autoras. Assim, logo no início do 
texto, deparamo-nos com a seguinte construção: 

 
Seria ilógico e irresponsável, portanto, pensar na criação de uma 
coleção inteira de material didático que será vivenciado por crianças 
e não fundamentar a nossa concepção sobre a infância, nossas 
percepções sobre a importância de fitá-la e reparar nas nuances 
presentes nessa fase e, consequentemente, parar e reparar-nos 
quanto às nossas percepções - muitas vezes cristalizadas e 
generalistas - que envolvem o influxo possante da aurora da vida [...] 
seres (as crianças) embebidos da mais grandiosa curiosidade a quem 
queremos respeitosamente apresentar novas possibilidades de 
experimentar o mundo. Escrever, propondo reflexões sobre objetos de 
estudo, não deve servir para alimentar nossos egos como grandes 
detentores de todo o conhecimento; é preciso estraçalhar a nós 
mesmos e contemplar com demora e esmero quem são os seres 
embebidos da mais grandiosa curiosidade a quem queremos 
respeitosamente apresentar novas possibilidades de experimentar o 
mundo. (trecho do capítulo das professoras-autoras). 

 
As autoras marcam no texto o desejo de criar o material 

didático, que, de certa maneira, materializa o currículo pensado em 
consonância com a concepção de infância que possuem. No 
entanto, compreendem, por meio da contradição, que é uma visão 
que pode ter de ser reparada e revista. Entendem que as suas 
percepções podem estar “cristalizadas e [serem] generalistas”. 

Ao passo que compreendem que, além de presumir sobre a 
concepção de infância que querem colocar no currículo, passam por 
um processo reflexivo de que talvez a concepção que possam ter 
seja cristalizada a respeito da própria infância. E mantêm esse fluxo 
reflexivo, colocando-se no papel de pesquisadoras, e, de maneira 



 

79 

simbólica, constituindo um paralelo com a infância vista sempre 
como curiosa, ansiosa por pesquisar as possibilidades que o mundo 
lhe oferece, buscar/pesquisar novas possibilidades, um currículo 
que permita que as crianças experimentem o mundo. 

Vale retomar que a infância aqui descrita está distante da 
realidade. Toma-se como referência uma criança que quer se 
envolver, que acolhe todas as sugestões de aulas, contextos e 
propostas didáticas, bem como não abrange as questões das 
crianças com alguma deficiência, que também estão presentes nas 
salas de aula de todas as escolas.Ainda, como perspectiva crítica, 
as docentes não expandem suas reflexões para as dificuldades de se 
tornarem pesquisadoras do currículo, para realmente romper com a 
cristalização e que possam “respeitosamente apresentar novas 
possibilidades de experimentar o mundo”. Destacamos, nesse texto, 
como as contradições podem ser observadas, no sentido de que as 
docentes percebem que, da desconstrução de si mesmas e de seus 
pensamentos cristalizados, podem surgir novas possibilidades. Ao 
mesmo tempo, constroem, no texto, o imaginário de uma criança, 
um ser idealizado, sem nenhum problema. 

Para que essas docentes possam criticamente abranger as 
múltiplas facetas que envolvem a construção do currículo, 
necessitam compreender a ampla gama de condições que afetam 
tanto o corpo quanto a mente e que impactam no fazer pedagógico 
de diversas maneiras. Como pontua Sawaia (1999), essa percepção 
manifesta-se na dinâmica e qualidade dessas interações 
interpessoais que moldam a estrutura da sociedade em que 
vivemos. Dessas dimensões subjetivas, podemos entender as 
relações de poder e de dominação para construir uma prática mais 
crítica e transformadora. 

Vale aqui apontar que uma abertura crítica, um pouco mais 
ampliada, possibilita o questionamento sobre em que condições se 
encontram esses docentes para suas pesquisas, de quais aspectos 
cristalizados estamos falando e, ainda, para quais crianças, em sua 
multiplicidade, o currículo está sendo construído. 

Essas reflexões emergem desse texto, porém não são 
desenvolvidas nem aprofundadas como poderiam ser. O texto 
mantém-se no calor da emoção de se estar no papel de autoras, 
contudo não atinge a profundidade crítica que poderia ter, como, por 



80 

exemplo, estarem atuando no currículo de uma escola privada. Esse 
contexto sociopolítico emerge de um outro momento do texto delas, 
quando discutem possibilidades de escolhas que possam trazer 
reflexões sobre a mudança e o compromisso do profissional com a 
sociedade: 

 
É importante ressaltar, no entanto, que ao pensar no material didático 
não foi afastada a ideia de que o público de destino seria um público 
privilegiado financeiramente, socialmente e racialmente. Por isso, 
inclusive, houve o cuidado de inserir no material experiências de 
leituras, brincadeiras, histórias, conversa com profissionais etc. que 
expandam a noção das crianças sobre os lugares diversos que 
pessoas diversas podem ocupar no mundo. Além disso, houve o 
cuidado de propor conversas que mobilizassem o olhar para o outro e 
a ampliação de percepções sobre a complexidade das relações 
culturais brasileiras permeadas por violências a várias minorias. 
(trecho do capítulo das professoras-autoras). 

 
As escolhas por elas indicadas intencionam uma ruptura de 

hegemonia, claro que, na proporção possível, dentro de uma escola 
privada. O que vale destacar é que existe a busca e a transgressão, 
sempre que há oportunidade. Trazendo à tona o lugar reflexivo e de 
autoria de um professor que, assim como “várias minorias” (ou não 
tão minorias), está no lugar do oprimido permeado por múltiplas 
violências. 

Essas professoras buscam então trazer outras culturas, outras 
vozes, mobilizando, nos seus alunos, uma abertura (Walsh, 2020) de 
olhar para a diversidade, para diversas possibilidades de ser, existir 
e compreender o outro. 

 
Então acho que isso e o contexto de vida mesmo, então apresentar 
esse outro contexto, essa outra cultura para eles internalizarem, 
conseguir entender do que se trata. (Minutagem da entrevista – Parte I 
– 00:20:16.680. B.) 

 
Retomamos que o material desenvolvido por essas professoras 

(e pelo restante do grupo) pressupôs cerceamentos, como manter 
uma abordagem metodológica específica utilizada com os alunos de 
outros segmentos e atender aos conteúdos mínimos para o 6º ano no 
Ensino Fundamental em componentes curriculares como Ciências 



 

81 

Humanas, Ciências Naturais, Língua Portuguesa e Matemática, 
definidos pelos coordenadores dos anos finais do Ensino 
Fundamental. Mesmo compreendendo que esses pressupostos são 
cápsulas, são grades e tetos que cerceiam as escolhas, as 
professoras-autoras buscam por espaços e possibilidades de se 
manterem fiéis às suas concepções de criança e infância. 

 
[...] tivemos, durante a escrita de todo o material, um embasamento 
teórico que respeitasse as crianças como sujeitos de direito e 
produtoras de culturas infantis, como participantes ativas do 
processo de aprendizagem e coautoras no ensino do que objetiva a 
ludicidade. Partimos de um projeto pedagógico transversal, aberto a 
mudanças durante todo o processo de escrita; adequando as 
exigências do currículo ao que mais fizesse sentido para cada faixa 
etária e colocando sempre como foco a possibilidade do brincar, 
experimentar, investigar, trocar, refletir e – em alguns momentos - 
ensinar o outro durante os processos de aprendizagem. (trecho do 
capítulo das professoras-autoras). 

 
E, novamente, a busca é permeada pelo movimento de 

pesquisa, de embasamento teórico, corroborando o lugar que elas 
assumiram de não “detentoras de todo o conhecimento”, mas de 
aprendizes, como as crianças. Aqui destacamos dois aspectos para 
expandir: primeiro, as docentes indicam que não são detentoras dos 
saberes em alguma medida, mas não ampliam o contexto para quais 
saberes estão referindo-se. Saberes culturais, acadêmicos, sociais, 
entre outros, são possíveis de serem vistos como conhecimentos e 
que são trazidos também pelas crianças.  

Outra ideia que pode ser questionada é a de que todas as 
crianças são curiosas e que querem aprender da mesma maneira. 
Novamente, há ideação de uma criança longe da realidade nesse 
trecho, pois sabemos que as crianças são muito diversas entre si, 
possuem tempo de aprendizagem e interesses diferentes também. 
Mesmo o fato de não se tratar de um texto prescritivo sobre como 
seriam as aulas, a ausência de citar essas condições mais difíceis do 
fazer do professor em sala de aula, a dificuldade em envolver uma 
criança nas propostas didáticas e, mesmo, fazê-las efetivamente 
aprenderem restam esquecidas e distanciadas. 



82 

Trago à tona um olhar para uma infância e uma criança que, no 
momento de elaboração do currículo, eram abstratas, imaginárias e 
incompletas. Vale, então, ampliar esse olhar para características 
dessa criança real, como seres hoje muito expostos e públicos, mais 
imediatistas, expostos ao bullying, à não aceitação do diferente, à 
pressão social por êxito, à necessidade de obtenção imediata do seu 
desejo. Em um processo de aceleração ao mundo contemporâneo 
intenso e danoso. Na entrevista, a professora B. relata uma 
passagem que reforça essa criança que estava no imaginário, em 
contradição com a criança real: 

 
E eu acho que estava, de uma certa maneira, esperando crianças mais 
autônomas. E a gente passou por uma pandemia, então, além da faixa 
etária ser diferente4, pensando para trabalhar, eram crianças 
pandêmicas. Então, tive uma criança no quinto ano me chamando de 
tia, assim, nesse nível. E aí, como é que a gente vai reelaborando, o 
próprio pensamento e vendo o que é importante. Poxa, eu não tinha 
percebido que isso era importante. É muito, muito importante. 
(Minutagem da entrevista: 21:51 – parte 2. B.) 

 
Segundo Arendt (2016), a criança é contradição da sociedade, 

representa as incoerências de uma sociedade também fragilizada, 
doente e, portanto, também suas próprias exigências. Assim, 
entendemos que a educação é o espaço em que determinamos se 
amamos suficientemente nossas crianças para não as renegar ao 
isolamento ou deixá-las à mercê de seus próprios meios. Não lhe 
devemos tirar a chance de criar e inovar, mas sim prepará-las 
antecipadamente para a missão de revitalizar um mundo 
compartilhado (Arendt, 2016). 

O que temos aqui é um momento de uma filmografia muito 
focalizada, o retrato de um salto, em um momento da construção, 
em que tivemos uma visão parcial e provisória dessa criança. É um 
recorte do real. Um recorte que parte do conceito de criança não é 
frágil, até porque a criança se está mudando continuamente. Até 
porque essa criança cujo pensamento inspirou-nos a fazer o 
currículo é pós-pandêmica. Certamente, à medida que estivermos 
imersas no cotidiano com crianças reais, teremos outros olhares 

 
4 Vale destacar que essa professora é especialista em Língua Portuguesa, e está vivendo 
sua primeira experiência com alunos do 5º ano do EF. 



 

83 

sobre elas, outras percepções, outras variantes que elas portam, 
que não foram só aquelas que pensamos hipoteticamente. Essa 
provocação traz à tona outras visões que, provavelmente, 
aparecerão no decurso da aplicação desse currículo e revelarão uma 
criança mais próxima do real. 

Outro aspecto importante do texto analisado é sua relação e 
conexão com os documentos nacionais. E isso reforça que, embora 
esse currículo tenha sido escrito de maneira coletiva e dialogada na 
busca de apresentar elementos que essas docentes consideram 
importantes, mantém-se um documento que precisa dialogar com 
os textos dos documentos oficiais, o que pode ser compreendido 
como limitador, como se observa nas palavras das autoras. 

 
A proposta pedagógica foi o ponto de partida para a escrita do material 
didático, pois esse foi o documento que, até então, materializava o 
sonho que se tinha de implementar os anos iniciais do Ensino 
Fundamental no colégio. Ali, encontra-se uma longa bibliografia que 
foi referencial para a escrita do projeto, textos detalhados sobre o que 
se concebia como estrutural em cada um dos componentes 
curriculares, os eixos vislumbrados para a construção do trabalho, as 
habilidades exigidas para as séries pela Base Nacional Comum 
Curricular (BNCC, 2018) e objetos de conhecimento considerados 
essenciais em cada um dos anos. No entanto, o que estava registrado 
não foi, em momento algum, limitador durante o período de escrita do 
material, antes foram os nutrientes que permitiram a fixação das 
raízes no solo, para o desenvolvimento das sementes que já vinham 
sendo regadas há bastante tempo. (trecho do capítulo das 
professoras-autoras). 

 
Outra importante evidência presente no texto, na busca por 

brechas e oportunidades para “ampliar e expandir as brechas, 
criando possibilidades outras de conhecer, agir, nos relacionarmos, 
enfim, outras formas de vida em que a conectividade, a igualdade, as 
diferenças, as relações sociais sejam vividas em plenitude” (Walsh, 
2020, p.151), é como as autoras descrevem a concepção de um 
currículo com características de rizoma, que está relacionado ao 
pensamento de Deleuze e Guattari (1995, p. 31): 

 
A transversalidade apareceu em diversas camadas no processo de 
escrita, por isso, vale ressaltar um dos conceitos base que direcionou 



84 

as escolhas compreendidas no material: a ideia de rizoma. Um 
currículo-rizomático, que parte de um referencial teórico do 
pensamento de Deleuze e Guattari (1995), considera a interação, a 
complexidade e a diversidade de saberes no processo educacional. Os 
autores, ao contemplar os encantamentos que compõe a lógica da 
natureza, fazem germinar sua concepção nos processos presentes na 
botânica e relaciona o processo de aprendizagem a uma concepção 
mais flexível e ramificada que vai além de um arranjo de disciplinas. 
Segundo esses pensadores: “Diferentemente das árvores ou de suas 
raízes, o rizoma conecta um ponto qualquer com outro ponto qualquer, 
e cada um de seus traços não remete necessariamente a traços de 
mesma natureza, ele põe em jogo regimes de signos muito diferentes, 
inclusive estados de não-signos. O rizoma não se deixa reduzir nem ao 
Uno nem ao múltiplo... Ele não é feito de unidades, mas de dimensões, 
ou antes, de direções movediças. Não tem começo nem fim, mas 
sempre um meio pelo qual ele cresce e transborda. Ele constitui 
multiplicidades.” E por isso a escolha do modelo rizomático de 
aprendizagem, pois ele possibilita o movimento, as conexões, as 
interdisciplinaridades, [...] Uma vez que na contemporaneidade novos 
contextos brotam, conectados a redes de relações a partir do 
conhecimento e da experiência do sujeito, a concepção rizomática nos 
permitiu elaborar uma proposta diversificada que organizou de forma 
transversal as relações entre diferentes componentes - por meio de 
conceitos e conteúdo específicos - gerando processos de 
aprendizagens potencializados. (trecho do capítulo das professoras-
autoras). 
 
Embora o trecho selecionado seja extenso, selecionamos 

partes das discussões que demonstram características de um 
currículo que busca uma possibilidade de se desencapsular e 
acolher questões da contemporaneidade. Que traga as experiências 
como possibilidades de reconhecer o papel ativo do aluno, que 
possibilite rompimentos, mesmo que pequenos, sobre a 
fragmentação do conhecimento e a hierarquização dos saberes, que 
possibilite a integração entre diferentes áreas do conhecimento e 
pessoal, que seja reconstruído pelos seus participantes em tempo 
real e que valorize os saberes dos estudantes. 

A análise do texto proposto revela uma intenção de repensar a 
estrutura tradicional de currículos a fim de torná-los mais adaptáveis 
e pertinentes às demandas da contemporaneidade. As professoras-
autoras ancoram sua proposta no conceito de "rizoma", inspirado no 



 

85 

pensamento de Deleuze e Guattari. Esse conceito traz em sua 
essência um sistema não hierárquico, que se conecta de modo 
flexível, complexo e diverso, promovendo interações variadas e ricas. 

Essa perspectiva é reforçada em "o rizoma conecta um ponto 
qualquer com outro ponto qualquer", indicando a flexibilidade e 
adaptabilidade desse modelo. Em contraste com sistemas 
tradicionais, onde há uma ordem linear, o rizoma permite uma 
aprendizagem que não é "reduzida ao uno nem ao múltiplo", mas que 
flui em várias "direções movediças". Esta abordagem alinha-se com 
a ideia de que a aprendizagem deve ser um processo contínuo, sem 
um começo ou fim estrito, mas em constante evolução e adaptação. 

Outro aspecto relevante é a capacidade do modelo rizomático 
de ser "construído em tempo real pelas pessoas envolvidas". Isso 
reflete uma visão contemporânea de educação, pela qual a 
aprendizagem é cocriada. 

Finalmente, a menção de que "na contemporaneidade novos 
contextos brotam, conectados a redes de relações a partir do 
conhecimento e da experiência do sujeito" sinaliza a imperativa 
necessidade de um currículo que seja sensível e responsivo a essas 
mudanças. 

Detectamos aqui uma abertura para propor as demandas da 
sociedade para o currículo, uma possibilidade de abertura que 
permite trazer os temas mais humanos à constituição de sujeitos 
mais sensíveis, como o conhecimento e a luta contra os diversos e 
profundos preconceitos, um olhar mais afetuoso de promoção do 
bem viver coletivo, por meio da aceitação e respeito ao outro, que 
não é um diferente, mas um sujeito que me complementa. 

A concepção rizomática, trazida nas palavras das professoras-
autoras, como estrutura que permite que relações transversais entre 
diferentes componentes sejam feitas, demonstra uma visão 
superficial desse fazer, pois, no contexto em que estão, sem alunos 
e em um ambiente só de produção de material, não se pressupõe o 
outro real nessas relações. Esse outro é a criança, como apontado 
anteriormente, mas também os outros professores que fazem parte 
do currículo. Pessoas que ainda não chegaram, algumas que já 
fazem parte do colégio e, portanto, podem ter visões diferentes 
delas, e outras novas, que ainda serão contratadas e, logo, 
desconhecemos suas concepções, por isso, promover 



86 

aprendizagens enriquecedoras e alinhadas com o mundo em 
constante mudança em que vivemos exigirá compreender esse 
mundo e as pessoas que estão nele. 

No trecho a seguir, as autoras indicam as escolhas que querem 
trazer para esse currículo, visando brechas e fissuras em um 
currículo hegemônico. Exemplificam a inclusão de escolhas que 
possam trazer possibilidades de transformação de realidades 
diversas, contribuindo para uma educação mais transformadora 
(Liberali, 2019), com a entrada das vozes dos excluídos, como a 
população indígena, em um contexto de estudantes que pouco 
entram em contato com populações diversas – como podemos ver 
na descrição de uma atividade que foi contemplada no material 
didático de Língua Portuguesa: 

 
Compreendendo a importância de se sustentar um bom argumento e 
quais ferramentas são utilizadas para isso, o estudo se debruça em 
exposições orais do YouTube - conversas de teor argumentativo. Um 
dos vídeos traz um diálogo/entrevista entre dois jovens indígenas 
explicando por que não se deve tatuar grafismos indígenas quando 
não se faz parte desta comunidade. A SD, portanto, não apenas 
mobiliza o conhecimento de ferramentas argumentativas a partir de 
uma estratégia não convencional – pelo jogo –, mas também busca 
tematizar assuntos que dizem respeito a minorias, saúde mental, 
redes sociais etc., pois o espaço escolar deve ser um lugar que abriga 
temas caros às crianças e a sociedade. No limite, para que aprender a 
argumentar, se isso for usado somente para interesse próprio e de 
lugares privilegiados? A linguagem é poder e pode ser utilizada para a 
manutenção do status quo que beneficia a alguns e prejudica a tantos. 
Por isso, essa SD preocupou-se também em apresentar o outro, ouvir 
o outro, compreender e reassimilar as próprias vivências a partir do 
outro. (trecho do capítulo das professoras-autoras). 
 
Percebemos, pelo extrato supra, que o objetivo da professora 

era trabalhar o texto argumentativo e, para isso, poderia ter 
selecionado uma infinidade de textos. No entanto, toma a 
oportunidade para selecionar um texto multimodal contemporâneo 
e que dialoga com a vida dos alunos nessa idade e classe social, 
como exposições orais do YouTube. Seleciona um canal de 
interlocução que, além de presente na vida dos alunos em 
circunstâncias distantes dos momentos de estudo, traz o contexto 



 

87 

de vida desses estudantes. E, então, amplia os horizontes desses 
alunos, que já estão capturados pela possibilidade de ouvir vídeos 
em uma ferramenta tecnológica, trazendo um diálogo/entrevista de 
jovens indígenas explicando por que não se deve tatuar grafismos 
indígenas quando não se faz parte desta comunidade. 

A articulação construída por essas professoras direciona-se à 
criação de diálogos sobre modos de vida, aspectos culturais, 
conhecer novos territórios e maneiras de estar no mundo, que é o 
mesmo mundo que as crianças desta escola privada estão. Expõem, 
até de uma maneira mais ingênua, a busca por possibilidades de 
transformação, não abordam aqui as resistências que se farão 
presentes quando, de fato, essa atividade, e outras planejadas com 
esse caráter menos hegemônico, estiver sendo desenvolvida. As 
resistências poderão aparecer de diferentes maneiras, como o 
questionamento dos familiares ou da própria direção do colégio 
sobre as escolhas e quanto aos aspectos ideológicos aos quais 
essas escolhas estão vinculadas. 

Por meio de propostas como essa, apresentamos aos alunos que 
existem “outras percepções que importam. Nós conversamos com 
rios e montanhas. Tem gente que gosta de conversar com carro” 
(Krenak, 2020, p. 26), e cabe aqui destacar que com essas propostas 
também discutiremos valores que podem divergir dos valores dos 
familiares, e, certamente, serão objeto de resistências. Essas 
professoras-autoras revelam, no texto que narraram, aspectos da 
colonialidade importantes de serem apontados e desenvolvidos, mas, 
novamente, cabe incluir nesta discussão as dificuldades, ou até o 
impedimento que poderão ter para desenvolvê-los, compreendendo 
criticamente o mundo no qual realmente estão imersas. 

E ainda, nesse sentido de desencapsular o currículo elaborado 
coletivamente, almejando possibilidades pequenas, entendendo as 
forças de resistência que terão com os familiares dos alunos, por 
exemplo, há um trecho do texto delas que evidencia discussões que 
permitam experimentar possibilidades novas, e não hegemônicas: 

 
[...] os professores convidam as crianças a uma viagem pelo brincar 
mais distante, na época da Grécia Antiga. Uma sala ambientada com 
brinquedos incomuns ao tempo atual propõe disparar o interesse do 
aluno para que ele ressignifique a ação do brincar considerando as 
manifestações culturais e lúdicas nos diferentes tempos e espaços. 



88 

Um exemplo dessa relação entre ontem e hoje é o que parte do jogo 
Mancala5 que construirá uma ponte entre o passado e o presente ao 
redor do mundo todo, já que vem de um tempo distante e ainda faz 
parte do atual.  Assim, de maneira lúdica e prazerosa o aluno faz uma 
imersão que possibilitará a comparação de brincadeiras existentes 
em outros contextos culturais e nos diferentes povos de nacionalidade 
europeia, americana, asiática e africana, no intuito de decolonizar as 
percepções das crianças sobre os diferentes brincares.  
 
Neste exemplo, as professoras dos alunos pequenos, dentro do 

tema das brincadeiras, propõem uma experiência para ressignificar 
o brincar, por meio da exposição dos estudantes às brincadeiras de 
diferentes tempos, lugares e povos do mundo. Possibilitando, com 
isso, uma ampliação de conhecimento dessas crianças, para que 
conheçam e brinquem com uma diversidade de brincadeiras. Parece 
uma situação simplista, mas, nessa ação, ampliamos saberes dos 
alunos, trazemos experiências inéditas, pois sabemos que, muito 
dificilmente, nessa classe social em que estamos atuando, ter-se-ia 
oportunidade de ampliar esse conhecimento. Sabemos que, ao 
incluir esses conhecimentos, deslocamos antigos e ultrapassados 
conteúdos que muitas vezes reforçam pressupostos, crenças e 
valores que regiam essas práticas. 

Percebemos que as professoras se mantêm em busca de 
possibilidades para fazer valer aos estudantes as experiências e 
propostas pensadas para esse currículo coletivo e colaborativo, e 
corroboramos essa intencionalidade. Ampliamos essa reflexão para a 
criança real, com a curiosidade e inventividade pontuadas por elas, 
mas também com seus medos, não engajamento, dificuldades 
sociais vindas do momento de pandemia vivido, valores e expectativas 
de suas famílias, que divergem e querem manter as forças 
hegemônicas com resistências e até impedimentos, e, não podemos 
deixar de incluir, a dimensão administrativa do colégio, que busca 
resultados e muitas matrículas. Portanto, é imperativo que haja uma 
compreensão nítida da realidade e uma consciência profunda das 
influências das opressões e do colonialismo sobre nós, a fim de 
viabilizar qualquer forma de transformação em nosso contexto. 

 
5 Mancala é um jogo de tabuleiro que possui um papel importante em muitas sociedades 
africanas e asiáticas, comparável ao do xadrez no ocidente. 



 

89 

A partir da análise de conteúdo do texto e das entrevistas com 
as professoras-autoras, podemos destacar os seguintes conteúdos 
presentes no discurso das três profissionais: confronto com 
preconceitos e desigualdades, respeito à diversidade, 
representatividade e reconhecimento da diversidade cultural 
presente na linguagem. 

 
Considerações Finais 

 
Iniciamos as análises trazendo a compreensão do sofrimento 

ético-político (Sawaia, 1999) no contexto do ambiente de trabalho 
em uma escola da rede privada, como forma de abrir caminho para o 
desenvolvimento de práticas organizacionais mais inclusivas e 
justas, visando fomentar a conscientização e mudanças no currículo 
elaborado. Destacamos o processo de escrita coletiva do texto 
analisado como um processo de escrevivência (Evaristo, 2020) 
feminina, a partir da ideia de que a imersão na narrativa das 
professoras se revela como uma ferramenta poderosa para analisar 
e compreender as jornadas pessoais e profissionais de cada 
indivíduo envolvido. 

Além disso, esse processo de escrever para reviver o que foi 
desenvolvido pode desvendar características distintas das 
experiências em contextos socioculturais, promovendo reflexões 
sobre as práticas e, possivelmente, a exploração de novas 
possibilidades e espaços criativos. Corroboradas por Evaristo, “cada 
um emite a sua própria voz que, ao ressoar, deixa de ser única, para 
se tornar fala coletivizada” (Evaristo, 2011, p. 163-164). 

Destacamos então que o currículo não pode negligenciar as 
condições da nossa sociedade. Deve capacitar os indivíduos a 
envolver-se de maneira crítica com os eventos históricos e sociais, 
permitindo uma libertação mediante a conscientização. Essa 
educação não apenas encoraja a crítica que denuncia, mas também 
aquela que anuncia e promove mudanças positivas. Por isso, 
precisamos questionar por que uma determinada forma de 
coletividade social existe, como ela é sustentada e quem obtém 
vantagens com ela (Apple, 1982). 

Empreendemos esforços na análise dos espaços propiciados 
para a abordagem das identidades e das dinâmicas de poder, tendo 



90 

como meta identificar oportunidades de transpor as barreiras das 
desigualdades (Walsh, 2020). Buscamos identificar como o currículo 
elaborado se direciona à expansão do conhecimento e à vivência 
democrática, em um processo de desencapsulação (Liberali, 2015), 
para formar indivíduos que, ao refletir sobre as desigualdades, 
também possam engajar-se na luta contra elas. 

A partir desses conceitos, fizemos uma análise de conteúdo de 
como essas docentes se apresentaram nesse lugar de coautoria de 
um currículo. Dessa forma, procuraram-se evidências de em que 
grau essas professoras-autoras propuseram transformações no 
sentido de construir um currículo atento às demandas da realidade. 
Como as interações ocorridas incorporaram uma prática reflexiva e 
crítica em prol de uma educação transformadora. 

Liberali (2022) destaca, “pensar a educação, não de forma 
ingênua, mas com proposta de um real engajamento com a vida e 
com sua transformação por meio do processo praxiológico que é 
compreendido como uma possível forma de educar para o Bem 
Viver” (2022, p.127). Essa proposta de elaboração de material 
didático, por professoras que estariam atuando posteriormente 
como responsáveis por turmas, mesmo em um locus privilegiado – a 
rede privada –, mantém a busca por uma educação que intenciona 
alcançar a melhoria da sociedade. 

Entendemos que as ações dessas profissionais, para esse 
objetivo, são trazer para esse contexto discussões sobre a vida como 
ela é, sobre o mundo como se apresenta – injusto, desigual, racista 
e com outras mazelas maiores. Retirar essas crianças dessa redoma 
em que vivem, desse espaço de privilégios históricos e socialmente 
construídos, pode colaborar com alguma mudança social, política e 
inclusiva. 

Não é fácil, contudo, seguindo uma sugestão poética, ritmada e 
alegre de Dona Ivone Lara (compositora), “alguém me avisou pra 
pisar nesse chão devagarinho” e, nessa mesma cadência, potente e 
alegre, chegando devagarinho e buscando transformações, houve 
buscas por brechas e fissuras no currículo, nas práticas didáticas, 
nas escolhas e conversas literárias com os estudantes. 

Todos os esforços empreendidos foram direcionados a uma 
criança que está sendo moldada para o mundo. Nesse contexto, 
emerge a essência fundamental: a educação é intrinsecamente 



 

91 

ligada à natalidade, ao fato de que seres humanos nascem para o 
mundo, como salientado por Arendt (2016). Assim, surge a reflexão: 
em que mundo desejamos que essas crianças vivam e que tipo de 
indivíduos estamos formando? Esta é, sem dúvida, uma 
responsabilidade imensa que nos impele a uma profunda 
consideração sobre nosso papel na construção do futuro. 

Aqui apresentamos as análises de um material criado para 
crianças abstratas, interpretações relacionadas ao significado dos 
textos, um fragmento de uma jornada. É como se tivéssemos 
capturado apenas uma parte desse voo, não a trajetória completa. 
Em 2023, encontramos as crianças reais, suas preocupações, 
angústias e alegrias, e aplicamos esse material concebido. Isso nos 
confrontou com desafios significativos, como a complexidade e a 
densidade dos conceitos, em relação às vulnerabilidades dessa fase 
da vida, metodologias que ainda não estavam alinhadas com os 
objetivos, e outras questões inerentes ao currículo que foi planejado. 

As reflexões aqui apresentadas evidenciam que, apesar das 
dificuldades, a busca por uma educação mais justa e inclusiva é 
contínua. A construção de um currículo que acolha as diversidades 
e prepare as crianças para um mundo mais equitativo demanda 
empenho, sensibilidade e coragem. É necessário seguir em frente, 
conscientes de que cada passo, por menor que pareça, contribui 
para a transformação social e a formação de indivíduos críticos e 
comprometidos com a mudança. 

 
 
 
Referências 

 

APPLE, M. Ideologia e currículo. Trad. Carlos Eduardo Ferreira de 
Carvalho. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

APPLE, M. Teachers and texts. London: Routledge and Kegan Paul, 
1986. 

ARENDT, H. Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 
São Paulo: Perspectiva, 2016. (Col. Debates). 

CURY, C. R. J. Direito à educação: direito à igualdade, direito à 
diferença. Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 



92 

Presidente da Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de 
Educação. Cadernos de Pesquisa, Belo Horizonte, n. 116, p. 245-
262, jul. 2002. 

CURY, C. R. J.; REIS, M.; ZANARDI, T. A. C. Base Nacional Comum 
Curricular: dilemas e perspectivas. São Paulo: Cortez, 2018. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil Platôs. Capitalismo e 
Esquizofrenia. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. 

EVARISTO, C. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, C. L.; 
NUNES, I. R. (Orgs.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre 
a obra de Conceição Evaristo. Ilustrações Goya Lopes. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 26-46. 

EVARISTO, C. Poemas malungos – Cânticos irmãos. Tese 
(Doutorado) – Universidade Federal Fluminense, Instituto de Letras, 
2011. p. 163-164. 

FREIRE, P. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2003. 
(Col. Educação e Comunicação, v. 1). 

FREIRE, P. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros 
escritos. São Paulo: Editora UNESP, 2000. 

FREIRE, P.; SHOR, I. Medo e ousadia: cotidiano do professor. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1986. 

KRENAK, A. Caminhos para a cultura do bem viver. São Paulo: 
Cultura do Bem Viver, 2020.  

LIBERALI, F. C. et al. A vivência crítico-colaborativa para a superação 
das opressões. Psic. da Ed., São Paulo, v. 54 (esp.), p. 51-61, 2022. 
Disponível em: https://revistas.pucsp.br/psicoeduca/article
/view/61228. Acesso em: 05 ago. 2023. 

LIBERALI, F. C. et. al. Projeto Digit-M-ED Brasil: uma proposta de 
desencapsulação da aprendizagem escolar por meio dos 
multiletramentos. Revista Prolíngua, Universidade Federal da 
Paraíba, João Pessoa, v. 10, n. 3, p. 2-17, nov./dez. 2015.  

LIBERALI, F. C. Formação Crítica de professores: questões 
fundamentais. Campinas, SP: Pontes, 2015. 

https://revistas.pucsp.br/psicoeduca/article%09/view/61228
https://revistas.pucsp.br/psicoeduca/article%09/view/61228


 

93 

LIBERALI, F. C. Multiletramento engajado para a prática do bem 
viver. Linguagem em (Dis)curso – LemD, Tubarão-SC, v. 22, n. 1, p. 
125-145, jan./abr. 2022. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/1982-4017-
220109-8421.  

LIBERALI, F. C. Transforming Urban Education in São Paulo: Insights 
into a Critical-Collaborative School Project. DELTA [Internet], v. 35, 
n. 3, p. e2019350302, 2019. DOI: https://doi.org/10.1590/1678-
460X2019350302.  

MARTÍN-BARÓ, I. Para uma psicologia da Libertação. 2. ed. In: 
GUZZO, R. S. L.; LACERDA JR., F. Psicologia Social para a América 
Latina: o resgate da Psicologia da Libertação. Campinas: Alinea, 
2011. p. 101-120. 

SAVIANI, Dermeval. História das Ideias Pedagógicas no Brasil. 
Campinas: Autores Associados, 2007.  

SAWAIA, B. B. (Org.). As artimanhas da exclusão: uma análise ético-
psicossocial da desigualdade. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 

WALSH, C. Gritos, gretas e semeaduras de vida: Entreteceres do 
pedagógico e do colonial. In: SOUZA, S. R. M.; SANTOS, L. C. (Org.). 
Entre-linhas: educação, fenomenologia e insurgência popular. 
Salvador: EDUFBA, 2019. p. 93-120. 

WALSH, C. Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir. TOMO I. Editora Serie Pensamiento 
Decolonial: Ediciones Abya-Yala Quito-Ecuador, 2013.

https://doi.org/10.1590/1678-460X2019350302
https://doi.org/10.1590/1678-460X2019350302


94 

  



95 

CAPÍTULO 3 
 

As tecnologias digitais, o  ensino de línguas e a   
influência das mídias na construção identitária:  

um olhar decolonial sobre o tema 
 

Francisca de Magalhães Melo  
Jamile da Costa Dias 

Adriana Maria Soares Dantas Araújo 
 
 
 

Eu tenho a impressão que essa circunstância de a gente ter 
sido encontrado aqui nos trópicos, nos psicotrópicos, e 

termos sido confundidos pelos portugueses com uma coisa 
pré-estabelecida que era essa gente que eles chamaram de 

índios, isso pode durar um tempo, mas eu fico com uma 
visão que não é isso que vai prevalecer. Que esse embrulho 
que rolou aqui, esse meio milênio de confusão vai ser outra 

coisa lá na frente. (KRENAK, 2019a, p.32). 
 

As tecnologias digitais e a construção identitária: considerações 
iniciais 

 
Neste capítulo, iniciamos com o pensamento de Ailton Krenak, 

um líder indígena e pensador brasileiro, que desafia a visão histórica 
e as identidades pré-concebidas dos povos originários do Brasil. 
Krenak sugere que a confusão cultural que surgiu com a chegada dos 
portugueses e a subsequente colonização não é um estado 
permanente, mas sim uma fase que será superada, dando lugar a 
uma nova compreensão da identidade dos povos brasileiros. Com 
base nesse pensamento, o capítulo se propõe a explorar como as 
tecnologias digitais podem influenciar e moldar a construção 
identitária de aprendizes de línguas, especialmente em um contexto 
onde a identidade é frequentemente vista como fluida e 
multifacetada. Investigaremos as maneiras pelas quais as 
ferramentas digitais oferecem novas possibilidades para expressão, 
comunicação e aprendizado, e como isso pode afetar a percepção 
de si mesmo e do outro no processo de aprendizagem de línguas. 



96 

As Tecnologias Digitais (TDs) desempenham um papel crucial 
na formação da identidade, particularmente em um mundo onde as 
fronteiras entre o local e o global estão cada vez mais difusas. Mais 
do que meras ferramentas, as TDs são capazes de criar e recriar 
novas linguagens, influenciando nosso comportamento e ações 
enquanto seres humanos aprendizes. Elas são fundamentais para o 
desenvolvimento e propagação de novas formas de expressão, 
afetando a evolução da linguagem e a transformação dos espaços. 
Ao converter linguagem em códigos numéricos, as tecnologias 
digitais nos permitem remodelar e influenciar a sociedade em que 
vivemos de maneiras antes inimagináveis. 

As linguagens mediadas pelas TDs possibilitam uma nova 
reconfiguração da escrita e da leitura, antes desenvolvidas em 
pedras, pergaminhos, folhas de papel, etc., desde a evolução das 
mídias digitais, a escrita e a leitura tomaram um novo espaço, a tela 
(Soares, 2009). Essa evolução digital nos leva a refletir sobre a 
distinção entre língua e linguagem, conforme a perspectiva da 
Linguística Aplicada, a língua serve como um veículo para a 
linguagem, a qual é a habilidade inerente ao ser humano, de se 
expressar e conectar. Assim, as TDs não apenas facilitam a 
comunicação dentro dos grupos sociais, mas também redefinem os 
próprios parâmetros dessa comunicação, influenciando a maneira 
como compartilhamos e construímos conhecimento coletivamente. 

Em um mundo cada vez mais digital, é crucial considerar o 
impacto das mídias na formação identitária de quem aprende 
novas línguas, a partir de uma visão decolonial, para Quijano 
(2000), o termo “decolonialismo” emerge do confronto contínuo 
contra as relações de poder no contexto colonial. Nesse ínterim, a 
tecnologia digital e o estudo de línguas podem desafiar as 
dinâmicas de poder herdadas do colonialismo. Essa perspectiva, 
nos instiga a ver as tecnologias digitais como parceiras na busca 
por uma educação que fomente a independência em pensar e criar. 
As interações mediadas por essas ferramentas abrem espaço para 
uma reflexão profunda sobre linguagem, representatividade e 
resistência cultural, pilares para o desenvolvimento de aprendizes 
que sejam críticos e atuantes no mundo. 

Assim, é necessário que exploremos essas tecnologias não 
apenas como meios de comunicação, mas também como 



97 

instrumentos de expressão cultural e identitária, promovendo uma 
aprendizagem que respeite e valorize a diversidade e a pluralidade 
de vozes. Por sua vez, a linguagem digital traz desafios e 
oportunidades para a formação dos sujeitos, por exemplo, como às 
redes sociais, mensagens instantâneas e outras plataformas 
digitais moldam a maneira como nos apresentamos ao mundo e 
como percebemos os outros. 

Nesse ínterim, este capítulo propõe uma análise da influência 
das tecnologias digitais e das mídias na construção da identidade de 
estudantes de línguas, adotando uma perspectiva decolonial. 
Investigamos como essas ferramentas podem transformar o ensino 
de línguas, para refletir e respeitar a diversidade cultural dos alunos, 
desafiando as perspectivas coloniais e promovendo uma educação 
linguística mais inclusiva e representativa. Inicialmente, discorremos 
sobre a relação entre colonialismo e poder, e como as tecnologias 
digitais oferecem meios para desafiar estruturas de poder e permitir 
que os aprendizes articulem suas identidades autênticas.  

Prosseguimos com uma análise sobre representatividade e 
diversidade, investigando o papel das mídias digitais em fomentar 
uma educação linguística que seja, ao mesmo tempo, inclusiva e 
representativa, e discutindo estratégias para assegurar que as 
vozes de culturas e grupos diversos sejam reconhecidas e 
valorizadas. Concluímos com uma reflexão sobre Linguagem 
Digital e Identidade, considerando como a linguagem utilizada nas 
plataformas digitais influencia a construção da identidade dos 
indivíduos e explorando os desafios e possibilidades que as redes 
sociais, mensagens instantâneas e outras formas de comunicação 
digital apresentam. Enfatizamos a importância de encorajar os 
aprendizes a engajar-se em uma reflexão crítica sobre, os estudos 
de línguas e linguagens, representação cultural e resistência nas 
interações mediadas pela tecnologia. 
 
Identidades Digitais: Desafiando o Colonialismo e o Poder na Era 
Tecnológica 

 
Línguas e linguagens são mais do que meros instrumentos de 

comunicação, elas são a essência da expressão cultural e identitária 
de uma sociedade. Carregadas de histórias e tradições, as línguas 



98 

refletem os valores e as visões de mundo únicas de uma 
comunidade. Conforme Silva (2019), a língua emerge como 
resultado da habilidade humana de projetar valores, crenças e 
desejos nas representações que criamos do mundo, dos outros e de 
nós mesmos. Para Oliveira (p.54, 2020), a língua, por meio do seu 
enunciado, não pode ser separada de seu conteúdo ideológico, pois 
vive e evolui na comunicação verbal. Assim, a língua não é apenas 
um meio de expressão, mas também uma construção que revela 
como nos posicionamos e interagimos com o mundo ao nosso redor. 
Ela é, portanto, um reflexo dinâmico e vivo das múltiplas facetas da 
experiência humana. 

A língua é mais do que um conjunto de regras gramaticais ou um 
inventário de palavras. Nesse entendimento, Saussure, (1973), 
ofereceu uma metáfora poderosa para a linguística ao comparar a 
língua a uma folha de papel: pensamento e som são como os lados 
frente e verso, inseparáveis um do outro e Chomsky (1978) expande 
essa visão, argumentando que a competência linguística inata 
molda a manifestação e compreensão da língua, atuando como o 
'papel' que sustenta a união indissolúvel entre pensamento e som. Já 
para Bakhtin (2016) a língua perpassa os construtos ligados à 
estrutura linguística convencional e interliga-se com os diferentes 
estratos sociais, ou seja, a língua é vista como indissociável das 
práticas sociais nas quais os sujeitos estão imbricados.  A 
preservação de uma língua, portanto, transcende a mera 
conservação de palavras e regras, é a manutenção da expressão 
única da mente humana, distintiva de cada comunidade. Ao valorizar 
a língua e a linguagem, não só abraçamos a complexidade da 
cognição humana, mas também garantimos a continuidade de 
nossa rica herança cultural imaterial. 

No que tange esses pontos, podemos observar que as políticas 
coloniais frequentemente buscavam erradicar línguas nativas em 
favor da imposição da língua do colonizador, um processo que 
resultou na perda de valiosos aspectos culturais e identitários. Essas 
ações tiveram consequências duradouras, como evidenciado pela 
proibição do Tupi, uma língua amplamente falada entre os indígenas 
e luso-brasileiros até o século XVIII. Em 1757, o Marquês de Pombal 
implementou o Diretório Pombalino, que estabeleceu o português de 
Portugal como a única língua de ensino, eliminando o uso do Tupi ou 



99 

de qualquer outro idioma indígena. Essa medida visava unificar a 
língua no Brasil colonial, mas resultou em uma perda significativa 
para a diversidade linguística e cultural do país. De acordo com Góis 
e Martins (2019), o Diretório Pombalino foi um instrumento de poder 
que influenciou profundamente não apenas a língua, mas também a 
identidade cultural do Brasil, deixando marcas que ainda são 
sentidas na contemporaneidade.  

A erradicação de línguas nativas e a imposição de uma língua 
estrangeira, como exemplificado pelo Diretório Pombalino, não 
apenas silenciou vozes indígenas, mas também fragmentou a 
identidade cultural do Brasil. Hoje, a conscientização sobre a 
importância de preservar e revitalizar línguas e culturas reflete um 
esforço para reparar as perdas históricas e fortalecer a identidade 
nacional. Este movimento de resgate cultural é um passo vital para 
reconhecer e valorizar a multiplicidade de culturas (Rojo, 2012) é 
como um legado essencial para as gerações futuras, desafiando o 
colonialismo e promovendo um diálogo mais inclusivo sobre a 
identidade brasileira. Na era digital contemporânea, o colonialismo 
cultural é fortalecido pela globalização e pela predominância de 
certas línguas na internet, o que representa uma ameaça à 
diversidade linguística e tende a promover uma cultura mais 
homogênea. Segundo Mignolo (2005), a colonialidade, que é 
intrínseca à modernidade, não se limita ao controle de territórios, 
mas estende-se ao domínio sobre recursos, capital e conhecimento. 
Mesmo após o fim do colonialismo formal, a colonialidade persiste, 
influenciando discursos, práticas sociais, artes, cultura e a produção 
de conhecimento, moldando assim nossas ações e pensamentos 
sociais, como aponta Martins (2022).  

Para a contenção dessas práticas, temos a educação como 
uma das possibilidades de desempenhar um papel importante na 
preservação da diversidade linguística,  no caso, do Brasil, que 
possui um mosaico de línguas indígenas, com africanas e da herança 
colonial. As políticas linguísticas têm o poder tanto de apoiar quanto 
de prejudicar esse patrimônio cultural. Quando as línguas são 
classificadas como minoritárias, podem ser esquecidas em favor 
das línguas majoritárias, que possuem maior influência econômica. 
Para Oliveira e Lessa (2022), a educação linguística crítica oferece 
uma perspectiva aberta para a investigação contínua dos eventos 



100 

históricos que moldam nossa identidade. Portanto, a 
“desaprendizagem” de Fabrício (2008),  emerge nesse contexto, 
como uma reflexão crítica à desconstrução de paradigmas, isso se 
tratando do estudo crítico de línguas e linguagens.    

Reconhecemos nossa identidade por meio dos discursos que 
entrelaçam nossos pensamentos, ações e palavras em resposta aos 
eventos históricos que vivenciamos. Atualmente, em uma era 
marcada pelo progresso científico e tecnológico, nosso modo de 
pensar e viver é profundamente influenciado. Nossa existência é posta 
em questão, dando origem a interseções identitárias que emergem no 
discurso. Moita Lopes (2006), nos instiga a refletir sobre como as 
narrativas configuram nossa percepção de nós mesmos e do mundo 
que nos cerca, um convite que permanece relevante até hoje. 

A educação crítica, conforme discutido por Tílio e Rocha (2024), 
emerge como um meio promissor para impulsionar mudanças 
sociais significativas. No entanto, essa abordagem tem enfrentado 
crescente oposição de grupos dominantes. Esses grupos 
desqualificam frequentemente o pensamento crítico no âmbito 
educacional, rotulando-o pejorativamente como uma ideologia 
comunista ou esquerdista que busca desestabilizar a estrutura 
social estabelecida, onde os pobres servem aos ricos. Para esses 
opositores, de uma educação comprometida com a criticidade, a 
função da educação para os jovens se limitaria ao aprendizado 
básico de leitura, escrita e cálculo, ignorando o potencial 
transformador e emancipatório da educação crítica na superação de 
estruturas opressoras. 

No entanto, a inclusão digital e o letramento crítico são 
fundamentais para a preservação da diversidade linguística e 
cultural. É importante ressaltar que cada pessoa e comunidade 
desempenha um papel essencial na valorização da cultura, 
destacando sua riqueza e a história que é intrínseca à sua língua, 
elementos cruciais na construção de nossa identidade e na conexão 
com o passado. Nesse sentido, o mundo contemporâneo, conforme 
Martins (p. 205, 2022), “demanda habilidades avançadas de 
letramento crítico, que envolvem pensamento crítico, análise e 
interação com uma ampla gama de contextos, considerando a 
linguagem como de natureza política, devido às relações de poder 
que ela incorpora”. Assim, a formação crítica visa compreender um 



101 

mundo plural, repleto de significados, permitindo-nos perceber as 
coisas para além da maneira como são apresentadas. 

Freire (2021) argumenta que a linguagem é uma ferramenta 
poderosa através da qual tomamos consciência do mundo e de 
nosso lugar nele, construindo assim tanto o mundo quanto a nós 
mesmos como sujeitos ativos dentro dele. A educação, nesse 
sentido, é um processo vital que prepara os alunos a "ler o mundo" 
de maneira crítica, possibilitando sua transformação. Em uma era de 
globalização, onde as fronteiras geográficas são transcendidas, a 
importância da língua na construção da identidade – individual ou 
coletiva – é amplificada. As identidades contemporâneas são 
moldadas não apenas dentro das fronteiras nacionais, mas também 
pelo fluxo constante de informações e pela comunicação que 
atravessa as barreiras culturais, desafiando as noções tradicionais 
de identidade e pertencimento. 

Desse modo, a fluidez linguística contemporânea nos convida a 
ponderar sobre o papel crucial que cada indivíduo e a sociedade na 
totalidade desempenham na salvaguarda da diversidade cultural e 
da herança linguística. É essencial equilibrar essa preservação com 
as vantagens oferecidas pelas mídias digitais. Seguindo o 
pensamento de Arendt (2001), reconhecemos que a liberdade 
humana se expressa através da nossa habilidade coletiva de agir e 
tomar decisões conjuntas sobre nosso destino compartilhado. Essa 
responsabilidade mútua é fundamental: ao fazermos escolhas em 
conjunto, asseguramos não somente nossa liberdade, mas também 
a perpetuação e o enriquecimento do nosso patrimônio cultural e 
linguístico para as gerações vindouras. 

Levando-se em consideração esses aspectos, em um mundo 
cada vez mais conectado, a valorização de todas as línguas e culturas 
no espaço digital é essencial. A internet, carregada de multilinguagem, 
não apenas resiste à homogeneização, mas também promove um 
ambiente inclusivo e representativo. Ela abre portas para mercados 
emergentes, permitindo que negócios locais alcancem uma audiência 
global e fortaleçam as economias locais. Além disso, empodera 
comunidades minoritárias, dando voz às suas perspectivas e 
valorizando suas identidades culturais. Desafiar o colonialismo e o 
poder na era tecnológica significa reconhecer e celebrar a diversidade 
linguística e cultural, construindo uma internet verdadeiramente 



102 

global e democratizada. Dando continuidade, veremos o impacto 
significativo das mídias digitais na aprendizagem de línguas e na 
promoção de uma sociedade mais inclusiva. 

 
Representatividade e diversidade: o Impacto das Mídias Digitais 
na Educação Linguística  

 
Em um mundo onde as fronteiras digitais tornam-se cada vez 

mais fluidas, a representatividade e a diversidade emergem como 
pilares fundamentais na construção de uma educação linguística 
que ressoa com a realidade multifacetada dos aprendizes. As mídias 
digitais, com seu alcance global e capacidade de conectar culturas, 
têm o poder de moldar não apenas como nos comunicamos, mas 
também como nos vemos e somos vistos pelos outros.  

Nesse contexto, a cultura digital emerge como um espelho da 
nossa busca incessante por conexão e liberdade, refletindo a 
capacidade de unir indivíduos ao redor do mundo global. No caso de 
Bauman (2015), que discute a cultura como um vetor de mudança e 
integração, examina a cultura sob uma perspectiva globalizada e 
argumenta que a proximidade entre pessoas não é mais medida por 
distâncias físicas, mas pela rapidez com que podemos nos 
comunicar. Pois, um simples clique nos conecta instantaneamente 
a qualquer pessoa, em qualquer lugar. A troca de tweets, por 
exemplo, ocorre em questão de segundos, ilustrando a agilidade e a 
efemeridade das conexões atuais. Essa nova realidade, analisada 
por Bauman, ressalta a cultura digital como um campo fértil para 
transformações sociais, onde a velocidade da comunicação redefine 
as relações humanas e até mesmo a identidade. 

Portanto, a interação com diferentes culturas e línguas através 
das mídias digitais não apenas enriquece o processo educacional, 
mas também amplia a compreensão dos alunos sobre suas próprias 
identidades. Conforme Frank e Conceição (2021), é essencial 
reconhecer e valorizar a multiplicidade de vozes e experiências que 
os alunos trazem para a sala de aula. Isso permite que eles vejam a 
língua não como um conjunto rígido de regras, mas como um meio 
vivo e dinâmico de expressão pessoal e cultural. À medida que os 
alunos exploram e interagem com essa diversidade, eles 



103 

desenvolvem uma maior consciência de si e do mundo ao seu redor, 
promovendo uma aprendizagem mais inclusiva e representativa.  

As redes sociais, indubitavelmente, revolucionaram a maneira 
como os jovens constroem e expressam suas identidades. A 
capacidade de compartilhar informações pessoais e interagir com 
uma vasta rede de contatos oferece uma nova dimensão à formação 
da identidade. No entanto, é crucial reconhecer que, embora essas 
plataformas digitais possam ser ferramentas poderosas para a 
autoexpressão e o aprendizado, elas também podem ter efeitos 
adversos. O uso excessivo pode levar à distorção da realidade e à 
pressão para se conformar a padrões sociais muitas vezes 
inatingíveis, o que pode ser prejudicial ao bem-estar dos formandos. 

Porém, a educação tem um papel fundamental nesse contexto. 
Como apontado por Rojo (2012), o ambiente escolar pode ser 
transformado em um espaço propício ao desenvolvimento do 
letramento crítico. Isso envolve ensinar os alunos a se tornarem 
analistas críticos da informação que consomem, corroborando-os a 
entender e utilizar uma metalinguagem que lhes permita ir além da 
superfície do conteúdo digital. 

No entanto, é importante notar que o universo digital está em 
constante evolução, apresentando novos desafios e conceitos. 
Santaella (2021) argumenta que, apesar das novas facetas que 
surgem, o que encontramos no universo digital ainda se enquadra no 
conceito de cibercultura. Agora, esse universo digital está evoluindo 
para  novas roupagens, como o Big Data, algoritmos de inteligência 
artificial e a recente tendência da dadificação. 

A dadificação, segundo Santaella (2021), ocorre quando as 
mídias sociais e plataformas de comunicação são utilizadas por 
empresas e agências governamentais para coletar dados sobre 
comportamentos humanos. Esse fenômeno, para a pesquisadora,  é 
muitas vezes visto como uma nova forma de capitalismo de dados e 
vigilância, que pode ser comparado metaforicamente a uma 
"religião" disfarçada, devido à sua onipresença e influência na 
sociedade. 

Para promover um ambiente digital saudável e equilibrado, é 
essencial haver uma conscientização sobre essas questões e um 
esforço coletivo para mitigar os impactos negativos. Isso inclui a 
promoção de um uso consciente e responsável das redes sociais, 



104 

bem como a implementação de políticas e práticas educacionais 
que fomentem o pensamento crítico e o letramento digital entre os 
formandos. Com essas medidas, podemos aspirar a um futuro onde 
a tecnologia serve ao desenvolvimento humano de maneira positiva 
e sustentável. 

Segundo Morin (2015, p. 17), “somos incessantemente 
ameaçados de nos enganar, sem que saibamos disso". Segundo o 
Sociólogo e filósofo, surge a necessidade de introduzir o 
conhecimento por toda a vida escolar dos indivíduos. Não se trata 
apenas de introduzir conhecimentos quantificados e fragmentados, 
como ler e escrever, ou conhecimentos básicos úteis da História, da 
Geografia e das Ciências Sociais. É essencial introduzir uma cultura 
de base que implique compreender o que é o conhecimento e não 
apenas os conhecimentos. Dessa forma, os indivíduos poderão 
desenvolver uma visão crítica e reflexiva, capaz de integrar e 
contextualizar os saberes, promovendo uma educação mais 
completa e significativa. 

Portanto, é essencial que a educação não se limite a transmitir 
informações isoladas, mas que promova uma compreensão 
profunda e integrada do conhecimento. Isso envolve ensinar os 
alunos a refletirem sobre o processo de construção do 
conhecimento, a questionarem e a analisarem criticamente as 
informações que recebem. Mayer et al. (2020) destaca a importância 
da pedagogia participativa nesse contexto, enfatizando que ela 
permite que as vozes dos estudantes e membros da comunidade 
sejam ouvidas na esfera pública. Além disso, ressalta a necessidade 
de preservar digitalmente o patrimônio cultural local, garantindo seu 
acesso livre e irrestrito. Somente assim, poderemos formar 
indivíduos capazes de navegar pela complexidade do mundo 
contemporâneo, conscientes das limitações e possibilidades do 
saber humano. 
 
Linguagem Digital e Identidade: Influência na Formação do “Eu" e 
o papel da língua como veículo de cultura e identidade 

 
É certo que a linguagem digital influencia, como visto nas 

seções anteriores, a construção das identidades e a formação social 
dos seres humanos enquanto atuantes e sujeitos imbricados no 



105 

universo tecnológico que nos cerca. Nessa perspectiva, a linguagem 
digital e os sentidos empregados à identidade se relacionam, pois é 
por meio do discurso, em suas diferentes facetas, que o “Eu” se 
molda e se transfigura, 

 Segundo Bastos e Ribeiro (2020, p. 809), “[...] as representações 
identitárias são (re)construídas discursivamente e (re)veladas 
enunciativamente”, isto é, os processos acerca das identidades se 
configuram por meio dos discursos, os quais fazem parte do 
cotidiano enunciativo dos falantes pertencentes a uma comunidade 
linguística. Desse modo, ao inter-relacionar com o contexto digital, 
os diálogos e trocas de informações construídos por meio das 
mídias, como nas redes sociais, ou em fóruns onlines de discussões, 
por exemplo, podem constituir alguns dos atos discursivos 
produzidos na esfera tecnológica digital.  

Nas palavras dos autores supracitados, “[...] quando falamos 
de identidade, estamos invocando um princípio de categorização 
subjetiva que se dá a partir da relação com o outro em um conjunto 
de crenças e valores (representações sociais), construídas a partir 
das práticas sociais da linguagem” (Bastos; Ribeiro, 2020, p. 815). 
Nesse sentido, o processo identitário perpassa o “Eu” e relaciona-se 
com os “Outros”, pois é por meio dessa relação interacional e 
dialógica que as representações identitárias são formadas. 

Nesse contexto, muitas são as possibilidades de associar a 
linguagem digital à língua, enquanto constituída de culturas e 
identidades, uma vez que barreiras linguísticas foram rompidas por 
meio do acesso à internet. Dessa forma, os diferentes dispositivos 
móveis conectados à internet e as redes sociais permitiram que 
pessoas de diferentes partes do mundo se comunicassem 
instantaneamente, independentemente das limitações geográficas 
ou linguísticas. 

Além disso, a criação de ferramentas para auxiliar o ensino de 
línguas tornou-se fortemente propagada por meio das TDs, como o 
caso dos tradutores automáticos, dicionários onlines ou aplicativos 
de idiomas, como o Duolingo, trouxeram novas perspectivas e 
auxiliam na comunicação e no ensino-aprendizagem de diferentes 
idiomas. Um exemplo é o  Google tradutor, um dos recursos de 
tradução utilizados pela grande maioria da população, é uma das 



106 

plataformas que mais inclui uma diversidade de línguas, inclusive 
línguas africanas.  

Nas palavras de Santana (2012, p. 49), “a língua, enquanto fator 
eminentemente social, é fortemente caracterizada por aspectos 
culturais e por eles influenciada […]”, ou seja, a língua de uma nação 
é carregada de aspectos culturais, envolvendo os sujeitos 
pertencentes a esta nação nos diferentes âmbitos da sociedade. 
Ademais, é por meio da língua que as culturas e identidades de 
outras nações se misturam para tornarem mais próximas uma das 
outras, como o caso das regiões fronteiriças.  

Nesse ínterim, ao considerarmos o cenário tecnológico 
mundial, as línguas, as culturas e as identidades aproximaram-se, 
não em um contexto geográfico, mas em um contexto digital, pois por 
meio dele as pessoas puderam interagir e estarem mais conectadas 
com o outrem. Assim, a língua é a chave que conecta todos em todos 
os lugares do mundo.  

Para Matuck e Meucci (2005, p. 160), com o advento da internet 
e dos dispositivos de comunicação,  “os processos de construção 
identitária vêm ganhando uma nova forma. Ao disponibilizar um lugar 
no ciberespaço, a rede possibilita a um número maior de pessoas a 
oportunidade de se relatar, garante maior liberdade de mostrar ou 
construir a própria identidade”. Desse modo, com o meio digital e 
com a criação das redes sociais, como o Instagram, Facebook, entre 
outras, os indivíduos puderam construir novas identidades e 
reconstruí-las ao passo da evolução dos recursos possibilitados 
pelas TDs.  

Com essas redes de interação online, as pessoas tornaram-se 
mais multimodais, no sentido de agregar novas caricaturas as suas 
imagens, mesclando gifs com emojis, vídeos interativos, 
ressignificando a sua própria imagem, enquanto usuário das TDs e 
imbricado em uma sociedade dialógica e constituída de múltiplas 
linguagens e culturas.  

  Além disso, esses usuários passaram a ter um cuidado maior 
com a sua imagem pessoal veiculada por esses canais, tanto por um 
lado estético como também de privacidade. Dessa forma, o “Eu” 
forma-se constantemente a partir do momento em que se encontra 
vinculado a situações diversas, como imerso nas mídias digitais.  



107 

Diante disso, a linguagem digital e a identidade estão 
interligadas, uma vez que possibilita novas caracterizações para as 
identidades formadas pelo “Eu” e pelo “Outro”, pois é na relação de 
alteridade que conseguimos nos enxergar enquanto indivíduos 
sociais. Dessa maneira, é pela língua que formamos representações 
identitárias distintas. Logo, perante o exposto, na próxima seção 
apresentamos o método e a discussão proposta por este trabalho.  

 
Método e discussão  

 
Na interseção entre tecnologia, língua e linguagem, uma nova 

fronteira se desdobra, delineando o contorno entre identidade e 
expressão. Este estudo, ancorado em uma metodologia que explora 
a influência das tecnologias digitais na construção identitária de 
aprendizes de línguas, conduz uma análise crítica da percepção, 
produção e interpretação de conteúdos em mídias digitais. Por meio 
de uma revisão bibliográfica, observa-se como práticas decoloniais 
podem moldar a interação com plataformas e textos online. A 
linguagem gerada no ambiente digital transcende a mera 
competência linguística, atuando ativamente na formação de 
identidades num mundo interconectado. 

A tradução e a interconexão entre diferentes plataformas 
digitais potencializam a popularidade de websites, expandindo seu 
alcance e impacto informativo. Essa dinâmica não só promove a 
disseminação cultural, mas também pode moldar as ideias dos 
usuários de maneiras que tanto emancipam quanto restringem. 
Segundo Matuck e Meucci (2005, p. 160), “com o advento da internet 
e dos dispositivos de comunicação, os processos de construção 
identitária assumem novas formas. A rede, ao oferecer um espaço 
no ciberespaço, permite que mais pessoas tenham a oportunidade 
de narrar-se, proporcionando maior liberdade para revelar ou 
construir suas próprias identidades". 

  Portanto, a capacidade de um site de oferecer conteúdo em 
múltiplos idiomas é um indicativo poderoso de seu alcance global e 
compromisso em conectar pessoas de diferentes culturas, 
permitindo o acesso a informações e serviços independentemente 
da barreira linguística. Ao pesquisar sobre os sites com maior 
número de idiomas, encontramos no endereço digital, a página: 



108 

“https://www.bureauworks.com/pt”, trazendo uma lista de sites 
mais traduzidos do mundo, conforme figura 1:  
 

Figura 1: Os sites mais traduzidos do mundo 

 
Fonte: https://www.bureauworks.com/pt 

 
A tradução linguística aumenta a acessibilidade e popularidade 

dos sites, expandindo seu alcance informativo. Isso não só promove 
a disseminação cultural, mas também influencia os usuários com 
ideias que podem libertar ou limitar. Segundo Mayer et al. (2020), a 
mudança social ocorre por meio de práticas pedagógicas ligadas às 
mídias, e a verdadeira popularização das tecnologias se dá com o 
consumo coletivo. Superar as barreiras de acesso às tecnologias 
digitais pode começar nas escolas e universidades públicas. Criando 
um circuito pedagógico que construa e redistribua conhecimento, é 
possível progredir nessa direção. Sites multilíngues são um exemplo 
dessa dinâmica, permitindo que mais indivíduos participem do 
intercâmbio global de informações e conhecimento. 

Desse modo, a diversidade linguística em plataformas digitais e 
materiais de organizações, como as Testemunhas de Jeová, amplia 
o acesso e promove a troca cultural. Da mesma forma, plataformas 
como Wikipedia, Google, Apple e Facebook, ao valorizarem 
múltiplos idiomas, não só alcançam um público mais amplo, mas 
também fomentam um diálogo cultural enriquecedor. Esses 
espaços virtuais superam barreiras linguísticas, facilitando o fluxo de 
conhecimento e ideias, o que reforça a compreensão e cooperação 
global. Silva (2019) vê a linguagem como um espelho da habilidade 
humana de conferir significados, enquanto Oliveira (2020) ressalta a 



109 

carga ideológica inerente à linguagem, apontando que a 
comunicação vai além da simples troca de informações, refletindo 
valores culturais e sociais.  

A comunicação e a representatividade dos povos indígenas no 
Brasil têm se transformado significativamente. A Rede Xingu+, por 
exemplo, é uma iniciativa que reflete essa mudança, atuando como 
uma plataforma para comunicadores indígenas expressarem suas 
vozes e defenderem seus territórios. Essa evolução na comunicação 
é um contraponto ao Diretório Pombalino, que no passado impôs a 
língua portuguesa sobre as línguas indígenas, afetando a identidade 
cultural dos povos originários. Hoje, esforços de preservação e 
revitalização de línguas e culturas indígenas são fundamentais para 
corrigir esses danos históricos e reforçar a identidade nacional, 
como destacado por Góis e Martins (2019).  

Iniciativas como a proclamação do decênio de 2022-2032 pela 
UNESCO como a Década das Línguas Indígenas (IDIL 2022-2032) são 
fundamentais para a documentação e fortalecimento das línguas 
indígenas, enriquecendo a diversidade cultural brasileira. Essas 
medidas estão em consonância com as ideias de Rojo (2012), 
fomentando um diálogo inclusivo e a valorização da diversidade 
cultural. Tais esforços desafiam as consequências do colonialismo 
e contribuem para a formação de uma identidade brasileira mais 
diversificada e representativa, destinando às futuras gerações um 
patrimônio cultural mais amplo e inclusivo. 

As inovações tecnológicas na esfera digital, incluindo a internet 
e as plataformas de mídia social, exercem uma influência 
substancial no domínio do ensino de idiomas. Essas tecnologias 
contribuem de várias maneiras significativas, conforme delineado a 
seguir. Primeiramente, a disponibilidade de recursos diversificados 
mediante plataformas online amplia o escopo do material didático 
acessível aos estudantes, abrangendo desde vídeos e podcasts até 
artigos e e-books. Esta variedade enriquece a experiência de 
aprendizagem, tornando-a mais dinâmica e interativa. Além disso, as 
ferramentas de comunicação digital, como chats, fóruns e 
videoconferências, oferecem aos alunos oportunidades de praticar 
idiomas em um contexto de imersão, interagindo com falantes 
nativos e outros aprendizes.  



110 

A plataforma Duolingo, ao oferecer acesso gratuito e 
personalizado ao aprendizado de idiomas, desempenha um papel 
significativo na democratização da educação linguística. A 
metodologia baseada em jogos e a personalização por meio de 
inteligência artificial podem contribuir para uma experiência de 
aprendizado mais inclusiva e motivadora, que respeita o ritmo 
individual de cada usuário. Isso pode influenciar positivamente a 
identidade dos aprendizes, permitindo-lhes não apenas adquirir uma 
nova língua, mas também explorar diferentes culturas e perspectivas 
de forma autônoma e lúdica.  
 

Figura 2: site do aplicativo Duolingo 

 
Fonte: https://www.duolingo.com/ 

 
Adotando uma perspectiva decolonial, o Duolingo pode ser 

visto como uma ferramenta que desafia as estruturas tradicionais de 
ensino de idiomas, que muitas vezes são centradas em métodos 
ocidentais e excludentes. Ao possibilitar que pessoas de diversas 
origens tenham acesso ao aprendizado de idiomas, a plataforma 
pode ajudar a promover uma visão mais plural e menos 
hierarquizada do conhecimento linguístico. Além disso, ao integrar o 
Duolingo for Schools, a plataforma apoia formadores na criação de 
ambientes de aprendizagem mais colaborativos e adaptativos, que 
reconhecem e valorizam a diversidade cultural e linguística. 

 
  

https://www.duolingo.com/


111 

Figura 3: site do aplicativo Duolingo for Schools 

 
Fonte: https://www.duolingo.com/ 

 
Figura 4: site Google Tradutor 

 
Fonte: https://translate.google.com.br/ 

 
Outra plataforma a ser analisada temos a tradução automática, 

exemplificada por ferramentas como o Google Translate, 
desempenha um papel crucial ao tornar textos em diferentes 
idiomas acessíveis, superando barreiras linguísticas e expandindo o 
acesso dos alunos a uma gama mais ampla de informações. Esses 



112 

avanços demonstram o potencial das tecnologias digitais para 
transformar e enriquecer o ensino e a aprendizagem de línguas. 

Outra preocupação que ocorre atualmente, são os discursos 
nas redes sociais, conforme apontado por Bauman (2015), revela 
uma tensão entre autenticidade e manipulação, refletindo a 
complexidade da modernidade líquida e seu impacto no 
individualismo. Este fenômeno é amplificado pela natureza das 
redes sociais, que frequentemente servem como plataformas para a 
disseminação de narrativas falsas e a distorção de fatos, 
contribuindo para a polarização ideológica. Tílio e Rocha (2024) 
sugere que, apesar da resistência de grupos dominantes, o 
pensamento crítico pode ser um instrumento valioso para promover 
mudanças sociais. No entanto, a desqualificação deste pensamento 
por tais grupos, rotulando-o como ideológico, destaca a luta pelo 
poder na definição de narrativas educacionais.  

Moita Lopes (2006) encoraja a reflexão sobre o impacto das 
narrativas na autopercepção e na visão de mundo. A abordagem de 
Rojo (2012) sobre o letramento digital crítico, juntamente com a ideia 
de "desaprendizagem" de Fabrício (2008), propõe uma análise crítica 
da desconstrução de paradigmas previamente estabelecidos. Essa 
perspectiva é ampliada pela influência das tecnologias e mídias na 
formação da identidade dos aprendizes de línguas. Uma abordagem 
crítica revela como as estruturas de poder, frequentemente 
reforçadas por práticas linguísticas e culturais, são remodeladas e 
questionadas através das novas modalidades de comunicação.  

Por fim, ressaltamos a fulcral da integração crítica das 
tecnologias digitais no ensino de línguas. Esta abordagem não só 
desafia os paradigmas educacionais tradicionais, mas também 
promove uma aprendizagem que é ao mesmo tempo, inclusiva e 
emancipadora. As práticas educacionais enriquecidas por essas 
tecnologias contribuem significativamente para o fortalecimento da 
identidade cultural e o estímulo à cidadania ativa. Conforme 
destacado por Oliveira e Lessa (2022), é essencial que a educação 
linguística crítica seja adotada, uma que reconheça e questione os 
eventos históricos e as dinâmicas contemporâneas que moldam a 
identidade dos alunos. Dessa forma, preparam-se os aprendizes não 
apenas para o domínio linguístico, mas também para uma 
participação mais consciente e crítica na sociedade global. 



113 

Considerações Finais 
 
Neste capítulo, adotamos uma abordagem dialógica para 

refletir sobre o papel das tecnologias digitais no ensino de línguas. A 
análise revela um panorama complexo e multifacetado, no qual as 
mídias podem ser fundamentais na formação da identidade dos 
indivíduos. Sob uma ótica decolonial, percebe-se que essas 
tecnologias não só proporcionam maior acesso ao conhecimento, 
mas também questionam e desafiam as estruturas de poder 
vigentes. Isso contribui para a promoção de uma representatividade 
e diversidade ampliadas. 

As mídias digitais oferecem plataformas para vozes 
marginalizadas, permitindo que narrativas diversas sejam ouvidas e 
valorizadas. Isso é particularmente relevante no ensino de línguas, 
onde a inclusão de diferentes culturas e perspectivas pode 
enriquecer o processo de aprendizagem e contribuir para a formação 
de identidades mais plurais e inclusivas. 

No entanto, é importante reconhecer que o uso dessas 
tecnologias também pode perpetuar desigualdades, se não for 
acompanhado de uma reflexão crítica sobre suas implicações. A 
abordagem decolonial nos convida a questionar quem tem acesso a 
essas tecnologias e como elas são utilizadas, incentivando práticas 
pedagógicas que promovam a equidade e a justiça social. 

Note-se, por fim, que as tecnologias digitais têm o potencial de 
transformar o ensino de línguas e a construção identitária de maneira 
significativa. Para que esse potencial seja plenamente realizado, é 
necessário um compromisso contínuo com a inclusão, a diversidade 
e a reflexão crítica, garantindo que todos os indivíduos possam se 
beneficiar dessas inovações de maneira equitativa. 

 
 

Referências 
 

ARENDT, Hannah. A condição Humana. Rio de Janeiro, Forense 
Universitária, 10ª edição/1ª reimpressão, 2001.  

BAKHTIN, M. Os gêneros do discurso. Organização, tradução, 
posfácio e notas Paulo de Bezerra; notas da edição russa Serguei 
Botcharov. São Paulo: Editora 34, 2016. 



114 

BASTOS, R. L. G.; RIBEIRO, P. B. A relação entre linguagem e 
identidade sob uma perspectiva dialógica. Domínios de 
Lingu@gem, Uberlândia, v. 14, n. 3, p. 809–829, 2020. DOI: 
10.14393/DL43-v14n3a2020-4. Disponível em: https://seer.ufu.br/i
ndex.php/dominiosdelinguagem/article/view/47468. Acesso em: 20 
de agosto de 2024. 

CHOMSKY, N. Aspectos da teoria da sintaxe. 2. ed. Coimbra: 
Armênio Amado, 1978. 

ETTO, R. M.; CARLOS, V. G. A língua e a linguagem em três perspectivas. 
Linguagens & Cidadania, 28 dez. 2018. https://periodicos .ufsm.br/
LeC/article/view/1/pdf. Acesso em: 10 de agosto de 2024. 

FABRÍCIO, B. F. Linguística Aplicada como espaço de 
desaprendizagem: redescrições em curso. In: MOITA LOPES, L. P. 
(Org.). Por uma Linguística Aplicada In-disciplinar. 2. ed. São 
Paulo: Parábola. 2008. p. 45-65. 

FRANK, H.; CONCEIÇÃO, M. P. Identidade em Linguística Aplicada: 
em Direção a uma Sistematização Conceitual. Linguagem em 
(Dis)curso, v. 21, n. 1, p. 11–31, abr. 2021. 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Ed. Especial, Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 2021 

GÓIS, M. L. S.; MARTINS, A. M. S. O tupi antigo no português: algumas 
questões sobre história, identidade e ensino de linguagem. Trabalhos 
em Linguística Aplicada, v. 58, n. 1, p. 422–440, abr. 2019. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019b. 

MATUCK, A.; MEUCCI, A. A criação de identidades virtuais através 
das linguagens digitais. Comunicação Mídia e Consumo, [S. l.], v. 2, 
n. 4, p. 157–182, 2008. DOI: 10.18568/cmc.v2i4.41. Disponível em: 
https://revistacmc.espm.br/revistacmc/article/view/41. Acesso em: 
23 de agosto de 2024. 

MAYER, V. et al. Mídia, comunidade e a pedagogia da mudança 
social. Intercom Revista Brasileira de Ciências da Comunicação, 
v. 43, n. 3, p. 239–255, 1 set. 2020. 

https://seer.ufu.br/i%09ndex.%09php/
https://seer.ufu.br/i%09ndex.%09php/
https://perio/


115 

OLIVEIRA, Grassinete C. A. Ações crítico-formativas: formar para 
transformar os espaços formativos. Ed. Dialética. Belo Horizonte. 
2020. 264 p. 

PEREIRA, J. V. N. A Influência Das Redes Sociais No Processo De 
Construção Da Identidade. Revista Ibero-Americana de 
Humanidades, Ciências e Educação, [s.d.]. Disponível em: 
https://www.academia.edu/92381202/A_Influ%C3%AAncia_Das_R
edes_Sociais_No_Processo_De_Constru%C3%A7%C3%A3o_Da_Id
entidade. Acesso em 16/06/2024. 

ROJO, Roxane; ALMEIDA, Eduardo de Moura (Orgs.). Multiletra-
mentos na escola. São Paulo: Parábola Editorial, 2012, 264 p. 

SANTANA, Joelton Duarte de. Língua, cultura e identidade: a língua 
portuguesa como espaço simbólico de identificação no 
documentário: Língua - vidas em português. Linha D’Água, São 
Paulo, v. 25, n. 1, p. 47–66, 2012. Disponível em: https://www.
revistas.usp.br/linhadagua/article/view/37367.. Acesso em: 23 de 
agosto de 2024. 

SAUSSURE, F.Curso de Linguística Geral. Charles Bally, Albert 
Sechehaye (orgs.); Albert Riediliger (col.). 5. ed. São Paulo: Cultrix, 1973. 

SILVA, S. B. Língua e tecnologias de aprendizagem na escola. In: 
FERRAZ, Obdália (org.). Educação, (multi)letramentos e 
tecnologias: tecendo redes de conhecimento sobre letramentos, 
cultura digital, ensino e aprendizagem na cibercultura. Salvador: 
EDUFBA, 2019. 250 p. 

SOARES, Magda. Alfabetização e letramento. São Paulo: Contexto, 2009. 

TEIXEIRA, Wagner Barros. Fluidez transfronteiriça e as funções das 
línguas espanhola e portuguesa nos entre-lugares amazonenses. In: 
TALLEI, Jorgelina; TEIXEIRA, Wagner Barros (Orgs.). Transbordando 
as fronteiras: lenguajes desde el entrelugar, resistencia y pluralidad 
en los Brasiles. Manaus: EDUA, 2020. 442 p. 

UNESCO (2020). A UNESCO lança consultas em todo o mundo sobre 
a elaboração do Plano de Ação Global da Década Internacional das 
Línguas Indígenas (IDIL 2022-2032). Disponível em: https://pt.UNES
CO.org/news/faca-parte-do-planejamento-estrategico. Acesso: 13 
ago. 2024. 

https://www/


116 

  



117 

 
 
 
 
 
 
 
 

SEÇÃO II 
 

Vento Minuano 
Literaturas nas gretas decoloniais: 

Outras conexões possíveis 
  



118 

  



119 

CAPÍTULO 4 
 

Censura, obscenidade e lesbiandade em Radclyffe Hall e 
Virginia Woolf: redirecionamentos transviados e decoloniais nas 

literaturas de Língua Inglesa 
 

Victor Santiago 
Yngride Fernanda Moura da Silva 

 
 
 
Primeiras considerações: por que deveríamos ter medo de 
gênero?  
 

A filósofa estadunidense Judith Butler foi vítima de censura no 
Brasil. Em 2017, sua participação no evento “Os Fins da 
Democracia”, realizado na Universidade de São Paulo (USP), 
provocou manifestações de grupos conservadores da extrema 
direita, incluindo a queima de um boneco representando a filósofa e 
a disseminação de campanhas de ódio. Em 2024, neste ano, o 
lançamento do livro Quem tem Medo de Gênero? (2024) também foi 
alvo de censura devido à capa que retratava uma manifestação 
antigênero contra Butler1 em São Paulo. Sob ordem judicial, a 
Boitempo2 foi forçada a recolher todos os exemplares e fazer um 
novo lançamento com outra capa e contracapa.  

Os episódios de censura enfrentados por Butler no Brasil 
ressaltam a importância dos debates sobre os perigos da censura 
em sociedades democráticas no que tange ao medo de falar sobre 
gênero e sexualidade e, certamente, sua interseção com outros 
marcadores sociais. A censura silencia vozes em dissidência3 e 
enfraquece a liberdade de expressão e o pensamento crítico, 
impedindo o livre fluxo de ideias e limitando o debate público. De 

 
1 Ver: https://revistaforum.com.br/cultura/2024/7/20/livro-de-pesquisadora-atacad
a-por-bolsonaristas-censurado-em-ao-surreal-162450.html. Acesso: 25/07/2024. 
2 Ver: https://blogdaboitempo.com.br/2024/07/18/muita-gente-tenta-calar-judith-
butler/. Acesso: 20/07/2024 
3 Utilizamos “em dissidência”, em vez de dissidentes, pois esses grupos não são 
identitariamente dissidentes, mas ganham esse epíteto devido às dinâmicas 
racistas e homotransfóbicas da sociedade.  

https://revistaforum.com.br/cultura/2024/7/20/livro-de-pesquisadora-atacad%09a-por-bolsonaristas-censurado-em-ao-surreal-162450.html
https://revistaforum.com.br/cultura/2024/7/20/livro-de-pesquisadora-atacad%09a-por-bolsonaristas-censurado-em-ao-surreal-162450.html
https://blogdaboitempo.com.br/2024/07/18/muita-gente-tenta-calar-judith-butler/
https://blogdaboitempo.com.br/2024/07/18/muita-gente-tenta-calar-judith-butler/


120 

acordo com a teórica queer Suzanne Luhmann (2018, p. 104), existe 
uma “paixão pela ignorância e por sua incapacidade de teorizar além 
da hipótese repressiva”, ou seja, que impede ir além das formações 
simbólicas construídas como verdades intransponíveis. No caso de 
Butler, ataques pessoais e simbólicos, como a queima de um 
boneco, visaram intimidar e criar um ambiente de autocensura, pois 
os sujeitos atuam na manutenção da ordem discursiva opressora 
que controlam o que é tido como inteligível nessa ordem. Assim, a 
censura reforça estruturas opressivas ao silenciar vozes que 
desafiam normas asfixiantes estabelecidas. A resistência de Butler e 
da Boitempo, ao denunciar a censura, destaca a necessidade de 
defender a liberdade de expressão e alerta para os riscos do 
silenciamento. Esses debates são essenciais para preservar a 
diversidade de pensamentos e fortalecer a democracia do 
pensamento crítico (Soares, 2008).  

Esse debate coincidentemente foi ao encontro de nossa 
pesquisa sobre a censura do romance O poço da solidão (1928), de 
Radclyffe Hall, realizada na Universidade Federal do Acre (UFAC), 
como parte do programa de Iniciação Científica (PIBIC-Cnpq). Já que 
os objetivos do trabalho estavam desde o início relacionados aos 
debates da atualidade acerca de gênero e sexualidade, em 
comparação com obras do início do século XX, tendo a obra de Hall 
como ponto de partida, uma notícia como essa sobre os ataques que 
Butler vem sofrendo fez-nos refletir sobre o porquê dessa temática 
ainda causar tanta abjeção.  

Ao estudar como essas obra foi recebida e censurada em sua 
época, podemos traçar paralelos com a censura e os ataques atuais. 
Essas reflexões nos levam a reconhecer que, embora os contextos 
históricos mudem, as resistências e oposições às ideias que 
desafiam o status quo persistem. A censura de Hall no início do 
século XX e os ataques a Butler no século XXI revelam uma 
continuidade de resistência contra discursos que promovem a 
diversidade e a inclusão. Portanto, é crucial analisar como os 
argumentos e táticas de censura evoluíram, para melhor combater 
essas forças retrógradas no presente. 

Além disso, a leitura crítica (Souza, 2011; Soares, 2008; Amorim 
et al, 2022) de obras literárias históricas nos permite ver as 
mudanças e os desafios que ainda enfrentamos. Ela nos oferece 



121 

uma perspectiva sobre as conquistas do ativismo LGBTQIAPN+ e as 
áreas onde ainda precisamos avançar. Essa compreensão é vital 
para educadores, pesquisadores e ativistas que trabalham para 
promover a igualdade e os direitos humanos (Soares, 2008). O 
estudo de obras como O poço da solidão não é apenas uma 
exploração literária desconectada de dos embates políticos de seu 
tempo, mas uma investigação crítica necessária para entender a 
trajetória e a evolução do pensamento de modo global e 
principalmente local, levando em consideração o contexto sócio-
histórico dos leitores e pesquisadores brasileiros que atuam no 
ensino de Língua Inglesa. Ao refletir sobre os motivos pelos quais 
essas temáticas ainda causam tanto incômodo, podemos identificar 
as raízes do preconceito e trabalhar de maneira mais eficaz para 
desmantelá-las. Como alerta Luciana Lins Rocha (2020), o ensino de 
Língua Inglesa (e suas respectivas literaturas) não pode ser 
descorporificado, focando apenas no ensino de gramática, algo 
muito comum nas vivências de professores de línguas estrangeiras. 
É importante refletir sobre as dinâmicas políticas e ideológicas da 
língua(gem).  

A literatura é multidisciplinar e dialoga com diversas esferas do 
conhecimento (Jouve, 2012), além de ter um papel fundamental na 
representação, encenação e discussões acerca de temáticas sociais 
e políticas, dentre as quais pode-se destacar os debates feministas 
e LGBTQIAPN+ (Souza, 2011; Amorim et al, 2022). No entanto, 
questões de gênero, sexualidade e orientação sexual, 
interseccionadas com questões de raça e classe (Collins; Bilge, 
2016), além de ainda serem temas tabus na nossa sociedade, 
evidenciados por diversos casos de LGBTfobia e racismo noticiados 
diariamente por veículos de informação, continuam a ser tratados 
como assuntos de “nicho” em currículos de Letras.  

Desse modo, inserido no campo dos estudos de gênero e 
sexualidade e dos estudos decoloniais, o nosso capítulo objetiva 
refletir sobre “censura” e “obscenidade”, colocando no centro do 
debate duas obras literárias que abordam a lesbiandade de formas 
distintas: O poço da solidão (1928), de Radclyffe Hall, e Orlando: uma 
biografia (1928), de Virginia Woolf, que não foi censurada. Essas 
obras, escritas na primeira metade do século XX, contribuem para 



122 

prolíficos debates contemporâneos dos estudos queer/transviados4 
e ajudam a redirecionar/queerificar/decolonizar (Ahmed, 2006; 
Borba, 2020; Bezerra, 2023) o campo de estudo/ensino de Literatura 
Inglesa, preenchendo uma lacuna curricular, posto que debates 
queer /transviados, interseccionados com debates decoloniais, não 
têm o devido espaço na formação acadêmica de discentes de 
licenciatura de Letras-Inglês, tal como é o caso do Plano Pedagógico 
Curricular (PPC)5 do curso de Letras-Inglês da UFAC, que relega 
essas temáticas a disciplinas optativas, que raramente são 
escolhidas pelos alunos, deixando a cargo dos docentes trabalhar 
com essas temáticas individualmente, sem que isso seja construído 
institucionalmente.  

Vale ressaltar que debates decoloniais e transviados colocam 
em xeque a herança colonial, pois oferece uma perspectiva crítica 
que desafia as narrativas eurocêntricas e colonialistas 
predominantes. O aparato ideológico da branquitude (Bento, 2022), 
entendida como uma construção social que privilegia indivíduos 
racializados como brancos, é sustentada e perpetuada por 
estruturas de poder e conhecimento que têm raízes profundas no 
colonialismo. Assim, é importante examinar as formas como o 
colonialismo e a modernidade ocidental (Mignolo; Walsh, 2018) 
moldaram não apenas as relações de poder entre diferentes grupos 
raciais, mas também as próprias concepções de raça e identidade. 
A partir dessa abordagem, é possível desconstruir as noções de 
branquitude como norma universal, em intersecção (Collins, Bilge, 
2016) com as dinâmicas de gênero e sexualidade, e expor os 
mecanismos de dominação e exclusão que sustentam essa posição 
de privilégio. 

Logo, estudar obras inglesas, escritas por escritoras brancas, 
Radclyffe Hall e Virginia Woolf, a partir de uma perspectiva 
decolonial e transviada, é crucial para entender a branquitude e as 
normas de gênero e sexualidade. Essas obras desafiam as normas 

 
4 Utilizamos ‘transviado’ que se trata de uma tradução cultural para queer em contexto 
brasileito, como propõe Fábio Bezerra a partir da socióloga Berenice Bento. 
5 PROJETO Pedagógico Curricular do curso de licenciatura em Letras – Inglês. 
Universidade Federal do Acre. Rio Branco, Acre, 2019. Disponível: 
efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://www2.ufac.br/cela/ingles/projeto-
pedagogico-curricular/ppc.pdf. Acesso: 28/07/2024.  



123 

de suas épocas, já evidenciando que, mesmo ao falarmos do Norte 
Global, devemos ter cuidado com generalizações, pois lá também há 
disputas ideológicas. A marginalização das identidades transviada e 
a fluidez de gênero devem ser analisadas em perspectivas locais, 
cultural e historicamente situadas. Ou seja, como professores de 
Língua e Literaturas de Língua Inglesa, em formação continuada no 
contexto brasileiro, devemos borrar as barreiras nacionais, pois 
estas também são construídas. Do contrário, professores de línguas 
serão sempre silenciados (censurados?), já que suas funções se 
restringem a ensinar estruturas gramaticais e nada mais. As leituras 
que fazemos não podem desconsiderar o local de enunciação dos 
leitores (Street, 2017; Kleiman, 2006; Barbosa, 2024).  No contexto 
brasileiro, marcado por um passado colonial e desigualdades 
persistentes, essa abordagem crítica ajuda a pôr em xeque 
estruturas opressivas, a partir do momento que os imperativos 
construídos como universais são colocados em xeque, tendo seu 
modus operandi revelado.  

Antes de partir para uma análise sobre a recepção e censura do 
livro de Hall, é necessário fazer algumas reorientações críticas, 
partindo dos estudos decoloniais e queer/transviados.  

 
Estudos Decoloniais e Transviados: alguns redirecionamentos 
epistêmicos 

 
Em resposta aos ataques que sofreu no Brasil, Judith Butler 

escreveu o livro Quem tem medo de gênero? (2024). Nele, Butler, em 
sua análise crítica sobre as normas de gênero, destaca a imposição 
violenta do binarismo de gênero pelas potências coloniais e racistas. 
Seu estudo revela a profundidade da interconexão entre 
colonialidade e construções de gênero. Essa perspectiva nos 
oferece um ponto de partida crucial para discutir a práxis decolonial 
e a desconstrução das normas de gênero no contexto do Sul Global 
a partir de narrativas contra hegemônicas do Norte Global.  

 
A crítica às normas brancas de masculino e feminino impostas 
violentamente durante o escravismo e em sua longa vida após a morte, 
bem como a imposição colonial do binarismo de gênero, implica que 
o que é imposto pelas potências coloniais e racistas e por seus 



124 

representantes coloniais é o binarismo de gênero, não o seu contrário 
(Butler, 2024, p. 229. Ênfase da autora). 

 
A crítica de Butler à imposição colonial do binarismo de gênero 

é essencial para compreendermos como a decolonialidade se 
propõe a desafiar essa lógica opressiva, alinhando-se com os 
argumentos dos críticos decoloniais Mignolo e Walsh (2018). Esses 
autores defendem que a decolonialidade emerge como uma 
resposta aos impasses epistemológicos e ontológicos impostos pela 
colonialidade, dissolvendo as fronteiras entre teoria e prática. A 
desobediência epistêmica, nesse contexto, inicia-se pela recusa do 
binarismo e pela construção de novos paradigmas de gênero que 
questionem a lógica colonial. A crítica de Butler, por sua vez, sugere 
que teoria e prática decoloniais são indissociáveis, e que a práxis 
decolonial só pode ser efetiva se houver uma integração profunda 
entre teoria e prática social. Assim, a teoria de Butler não apenas 
oferece uma base crítica, mas também se configura como um guia 
prático para a decolonialidade, tendo gênero e sexualidade como 
categorias analíticas centrais. 

A desconstrução das normas de gênero, portanto, é uma parte 
fundamental da práxis decolonial. Ao questionar e desmantelar as 
normas binárias de gênero impostas colonialmente, não estamos 
apenas promovendo a justiça de gênero, mas também resistindo à 
contínua hegemonia colonial. Como sugere María Lugones (2008), ao 
introduzir o conceito de colonialidade de gênero no contexto latino-
americano, a colonialidade não só impôs uma hierarquia racial, mas 
também uma estrutura rígida de gênero que desumanizou e 
subjugou mulheres indígenas e negras, desconsiderando suas 
cosmopercepções6. Lugones destaca que o sistema colonial 
destruiu as complexas relações de gênero das sociedades 
colonizadas, impondo um binarismo de gênero que serviu aos 
interesses coloniais. Esse conceito reforça a argumentação de 

 
6 De acordo com Susana de Castro, o conceito de “cosmovisão” é de origem alemã, que se 
refere a uma ideia de percepção global de mundo, sendo, assim, um termo eurocêntrico. 
Castro, a partir do pensamento da pesquisadora nigeriana Oyèrónkẹ Oyěwùmí, sugere que 
utilizemos “cosmopercepção” para falar de culturas que não são ocidentalmente 
orientadas. Ver: CASTRO, Susana. O que é o feminismo decolonial?. In: Revista Cult. São 
Paulo. Ano 23. Edição 262, Edição Kindle, Outubro/ 2020.  



125 

Butler, ao evidenciar que o binarismo de gênero não é uma 
construção natural, mas uma ferramenta de dominação colonial. 

Além disso, os construtos ideológicos que colocam o Sul e o 
Norte Globais em oposição, sem considerar debates situados, 
operam sob uma lógica colonial eurocentrada (Mignolo; Walsh, 
2018). É crucial reconhecer a lógica de controle discursivo que 
mantém a máquina colonial em movimento, ultrapassando as 
armadilhas da representatividade, que fazem crer que a 
decolonialidade se restringe a grupos subalternizados, como os 
povos indígenas e os países do Sul Global. Incluir vozes do Sul nos 
debates globais não garante, por si só, que a máquina colonial 
deixará de operar sob lógicas de opressão. Para efetivar mudanças 
significativas, é necessário reorientar nossa práxis intelectual, 
rompendo com pares dicotômicos que sustentam o maquinário 
colonial. Como reflete a crítica Sara Ahmed, o mundo está 
estruturado para favorecer direções familiares, moldando nossos 
corpos a seguir trajetórias pré-definidas pela cultura e geografia. No 
entanto, ao seguir apenas essas “linhas retas”, perdemos a chance 
de explorar outros caminhos e outras formas de pensar, que podem 
nos levar a novas reorientações epistemológicas e ontológicas 
(Ahmed, 2006). 

No campo dos Estudos Tranviados, o linguista aplicado Rodrigo 
Borba (2020), ao propor uma desorientação queer nos estudos da 
linguagem, desafia as falsas inteligibilidades, perturbando a ordem 
natural das coisas e desorientando práticas excludentes. Além 
disso, Borba questiona o signo queer a partir da proposta da 
socióloga brasileira Berenice Bento, que sugere uma tradução 
cultural como “estudos/ativismo transviados”, visando viabilizar 
desobediências epistêmicas no Brasil (Bento, 2017; Mignolo; Walsh, 
2018). Essas reorientações não apenas buscam “conhecer” e criar 
formas transgressivas do saber, mas sim desvelar as estruturas que 
definem “por que sabemos o que sabemos?”. A decolonialidade 
emerge, portanto, como um novo paradigma de pensamento crítico 
que questiona a aparente essencialidade e transparência dos 
regimes de saber (Mignolo; Walsh, 2018, p. 5). A ruptura da lógica 
binária colonial inicia-se com a desobediência epistêmica, 
desafiando a ideia de que conceitos e práticas existem apenas em 
oposição. Isso implica desmantelar qualquer construto que 



126 

contribua para a manutenção da ordem colonial e opressora, 
incluindo um questionamento profundo sobre a ficcional 
superioridade das narrativas do Norte Global, que frequentemente 
são lidas como blocos homogêneos, ignorando as disputas internas 
nesses contextos. 

Portanto, na próxima seção, exploraremos as dinâmicas 
discursivas envolvendo a censura do romance de Hall em 1928, na 
Inglaterra. Analisaremos também o romance Orlando, de Virginia 
Woolf, com o objetivo de mostrar como essas duas autoras 
abordavam as questões de gênero e sexualidade de maneiras 
distintas. Considerando que essas obras são frequentemente 
abordadas em cursos de Literaturas de Língua Inglesa no Brasil, uma 
leitura situada e decolonial nos ajudará a compreender que 
professores de língua inglesa não podem ignorar (como os sistemas 
de educação frequentemente fazem) as matrizes ideológicas 
presentes tanto em suas pesquisas quanto nas salas de aula. Ser um 
professor decolonial e transviado implica abordar de forma crítica 
obras construídas como canônicas, desconstruindo os imperativos 
de opressão e promovendo uma práxis verdadeiramente 
transformadora. 
 
Radclyffe Hall e Virginia Woolf:  censura e lesbiandade no Norte 
Global 
 

O romance O poço da solidão, escrito pela poeta e romancista 
inglesa Radclyffe Hall (1880-1943) e publicado em julho de 1928, é 
atualmente considerado um clássico da literatura queer do século 
XX, especialmente por revolucionar a literatura sáfica com a 
representação da “lésbica máscula”. Entretanto, nos primeiros anos 
após seu lançamento, a obra não foi recebida da mesma maneira 
devido às suas temáticas polêmicas e consideradas obscenas. O 
romance narra a vida e as tribulações de Stephen Gordon, uma 
garota que, assim como a própria Hall, nasceu em uma família 
aristocrática da era vitoriana no Reino Unido e enfrenta grande 
dificuldade em se conformar às expectativas sociais sobre o gênero 
feminino e a categoria mulher, pois desde a infância, Stephen se 
identifica mais com elementos considerados masculinos. A obra 
retrata a busca de Gordon por aceitação pessoal e social, além de 



127 

sua angústia ao não compreender por que nasceu “invertida” e 
implorar pelo direito à existência (Parkes, 1994; Doan, 2001). 

Em resposta a essa narrativa, Hall enfrentou duras críticas na 
imprensa britânica, destacando-se o editor do jornal The Sunday 
Express, James Douglas (1867-1940), que em 19 de agosto de 1928, 
publicou um artigo intitulado “A Book That Must Be Suppressed”, onde 
expressa sua indignação com o conteúdo lésbico do romance. Douglas 
argumenta que o livro deveria ser proibido devido às suas 
representações consideradas moralmente subversivas e prejudiciais. A 
repercussão dessa crítica contribuiu significativamente para o debate 
sobre censura e moralidade na literatura, colocando O poço da solidão 
no centro de uma controvérsia que ainda ressoa nos estudos de gênero 
e literatura (Imagem 1).  

 
Eu preferiria dar a um menino saudável ou à uma menina saudável um 
frasco de ácido cianídrico do que este romance. O veneno mata o 
corpo, mas o veneno moral mata a alma. Este livro deve ser retirado 
imediatamente. . . Apelo ao Ministro do Interior para colocar a Lei em 
ação (Douglas, 1928, apud Doan; Prosser, 2001, p. 38). 7 

 
Após a publicação de seu artigo, James Douglas convocou o 

Ministro do Interior, Visconde George Cave (1856-1928), para iniciar 
um processo jurídico contra a obra de Hall. No entanto, as críticas e 
controvérsias resultaram em um aumento global na procura pelo 
romance, levando à apreensão de diversas cópias do livro. 
Consequentemente, O poço da solidão foi levado a julgamento sob 
a Lei de Publicações Obscenas de 1857, que visava censurar obras 
consideradas contrárias à moral e ética da sociedade inglesa da 
época. A definição do que constituía obscenidade era nebulosa, 
resultando em inúmeras críticas de artistas ingleses. 
  

 
7 No original: “I would rather give a healthy boy or a healthy girl a phial of prussic acid 
than this novel. Poison kills the body, but moral poison kills the soul. The book must 
at once be withdrawn… I appeal to the Home Secretary to set the law in motion.”. 
Tradução nossa. 



128 

Imagem 1 - Recorte do jornal The Sunday Express 

The 
National Archives, 20218  

 
O primeiro julgamento por obscenidade ocorreu em 9 de 

novembro de 1928, presidido por Sir Henry Chartres Biron (1863-
1940). Diversos autores, poetas e romancistas, incluindo-a escritora 
Virginia Woolf (1882-1941), manifestaram-se indignados com as 
ações do governo e defenderam Hall e seu romance, apesar de Woolf 
e outros membros do Grupo de Bloomsbury questionarem a 
qualidade literária da autora (Parkes, 1994, p. 435). Hall esteve 
presente durante todo o julgamento, mas não pôde se pronunciar, 
pois, segundo Sir Biron, ela não estava em julgamento – seu romance 
estava. Hall expressou que não queria que a defesa negasse o 
conteúdo lésbico do texto, mas desejava que o foco estivesse no 
mérito literário. Inicialmente, a obra não pôde ser considerada 
obscena, visto que não continha palavrões ou cenas explícitas. No 
entanto, devido a outros aspectos do livro que confrontavam a moral 
e a ética do século XX, o magistrado considerou o mérito literário do 

 
8  Fonte:) https://blog.nationalarchives.gov.uk/i-need-never-have-known-existence-
radclyffe-hall-and-lgbtq-visibility/. Acesso em 30 Jul. 2024 

https://blog.nationalarchives.gov.uk/i-need-never-have-known-existence-radclyffe-hall-and-lgbtq-visibility/
https://blog.nationalarchives.gov.uk/i-need-never-have-known-existence-radclyffe-hall-and-lgbtq-visibility/


129 

romance irrelevante e decidiu banir a obra em 16 de novembro de 
1928 (Imagem 2). 

 
Imagem 2 - Recorte do jornal The Scotsman 

 
The Scotsman, 19289 

 
Um dos temas abordados no romance é a inversão sexual, 

uma teoria de sexólogos do século XX que acreditavam que gays e 
lésbicas eram “invertidos sexuais”, pessoas que pareciam 
fisicamente masculinas ou femininas por fora, mas sentiam 
internamente que eram do sexo anatômico “oposto”, de acordo com 
a visão binária de gênero (Doan, 2001). Um dos pioneiros dessa 
teoria foi o médico e psicólogo britânico Havelock Ellis (1859-1939), 
que chegou a ganhar a publicação de seu comentário sobre O poço 
da solidão na primeira edição publicada da obra, visto que Hall era 
uma grande admiradora de seu trabalho. 

 
Li O poço da Solidão [The Well] com grande interesse porque – não 
falando nas suas qualidades admiráveis como um romance escrito 
com absoluta arte – possui uma significação psicológica e sociológica 
sobremaneira notável. Tanto quanto eu saiba, é o primeiro romance 
inglês que apresenta numa forma totalmente sincera e tenaz um dado 

 
9 Fonte: https://blog.britishnewspaperarchive.co.uk/2020/06/15/the-well-of-
loneliness/. Acesso em: 30 Jul. 2024  

https://blog.britishnewspaperarchive.co.uk/2020/06/15/the-well-of-loneliness/
https://blog.britishnewspaperarchive.co.uk/2020/06/15/the-well-of-loneliness/


130 

aspecto particular da vida sexual, conforme é encontradiça hoje entre 
nós. A relação de certas pessoas – que, conquanto diferentes dos 
demais seres humanos, não raro apresentam o mais alto caráter e as 
melhores aptidões – com a sociedade quase sempre hostil em que se 
movem, apresenta problemas difíceis e ainda não solucionados. As 
situações pungentes que isso desperta são aqui tratadas tão 
vivazmente, e ainda assim com uma completa ausência de ofensa e 
escândalo, que podemos colocar o livro de Radclyffe Hall num alto 
nível de distinção (Ellis, 1928 apud Doan; Prosser, 2001, p. 35).10 

 
É importante notar que Ellis, mesmo elogiando a obra, utiliza 

expressões como “diferentes dos demais seres humanos” para se 
referir à lesbianidade da protagonista Stephen Gordon. Isso revela 
uma tentativa de separar os “invertidos” da sociedade, tratando-os 
narrativamente como aqueles que estão fora dos padrões 
considerados “normais” para a época. Dessa forma, quando a 
protagonista implora pelo direito de existência, isso é visto pela 
acusação como um ultraje, pois, segundo eles, os “invertidos 
sexuais” não podem ser parte da sociedade, já que são considerados 
“anormais” e fora das expectativas da performatividade de gênero e 
sexualidade (Butler, 2017; Borba, 2020; Lewis, 2020).  

O clamor de Stephen, “Deus, nós acreditamos. Nunca 
deixamos de dizer-te que acreditamos... Jamais te negamos. Ergue-
te, pois e defende-nos. Reconhece-nos, ó Senhor, diante do mundo 
inteiro! Dá-nos também o direito de existência!” (Hall, 1928, p. 617), 
ilustra a profunda marginalização e o desespero daqueles que são 
excluídos por sua identidade sexual. O cristianismo e o apelo pela 
aceitação se mostram interligados durante o romance, o que causa 
uma revolta ainda maior àqueles que buscavam censurar a obra. 

 
10 No original: “I have read The Well of Loneliness with great interest because—apart 
from its fine qualities as a novel by a writer of accomplished art—it possesses a 
notable psychological and sociological significance. So far as I know, it is the first 
English novel that presents, in a completely faithful and uncompromising form, one 
particular aspect of sexual life that exists among us today. The relation of certain 
people—who, while different from their fellow human beings, are sometimes of the 
highest character and the finest aptitudes—to the often hostile society in which they 
move, presents difficult and still unsolved problems. The poignant situations which 
thus arise are here set forth so vividly, and yet with such complete absence of 
offence, that we must place Radclyffe Hall's book on a high level of distinction.”. 
Tradução nossa. 



131 

Consequentemente, a “blasfêmia” de Hall foi o motivo citado por Sir. 
Chartres Biron para decretar definitivamente a destruição e censura 
de O poço da solidão, visto que, a igreja católica ainda possuía 
grande poder e influência nas decisões do que poderia ser 
considerado moral e imoral para a sociedade do século XX, pondo 
então um ponto final nas discussões jurídicas sobre o romance. 
Contudo, os debates entre autores ainda se mantiveram mesmo 
após a decisão de Biron. 

 
Confesso que a forma como a Divindade é introduzida neste livro me 
parece singularmente inadequada e repugnante. Há um apelo pela 
existência no final. Isto significa, naturalmente, um apelo à existência 
em que o invertido deve ser reconhecido e tolerado, e não tratado com 
condenação, como acontece atualmente, por todas as pessoas 
decentes. Sendo este o teor do livro, não hesito em dizer que se trata 
de uma difamação obscena, que tenderia a corromper aqueles em 
cujas mãos cair, e que a publicação deste livro é uma ofensa à 
decência pública, uma difamação obscena, e ordenarei que seja 
destruído. (Biron, 1928 apud Doan; Prosser, 2001, p. 48-49).11 

 
A martirização da protagonista é percebida como uma afronta à 

sociedade inglesa da época. Biron e Douglas descrevem O poço da 
solidão como um livro que visa corromper a moral social com ideias 
de aceitação de pessoas gays e lésbicas. Consequentemente, 
consideram o conteúdo da obra difamatório e obsceno, e Sir Biron 
chega a classificá-lo como “uma ofensa à decência pública”. Em 
outras palavras, o simples ato de clamar por aceitação social é 
interpretado pela acusação e pelo juiz como uma tentativa de 
“envenenar” a mente dos leitores, como já havia sido argumentado 
anteriormente por James Douglas. 

 

 
11 No original: “I confess the way in which the Deity is introduced into this book seems 
to me singularly inappropriate and disgusting. There is a plea for existence at the end. 
That of course means a plea for existence in which the invert is to be recognized and 
tolerated, and not treated with condemnation, which they are at present, by all 
decent people. This being the tenor of this book, I have no hesitation whatever in 
saying that it is an obscene libel, that it would tend to corrupt those into whose hands 
it should fall, and that the publication of this book is an offence against public 
decency, an obscene libel, and 1 shall order it to be destroyed.”. Tradução nossa. 



132 

Imagem 3 - Caricatura da autora Radclyffe Hall como a figura de Cristo 
crucificado 

 
Beresford Egan, 192812 

 
Um julgamento similar ocorreu logo em seguida nos Estados 

Unidos, onde o tribunal decidiu em favor do romance, permitindo 
que a obra permanecesse em circulação e continuasse a ser 
bastante popular. Apesar da controvérsia que envolveu o romance, 
documentos preservados no Harry Ransom Center revelam o vasto 
apoio que Hall recebeu de leitores inspirados, muitos dos quais se 
identificaram com as dificuldades enfrentadas por Stephen Gordon. 
Uma leitora escreveu: “Isso me fez querer viver e seguir em frente... 
descobri-me em Paris e temia esta coisa que considerava 

 
12 Fonte: DELLAMORA, Richard. Radclyffe Hall: A Life in the Writing (Haney 
Foundation Series). Filadélfia: University of Pennsylvania Press, 2011. p. 206 



133 

anormal”13. Steven Macnamara (2019), pesquisador dos trabalhos 
de Hall, afirmou em uma entrevista ao jornal The Guardian que “as 
cartas demonstram a consciência do público de que O poço da 
solidão não era um romance obsceno e que Hall foi tratada de forma 
injusta pelo governo e pela mídia”. No entanto, apesar do apoio de 
escritores e leitores, o romance permaneceu proibido no Reino 
Unido até 1949, após a morte de Hall.   

Em Fashioning Sapphism: The Origins of a Modern English 
Lesbian Culture (2001), a crítica Laura Doan defende que a cultura 
lésbica moderna na Inglaterra começou a se formar no início do 
século XX, em grande parte através das representações culturais e 
da moda (ver Imagem 4). Doan argumenta que a figura da “lésbica” 
foi moldada e tornada visível pela cultura popular e pelos discursos 
médicos e jurídicos da época. Ela explora como a moda, o 
comportamento e as representações culturais contribuíram para a 
construção e visibilidade das identidades lésbicas, e como essas 
representações influenciaram a percepção pública e a 
autocompreensão das mulheres que se identificavam como 
lésbicas. Além disso, Doan também analisa como as obras literárias 
e os escândalos públicos, como o julgamento de O poço da solidão, 
desempenharam um papel crucial na formação da identidade 
lésbica moderna. Ela destaca a importância da moda e do estilo 
pessoal na criação de uma estética sáfica que ajudou as mulheres a 
se reconhecerem e a serem reconhecidas como parte de uma 
subcultura lésbica. Em seu estudo, Doan mostra como a identidade 
lésbica foi “moda-da” tanto literal quanto metaforicamente, através 
de estilizações performativas culturais que permitiram a expressão e 
a solidificação de uma comunidade lésbica distinta na sociedade 
inglesa (Cf. Butler, 2017). 

O romance de Hall, então, joga luz sobre as identidades lésbicas 
que nem mesmo eram inteligíveis para os parâmetros da época, algo 
que justifica a dificuldade de elaborar argumentos plausíveis sobre a 
obscenidade da obra. Já no caso de identidades homossexuais 
masculinas, havia leis de regulação, como ficou evidente no caso do 
escritor Oscar Wilde (1854 – 1900). Doan (2001, p. xii) destaca que a 

 
13 Fonte: https://www.theguardian.com/books/2019/jan/10/it-has-made-me-want-
to-live-public-support-for-lesbian-novelist-radclyffe-hall-over-banned-book-
revealed. Acesso em: 01 de Jul. 2024. 

https://www.theguardian.com/books/2019/jan/10/it-has-made-me-want-to-live-public-support-for-lesbian-novelist-radclyffe-hall-over-banned-book-revealed
https://www.theguardian.com/books/2019/jan/10/it-has-made-me-want-to-live-public-support-for-lesbian-novelist-radclyffe-hall-over-banned-book-revealed
https://www.theguardian.com/books/2019/jan/10/it-has-made-me-want-to-live-public-support-for-lesbian-novelist-radclyffe-hall-over-banned-book-revealed


134 

condenação de Wilde em 1895 por “indecência grave” teve um 
impacto profundo na sociedade vitoriana e eduardiana. Wilde foi um 
dos primeiros escritores abertamente homossexuais a ser preso, e 
seu julgamento e subsequente encarceramento lançaram uma longa 
sombra sobre a percepção pública da homossexualidade 
masculina. Doan argumenta que a censura de Wilde cristalizou a 
imagem do homem homossexual como um pária social e moral, 
influenciando negativamente a aceitação da homossexualidade na 
cultura britânica. O julgamento de Wilde também levou a uma maior 
vigilância e repressão de comportamentos não normativos, 
estabelecendo um precedente de censura e punição que persistiu 
nas décadas seguintes. Mas esse regime opressor não capturava os 
corpos de mulheres como inteligíveis para atos tidos como 
obscenos. O caso de Hall, desse modo, trouxe a questão da 
homossexualidade feminina para o centro do debate público. O 
romance de Hall, que narra a vida de uma mulher lésbica (invertida), 
foi considerado obsceno e imoral, resultando em seu banimento. 
Doan sugere, então, que a censura de Hall não apenas criou uma 
imagem cristalizada da lesbiandade associada a comportamentos 
masculinos; o julgamento também teve o efeito colateral de dar a 
visibilidade a esses corpos, contribuindo para a criação de uma 
imagem da “lésbica moderna” (Doan, 2011).  

A questão da relação entre obscenidade e literatura levantada 
pelo juiz Sir Biron também provocou algumas reflexões no diário de 
Virginia Woolf, que esteve presente em Bow Street em 9 de novembro 
de 1928, no primeiro dia do julgamento de Radclyffe Hall. No dia 
seguinte, Woolf registrou suas reflexões: “O que é obscenidade? O 
que é literatura? Qual é a diferença entre o tema e o tratamento?” 
(Woolf, 2023, p. 346). Woolf já havia criticado o trabalho de Hall antes 
do julgamento. Suas discordâncias com as obras de Hall não se 
limitavam apenas a questões estéticas, mas também refletiam 
divergências significativas em questões de política sexual. Hall 
possuía uma visão binária de gênero e se identificava como uma 
“invertida sexual”, enquanto Woolf abordava gênero e sexualidade 
de maneira andrógina (Woolf, 1929), em contraste com a visão 
binária de Hall e da sociedade do século XX, propondo uma 
reorientação queer/transviada e epistemológica para esses debates. 
Por essa razão, apesar de tratarem de temas semelhantes, a obra de 



135 

Woolf conseguiu escapar da censura sob a Lei de Publicações 
Obscenas (Imagem 4).  
 

Imagem 4 - Propaganda do romance Orlando de Virginia Woolf 

 
The New York Times, 192814  

 
No mesmo ano da publicação de O poço da solidão, Virginia 

Woolf lançou o romance biográfico-fantasioso Orlando: uma 
biografia (1928), dedicado à poeta Vita Sackville-West, com quem 
Woolf mantinha uma relação amorosa. A narrativa de Orlando segue 
a vida de um jovem aristocrata da era elisabetana, que aspira a se 
tornar autor e poeta. Orlando inicia a redação de um livro intitulado 
“O Carvalho” e, ao compartilhar seus rascunhos com outros 
escritores, enfrenta diversas críticas negativas. Durante sua busca 

 
14 Fonte: https://hrc.contentdm.oclc.org/digital/collection/p15878coll118/id/32/. 
Acesso em 30 Jul. 2024. 

https://hrc.contentdm.oclc.org/digital/collection/p15878coll118/id/32/


136 

por aprimoramento literário, Orlando se apaixona por uma princesa 
russa, mas sofre uma profunda desilusão quando ela retorna ao seu 
país, abandonando-o. Essa experiência leva o protagonista a refletir 
sobre o amor, a amizade e as disparidades sociais, já que, apesar de 
possuir tudo materialmente, Orlando não se sente completo nem 
capaz de escrever plenamente. Em uma reviravolta surpreendente, 
durante uma de suas missões diplomáticas, Orlando, inicialmente 
descrito como homem, passa por uma transformação mágica e se 
torna uma mulher. Essa metamorfose não só desafia as convenções 
de gênero da época, mas também permite a Woolf explorar de 
maneira inovadora a dinamicidade cultural e histórica de gênero e as 
limitações impostas pelas normas sociais.  

 
Podemos aproveitar esta pausa na narrativa para fazer algumas 
declarações. Orlando tinha se tornado mulher – não há como negar. 
Mas, em todos os outros aspectos, Orlando permanecia exatamente 
como ele havia sido antes. A mudança de sexo, embora modificando 
seu futuro, nada fazia para modoficar sua identidade. Seus rostos 
permaneciam, como os retratos bem provam, praticamente os 
mesmos. A memória dele – mas a partir de agora devemos, pelo bem 
da convenção, dizer “dela” em vez “dele”, e “ela” em vez de “ele” –, a 
memória dela, então retornou a todos os fatos da vida passada dela 
sem encontrar nenhum obstáculo (Woolf, 2002 [1928]. p. 121). 

 
A transição fantasiosa da mudança de gênero de Orlando, e de 

outros aspectos da obra, como a maneira na qual nenhum outro 
personagem questiona esta transformação, é uma das motivações 
mais proeminentes pela qual o romance conseguiu escapar da 
censura (Parkes, 1994; Doan, 2001). Ademais, embora a aparente 
religiosidade de Orlando – uma das principais razões para o banimento 
do romance de Hall – também esteja presente na cena de 
transformação da protagonista, com a aparição de Nossa Senhora da 
Pureza, Nossa Senhora da Castidade e Nossa Senhora da Modéstia no 
quarto onde Orlando esteve adormecida por sete dias consecutivos, 
isso não se torna um tópico relevante para gerar críticas que levem à 
censura do romance. Isso se deve, em grande parte, à atmosfera de 
fantasia que permeia toda a cena. Além disso, a obra evita apelos 
diretos pela aceitação social, diferenciando-se da abordagem 
presente no romance de Hall: “Deixemos biólogos e psicólogos 



137 

sentenciarem. A nós, nos basta constatar o simples fato; Orlando foi 
homem até os 30 anos; nessa ocasião, tornou-se uma mulher e assim 
permaneceu daí por diante.” (Woolf, 2002 [1928], p. 121).   

 
Orlando não tinha, ao que parece, dificuldade em sustentar os 
diferentes papéis, pois mudava de sexo com mais frequência do que 
podem imaginar aqueles que usaram apenas um tipo de vestimenta; e 
também não pode haver nenhuma dúvida de que, com esse artifício, 
ela colhia uma dupla colheita; os prazeres da vida se incrementavam 
e suas experiências se multiplicavam. A probidade dos calções era 
trocada por ela pela sedução das saias, e desfrutava igualmente do 
amor de ambos os sexos (Woolf, 2002 [1928]. p. 177). 

 
Após a mudança de gênero, Orlando começa a lidar com a vida 

de maneira diferente, enfrentando desafios como a quase perda de 
suas propriedades por ser uma mulher solteira. Contudo, sua 
transformação não apaga as experiências anteriores, e Orlando 
abraça sua ambiguidade, adaptando-se ao seu “novo sexo” e às 
expectativas que vêm com ele. Uma característica marcante do 
romance de Woolf é que Orlando, agora como mulher, vive por um 
período irreal, transitando da era elisabetana até a era vitoriana. 
Durante todo esse tempo, ela continua a escrever “O Carvalho”, 
levando séculos para concluí-lo. Este aspecto da narrativa nos 
remete a um dos comentários mais proeminentes de Woolf em seu 
ensaio-manifesto feminista Um teto todo seu, de 1929: 

 
[...] é bastante evidente que, mesmo no século XIX, a mulher não era 
incentivada a ser artista. Pelo contrário, era tratada com arrogância, 
esbofeteada, submetida a sermões e admoestada. Sua mente deve ter 
sofrido tensões, e sua vitalidade foi reduzida pela necessidade de 
opor-se a isso, de desmentir aquilo. (Woolf, 2022 [1929]. p. 68) 

 
Assim sendo, Woolf afirma que a mulher dos séculos XIX e XX não 
possuía meios e incentivos suficientes para trabalhar com a escrita, 
por isso Orlando leva tanto tempo para conseguir terminar sua obra 
quando se torna uma mulher, visto que, ela agora precisa lidar com 
as adversidades da vida feminina nas eras elisabetanas e vitorianas, 
mesmo ainda sendo uma aristocrata. Portanto, a autora critica o 
tratamento da mulher na sociedade e a visão do gênero e da 
sexualidade como conceitos binários, diferentemente de Hall que 



138 

foca inteiramente na questão de sexualidade e de gênero ainda de 
forma binária, mesmo que ainda esteja fazendo um apelo pelas 
mulheres lésbicas da época. 

Os críticos woolfianos Nícea Nogueira e Davi Pinho (2022) 
exploram as sobreposições temáticas e formais entre o romance 
Orlando e o ensaio Um Teto Todo Seu, ambos escritos por Virginia 
Woolf entre 1927 e 1929. Os autores argumentam que as 
perspectivas feministas de Woolf perpassam ambos os textos, 
utilizando técnicas narrativas semelhantes, tais como como paródia 
e ironia. Woolf desafia a noção de gênero como algo fixo, 
destacando-o como uma construção social desvinculada de 
ideários essencialistas de sexo ou identidade. Além disso, chamam 
atenção para o conceito de “androginia”, elaborado por Woolf no 
último capítulo de Um teto todo seu, como um tema central em 
Orlando, no qual a personagem-título transita entre os gêneros (em 
inglês genre e gender, gênero textual e gênero/sexualidade, 
respectivamente) ao longo dos séculos, enquanto Um Teto Todo Seu 
defende a necessidade de independência financeira e um espaço 
próprio para a produção literária feminina.  

Woolf utiliza essas narrativas para questionar e subverter as 
expectativas tradicionais de gênero e identidade para mulheres. Vale 
destacar, além disso, que a proposta de Woolf no que tange à 
androginia não diz respeito a identidades em dissidência que operem 
na lógica dialética, em oposição ao que se entendia por normativo. 
Na verdade, para Woolf,  

 
[a] androginia, tal qual escrita por Woolf, pode ser lida então nem 
como uma dualidade nem como um ideal de totalidade humana, mas 
como uma forma de desfazer a construção binária sobre a qual o 
patriarcado ergueu sua opressão do corpo da mulher: um modo de 
proliferar diferenças, não de apagá-las (Nogueira; Pinho, 2022, p. 105).  

 
Assim, a androginia em Woolf não deve ser vista como uma 

dualidade ou um ideal de totalidade humana, mas como uma maneira 
de desconstruir a binaridade sobre a qual o patriarcado ergueu sua 
opressão sobre o corpo feminino. Trata-se de uma forma de promover 
a diversidade e a multiplicidade das formas como identidades se 
constroem, mas do que definir como elas são apenas produzidas. Ao 
contrário de Hall, que aborda a inversão de gênero dentro de um 



139 

paradigma binário, Woolf propõe uma visão mais fluida e inclusiva da 
identidade, desafiando as normas patriarcais e abrindo espaço para 
novas possibilidades de existência, ao contrário de Hall e sua defesa 
aos invertidos. Como explica Doan (2001, p. 26), a definição de 
“inversão” corrobora o discurso médico do século XIX, entendendo 
gêneros e sexualidades em dissidência como patologias. Isso fica 
evidente quando tanto no romance quanto em seu julgamento Hall 
implora que os “invertidos” sejam aceitos na sociedade, ou seja, ela 
entende (com o suporte científico de Ellis) que essas pessoas estão, 
sim, à margem, mas que merecem um tratamento mais humano. A 
personagem Stephen, na perspectiva artística de Hall, não tem outra 
saída a não ser se tornar um “mártir invertido” e suplicar pela 
misericórdia de Deus (Parkes, 1994, p. 446). 

Portanto, a maior divergência entre ambas as obras está na 
abordagem das questões de gênero. O romance de Hall se prende às 
visões binárias do que pode ser esperado das expressões de gênero, 
com a protagonista enfrentando um conflito entre o sexo designado 
a ela ao nascimento e sua expressão socialmente controversa do 
gênero feminino. Stephen Gordon apresenta performatividades e 
interesses socialmente construídos como masculinos, incluindo seu 
interesse romântico e sexual por mulheres. A marcação desse 
estranhamento dos modos e interesses de Stephen por outras 
pessoas é fundamental na obra de Hall para ilustrar o não-
pertencimento da personagem à sociedade.  

Em contrapartida, o romance de Woolf retrata a expressão e a 
mudança de gênero da protagonista Orlando como algo que não 
altera as diversas possibilidades de construção de sua identidade, 
tanto como homem, quanto como mulher. Orlando transita entre os 
gêneros (genre e gender) e tradições de maneira fluida, colocando 
sob subjugo a ficcionalidade das estruturas de poder que regulam os 
corpos (Butler, 2017).  

As convergências e divergências na escrita e no 
posicionamento político-sexual das autoras são extremamente 
aparentes em suas obras e afetaram a forma como foram recebidas 
pelos críticos e jornalistas da época. Apesar de Orlando e O poço da 
solidão abordarem temáticas similares, a obra de Woolf conseguiu 
escapar da censura, pois se baseia também na fantasia, além da 
realidade, para criticar a sociedade, o tratamento das mulheres e a 



140 

visão binarista da época. De algum modo, as autoridades da época 
não conseguiram ir além da hipótese repressiva (Luhmann, 2009). 
Mesmo abordando questões relacionadas ao gênero e à 
sexualidade, Orlando foi recebido de maneira diferente, escapando 
da censura apesar sua abordagem contrassexual15 (Preciado, 2017) 
e mais fantástica, contrastando com a abordagem realista e mais 
contundente de Hall em O poço da solidão. 

 
Considerações Finais 

 
Estudar obras literárias inglesas escritas por autoras brancas, 

como O Poço da Solidão (1928) de Radclyffe Hall e Orlando: A 
Biography (1928) de Virginia Woolf, a partir de uma perspectiva 
decolonial e queer/transviada, é de suma importância para a 
formação crítica de alunos e professores de Língua Inglesa no 
contexto brasileiro. Esses debates são fundamentais para 
desconstruir a dicotomia simplista de “nós-contra-eles” e promover 
uma compreensão mais complexa e matizada das dinâmicas de 
poder, identidade e opressão. A decolonialidade e o ativismo 
transviado operam na desconstrução de paradigmas que 
transcendem a lógica colonial, expondo como as estruturas de 
opressão são perpetuadas e naturalizadas. 

É crucial destacar que ao direcionar o olhar crítico para obras de 
autoras brancas, que muitas vezes estão inseridas no cânone 
literário, também se desmantela a hegemonia que posiciona o 
sujeito branco no centro do poder epistemológico. As narrativas 
dessas autoras, longe de serem monolíticas, apresentam disputas 
internas e tensões que questionam a própria estrutura lida como 

 
15 A contrassexualidade, conceito formulado pelo filósofo espanhol Paul B. 
Preciado, e trabalhado por Elizabeth Sara Lewis (2020) no contexto brasileiro, 
representa uma abordagem inovadora que visa desafiar e reestruturar as normas de 
gênero e sexualidade estabelecidas pelo patriarcado e pela heteronormatividade. 
Em seu influente trabalho Manifesto Contrassexual (2017), Preciado argumenta que 
a contrassexualidade é um sistema que questiona a naturalização dos corpos e dos 
prazeres, propondo uma prática política e sexual que contraria as normas 
tradicionais. Ou seja, trata-se de uma proposta que contraria a ideia de que 
identidades de gênero são pré-discursivas e ligadas à genitália. Há outras 
possibilidades de identificação que envolvem construções discursivas, trazendo o 
corpo e práticas sexuais para o centro do debate, visto tanto o corpo quanto as 
práticas sexuais produzem sujeitos inteligíveis e abjetos.  



141 

superior. Isso revela que o Norte Global é, na verdade, uma 
construção discursiva e não uma entidade homogênea e 
incontestável.  

Incorporar essas perspectivas críticas no ensino de literaturas 
de língua inglesa contribui para desmantelar as estruturas 
opressivas, promovendo uma visão mais inclusiva e reflexiva que vai 
além da simples reprodução de saberes eurocêntricos. Tal 
abordagem não apenas enriquece a compreensão das literaturas e 
culturas estudadas, mas também capacita os alunos e professores 
em formação a reconhecerem e enfrentarem as desigualdades em 
suas próprias realidades. Ao questionar os imperativos construídos 
como universais e ao revelar as operações dessas dinâmicas, é 
possível que nossos alunos contribuam ativamente para a 
construção de uma sociedade mais justa e equitativa, que valorize a 
pluralidade de vozes e experiências. 

No presente capítulo, ao tomar a censura intelectual como 
ponto de partida, procuramos demonstrar que os debates sobre 
gênero e sexualidade, interseccionados com outros marcadores 
sociais (Collins; Bilge, 2016), são indispensáveis no contexto social e 
educacional contemporâneo. A censura, em última instância, revela 
o medo que a sociedade tem de confrontar esses temas. 
Perguntamo-nos, então: por que deveríamos temer as discussões 
sobre gênero e raça? Ao explorar esses temas, incentivamos a 
reflexão crítica e a construção de novos paradigmas que 
desestabilizem as estruturas normativas e criem espaço para formas 
de existência mais plurais e inclusivas. 

Concluímos que o estudo de obras canônicas, como as de Hall 
e Woolf, a partir de uma perspectiva decolonial, não só desafia a 
homogeneidade imposta pelo discurso do Norte Global, mas 
também revela a contribuição transgressiva dessas autoras para os 
estudos transfeministas. Essas obras, ao serem lidas criticamente, 
demonstram que o cânone literário, assim como as estruturas de 
poder que o sustentam, não são inquestionáveis ou fixos, mas sim 
terrenos de disputa onde novas epistemologias podem florescer e 
onde a universalidade presumida pode ser desafiada em favor de 
uma compreensão mais rica e diversificada da humanidade. 

 
 



142 

Referências 
 
AHMED, Sara. Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others. 
London: Duke University Press, 2006.  

AMORIM, Marcel Alvaro de et al. Literatura na escola. São Paulo: 
Contexto, 2022.  

BARBOSA, Bruna Carolini. Projetos de letramento: praxiologias 
decoloniais para formação antirracista de professores de línguas. In. 
Revista Soletras. Dossiê Epistemologias e praxiologias decoloniais 
nos estudos de línguas/linguagens e na educação linguística. n. 48, 
p. 23-48, 2024.  

BENTO, Berenice. Transviad@s: gênero, sexualidade e direitos 
humanos. Salvador: EDUFBA, 2017.  

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2022.   

BEZERRA, Fábio. Linguística Aplicada Transviada: gênero e sexualidade 
nos estudos da linguagem em perspectiva descolonial, interseccional e 
transdisciplinar. Campinas, SP: Pontes Editores, 2023. 

BORBA. Rodrigo (org.). Discursos transviados: por uma linguística 
queer. São Paulo: 2020. 

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da 
identidade. Trad. Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017. 

BUTLER, Judith. Quem tem medo de gênero? Trad. Heci Regina 
Candiani. São Paulo: Boitempo, 2024.  

COLLINS, Patricia. Hill.; BILGE, Sirma. Intersectionality. Cambridge: 
Polity Press, 2016.  

DELLAMORA, Richard. Radclyffe Hall: A Life in the Writing. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2011. 

DOAN, Laura. Fashioning Sapphism: the Origins of a Modern Lesbian 
Culture. New York: Columbia University Press, 2001.  

DOAN, Laura; Prosser, Jay. Palatable Poison: Critical Perspectives on 
The Well of Loneliness. New York: Columbia University Press, 2001. 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/soletras/article/view/84020
https://www.e-publicacoes.uerj.br/soletras/article/view/84020


143 

HALL, Radclyffe. O Poço da Solidão. Brasil: Lebooks, 2022. E-Book. 
Disponível em: https://www.amazon.com.br/PO%C3%87O-
SOLID%C3%83O-Radcliffe-Hall-ebook/dp/B0B3GJDQYV. Acesso 
em: 05 de Jun. 2024 [1928].  

JOUVE, Vicent. Por que estudar literatura? Trad. Marcos Bagno e 
Marcos Marcionilo. São Paulo: Parábola, 2012 

KLEIMAN, Ângela.  B. Professores e agentes de letramento:  
identidade e posicionamento social. Revista Filologia e Linguística 
Portuguesa, São Paulo, n. 8, p. 409-424, 2006. 

LEWIS, Elizabeth Sara. Discursos, dildos e a produção de sujeitos. In: 
BORBA. Rodrigo (org.). Discursos transviados: por uma linguística 
queer. São Paulo: 2020, p. 370-401.  

LUGONES, María. Colonialidad y género: hacia un feminismo 
descolonial. In: MIGNOLO, Walter (org.). Género y descolonialidad. 
Buenos Aires: Del Signo, 2008, p. 13-54.  

LUHMANN, Susanne. Queering/Queer Pedagogy? Or, Pedagogy Is a 
Pretty Queer Thing. In: PINAR, William (org.). Queer Theory in 
Education. Mahwah, New Jersey London: Lawrence Erlbaum 
Associates, 1998 [2009], 120-132.  

MIGNOLO, Walter D.; WALSH, Catherine E (org.) On Decoloniality: 
Concepts, Analytics, Praxis.  Durham and London: Duke University 
Press, 2018.  

NOGUEIRA, Nícea; PINHO, Davi.: Perspectivas feministas no 
romance Orlando e no ensaio Um teto todo seu de Virginia Woolf: 
ideias que navegam em textos. In: Memória e Informação, Rio de 
Janeiro, v. 6, n. 2, p. 95-116, jul./dez., 2022.  

PARKES, Adam. Lesbianism, History, and Censorship: O poço da 
solidão and the Suppressed Randiness of Virginia Woolf’s Orlando. 
Twentieth Century Literature, vol. 40, no. 4, 1994, p. 434–60. 
Disponível em: JSTOR, https://doi.org/10.2307/441599. Acesso em: 
21 Jun. 2024. 

PROJETO Pedagógico Curricular do curso de licenciatura em Letras–
Inglês (Reformulação. Universidade Federal do Acre (UFAC). Rio 
Branco, Acre, 2019.  Disponível: efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/

https://www.amazon.com.br/PO%C3%87O-SOLID%C3%83O-Radcliffe-Hall-ebook/dp/B0B3GJDQYV
https://www.amazon.com.br/PO%C3%87O-SOLID%C3%83O-Radcliffe-Hall-ebook/dp/B0B3GJDQYV


144 

http://www2.ufac.br/cela/ingles/projeto-pedagogico-curricular/
.pdf. Acesso: 28/07/2024.  

ROCHA, Luciana Lins. Desfazendo o privilégio cis-heteronormativo 
no ensino de inglês na escola pública. In: BORBA. Rodrigo (org.). 
Discursos transviados: por uma linguística queer. São Paulo: 2020, 
p. 130-164.  

SOARES, Magda. Leitura e democracia cultural. In: SANTOS, Maria 
Aparecida Paiva Soares dos et al. Democratizando a leitura: 
pesquisas e práticas. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2008. 
Edição Kindle.  

SOUZA, Ana Lúcia Silva. Letramentos de reexistência: poesia, grafite, 
música, dança, HIP-HOP. São Paulo: Parábola Editorial, 2011. 
Edição Kindle.  

STREET, Brian. V. Letramentos sociais: abordagens críticas do 
letramento no desenvolvimento, na etnografia e na educação. Trad. 
Marcos Bagno. São Paulo: Parábola Editorial, 2014.   

WAINWRIGHT, Oliver. ‘It has made me want to live’: public support 
for lesbian novelist Radclyffe Hall over banned book revealed. The 
Guardian, 10 jan. 2019. Disponível em: https://www.theguardian
.com/books/2019/jan/10/it-has-made-me-want-to-live-public-
support-for-lesbian-novelist-radclyffe-hall-over-banned-book-
revealed. Acesso em: 5 jan. 2025. 

WALSH, Catherine E. Decoloniality in/as Praxis. In: MIGNOLO, Walter 
D.; WALSH, Catherine E (org.) On Decoloniality: Concepts, Analytics, 
Praxis.  Durham and London: Duke University Press, 2018, p. 15-104.  

WOOLF, Virginia. Orlando: uma biografia. Tradução: Luci Collin. Rio 
de Janeiro: Darkside Books, 2022 [1928]. 

WOOLF, Virginia. Um, teto todo seu. Trad. Vera Ribeiro. São Paulo: 
Círculo do Livro, 1990 [1929].  

WOOLF, Virginia. Diário III – 1924-1930. Trad. Ana Carolina Mesquita. 
São Paulo: Nós, 2023.  
 
 

http://www2.ufac.br/cela/ingles/projeto-pedagogico-curricular/
http://www2.ufac.br/cela/ingles/projeto-pedagogico-curricular/
https://www.theguardian.com/books/2019/jan/10/it-has-made-me-want-to-live-public-support-for-lesbian-novelist-radclyffe-hall-over-banned-book-revealed


145 

CAPÍTULO 5 
 

A humanidade de Ponciá 
 

Helena Santos do Nascimento 
Hilary Caterine Furtado Arambulo 

Carlos Gontijo Rosa 
 
 
 

Neste capítulo partimos da obra Ponciá Vicêncio (2017 [2003]), 
de Conceição Evaristo, autora que tem se destacado na produção 
literária brasileira feminina e negra. Em suas obras, ela busca refletir 
a realidade afro-brasileira, concedendo assim voz a esta população, 
e em especial à mulher negra, que se encontra em um lugar de duplo 
silenciamento e marginalização social, sofrendo tanto preconceito 
de gênero quanto racial. Além disso, por meio da construção de suas 
personagens, a autora traz à tona como as questões históricas e 
sociais, a exemplo da escravidão, da condição da mulher negra e do 
racismo, impactam os afro-brasileiros no século XXI. 

Conceição Evaristo posiciona-se através de uma escrita de 
resistência contra a opressão, a estereotipação e a desumanização 
do negro. Fugindo, contudo, do lugar-comum de estudos sobre a 
autora acerca da resistência presente em sua obra, propomos uma 
análise de Ponciá Vicêncio pelo viés da humanidade. De forma que, 
aqui, pretendemos destacar como a autora inicialmente evidencia a 
figura do sujeito negro animalizado e, ao longo de sua narrativa, 
busca construir a figura de um sujeito humano negro dissociado das 
características animalescas às quais ele é muitas vezes meramente 
reduzido. 

Evaristo nos mostra mais uma vez, nesta obra, sua habilidade 
em imprimir na palavra escrita as vivências do povo negro, sobretudo 
da mulher negra, através da escrevivência:  

 
Escrevivência, antes de qualquer domínio, é interrogação. É uma 
busca por se inserir no mundo com as nossas histórias, com as nossas 
vidas, que o mundo desconsidera. Escrevivência não está para a 
abstração do mundo, e sim para a existência, para o mundo-vida 
(Evaristo, 2020, p. 35).  



146 

Na obra, Evaristo discute o conceito de escrevivência, pensado 
para nomear uma escrita pautada na ideia de dar voz e humanizar 
mulheres negras e pobres, que foram invisibilizadas na história 
literária brasileira. Na citação, a autora frisa que o objetivo da 
escrevivência é a inserção dessa escrita e das suas personagens no 
mundo, para que sejam vistas e conquistem o espaço de existência 
que lhes é de direito. A obra Ponciá Vicêncio, neste sentido, descreve 
o duro processo de tomada de consciência da personagem principal, 
homônima, a respeito da sua negritude e da realidade cercada pelas 
marcas que a violência da escravização deixaram nela e nos 
membros de sua família. 

Em entrevista para o canal Leituras Brasileiras (2020), Evaristo 
fala sobre o lugar de autoria da escrevivência: “Nós estamos 
afirmando de que lugar esse texto literário nasce, em que lugar 
social, no caso de nós mulheres, em que lugar de gênero. E no caso 
das mulheres negras, em que lugar de experiência étnica esse texto 
nasce”. A autora destaca a particularidade de suas obras, 
salientando o lugar social, de gênero e étnico que as personagens 
têm como pano de fundo para o desenrolar de suas histórias. O foco 
principal desse tipo específico de escrita, portanto, está em 
estabelecer uma abertura para que os leitores possam adentrar o 
mundo daqueles que outrora foram apenas assessórios para 
histórias dos que sempre estiveram no lado oposto deste cenário 
étnico-social, ou seja, retratar um mundo que não seja 
predominantemente dominado por homens brancos.  

As escrevivências impressas em Ponciá Vicêncio estão 
pautadas no processo de autodescoberta da protagonista. O 
caminho percorrido por Ponciá provoca identificação no leitor, 
principalmente pela exposição tão visceral da solidão da mulher 
negra, sentimento intrinsecamente ligado à sua condição de ser 
humano. Esta solidão, contudo, também é expressa nas aparições 
das personagens masculinas da família de Ponciá, ainda que através 
da atenta óptica e escuta feminina, que, num processo de reflexão, 
conta a história do pai de Ponciá e de seu irmão, Luandi. Ambos 
responsáveis por trabalhar nas terras dos brancos, para garantir a 
pequena parte dos ganhos que lhes cabia, nada equiparável à 
imensa força de trabalho que disponibilizavam. 



147 

Mas Evaristo resgata ainda mais da linha genealógica de Ponciá e 
retorna até o pai de seu pai, o Vô Vicêncio, que viveu a escravidão e 
carrega em si o sofrimento da diáspora negra.  Em sua linha narrativa, 
temos maior contato com a mercantilização dos negros, realidade 
vivenciada pela própria personagem, que teve seus filhos vendidos, 
apesar de serem nascidos após a Lei do Ventre Livre, a qual 
determinava que as mulheres escravizadas dariam à luz apenas bebês 
livres. Todavia, embora colocado em condição de mercadoria pela 
lógica escravagista, o negro, como ser detentor de humanidade, sente 
e sofre a perda. Na narrativa, Vô Vicêncio chega a ficar louco com a 
perda dos filhos e com as promessas de liberdade que nunca chegam: 

 
Três ou quatro dos seus, nascidos do “ventre livre”, entretanto, como 
muitos outros, tinham sido vendidos. Numa noite o desespero venceu. 
Vô Vicêncio matou a mulher e tentou acabar com a própria vida. 
Armado com a mesma foice que matara a mulher, começou a se 
autoflagelar decepando a mão. Acudido, é impedido de realizar o 
intento. Estava louco, chorando e rindo (Evaristo, 2017, p.17). 
 
O choque entre a humanidade contida na personagem e a 

impossibilidade de exercê-la leva Vô Vicêncio a tal ato de desespero.  
Ainda vítima do sistema escravocrata éo pai de Ponciá Vicêncio, 

que, apesar de ser filho de ex-escravos e ex-escravo ele próprio, tem 
sua humanidade cerceada desde pequeno, sendo obrigado a 
“brincar” com o sinhô-moço: “era o cavalo em que o mocinho 
galopava sonhando conhecer todas as terras do pai” (Evaristo, 2017, 
p.17). O caráter humano da personagem é reduzido a “cavalo do 
branco”, caracterização que reflete o modo como era visto naquela 
sociedade: baixo, inferior, em quem se montava e se batia para 
obedecer – animalesco. Assim, é possível observar os Vicêncio 
negros vivenciam em diversas formas a crueldade e a crença de que 
os negros não são dignos do status de humanos, enquanto até o mais 
novo dos Vicêncio brancos reproduz de maneira natural a opressão.  

Sendo assim, é no pai de Ponciá, personagem sem nome, que 
Evaristo evidencia como o negro é desumanizado a ponto de ser 
destituído de sua própria racionalidade e possibilidade de aprender:  

 
Um dia o coronelzinho que já sabia ler, ficou curioso pra ver se negro 
aprendia os sinais, as letras de branco e começou a ensinar o pai de 



148 

Ponciá. O menino respondeu logo ao ensinamento do distraído 
mestre. Em pouco tempo reconhecia todas as letras. Quando o sinhô-
moço certificou-se que negro aprendia, parou a brincadeira. Negro 
aprendia sim! Mas o que o negro ia fazer com o saber de branco? 
(Evaristo, 2017, p.17). 
 
Para o sinhô-moço, o saber da leitura e da escrita era algo de 

propriedade dos brancos e destinado a eles. Dessa forma, quando o 
negro começa a aprender a ler, o coronelzinho encerra a “brincadeira 
de ensinar”, pois vê que ele também possui capacidade de 
aprendizagem – o que, mesmo que não seja consciente do menino 
branco, é um risco ao sistema estabelecido. 

Assim foi concedido, na narrativa, espaço também para este pai 
de Ponciá, um homem destroçado pela memória da escravidão. 
Nessas passagens, é dado a conhecer as personagens masculinas 
que rodearam a vida de Ponciá da infância a fase adulta. Seja seu avô, 
de forma a aproximá-la de sua ancestralidade e do trabalho com o 
barro; seja seu pai, figura tão próxima pelo vínculo sanguíneo e tão 
distante fisicamente pela necessidade de garantir o sustento da casa. 

Resgatando, agora a personagem-título, Ponciá Vicêncio, 
Evaristo traz uma narrativa que retoma o passado da personagem, 
em confrontação com um presente desesperançoso. É possível 
perceber, a partir da composição da personagem, como a sua 
invisibilidade está ligada à formação simbólica, social e psicológica 
da comunidade negra no Brasil, transpassada pelo racismo 
estrutural. Ponciá, a personagem principal da trama, apresenta-se 
como ser alheado, ensimesmado: “Ponciá Vicêncio gostava de ficar 
sentada perto da janela olhando o nada, as vezes se distraía tanto, 
que até esquecia da janta e quando via seu homem já havia chegado 
do trabalho” (Evaristo, 2017, p. 18). Tais características já podem ser 
lidas no próprio nome da personagem, não compreendido por ela: 

 
O tempo passava, a menina crescia e não se acostumava com o 
próprio nome. Continuava achando o nome vazio, distante. Quando 
aprendeu a ler e a escrever, foi pior ainda, ao descobrir o acento agudo 
de Ponciá. Às vezes, num exercício de autoflagelo ficava a copiar o 
nome e a repeti-lo, na tentativa de se achar, de encontrar seu eco 
(Evaristo, 2017, p. 26). 
 



149 

Na citação acima, conseguimos ler o valor que Evaristo atribui à 
linguagem. Chave central da leitura de suas obras, até a linguagem e 
a falta de costume de Ponciá podem ser um indicativo de sua 
condição animalizada e sua falta de identificação com os aspectos 
humanos mais banais, como ter um nome. Ponciá não era capaz de 
se enxergar como um sujeito dotado de um nome e muito menos de 
perspectivas e sonhos para um amanhã melhor. Desta forma, 
encontrava-se presa a um estado quase catatônico, alheia aos 
acontecimentos de sua própria vida. 

A falta de eco em “um nome que não tinha dono” (Evaristo, 2017, 
p. 26) era acentuada por sua grafia, uma vez que “era tão doloroso 
quando grafava o acento. Era como se estivesse lançando sobre si 
mesma uma lâmina afiada a torturar-lhe o corpo” (Evaristo, 2017, p. 26). 
Por outro lado, o sobrenome Vicêncio, com o qual tampouco se 
identificava, vinha do coronel, senhor das terras da vila onde Ponciá 
cresceu – o que levou todos os negros da localidade a se chamarem 
Vicêncio, como forma de manter “a marca daqueles que se fizeram 
donos das terras e dos homens’’ (Evaristo, 2017, p. 26).   

A autora mostra, em Ponciá, a falta de autonomia daqueles 
negros, de modo que até os seus nomes carregavam a marca dos 
seus “donos”, para lembrá-los sempre do lugar subalterno, de 
animais de carga, que ocupam naquela na sociedade. Entretanto, 
Ponciá sentia essa animalização para muito além de seu sobrenome. 
Para ela, todo o seu nome era vazio e distante, desde o acento agudo 
como uma “lâmina afiada” em “Ponciá”, até o peso histórico em 
“Vicêncio”. Para ela, seu nome carregava uma história de dor, muito 
diferente da história que ela queria carregar. 

Resgatando sentidos etimológicos, o nome “Ponciá” tem 
origem grega e significa “vinda do mar”. Longe de se constituir 
como a bela imagem do mar para a língua portuguesa em sua 
cultura lusitana, ou do sentido provocado pelo mar nos poetas 
brasileiros do litoral, Ponciá pertence a outro universo, longínquo, 
rural, do interior, em que o mar carrega outros sentidos, mais 
distantes e mais profundos. “Vinda do mar”, portanto, no contexto 
da narrativa, atribui à personagem o peso e a lembrança do 
sofrimento da diáspora negra, período no qual os negros africanos 
foram transportados como animais, amontoados, sujeitados a 
doenças, fome e frio. Já através do seu nome, portanto, a 



150 

personagem se vê enclausurada na realidade escravocrata e em 
uma imagem estereotipada do negro, vista sempre a partir da 
perspectiva do branco. 

Ponciá Vicêncio, então, é tecido a partir do olhar de 
personagens negros que narram suas histórias em um período pós-
abolição da escravatura, quando todos nas proximidades ainda 
viviam em condições análogas a escravização. Hoje, com a 
revisitação para a reconstrução da história no sentido de dar voz 
àqueles que foram silenciados, a literatura tem trazido a temática à 
tona. Por exemplo, em Torto Arado (2019), de Itamar Vieira Júnior, 
somos apresentados a Bibiana e Belonísia em um contexto de 
subjugação por parte da família que outrora fora e, em certo sentido, 
permanecia sendo dona de suas vidas e de seus destinos. Também 
em Evaristo, a família de Ponciá respondia aos Vicêncio, que, como 
dito abaixo, havia sido dona de seu bisavô, de seu avô, do seu pai e 
passara a ser dona dela, de sua produção artística em barro e até 
mesmo do sobrenome que todos eles carregavam:  

 
Ponciá Vicêncio sabia que o nome dela tinha vindo desde antes do avô 
de seu avô, o homem que ela havia copiado de sua memória para o 
barro e que a mãe não gostava de encarrar. O pai, a mãe, todos 
continuavam Vicêncio. Na assinatura dela a reminiscência do poderio 
do senhor, um tal coronel Vicêncio. O tempo passou deixando a marca 
daqueles que se fizeram donos de terra e dos homens (Evaristo, 2017, 
p. 26-27). 
 
Na passagem, Ponciá fala sobre a ascendência do sobrenome 

que ela e toda sua família carregam, destacando que até mesmo 
durante sua experiência de escrita, ao exercitar sua assinatura, a 
palavra Vicêncio remetia a sensação de ainda pertencer àquele coronel 
que deixara pra sempre a marca da escravidão neles. Evaristo coloca 
em evidência a realidade vivida por milhares de brasileiros escravizados 
durante esse período, quando a grande maioria se viu sem condições 
financeiras e psicológicas para se afastar do domínio daqueles que 
anteriormente eram considerados seus donos. Desta maneira, Ponciá, 
Luandi e seus pais permaneceram em um regime exploratório de 
trabalho, buscando a garantia do sustento dos patrões e a 
sobrevivência de sua própria família. 



151 

Outra faceta da animalização do negro na sociedade é retratada 
em Biliza, namorada de Luandi, irmão de Ponciá Vicêncio, que, 
assim como Ponciá e o irmão, saiu da roça para a cidade em busca 
de condições melhores de vida. Na cidade, ainda seguindo o mesmo 
trajeto de Ponciá, que também pode ser pensado como um caminho 
marcado para a negritude, conseguiu um trabalho como doméstica. 
Entretanto, sua relação com os patrões é expressa através do 
discurso indireto livre da patroa na fala:  

 
Quanto a dormir com a empregada, tudo bem. Ela mesma havia 
pedido ao marido que estimulasse a brincadeira, que estimulasse o 
filho a investida. O moço namorava firme uma colega de infância, ia 
casar em breve e a empregada Biliza era tão limpa e parecia tão 
ardente (Evaristo, 2017, p. 84). 

 
Na citação, está bem-marcado como à mulher negra são 

destinados os “impulsos sexuais” do homem, o sexo pelo sexo, 
animal e primitivo, enquanto para a mulher branca destina-se o amor 
e o compromisso social do casamento. Assim, às negras é reservado 
apenas o aspecto carnal do ato; sendo vistas como “parideiras”, 
mães e amas-de-leite, a quem muitas vezes a reprodução, a 
amamentação e a responsabilidade de criar um filho eram impostas. 
O amor, respeito à integridade feminina, as relações correspondidas 
e o corpo bem cuidado, ou seja, os aspectos sublimes da relação 
homem-mulher, eram algo reservado às brancas. Neste sentido, vê-
se a dicotomia apresentada por Bakhtin (2010), quando fala das 
questões da cultura popular: enquanto o sublime é relacionado à 
racionalidade (que aqui se aproxima de humanidade) e destinado ao 
ambiente oficial, elevado da sociedade; há um duplo rebaixamento, 
destinando à massa popular os aspectos do baixo ventre e mais 
voltados ao instinto, ao grotesco. Esta construção já está dada, em 
outros direcionamentos, por Hermenegildo (1995, p. 14), embora 
também possa ser utilizada aqui, para fins de comparação:  

 
A característica determinante do realismo grotesco é o 
“rebaixamento” de tudo o que é elevado e espiritual, ideal e abstrato, 
a um nível material e corporal, nomeado como baixo (beber, comer, 
digerir, defecar, urinar, suar, fazer sexo). A exaltação do ventre, alto e 
baixo, do ventre grosseiro e das atividades biológicas que constituem 
a base por si só do mecanismo próprio da renovação do ser humano e 



152 

do mundo, é percebida pelo discurso dominante como 
“rebaixamento”.1 

 
Ou seja, não é que seja baixo, mas é uma valoração atribuída 

pelos grupos dominantes sobre os dominados, como é o caso da 
família de Ponciá – eco da condição negra no Brasil.  

Na construção de sua protagonista, entretanto, Evaristo propõe 
uma ruptura com essa imagem animal ligada ao sexo e à reprodução. 
Ponciá Vicêncio é uma mulher negra com problemas para levar uma 
gravidez a cabo, que chega a gerar sete filhos, mas nenhuma das 
suas gestações é bem-sucedida. Ponciá é desvinculada da 
animalização e objetificação do corpo da mulher negra, apesar de 
várias vezes ser usada para esse fim, até mesmo por “seu homem”: 

 
A cada gravidez sem sucesso, ele bebia por longo tempo e evitava 
contato com ela. Depois voltava, dizendo que iria fazer outro filho e 
que aquele haveria de nascer, crescer e virar homem. Ponciá já andava 
meio desolada. Abria as pernas, abdicando do prazer e 
desesperançada de ver se salvar o filho (Evaristo, 2017, p. 53). 

 
O uso do corpo de Ponciá, ou a posse indevida de sua arte com 

o barro, não conspurcam a humanidade da personagem, embora a 
mantenham como que adormecida, em estado de latência, como a 
vemos no começo da narrativa. É através da sua tomada de 
consciência e consequentes gestos e ações de resistência que a 
protagonista retoma sua humanidade, deflagrada pela necessidade 
do retorno a sua ancestralidade – no caso, a decisão de voltar em 
busca da mãe e do irmão. 

Contraponto à personagem Ponciá Vicêncio, entretanto, é “seu 
homem”. O “homem de Ponciá”, companheiro sem nome que 
partilha com ela de suas ausências, é colocado em um lugar de 
animalização por ser sempre tomado por seus instintos primitivos, 
tanto no que se refere ao sexo, quanto ao temperamento. Durante 

 
1 No original, em espanhol: “El rasgo determinante del realismo grotesco es el 
‘rebajamiento’ de todo lo que es elevado y espiritual, ideal y abstracto, a un nivel 
material y corporal, subrayado como bajo (beber, comer, digerir, defecar, orinar, 
sudar, tener relaciones sexuales). La exaltación del vientre, alto y bajo, del vientre 
grosero y de las actividades biológicas que constituyen la base misma del 
mecanismo propio de la renovación del ser humano y del mundo, es percibida por el 
discurso dominante como ‘rebajamiento’”.  



153 

seu relacionamento, Ponciá e ele se restringem ao mero contato 
carnal, uma vez que nem mesmo o diálogo era algo comum a eles: 
“ele era quase mudo. Não chorava e não ria. Desde os primeiros 
tempos, nos momentos em que ela se abria para ele, o homem vinha 
emudecido, trancado de falas, sem gesto algum dizível de falas” 
(Evaristo, 2017 p. 58). 

Como visto, o “homem de Ponciá” era avesso ao diálogo, logo, 
apegava-se totalmente ao corpo em suas diversas acepções, 
chegando a tentar resolver os seus conflitos com Ponciá, que são da 
ordem da humanidade e da racionalidade, por meio da violência 
instintiva: 

 
Um dia, ele chegou cansado, a garganta ardendo por um gole de pinga 
e sem um centavo para realizar tão pouco desejo. Quando viu Ponciá 
parada, alheia, morta-viva, longe de tudo, precisou fazê-la doer 
também e começou a agredi-la. Batia-lhe, chutava-lhe, puxava-lhe os 
cabelos. Ela não tinha um gesto de defesa. Quando o homem viu o 
sangue a escorrer pela boca e pelas narinas, pensou em matá-la, mas 
caiu em si assustado (Evaristo, 2017, p. 83, grifo nosso). 

 
A última frase da citação, ecoando outras poucas passagens, 

ajuda-nos a colocar este homem em perspectiva. Assim como Vô 
Vicêncio, levado à brutalidade por sua condição, o “homem de 
Ponciá”, embora não escravo, não se encontra em posição menos 
escravizada. Por conseguinte, lemos a última sentença como um 
laivo de humanidade em meio à condição animalizada a que a 
personagem foi submetida. 

Se o irmão de Ponciá, Luandi, sofre com a ausência dela, o 
“homem de Ponciá” também sofre, mas, ao contrário de Luandi, 
demonstra de forma brutal a sua insatisfação com a nova versão de 
Ponciá, alheada e ensimesmada, que aos poucos definha diante de 
seus olhos todas as vivências de um negro-brasileiro. 

O conceito de negro-brasileiro, pensado por Luiz Silva, o Cuti, e 
disseminado através do trabalho do Movimento Negro Unificado 
(MNU) e seus autores, convida-nos a refletir sobre uma literatura 
escrita e, sobretudo, protagonizada por brasileiros negros, os 
descendentes de africanos escravizados no Brasil, nascidos e 
criados à sombra de um passado servil e desumanizador. O reflexo 
disso, enfrentado por esta descendência até os dias de hoje, 



154 

entretanto, segundo Cuti, não os faz africanos por viverem 
realidades com pontos de contato, mas ainda assim diferentes.  

 
A literatura negro-brasileira nasce na e da população negra que se 
formou fora da África, e de sua experiência no Brasil. A singularidade é 
negra e, ao mesmo tempo, brasileira, pois a palavra “negro” aponta 
para um processo de luta participativa nos destinos da nação e não se 
presta ao reducionismo contribucionista a uma pretensa brancura que 
a englobaria como um todo a receber, daqui e dali, elementos negros 
e indígenas para se fortalecer (Cuti, 2010, p. 44). 

 
A literatura negro-brasileira diz respeito àquela advinda dos 

descendentes dos africanos escravizados e das vivências que eles 
experienciaram e experienciam ainda hoje no contexto brasileiro. O 
“negro” do termo diz respeito à conotação carregada de resistência 
que tal palavra imprime. Desta maneira, é possível observar, ao 
longo da obra Ponciá Vicêncio, um desenrolar que aproxima algumas 
personagens secundárias da ideia de uma literatura negro-brasileira. 
É através dessa perspectiva que convém analisar, por exemplo, 
Luandi, irmão da protagonista, ou o “homem de Ponciá”, seu 
companheiro, como figuras consideradas negro brasileiras, que 
trilham caminhos diferentes para enfim alcançarem (ou para 
alcançarmos nós?) a tomada de consciência e a humanização ao se 
entenderem como sujeitos no decorrer de suas narrativas.  

Luandi, irmão de Ponciá, toma a centralidade do romance 
quando analisamos a temática da humanidade pelo viés deste 
sujeito negro brasileiro. O rapaz saiu da roça munido de três objetivos 
principais: encontrar sua irmã, juntar dinheiro e ficar rico. Em meio a 
uma forte chuva, em seu primeiro dia na cidade grande, Luandi 
encontra-se perdido e desamparado, não sabia para onde ir e nem 
por onde começar a procurar pela irmã. De volta à estação de trem 
onde chegou na cidade, ou seja, retornando de sua jornada 
derrotado, foi abordado pelo soldado Nestor, cuja particularidade da 
figura que lhe chamou a atenção. “Luandi se assustou, mas nem 
raiva teve. Estava feliz. Acabava de fazer uma descoberta. A cidade 
era mesmo melhor do que a roça. Ali estava a prova. O soldado 
Negro! Ah! Que beleza! Na cidade, negro também mandava” 
(Evaristo, 2017, p. 60-61). 



155 

Luandi surpreende-se com o fato de existir uma figura de 
tamanha autoridade com uma cor igual à dele. Essa identificação 
étnica permitiu a Luandi vislumbrar um novo e alegadamente melhor 
futuro para si: como soldado, igual ao soldado Nestor, que ele tanto 
admirava e em quem se inspirava. O rapaz ansiava por tornar-se uma 
figura dominante, munido de poder físico e moral, igual o dos 
homens brancos com quem havia convivido toda sua vida, e que 
tanto o oprimiam e subjugavam-no. Luandi, como sua irmã, estava 
em busca do seu reconhecimento como sujeito pertencente a uma 
coletividade. Diferentemente de Ponciá, contudo, ele acreditava que 
esse futuro estaria atrelado à sua estadia naquela cidade, onde havia 
oportunidades para um negro, como meio para chegar até este 
pertencimento e a um futuro melhor.  

Seu choque de realidade, de percepção de sua condição 
humana, entretanto, é deflagrado através de outro mergulho na 
ancestralidade, pelo diálogo com a velha Nêngua Kainda, figura de 
sabedoria ancestral, que “fala a língua que só os mais velhos 
entendem” (Evaristo, 2017, p. 96). No encontro final com Ponciá e a 
mãe, sua humanidade é restaurada: 

 
Assim como antes acreditava que ser soldado era a única e melhor 
maneira de ser, tinha feito agora uma nova descoberta. Compreendera 
que sua vida, um grão de areia lá no fundo do rio, só tomaria corpor, só 
engrandeceria, se se tornasse materia argamassa de outras vidas. 
Descobria também que não bastava saber ler e assinar o nome. Da 
leitura era preciso tirar outra sabedoria. Era preciso autorizar o texto da 
própria vida, assim como era preciso ajudar a construir a história dos 
seus. E que era preciso continuar decifrando nos vestígios do tempo os 
sentidos de tudo que ficara para trás. E perceber que, por baixo da 
assinatura do próprio punho, outras letras e marcas havia (Evaristo, 
2017, p. 131). 

 
Luandi é a síntese de Ponciá. Seu trajeto, marcado por uma 

expressões estereotipadas de masculinidade – força, poder, até a 
própria fixação inicial por ser soldado – quando se confronta com a 
subjetividade humanizada de Ponciá, reverte-se. Os entendimentos 
que a trajetória protagonista da irmã vão lhe chegando ao longo da 
narrativa são sumarizados neste parágrafo catártico de Luandi. As 
violências de gênero, embora diversas, acometem e marcam a 



156 

trajetória de ambos – diferença na similaridade da condição negra 
dos irmãos. 

Ponciá, por sua vez, foi violentada de muitas maneiras, através 
da ausência emocional do homem e da sua presença violenta, bem 
como da subtração de sua condição humana de pertencimento 
ancestral e de sua subjetividade latente. A animalização do “seu 
homem” serve como uma ferramenta potencializadora da 
racionalidade de Ponciá. Evaristo constrói as características de 
Ponciá apontando para a racionalidade humana, uma vez que, desde 
o início, a personagem apega-se à memória, traço definidor do 
homem racional. 

 
Ela gastava todo o tempo com o pensar, com o recordar. Relembrava a 
vida passada pensava no presente, mas não sonhava e nem inventava 
nada para o futuro (Evaristo, 2017, p. 18). 

 
No decorrer da obra, Ponciá segue em um contínuo diálogo entre 

passado e presente, memória e realidade, por meio de seus 
pensamentos-lembranças. Em consequência disso, a protagonista 
conecta-se à coletividade negra e constrói elos de significação em um 
processo identitário, no qual retoma ao olhar para “si” como “nós”, a 
sua ancestralidade e consciência identitária étnico-racial negra: 

 
Ponciá gastava a vida em recordar a vida. Era também uma forma de 
viver. Às vezes era um recordar feito de tão dolorosas, de tão amargas 
lembranças, que lágrimas corriam sobre o seu rosto, outras vezes 
eram tão doces, tão amenas as recordações, que de seus lábios 
surgiam sorrisos e risos [...]. Sua vida era um tempo misturado do 
antes-agora-depois-e-do-depois-ainda. Era a mistura de tudo e de 
todos. Dos que foram, dos que estavam sendo e dos que viriam a ser. 
[...] Elo e herança de uma memória reencontrada pelos seus, não 
haveria de se perder jamais (Evaristo, 2017, p. 79,110-111). 

     
Evaristo relê a máxima cartesiana, “penso, logo, existo”, a fim 

de imprimir humanidade a Ponciá. Seus pensamentos-lembranças 
são responsáveis por conectar memória e realidade, um constante 
“pensar de novo”, um “existir de novo”.  

Em suma, Evaristo traz, em Ponciá Vicêncio, várias formas de 
animalização do sujeito negro. Entretanto, na protagonista, a autora 
exclui características que possam turvar a imagem racional humana 



157 

e destaca as que podem evidenciar mais ainda a sua racionalidade – 
sua condição de humanidade. Desse modo, Ponciá Vicêncio é uma 
mulher negra que se perde em seus pensamentos-lembranças e, 
alheia à sua realidade, vive como uma “morta-viva”. Todavia, são 
esses mesmos pensamentos-lembranças que, embora a alheiem, 
também a humanizam e constroem sua identidade como mulher 
negra, em um fluxo de racionalidade, no qual demonstra a 
capacidade de exercer a própria razão humana. 

 
 
Referências 

 
BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no 
Renascimento: o contexto de François Rabelais. São Paulo: 
Hucitec, 2010. 

CUTI. Literatura negro-brasileira, consciência em debate. São 
Paulo: Selo Negro, 2010. 

EVARISTO, Conceição. “A escrevivência e seus subtextos”. In: 
DUARTE, Constância Lima; EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. 
3ª edição. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 

NUNES, Isabella Rosado. Escrevivência: a escrita de nós: 
reflexões sobre a Obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina 
Comunicação e Arte, 2020, p. 27-47. 

HERMENEGILDO, Alfredo. Juegos dramáticos de la locura festiva: 
pastores, simples, bobos y graciosos del teatro clásico español. 
Barcelona: Oro Viejo, 1995.  

LEITURAS BRASILEIRAS. Conceição Evaristo, Escrevivência. 
YouTube, 6 de fevereiro de 2020. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY. Acesso em: 1 jul. 2024. 

VIEIRA JR., Itamar. Torto arado. São Paulo: Todavia, 2019. 



158 

  



159 

CAPÍTULO 6 
 

Em outra língua: literatura de autoria feminina para escrita 
criativa nas aulas de Espanhol para estrangeiros 

 
Fernanda Righi 

 
 
 
Introdução 

 
Em seu livro Viagem a Portugal (1981), José Saramago 

estabelece uma relação entre viagem e escrita: “não é um guia 
turístico; quer dizer, não é um livro prático. Eu contribuo com a minha 
sensibilidade de escritor. Nesse livro, fala-se de Portugal, mas, 
naturalmente, por trás desse olhar, há uma pessoa que narra” 
(online). Com isto, o escritor português chama atenção para sua 
subjetividade como diferencial em relação a outros gêneros 
discursivos centrados nas atrações do país. Levando em conta a 
questão da perspectiva e utilizando relatos e poesias de mulheres 
latino-americanas vivendo nos Estados Unidos, proponho uma 
discussão sobre viagens nos EUA, seguida de um exercício de escrita 
criativa numa aula de Espanhol Avançado. 

A unidade sobre “mulheres viajantes” integra o curso sobre 
Mulheres que Escrevem, sugerido para os estudantes interessados 
em fazer um major (especialidade principal) ou um minor 
(especialidade secundária) em Espanhol, Estudos em América 
Latina ou Estudos de Gênero e Sexualidades. O planejamento do 
curso, com estudantes de especialidades variadas, não pode ser 
abordado a partir da parcialidade de uma disciplina única e 
independente como a Literatura ou a História; em vez disso, a 
adoção de uma perspectiva interdisciplinar precisa conter 
ferramentas de disciplinas variadas, incluindo, também, 
conhecimentos e experiências dos próprios estudantes.  

Atividades que estabeleçam uma rede dialógica entre os textos 
e o aluno mediante a leitura e a produção escrita permitirão que este 
incorpore procedimentos literários para contar a sua própria história, 
que será compartilhada em seguida em sala de aula. Assim, 



160 

entende-se a leitura não só como uma prática de colocar, memorizar 
e adquirir conceitos e ideais sobre uma obra, autora e seu contexto 
(mesmo que isto possa ser um primeiro passo) mas, também, como 
uma maneira de entender o mundo, as relações entre pessoas e, no 
caso dos textos analisados, as relações entre homens e mulheres ou 
entre o ser humano e a natureza. A ideia é “maximizar a figura dos(as) 
leitores(as)”, com o objetivo de empoderar as vozes dos alunos, 
especialmente aquelas “vozes, corpos e memórias dissidentes em 
constante diálogo crítico com os dispositivos da colonialidade do 
saber, poder, fazer e ser” (Aguiar et al, 2024, p. 4).  

Esse empoderamento procura fazer com que os alunos 
entendam a importância de contar suas próprias histórias e de 
refletir sobre os textos em conjunto com a comunidade, 
compartilhando experiências vividas dentro e fora da sala de aula. A 
ideia é que, mediante a narração de diferentes experiências, os 
alunos aprendam “outros modos de compreender a realidade 
estética, social e humana atual” (Aguiar et al, 2024, p. 4). 

Atualmente, a discussão sobre currículo, planos de estudo e 
métodos de aprendizagem se encontra no olho de um furacão nos 
EUA. Nos últimos tempos, vários estados norte-americanos têm 
proposto leis que afetariam mudanças introduzidas meio século 
atrás, que permitiram a criação de cursos e de programas sobre 
literatura escrita por mulheres, estudos feministas ou estudos da 
mulher. A título de exemplo, em julho de 2023, o estado da Flórida 
aprovou uma lei (Senate Bill 266) que elimina aulas sobre raça, 
estudos de gênero e interseccionalidade das universidades estatais, 
bem como o uso da retórica de diversidade, equidade, inclusão e 
teoria crítica da raça nos processos seletivos (Curran, 2023, online). 
Esse tipo de iniciativa está pautando não só muitos debates sobre o 
ensino superior nos Estados Unidos, mas, também, sobre a 
utilização de recursos estatais e privados e a missão e visão das 
instituições. Nesse contexto, existe, por outro lado, um interesse por 
parte dos estudantes num currículo diverso, contendo a 
possibilidade de se estudar o funcionamento de diferentes sistemas 
de opressão.  

Seguindo um recorrente histórico que começa com as colônias, 
continua no século XIX e acaba em nossos dias, o curso em questão 
problematiza o acesso à escrita e à leitura por parte das mulheres. 



161 

Salvo algumas exceções, a maioria das mulheres que escrevem 
durante o período colonial até o século XX eram mulheres brancas, 
de classes altas e moradoras dos grandes centros urbanos da 
América do Sul. Em contrapartida, ao longo dos anos, o campo 
literário se tornou mais diverso. Mesmo assim, foram as mulheres 
privilegiadas as que puderam viajar para os Estados Unidos no 
século XIX e no início do século XX. Em vista disso, em cada aula, um 
aluno demonstra como as categorias de classe, localização, raça, 
idade etc., influenciaram o acesso ao capital cultural da escritora em 
questão, além de discutir o momento histórico no qual essa 
produção literária se passou. Apesar do título, que somente 
menciona o gênero das autoras (Mulheres que Escrevem), este curso 
tem como pressuposto uma abordagem interseccional.1   

As diferenças do termo interseccionalidade nos Estados Unidos 
e na América Latina destacam uma questão mais complexa, como a 
pluralidade e especificidades dos feminismos. Como assinala Sara 
Castro Klaren (2015), refletindo sobre os limites da teoria feminista e 
sua insuficiência para explicar ou representar sujeitos subalternos, 
este tipo de abordagem é uma oportunidade para se discutir grupos 
e culturas diferentes com aqueles que apresentam o sujeito do 
feminismo liberal. Além disso, existe um desejo dos estudantes de 
se familiarizarem com outras realidades e com os textos produzidos 
na América Latina2 os quais, mesmo sendo traduzidos para o inglês, 
não circulam muito. Muitos desses jovens cresceram escutando e 
falando sobre os direitos das mulheres e da população LGBTQ+ nos 
Estados Unidos, influenciados também pelo movimento #metoo. 
Nesse cenário, surge uma questão: como estabelecer, então, as 
diferenças entre os Estados Unidos e a América Latina?  

 
1 Nos Estados Unidos, o termo “interseccionalidade” vinculou-se ao movimento 
feminista negro (cunhado pela professora de Direito e advogada Kimberlee 
Crenshaw em 1991), indicando como as desigualdades raciais desempenhavam um 
papel fundamental na configuração das desigualdades de gênero. Na América 
Latina, várias figuras fundamentais associadas aos movimentos sociais e 
organizações populares desafiaram as ideias e práticas feministas dominantes, 
sobretudo nos contextos ditatoriais dos anos 1960 e 1970, colocando em questão 
as experiências vividas por mulheres de grupos marginalizados no “sul global” 
(Bastia et al, 2022, p. 5).  
2 Na sala de aula, lemos os textos na língua de publicação. Além disso, é uma 
oportunidade para abordar textos escritos produzidos na América Latina os quais 
(mesmo traduzidos) têm um lugar marginal no currículo de ensino.  



162 

Considerando os recentes debates sobre o feminismo latino-
americano, os Estados Unidos podem, agora, observar os 
feminismos da América Latina (e não o contrário). Como explica 
Verónica Gago (2022), a anulação do caso Roe vs Wade por parte do 
Supremo Tribunal dos Estados Unidos em junho de 2022 e a 
legalização da prática do aborto na Argentina, na Colômbia e no 
México desafiaram o “mapa convencional do progresso”, deixando 
de considerar o acesso à interrupção da gestação como um avanço 
do “primeiro mundo”, ao qual o “sul global” devia seguir (2022, 
online). As mobilizações que tornaram essas leis possíveis são uma 
oportunidade para refletir sobre as estratégias e argumentos que 
poderiam ser úteis para os Estados Unidos. A dimensão 
transnacional vincula-se à longa história do movimento de mulheres, 
mas também engloba outras demandas de justiça social e 
solidariedade. 

Ao longo do curso, estimulamos essas conexões históricas e 
sincrônicas, a fim de compreendermos as dimensões da luta e da 
produção de conhecimento que, se bem manifestam 
especificidades históricas e locais, podem circular (ou viajar) do 
Norte para o Sul ou do Sul para o Norte. Consequentemente, América 
Latina aparece como produtora e conectora de ideias, ferramentas e 
ativismo para refletirmos sobre múltiplas realidades.  

 
Escritoras e Viajantes nos Estados Unidos 

 
A reflexão sobre outras realidades se manifesta com clareza na 

unidade sobre mulheres que viajam. Primeiramente, lemos três 
textos produzidos durante o século XIX e as primeiras décadas do 
século XX de autoras nascidas na Argentina, no Chile e no Brasil que 
viajaram para os Estados Unidos. O primeiro deles é um capítulo do 
livro Recuerdos de Viaje (1892) de Eduarda Mansilla; o segundo é a 
crônica “Washington, ciudad de ardillas” (1934) de Maria Luisa 
Bombal; e o terceiro é o poema “Pomba em Broadway” (1949) de 
Cecília Meirelles3. Nos três casos, trata-se de escritoras que 

 
3 Nas aulas de Espanhol, tende-se a excluir textos escritos em português, uma vez 
que as turmas reproduzem a divisão dos departamentos em línguas modernas 
(espanhol, português, francês...). Por isso, muitos cursos sobre a América Latina ou 
Estudos Ibéricos não incluem textos, temáticas ou processos históricos que 



163 

visitaram Nova York ou Washigton D.C., na costa leste dos Estados 
Unidos, e que lá permaneceram por algum tempo, o que permitiu-
lhes refletir sobre as especificidades desses lugares.  

Antes de analisarem o conteúdo de cada texto, os alunos 
observam as diferenças entre as formas literárias das diferentes 
escritas de viagem e refletem sobre as potencialidades de cada uma. 
A escrita de viagens inclui várias formas textuais, ficcionais e não-
ficcionais, que assumem uma certa autenticidade e veracidade. No 
período histórico estudado, a escrita produzida por mulheres não era 
exatamente associada a esses conceitos, por isso, apesar da 
variedade de formas disponíveis, elas acabavam adotando gêneros 
que estavam mais vinculados à produção privada, como os diários, 
memórias e autobiografias (Saunders, 2014, p. 1-3).  

O contexto geopolítico4 da época, em que os Estados Unidos 
adquiria um lugar de importância em nível mundial, coloca essas 
escritoras num duplo lugar de subordinação, tanto por sua condição 
feminina quanto por serem estrangeiras e visitantes vindas da 
América Latina. Ao longo das aulas, refletimos sobre os 
procedimentos que elas utilizaram para comentar sobre esses eixos 
de dominação, em um contexto em que os movimentos literários e 
as viagens eram dominados por escritores homens. Dito isto, 
algumas perguntas possíveis poderiam ser: “como a figura da mulher 
que viaja aparece? Aquela imagem sobre a mulher e sobre aquilo que 
ela descreve sobre os Estados Unidos mudou? Que detalhes deste 
país as escritoras decidem destacar?”. Assim, antes da análise do 
texto, um aluno apresenta uma minibiografia da autora e, em 
seguida, analisamos os textos, tendo como foco principal o lugar da 
mulher na sociedade quando ela se encontra num “lugar estranho”, 
como é outro país que não o seu.  

 

 
afetaram vários países lusófonos e hispanofalantes ou as relações desses com os 
Estados Unidos, bem como sua participação numa ordem econômica e política 
global (Gordon-Newcomb, 2017, p. 2). A minha proposta inclui um poema em 
português para tentar quebrar com essa tendência, estimulando diálogos entre 
produções de vários países de América do Sul.  
4 No período de análise, a posição dos Estados Unidos no mapa geopolítico global 
muda radicalmente, consolidando a sua liderança política, econômica e militar, 
depois das duas guerras mundiais e da a crise econômica dos anos 1930. 



164 

Entre França e Estados Unidos: Eduarda Mansilla, a mulher e o 
bom gosto 

 
A partir do século XIX, mulheres das classes crioulas 

dominantes começaram a viajar, favorecidas pelas melhorias dos 
roteiros e dos meios de transporte. Geralmente, o seu papel estava 
ligado a um viajante do gênero masculino (marido, pai, irmão), que 
se deslocava por questões políticas, diplomáticas ou turísticas 
(Miseres, 2017, p. 24). A escritora argentina Eduarda Mansilla é um 
desses casos, já que acompanhou seu marido, o diplomata Manuel 
Rafael García, aos Estados Unidos em duas oportunidades, uma em 
1861 e outra no período entre 1868 e 18735. Como consequência, 
ainda que viajantes como Mansilla ocupassem um lugar adjunto, sua 
circulação pelos espaços públicos quebrava parte do ideário 
doméstico e privado do “anjo do lar”, que definiria a imagem cultural 
do ideal feminino durante o século XIX (Miseres, 2017, pp. 24-25). No 
capítulo XII de Recuerdos de Viaje (1882), Mansilla descreve as 
relações entre os gêneros e as possibilidades profissionais para 
mulheres alfabetizadas, que seria exercendo o jornalismo nas 
publicações da época. A autora afirma: 

 
As mulheres são as encarregadas dos artigos dos domingos, dessa 
literatura simples e saudável, que serve de alimento intelectual aos 
habitantes da União, no dia consagrado à meditação. São elas 
também as que, geralmente, traduzem do alemão, do italiano e do 
francês os primeiros capítulos dos novos livros, com os quais o jornal 
enfeita as suas colunas6 (Mansilla, 1882, p. 114-115). 

 
5 Em 1861, García viajou para estudar o funcionamento do sistema judiciário 
americano, enquanto, na segunda oportunidade, ele era ministro plenipotenciário 
argentino perante o governo americano. O livro Recuerdos de viaje reúne as duas 
viagens de Mansilla ao país (Miseres, 2017, p. 120). A capa do livro assinala que foi 
concebido como o primeiro tomo, mas acabou sendo o único. Também foi o 
primeiro do tipo publicado por uma escritora argentina (Szmurk, 2000, p. 86). 
6 Todas as traduções de Eduarda Mansilla e Maria Luísa Bombal são minhas. Reproduzi, 
aqui, a edição original de 1882 de Recuerdos de Viaje com a norma ortográfica da época. 
No original: “Mujeres son las encargadas de los artículos de los Domingos, de esa literatura 
sencilla y sana, que debe servir de alimento intelectual á los habitantes de la Union, en el 
día consagrado á la meditación. Son ellas también las que, por lo general, traducen del 
alemán, del italiano y aun del francés, los primeros capítulos de los nuevos libros, con que 
el periódico engalana sus columnas” (1882, p. 114-115). 



165 

Esse trecho comenta as limitadas oportunidades das mulheres 
de trabalhar e ganhar dinheiro na época. A maioria das que 
trabalhavam o faziam por necessidade econômica e, em muitos 
casos, em empregos mal remunerados. Por esse motivo, a autora 
apresenta a atividade jornalística e a escrita como uma maneira 
“honrada e intelectual de ganhar (a) vida” e, ainda, de se emancipar 
da “servidão da agulha”. A autora também antecipa que, no futuro, 
as mulheres poderão ser empregadas nos correios e nos ministérios 
(Mansilla, 1882, p. 115). 

Mansilla apresenta uma perspectiva um pouco inocente a 
respeito dos empregos para as mulheres, já que existiam muitas 
dificuldades para migrar do emprego na costura ou nas fábricas para 
o jornal. Escrever em um jornal era uma tarefa destinada às mulheres 
alfabetizadas das classes sociais mais altas, como era o caso dela. 
Aliás, esse comentário sobre o emprego pode ser relacionado com o 
momento da escrita do livro (1880), vinte anos depois da viagem, 
quando o objetivo de Mansilla era consolidar a sua carreira como 
jornalista e intelectual, construindo um espaço autônomo, 
desassociado da atividade do seu marido (Crespo apud Rojo 
Guiñazú, 2020, p. 20). Dessa forma, ao discutir o lugar das mulheres 
norte-americanas no mercado de trabalho, ela estabelece, sem 
mencioná-lo diretamente, uma comparação com as mulheres na 
Argentina, abrindo, assim, uma discussão a respeito do lugar da 
mulher na sociedade de seu tempo. 

A comparação entre os Estados Unidos e Argentina se torna 
mais complexa quando a autora compara os Estados Unidos e a 
França, lugar que visitou anteriormente, e o qual considera o epítome 
do bom gosto e da civilização (Miseres, 2017, p. 128). Assim, por 
várias vezes ela compara esses três espaços, abrasando “a língua, a 
cultura, e os parâmetros estéticos franceses de raízes latinas como 
próprios”7 (Miseres, 2017, p. 128). Por consequência, a autora se 
percebe não só como argentina, mas, também, como “latina”, 
produzindo uma crítica aos consumos culturais norte-americanos e 
ressaltando o seu conhecimento das formas estéticas francesas8.  

 
7 Do original: “la lengua, la cultura y los parámetros estéticos franceses de raíces latinas 
como propias”. 
8 Eduarda Mansilla estabelece uma oposição entre América Latina e América do Norte, 
tendo em conta os valores de cada espaço, antes do que outros intelectuais como José 



166 

Em uma das aulas, lemos a respeito da visita de Mansilla à 
Opera de Philadelphia. Após criticar a execução de “Um Ballo in 
Maschera” (1859), de Giuseppe Verdi, a qual ela já tinha escutado em 
Paris, a autora reflete sobre o mal gosto do público que, ao contrário 
dela, aprecia o espetáculo. Numa outra ocasião, também no teatro, 
ela critica o mal uso da ortografia e do vocabulário francês por parte 
dos americanos. Em um espetáculo do Minstrel9, ela observa um 
cartaz com um erro de ortografia da palavra francesa “encore” 
(“ainda”, “novamente”). Mansilla explica: 

 
Como se supõe, a correção musical nada ganha com aqueles encores, 
pois os Yankees utilizam essa palavra em francês no lugar do ‘bis” 
latino usual na França. Não achei engraçado, no teatro de Minstrel (…) 
ver nas laterais do proscênio dois grandes cartazes com as palavras: 
No enchores (…) O “h” que figurava no meio da palavra encore era um 
presente saxão para a língua de Molière, o que teria inspirado, com 
certeza, ao autor de Les Précieuses ridicules, uma sátira brilhante 
(pp.118-119).10  
 
Esta observação dos costumes das classes altas americanas e 

da sua falta de refinamento pode ser interpretada como uma “ponte” 
entre três culturas diferentes (Estados Unidos, Argentina e França) 
num momento em que a Argentina procurava uma identidade 
nacional (Urraca, 2000, online), tema apontado bastante cedo pela 
autora. Sendo assim, suas apreciações vão além do eixo eu-eles, 
incorporando outros lugares e valores com o quais a autora se 
identificava.  

 
Marti ou Jose Enrique Rodó. Em seus escritos, ela adscreve aos valores estéticos e 
espirituais “latinos”, entendendo esses de maneira ampla, além dos valores hispânicos, 
em contraposição aos valores materialistas e utilitários anglo-saxões (Miseres, 2017, p. 
158- 163). 
9 Tratava-se de um entretenimento racista para as pessoas brancas, quando muitos deles 
pintavam seus rostos e imitavam a fala dos afro-americanos. 
10 Do original: “Como se supone, la corrección musical nada gana con esos encores, 
pues los Yankees, es la palabra francesa que usan, en lugar del bis latino usual en 
Francia. No poca gracia me causó en un teatro de Minstrels (…) ver en los costados 
del proscenio, dos grandes letreros con estas palabras: No enchores (…) La h que 
figuraba en medio del encore era un presente sajón, hecho á la Lengua de Moliére, 
que hubiera inspirado, de seguro, al autor de Les Précieuses ridicules, alguna 
chispeante sátira” (Mansilla, 1892, p.118-119). 



167 

Durante as aulas, também refletimos sob a perspectiva dos 
alunos a partir de questões como: “quais são suas avaliações sobre 
o lugar? Estariam elas influenciadas por experiências do ponto de 
vista de um norte-americano ou de uma pessoa, por exemplo, vinda 
da Nova Inglaterra ou de Nova Iorque? Estariam influenciadas pela 
experiência migratória de outra pessoa de sua família? Ou 
combinariam as duas perspectivas?”. Como veremos, muitos 
estudantes constroem seu “eu narrador” como pessoas que 
observam uma cultura além do eixo eu-eles quando visitam um 
outro lugar.  

 
Esquilos e Pombas contra a Civilização 

 
A segunda e a terceira leitura sobre viagens aos Estados Unidos 

são diferentes da primeira. Isto porque trata-se de viagens realizadas 
durante as décadas de 1930 e 1940, quando várias mulheres já 
participavam dos círculos intelectuais e de vanguarda no Cone Sul e 
no Brasil, mesmo que a participação masculina ainda tivesse mais 
visibilidade e relevância. Além disso, são dois textos que, desde o 
título, anunciam a centralidade de animais que se encontram em 
contextos urbanos (Washington D.C. e Nova Iorque) e que tendem a 
se passar despercebidos, como as pombas e os esquilos. Assim, a 
discussão deve girar em torno dos significados que esses animais 
adquirem no contexto da crônica e do poema.  

A primeira crônica que os alunos leem é “Washington, ciudad de 
ardillas” (1934), de María Luisa Bombal, publicado na Revista Sur. 
Bombal escreve esta crônica enquanto trabalhava na embaixada do 
Chile nos Estados Unidos, avaliando a dublagem dos filmes em 
inglês para o espanhol. No entanto, apesar de ter morado no país por 
muitos anos, publicado textos com referências a cidades 
americanas, e de suas obras terem sido traduzidas para o inglês, a 
presença da escritora nos Estados Unidos ainda tem sido 
escassamente estudada.  

Antes da análise do texto, fazemos um brainstorming com ideias 
associadas a “Washington D.C.”, capital dos Estados Unidos: 
governo, presidente, deputados, senadores, Casa Branca são alguns 
termos que vêm à tona. Na crônica, Bombal caracteriza essa 
combinação de poder e instituições como a “grande máquina”, um 



168 

mundo artificial, masculino, automático, rotineiro, carente de 
humanidade e que, quando quebra ou tem problemas, alguém o 
conserta e tudo funciona novamente. Trata-se de uma cidade regida 
pela lógica temporal do relógio, onde tudo é urgente. Bombal escreve: 

 
Pensem em tudo o que se perde, dia após dia, em Washington! 
Porque aqui, a Grande Máquina do mundo precisa da constante 
atenção de todos. Decretos e blackouts são ditados. Ministros, 
taciturnos e febris, chegam e vão. E colocam mais carvão na 
Máquina (Bombal, 2005, p. 88).11 
 
A autora contrapõe as lógicas de um mundo artificial, onde os 

homens tomam decisões políticas e econômicas, e um mundo 
natural, desenvolvido fora daquele. A “grande máquina” se perde 
das pequenas coisas belas e simples que acontecem ao seu redor, 
como os esquilos: “os esquilos gozam de todos os segundos de 
beleza imperceptível ou perdida, dando-lhes um sentido e uma 
utilidade” (Bombal, 2005, p. 88)12. Desta maneira, o inadvertido para 
aqueles que controlam a Máquina é fundamental para aqueles que 
não participam diretamente dela. 

Essa contraposição caracteriza o tom da crônica e o olhar sobre 
os esquilos. No começo, ela estabelece que “um homem sério” ou 
um jornalista tentariam adotar um “tom impessoal, que confere 
dignidade ao escritor” (Bombal, 2005, p. 85)13 para expor sobre os 
animais. Ao contrário deles, a narradora vai adotar um tom poético 
na sua divagação sobre os esquilos. Neste gesto, rejeita-se a 
maneira enciclopédica e compartimentada do conhecimento do 
homem moderno ocidental, que postula uma hierarquia sobre a 
natureza, justificando o seu domínio.  

Assim, a narradora estabelece uma aliança entre a sua 
condição feminina e a natureza, dizendo que, num instante de 
solidão no exterior, a presença dos esquilos no parque desperta 

 
11 Do original: ¡Piensen ustedes em todo lo que se pierde, día a día, em Washington! 
Porque aquí, la Gran Máquina del mundo requiere la constante atención de todos. 
Se dictan decretos y blackouts. Llegan y se van ministros, taciturnos y febriles. Y le 
echan carbón a la Máquina (Bombal, 2005, p. 88). 
12 Do original: De todos los segundos de belleza inadvertida o perdida es de lo que gozan las 
ardillas, prestándoles un sentido y una utilidad (ibidem). 
13 Do original: “Tono impersonal que confiere tanta dignidad al escritor” (ibidem). 



169 

lembranças alegres do passado no Chile com a sua mãe e irmãs, 
acalmando a angústia do seu presente (Bombal, 2005, p. 87). Tal 
como essa lembrança do passado, os esquilos conservam a 
condição infantil. Então, quando a questão da utilidade dos esquilos 
emerge, a narradora responde: “(os esquilos servem) para brincar e 
contemplar. Para que não se perca a noção da brincadeira no 
mundo” (Bombal, 2005, p. 88).14 Desse modo, a autora unifica e 
valoriza os universos naturais, femininos e infantis (termos muitas 
vezes intercambiáveis), geralmente rejeitados pelo conhecimento 
masculino, adulto, civilizatório e dominante. Essa oposição de 
lógicas possibilita uma interpretação das diferenças entre os 
gêneros, ainda que nesta crônica a opressão feminina não seja 
abordada diretamente, como acontece em seu trabalho ficcional.  

Com o objetivo de utilizar estratégias para os trabalhos 
criativos, os alunos observam, então, como um detalhe como os 
esquilos pode servir para caracterizar um contexto maior, que inclui 
tanto uma situação estrutural da cidade quanto o estado emocional 
da narradora15. Assim, essas contraposições entre duas formas de 
ser, entender e habitar o mundo se tornam, também, 
complementares. Em “Washigton, ciudad de ardillas”, Bombal 
conclui que os esquilos são fundamentais para existência e 
funcionamento da cidade. A autora finaliza a crônica dizendo: 
“Washington precisa dos esquilos. E me agrada acabar esta 
divagação com uma certeza de vida para aquele mundo que se move 
inocente e aparentemente inútil, em meio à urgente tragédia da 

 
14 Do original: “Para jugar y contemplar. Para que no se pierda la noción del juego en el 
mundo” (ibidem). 
15 Os romances La ultima niebla (1935) e La amortajada (1938), também criticam o 
domínio masculino do mundo e como a sua negligência afeta não somente as 
mulheres, mas, também, os animais. Os detalhes da natureza vão além dos 
animais, incluindo também plantas e fontes de água, como ocorre na crônica “Mar, 
cielo y tierra” (1940). Similarmente, no romance El Árbol (1939), a protagonista 
estabelece uma conexão corporal com uma árvore, a qual contrasta com a casa, 
que representa as expectativas asfixiantes do matrimônio e da sociedade patriarcal 
para com as mulheres. Quando cortam a árvore, ela decide fugir do ambiente 
opressor. Blanca Bombal, irmã de Maria Luísa, destacou essa capacidade 
extraordinária na escrita de sua irmã: “Tenía el don maravilloso de descubrir la 
belleza em las cosas más insignificantes; ahí donde pocos fijan su atención para 
captarla” (Blanca Bombal apud Guerra, 2005, p. 19). 



170 

máquina” (Bombal, 2005, p. 89)16. Ao ressaltar a ideia de 
necessidade, a autora inverte a hierarquia entre a natureza e o 
homem, dando uma importância maior à primeira e desligando-se de 
toda conotação negativa do segundo.  

Atualmente, no contexto das mudanças climáticas, “a urgente 
tragédia da máquina” poderia ser interpretada como a necessidade 
fundamental da humanidade de um meio ambiente saudável para a 
sua existência e desenvolvimento. Aliás, ao referir-se à “máquina”, a 
autora adverte sobre a carência da humanidade despertada por 
instituições políticas e econômicas que privilegiam a produtividade 
das pessoas, desatentando-se a outros aspectos fundamentais.  

Bombal questiona os termos da dicotomia civilização/barbárie. De 
modo geral, a natureza é posta ao lado da barbárie, e precisa ser 
controlada pelo homem.  No entanto, no texto de Bombal, a natureza 
lembra beleza, sentimentos e a desconexão entre ela e o ser humano na 
modernidade, ao passo que a civilização aparece como um eixo muito 
problemático que considera apenas um único aspecto do ser humano.  

Por fim, continuando com a temática dos animais, analisamos 
o poema “Pomba em Broadway” de Cecília Meireles, incluído no livro 
Retrato Natural (1949), uma coletânea considerada bastante 
representativa da bibliografia da autora. Assim como Bombal, 
Meireles trabalhou durante um tempo nos Estados Unidos. Ela foi 
pesquisadora visitante na Universidade do Texas, em Austin, onde 
lecionou uma disciplina de Literatura e Cultura Brasileira. Ela voltou 
ao pais em 1959, após ter realizado várias viagens, incluindo ao 
México, à Argentina, ao Uruguai e ao Chile na década de 1940 e à 
Índia em 1953. Como ocorreu com Bombal, a relação entre as 
viagens e a produção de poesias e crônicas de Meireles nos Estados 
Unidos e em outros lugares do mundo foi pouco estudada em 
comparação a outras de suas produções17.  

No que concerne aos Estados Unidos, o seu poema mais 
famoso é “USA, 1940” (1942), no qual a autora menciona diversas 

 
16 Do original: “Washington necesita a sus ardillas. Y me es grato terminar esta divagación 
con una seguridad de vida para aquel mundo que se mueve inocente, y al parecer inútil, 
entre la urgente tragedia de la máquina” (Bombal, 2005, p. 88). 
17 Quando voltou ao Brasil, Meireles publicou as crônicas no jornal A Manhã (1942-1943) e 
na Folha de São Paulo. Esses textos foram reunidos em Crônicas de Viagem e Poemas de 
Viagem 1940-1964, publicados entre 1998 e 2000  (Coelho de Toledo, 2017, 12). 



171 

regiões do país: o Sul (Mississipi-Virgínia-Texas), o Centro-Oeste 
(Missouri), Washington D.C. e a cidade de Nova Iorque, com seus 
diferentes bairros (Chinatown, Harlem, Broadway). O percurso da 
voz poética por todos esses espaços, geralmente urbanos, dá conta 
da imensidão do país como não fazem as outras duas escritoras 
analisadas. Como assinala Dantas, trata-se de uma “poética do 
movimento” (1984, p. 28), expressada não só no percurso da voz 
lírica como também no excesso de “substantivos, nomes e 
adjetivos” (e não tanto de verbos), através dos quais o eu lírico realiza 
uma “representação quase inventarial dos seres e das coisas” 
(Coelho de Toledo, 2017, p. 72). Seu objetivo era o de abarcar a 
grandiosidade de certos espaços, uma questão que contrasta com o 
poema analisado aqui e com outras crônicas que concentram a sua 
atenção em espaços menores.  

Embora a autora utilize, em muitas oportunidades, a noção de 
viagem “ligada ao mundo simbólico e transitório” (Vieira de Oliveira, 
2013, p.140), nesses poemas ela se concentra num território real, o 
qual tematiza para abordar diferentes fenômenos. Por exemplo, 
“USA 1940” apresenta a desigualdade entre diferentes grupos: a 
segregação entre passageiros pretos e brancos nos meios de 
transporte e a saudade do México sentida pelas mulheres indígenas 
mexicano- americanas no Texas. Em um outro fragmento, ela conclui 
sobre a falta de acesso ao consumo por parte desses grupos:  

 
Olhar, olhava 
vestidos, blusas, 
junto com os pretos 
e mexicanos 
que suspiravam, 
fechando os olhos. 
(Meireles, 2017) 

 
Como se pode notar, ao contrário de Mansilla, o eu lírico cria um 

eixo eu-eles, mas coloca-se junto a esses grupos oprimidos, mesmo 
não pertencendo a eles.  

Por outro lado, nesse poema, Nova Iorque é caracterizada pelo 
movimento das pessoas, as atividades comerciais e o consumo da 5ª 
Avenida, que contrasta com outras partes onde a cidade ainda dorme. 
De maneira similar a Bombal, Meireles oscila, nesse poema, entre 



172 

“aspectos de grandeza e pequenez” (Coelho de Toledo, 2017, p. 84), 
que contrastam com as formas de entender uma metrópole 
desenvolvida como Nova Iorque. Assim, o poema trata das 
possibilidades do avanço da tecnologia, do consumo e da grandeza 
arquitetônica com questões não só sobre desigualdade, como as 
apresentadas anteriormente, mas, também, sobre o desenvolvimento 
que oprime e prejudica o ser humano “seja espiritualmente, seja 
socialmente, seja materialmente” (Coelho de Toledo, 2017, p. 85). 
Para ilustrar essa opressão, em “USA 1940”, Meireles descreve um 
casal de pombas que aparece na avenida Broadway:  
 

A Liberdade 
ergue seu facho 
eterno e efêmero 
no mar de trevas: 
tal qual aquele 
casal de pombos 
leves e brancos 
que eu vi batendo 
as frouxas, suaves, 
silentes asas 
em plena Broadway, 
num vão sombrio 
de esquina – auréola 
sobre um cifrão! 
(Meireles, 2017) 
 
As pombas na Broadway aparecem de uma maneira positiva e 

são comparadas a um pequeno sopro de liberdade nas trevas, 
enquanto a famosa avenida, frequentemente associada a alegria, 
entretenimento e à criatividade das peças teatrais e musicais, é 
apresentada negativamente, “engolindo” os pequenos animais.   

Por conexão entre motivos e ideias sobre os Estados Unidos, 
recomendo a leitura tanto de “USA, 1940” como de “Pomba em 
Broadway”. Mas, por motivos de extensão e de compreensão, nesse 
curso, lemos somente “Pomba em Broadway”, que se situa num 
espaço urbano e contrapõe as lógicas da cidade e da natureza, como 
já mostrou Bombal. Apesar disso, ao contrário da crônica, essas 
duas lógicas não se encontram coexistindo ou dependendo uma da 



173 

outra, mas lutando de uma maneira desigual, como se observa nas 
duas primeiras estrofes:  

 
Naquele reino cinzento 
Veio a pomba bater asas 
contra muros de cimento. 
Veio a pomba bater asas 
naquele reino severo 
com portas negras nas casas. 
(Meireles, 2014) 
 
Novamente, como em “USA, 1940”, o eu lírico ignora o colorido 

típico da avenida Broadway, criando um campo semântico 
relacionado ao aprisionamento, em que termos como “cinzento” e 
“muros de concreto” para caracterizar a cena causam uma 
sensação de sufocamento. Em contraste, a natureza das pombas se 
refere à leveza, fragilidade e liberdade.  

Mais uma vez, os “aspectos de grandeza” expressados por 
aquilo construído pelos homens, apagam (matam, eliminam) o 
mundo animal, impedindo o eu lírico de decifrar a mensagem que as 
pombas, símbolos de paz, carregam em si, como expressa na última 
estrofe: 

 
Que mensagem conduzia 
subindo e descendo os ares, 
pela fronteira do dia, 
subindo e descendo os ares, 
estrangulada nos muros 
daqueles densos lugares, 
por onde vultos escuros 
o ouro do mundo levavam 
fechado nos punhos duros? 
(Meireles, 2014) 
 
Diferentemente de Bombal e do poema “USA, 1940”, o eu lírico 

não pode estabelecer a mesma aliança com aquilo que está sendo 
oprimido, mesmo que tente fazê-lo: a cidade separa o eu lírico e as 
pombas, impedindo a comunicação entre eles.  

Em geral, a poesia de Meirelles é analisada a partir de uma 
perspectiva metafísica, relacionando diferentes temas com a 



174 

existência, e esta não é uma exceção. Mas, também, aqui, 
observamos um compromisso por parte do eu lírico, que se coloca 
ao lado dos mais fracos, daqueles que sofrem em nome do 
progresso (Montechiari Pietrani, 2019, p. 111). 

Assim, após as três leituras, analisamos como a opressão 
aparece em cada texto, estabelecendo pontos de contato entre eles 
e entre os textos e vivências dos estudantes, com temas que lhes 
interessam para além da sala de aula, como as divisões políticas e 
culturais dentro dos Estados Unidos, ao pertencimento a 
determinados espaços e a visita ao país de suas famílias. 

 
Escrita criativa para refletir sobre a identidade 

 
Logo após discutirmos os textos, as autoras, o ponto de vista e 

as estratégias que elas utilizam, os alunos escrevem e apresentam 
os seus próprios textos narrando uma viagem18. Muitos citam as 
diferenças entre o seu lugar de origem e a universidade, uma viagem 
com a família, estudos no exterior, férias etc. Outros refletem sobre 
como uma viagem lhes permite refletir sobre o seu próprio lar e 
identidade.  

Em todos os casos, eles recebem uma série de questões para 
orientar sua produção, como, por exemplo: “qual é sua posição nessa 
viagem? Que coisas chamaram a sua atenção? O que é diferente, 
melhor/pior? Como podemos expressar um problema, um sentimento 
ou conflito? Como a literatura pode se relacionar com uma 
identidade?”. O diálogo entre os textos e as experiências vividas pelos 
estudantes produz uma variedade temática na produção dos alunos, 
muito conectada, também, com o momento histórico do país.  

Os alunos são avaliados pelo uso do espanhol e pelo registro 
oral e escrito. Os objetivos pedagógicos são múltiplos. O mais 
imediato é o de melhorar as habilidades linguísticas a partir de 
materiais autênticos. Em seguida, o de produzir o seu próprio 
trabalho para melhorar a escrita, explorando outros gêneros 
discursivos além do ensaio acadêmico comumente trabalhado nas 

 
18 Este estudo teve aprovação do IRB (Institutional Review Board) e eu recebi 
autorização dos estudantes para utilizar os textos que eles submeteram como parte 
dos requisitos do curso. Como se trata de uma escrita autobiográfica, nomes e 
detalhes específicos serão omitidos.  



175 

aulas de Espanhol Avançado. Finalmente, vem o objetivo de os 
alunos praticarem o discurso oral na data da apresentação, 
compartilhando uma parte de sua experiência com o resto da turma. 
Obviamente, os alunos não precisam comentar tudo o que 
colocaram no texto, mas, de modo geral, eles confiam muitas 
experiências pessoais aos demais colegas, levando em conta um 
acordo prévio de confidencialidade.  

Seguindo a ideia de “pedagogia engajada” de Paulo Freire, bell 
hooks destaca a positividade de criar espaços na sala de aula onde 
emerjam as individualidades e vulnerabilidades, enquanto 
empoderam tanto o professor quanto o aluno, permitindo quebrar a 
compartimentalização entre vida no interior da universidade e vida 
fora dela (1994, p. 21). Ao mesmo tempo, esse exercício de reflexão 
pessoal e escrita abre um processo de descoberta individual, uma 
vez que nomeia ideias que “não têm nome nem forma, estão prestes 
a nascer, mas já foram sentidas” (Lorde, 2019, online). 

Assim, muitos alunos desenvolvem questões de pertinência e 
identidade, sobretudo em relação às diferentes regiões dos Estados 
Unidos, tratando de distinções ideológicas, políticas e culturais. 
Curiosamente, nenhum aluno abordou diferenças entre os gêneros 
como as autoras. Essa ausência pode se dever ao fato de que eles 
não percebem, ou que essas diferenças não têm relação com seu 
lugar de origem ou, ainda, que existem outras diferenças muito mais 
relevantes para se considerar. A maioria combina recursos utilizados 
pelas autoras; muitos também fazem comparações ao estilo de 
Mansilla, e até criam esse “terceiro espaço”; já outros se 
concentram em detalhes para comentar sobre uma problemática 
maior, como fizeram Bombal e Meireles.  

A título de exemplificação, uma estudante do sul dos Estados 
Unidos decidiu comentar sobre as diferenças entre sua região e o 
Norte do país (onde fica a universidade). A estudante começa a sua 
escrita com uma frase contundente: “às vezes sinto que não 
pertenço”19. Em seguida, continua discutindo os preconceitos que 
os estudantes da universidade (a maioria dos estados do Norte) têm 
sobre as pessoas do Sul, como os valores políticos e a pronúncia de 
algumas palavras no inglês. Utilizando o detalhe de um robô num 
supermercado, ela ilustra a ideia de estar “fora de lugar”:  

 
19 Do original: “A veces siento que no pertenezco”. 



176 

Por quê? Por que o supermercado tem um robô gigante? Depois 
percebi que é uma coisa da Nova Inglaterra, porque há muita 
universidade especializada em robótica e engenharia. Porém, para 
mim, Marty (o robô) não pertence ao supermercado: robôs são para 
laboratórios, não para onde compro a minha comida20. 
 
Como Bombal e Meireles, a estudante coloca a sua atenção em 

um detalhe da vida cotidiana que passa despercebido pela maioria 
das pessoas da Nova Inglaterra para falar sobre as diferenças entre 
as duas regiões dos Estados Unidos, uma distância que vai além das 
diferenças geográficas e que atravessa a história do país, refletindo 
no modo como ela se sente morando ali enquanto estuda.  

Outras alunas também utilizaram o motivo da viagem para 
apresentar as diferenças culturais e políticas entre norte-
americanos dentro e fora do país. Aproximando-se da perspectiva 
desenvolvida por Mansilla, de explorar alteridades culturais a partir 
do eixo eu-eles, elas também buscaram construir um terceiro lugar 
textual. Nele, as estudantes aparecem tanto dentro quanto fora do 
eixo, tendo, porém, consciência dessas discrepâncias culturais. 

Citando um caso análogo, uma aluna falou de uma viagem para 
visitar alguns parentes que moravam a cerca de três horas dela. 
Nessa oportunidade, ela sentiu a falta de pertencimento devido às 
diferenças ideológicas entre as pessoas de sua própria família: uns 
mais progressistas e outros mais conservadores. Nesse caso, a 
estudante trabalhou com algumas contradições, de modo que a 
viagem que narra não implica só um movimento no espaço, mas, 
também, a estranheza dentro daquilo que deveria ser familiar. Com 
esses parentes, ela não pôde se expressar tal como é, com seus 
valores e costumes. A viagem permitiu à estudante dar-se conta de 
vários comportamentos e modos de pensar que não são 
compartilhados com o resto de sua família. 

A questão dos hábitos e costumes também aparece em outro 
trabalho. Uma aluna conta que, durante uma viagem para fora dos 
Estados Unidos, uma colega estadunidense a abordou com 
questões religiosas: “a primeira pergunta que ela me fez foi se eu era 

 
20 Do original: “¿Por qué? Pensé. ¿Por qué hay un gigante robot en un supermercado? Luego 
me di cuenta de que es una cosa de Nueva Inglaterra porque hay muchas universidades 
aquí en robótica e ingeniería. Pero, para mí, Marty (o robo) no pertenece en un 
supermercado: robots son para laboratorios, no dónde compro mi comida”. 



177 

cristã”21. A estudante não achou a pergunta muito estranha para os 
Estados Unidos, mas se considerou deslocada no contexto de um 
país onde as pessoas não eram tão religiosas ou pelo menos não 
estavam acostumadas a responder a esse tipo de pergunta. Nesse 
caso, a narradora expôs uma diferença entre os dois países (nós-
eles) colocando-se num terceiro lugar, como uma pessoa 
familiarizada com essa diferenças, estabelecendo, também, uma 
distância ideológica com a sua companheira de viagem.  

A questão de pertinência continuou aparecendo mais uma vez. 
Neste exemplo, em vez de focalizar a sua atenção naquilo que é 
estranho ou esquisito, uma aluna se concentrou na familiaridade do 
seu pequeno povoado, do qual ela diz sentir saudades quando visita 
a família em outro país.  

 
Senti falta das pessoas que são quase estranhas: a mulher que 
segurava a porta para mim na cafeteria (...), as pessoas com quem eu 
ia para escola secundária. Os rostos familiares de uma pequena 
cidade como a minha cidade natal. Também perdi a rotina que tenho 
na minha cidade; eu conheço meus lugares favoritos para comer e 
onde gosto de comprar minhas roupas22. 
 
Neste caso, a aluna dá enfoque a detalhes como pessoas, 

gestos, rotinas e elementos que conformam a familiaridade de uma 
pessoa e que possibilitam o seu conforto, elementos normalmente 
ausentes quando visitamos outro lugar. 

A partir desses exemplos, pudemos observar que os textos 
funcionam como gatilhos que permitem que os alunos conectem 
suas histórias pessoais com especificidades dos Estados Unidos 
que passam despercebidas aos visitantes do exterior. Os estudantes 
se concentram, portanto, nos detalhes imateriais que conformam a 
identidade de um espaço. 
  

 
21 Do original: “La primera pregunta que ella me hizo fue si era cristiana”. 
22 Do original: “Me perdí las personas que son casi extrañas, la mujer quien mantenía la 
puerta por mí en la cafetería (…), las personas con quien yo iba a la escuela secundaria. Los 
rostros familiares de un pequeño pueblo como mi pueblo natal. También, me perdí la rutina 
que tengo en mi pueblo; Yo conozco mis lugares favoritos para comer y donde me gusta 
comprar mis ropas”. 



178 

Voltar às Origens: Histórias de Filhos de Imigrantes  
 
Os alunos que eram filhos de imigrantes decidiram escrever 

sobre suas experiências visitando a terra de seus pais. Foi realmente 
curioso que eles trouxessem essa perspectiva, sobretudo porque ela 
não é abordada nos textos analisados e porque permitem 
estabelecer conexões entre eles e as outras gerações, 
ressignificando certos temas durante essas visitas.   

Uma aluna de herança portuguesa, por exemplo, narrou uma 
viagem aos Açores, em Portugal. Nos Estados Unidos, a imigração 
açoriana cresceu no fim da década de 1950, depois da erupção do 
Vulcão dos Capelinhos, que provocou danos severos na Ilha do Faial. 
A estudante escreveu sobre a visita a esse vulcão, enfatizando um 
duplo aspecto da natureza: o seu perigo e a sua beleza23. 

Em seu texto, a estudante utiliza a temática da natureza, como 
fizeram Bombal e Meireles, e desenvolve uma outra contradição 
(beleza-perigo), relacionando-a com a imigração massiva dos 
açorianos aos Estados Unidos. Primeiro, ela descreve a beleza e a 
grandeza do vulcão com terras negras ao redor e o modo como o mar 
lapida os rochedos, diminuindo o tamanho do vulcão a cada ano. 
Atualmente, o vulcão não representa perigo e dor para os habitantes 
como no passado, pelo contrário: tornou-se um atrativo turístico na 
região. Aqueles que moram na ilha o consideram inofensivo, mas, 
para ela, foi chocante a comparação entre as duas realidades 
enquanto ela passava perto das casas destruídas e visitava o Centro 
de Interpretação Ambiental, onde encontrou informações 
detalhadas sobre a erupção, entre outros dados científicos. 

Viajar para o país de sua família também desperta momentos de 
incômodo, sobretudo na ausência de recursos que os norte-
americanos não valorizam e que não se encontram com facilidade 

 
23 Os primeiros imigrantes dos Açores chegaram em 1820 e estabeleceram-se no sul 
da Nova Inglaterra e na Califórnia. No final daquele século, muitos foram trabalhar 
em fábricas de tecidos na área de Boston. Após a erupção do vulcão, e tendo em 
conta a herança portuguesa na região, os senadores federais à época John Pastore, 
de Rhode Island, e John F. Kennedy, de Massachusetts, concederam uma cota 
especial de emigração chamada “Azorean Refugee Act” (1958), que permitiu a 
chegada de 1500 açorianos afetados pela erupção do vulcão. Quatro anos mais 
tarde, em 1962, a autorização foi estendida e, entre 1960 e 1990, cerca de 175.000 
açorianos ingressaram nos Estados Unidos (2008, online). 



179 

em outros países. Um aluno escreveu sobre sua viagem a um país do 
sudeste asiático e listou uma série de comodidades que ele tinha em 
sua casa nos Estados Unidos, mas que não teve enquanto visitou a 
sua família. Ele falou da ausência da eletricidade e de água no 
povoado onde ele se hospedou e do incômodo que gerou nele o fato 
de não poder tomar banho todos os dias como é acostumado a fazer. 
A viagem também serviu para que ele se desse conta do quanto de 
eletricidade e de seu telefone celular utilizava. Ele concluiu que 
deseja voltar no futuro, mas sem sofrer tanto com a falta desses 
recursos (sobretudo da água): “tomara que um dia eu possa voltar e 
visitar a minha família de novo. Se eu puder, espero que essas 
situações sejam mais fáceis para mim”24. O aluno caracteriza tais 
comodidades como um privilégio que ele tem nos Estados Unidos, e 
responsabiliza o incômodo à sua falta de consciência sobre outras 
realidades. Mesmo assim, o estudante ainda deseja voltar à Ásia.  

Como foi observado, a variedade de histórias, aproximações e 
temas desenvolvidos pelos alunos revela as diferentes leituras e 
usos que eles fizeram dos textos lidos em sala de aula. Ao mesmo 
tempo, a atividade permitiu a discussão sobre diferentes realidades, 
seja nos Estados Unidos, seja no exterior, buscando promover o 
respeito e a compreensão mútua entre os participantes.  

 
Conclusão 

 
O curso “Mulheres que Escrevem” permite a abordagem e a 

discussão de temas variados, tanto pela produção escrita de 
mulheres quanto pelos textos produzidos pelos alunos. Para tanto, 
foram sugeridos três textos escritos por mulheres que, em diferentes 
momentos história, viajaram para a costa leste dos Estados Unidos, 
um local familiar para os estudantes. Isto permitiu-lhes observar o 
seu próprio país a partir do olhar de um estrangeiro. Nessa dinâmica, 
na maioria das vezes, a primeira reação é concordar ou rejeitar aquilo 
que leram.  

Conforme outros textos lidos durante o curso, Eduarda 
Mansilla, Maria Luisa Bombal e Cecilia Meireles utilizam a 
experiência da viagem para apresentar questões relacionadas a 

 
24 Do original: “Ojalá que un día pueda regresar (…) y visitar a mi familia otra vez. Si puedo 
visitar otra vez, espero que estas situaciones diferentes sean más fáciles para mi”. 



180 

desigualdades e injustiças. Mansilla menciona as possibilidades de 
trabalho intelectual feminino, enquanto Bombal comenta sob a 
perspectiva de uma poeta sobre os esquilos, escrevendo uma 
“divagação” por meio da qual contrapõe natureza e civilização. 
Meireles também utiliza um animal encontrado em cenários 
urbanos, a pomba, para estabelecer uma contraposição similar.  

A escrita das mulheres revela falhas e rachaduras na tão 
celebrada ideia de civilização, sobretudo para os mais fracos. Dessa 
maneira, esses textos permitem explorar contradições, 
vulnerabilidades, sentimentos e tecer críticas a partir de elementos 
simples, cotidianos e, muitas vezes, de maneira indireta, evitando 
cair em estereótipos. Assim, a discussão sobre a opressão exige 
reflexões sobre o desenvolvimento de uma sociedade mais justa, 
igualitária e solidária. 

De modo geral, essas conversas são complexas, ainda mais se 
tratando de um curso de língua estrangeira, em que os alunos têm 
proficiências variadas. Portanto, a escrita criativa surge como uma 
maneira original de estabelecer outra relação com a literatura e a 
leitura para além da compreensão de uma segunda língua (o que 
também é fundamental). Ao avaliarem as diferentes estratégias e se 
apropriarem do aparato enunciativo, os alunos narram suas próprias 
experiências de vida relacionadas a viagens que fizeram.  

O resultado é uma variedade de textos que exploram temas que 
vão além daqueles trabalhados pelas autoras como, por exemplo, as 
diferenças regionais e ideológicas dentro dos Estados Unidos e em 
outros países, bem como os elementos que conformam o 
pertencimento de uma pessoa a um determinado lugar.  

A apresentação dos textos na sala de aula suscita discussões e 
o compartilhamento de conhecimentos sobre outras realidades e 
ideais, fomentando a compreensão mútua, algo que geralmente não 
acontece em aulas mais tradicionais. O objetivo final é, portanto, 
desenvolver uma dinâmica a partir da qual os estudantes possam 
entrelaçar suas diversas experiências com as identidades, culturas, 
políticas e ideias de outras pessoas.  

 
  



181 

Referências 
  

AGUIAR, A, et al. Dossiê ensinos transgressivos, aprendizagens 
solidárias: Por uma ecologia de línguas-literaturas-e-linguagens. The 
ESPecialist. São Paulo. V 45 n.1 p. 1-7. 2024 

BASTIA, T., DATTA, K., HUJO, K., PIPER, N.; WALSHAM, M. Reflections 
on intersectionality: A journey through the worlds of migration 
research, policy and advocacy. Gender, Place and Culture. V 30 n. 
3, p. 460-483. 2022 

BOMBAL, ML. Obras completas. Tomo 1. IN GUERRA, L. Santiago de 
Chile: Editora Zigzag. 2005 

CASTRO-KLARÉN, S. Mobilizing meanings: questions for a pedagogy of 
women’s writing IN GOMEZ L. HORNO- DELGADO A. LONG M.K. 
SILLERAS-FERNANDEZ N.  Teaching Gender through Latin American, 
Latino, and Iberian Texts and Cultures. Leiden: Brill. 2015. 

COELHO DE TOLEDO, M. Cecília in Blue. A poesia de Cecília 
Meireles sobre os Estados Unidos. Tese (Maestrado em Estudos da 
Linguagem). Instituto de Ciências Humanas e Sociais. Programa de 
Pós-graduação em Letras. Universidade Federal de Ouro Preto. Ouro 
Preto. 2017. 

CURRAN, FC. Proposed legislation threatens viewpoint diversity in 
higher education. Brookling. Edu. Washigton D. C. 28 Mar. 2023. 
Disponível em: https://www.brookings.edu/articles/proposed-
legislation-threatens-viewpoint-diversity-in-higher-education/ 
Acesso em: 2 de maio 2024 

DANTAS, JM. A consciência poética de uma viagem sem fim: a 
poética de Cecilia Meireles. Rio de Janeiro: Eu e Vocé. 1984 

GAGO, V. What Latin American feminists can teach American women 
about abortion fight? The Guardian. London.  10 Maio. 2022. 
Disponível em: https://www.theguardian.com/commentisfree /2022
/may/10/abortion-roe-v-wade-latin-america Acceso em: 27 Jul. 2024 

GORDON, R.A; NEWCOMB, R.P. Introduction. IN GORDON, R.A; 
NEWCOMB, R.P.  Beyond Tordesillas: New Approaches to 
Comparative Luso-Hispanic Studies. Columbus: Ohio State 
University Press. 2017. p. 1–17. 

https://www.brookings.edu/articles/proposed-legislation-threatens-viewpoint-diversity-in-higher-education/
https://www.brookings.edu/articles/proposed-legislation-threatens-viewpoint-diversity-in-higher-education/
https://www.theguardian.com/commentisfree%09/202%092%09/%09may/10/abortion-roe-v-wade-latin-america
https://www.theguardian.com/commentisfree%09/202%092%09/%09may/10/abortion-roe-v-wade-latin-america


182 

hooks, b. Teaching to trangress. Education as a practice of 
freedom New York: Routledge. 1994.  

LORDE, A. Poesia não é um luxo. Stephanie Borges (tradução). 
Revista Cult. São Paulo. 2 Maio. 2019. Disponível em: 
https://revistacult.uol.com.br/home/audre-lorde-a-poesia-nao-e-
um-luxo/ Acesso em: 2 de julho de 2024 

MANSILLA. E. Recuerdos de viaje. Tomo I. Buenos Aires: Imprenta 
Juan A. Alsina. 1882 

MEIRELLES, C. Pomba em Broadway. Retrato Natural. São Paulo: 
Global Editora. 2014 

MEIRELLES, C. USA 1940. Poemas de Viagens. São Paulo: Global 
Editora. 2017 

MISERES V. Mujeres En Tránsito: Viaje, Identidad y Escritura En 
Sudamérica (1830-1910). Chapel Hill: UNC Press Books, 2017. 

MONTECHIARI PIETRANI, A. A palavra ecopoética de Cecília 
Meireles. Interdisciplinar-Revista de Estudos em Língua e 
Literatura São Cristóvão, UFS, v. 32, jul.-dez., p. 99-112, 2019. 

ROJO GUIÑAZÚ, M. Escritoras En Conflicto. La Mirada de Eduarda 
Mansilla como cronista de Viaje. Gramma. Buenos Aires, v.31, n. 10, 
jul.-dez. 2021. 

SARAMAGO J. Viagem a Portugal. Fundação Jose Saramago. Lisboa. 
Disponível em: https://www.josesaramago.org/livro/viagem-a-
portugal/ Acesso em: 10 de Janeiro 2023 

SAUNDERS, C. B. Introduction. IN: SAUNDERS, C.B. Women, Travel, 
and Truth. New York: Routledge. 2014  

SHAW S.M; LEE J. Introduction. IN SHAW S.M; LEE J. Women's 
Voices, Feminist Visions: Classic and Contemporary 
Readings 6th Edition. New York: McGraw-Hill. 2014 

SZURMUK, M. Women in Argentina: Early Travel Narratives. 
Gainesville: University Press of Florida. 2000. 

U.S. GOVERNMENT PUBLISHING OFFICE. Congressional Bills 110th 
Congress. Commemorating the 50th anniversary of the Azorean 
Refugee Act of 1958 and celebrating the extensive contributions of 

https://www.josesaramago.org/livro/viagem-a-portugal/
https://www.josesaramago.org/livro/viagem-a-portugal/


183 

Portuguese-American communities to the United States. Disponível 
em: https://www.govinfo.gov/content/pkg/BILLS-110hres1401i
h/html/BILLS-110hres1401ih.htm Acesso em: 15 Julho 2024 

URRACA, B. “Quien a Yankeeland Se Encamina...”: The United States 
and Nineteenth-Century Argentine Imagination. Ciberletras. Revista 
de Literatura. New York. v. 1, n. 2, 2000. Disponível em:  https://w
ww.lehman.cuny.edu/ciberletras/v01n02/Urraca.htm Acesso em:  

VIEIRA DE OLIVEIRA. I “Entre o relógio e o mapa": as viagens de Cecíilia 
Meireles pela Espanha. Revista de Letras. Sao Paulo, v 53 n 1. Jan- Jun p 
139-157. 2013 

https://www.govinfo.gov/content/pkg/BILLS-110hres1401i%09h/html/BILLS-110hres1401ih.htm
https://www.govinfo.gov/content/pkg/BILLS-110hres1401i%09h/html/BILLS-110hres1401ih.htm


 

 

  



 

185 

CAPÍTULO 7 
 

Nas trilhas das esperanças, memórias e humanidades: 
literaturas indígenas como práticas de resistência e  
re-existências em Graça Graúna e Márcia Kambeba 

 
Angela Glaucia da Silva 

Francisco Barbosa de Oliveira Neto 
Francisca do Nascimento Pereira Filha 

 
 
 
Considerações iniciais 

 
As produções artísticas, literárias e de conhecimento elaboradas 

pelos povos indígenas, buscam trilhar esperanças, memórias e 
humanidades, mas, infelizmente, ainda são subalternizadas sócio-
histórico-culturalmente. Este fato é resultante da difusão de noções 
estereotipadas sobre os povos da floresta, que eram/são 
representados pelo olhar do “outro”, sendo descritos como 
personagens exóticos, pertencentes a um “povo selvagem, sem alma, 
povo preguiçoso” (Kambeba, 2020, p. 97). Em suma, sujeitos cujas 
vozes/vidas não eram escutadas/vistas, mas sim silenciadas e 
inferiorizadas pelo sistema colonial. Após anos de lutas, esse cenário 
começa a mudar, pois o indígena passa a transgredir e ressignificar suas 
histórias por meio de produções literárias autorais. 

É nesse cenário de transgressão que o indígena encontra no 
limiar da literatura uma fresta para tecer esperanças, memórias e 
humanidades em suas composições. Nesse sentido, há uma 
transição dos povos indígenas de objeto para emissores de suas 
narrativas/vidas. Tal transição ocorre no exato momento em que 
esses povos passam a utilizar, agora, “a pena para escrever a” sua 
própria “história, sublinhar o que ficou oculto, [e] desvelar” a sua 
“memória para corrigir erros que ainda são lidos e passados em sala 
de aula nos livros de história” (Kambeba, 2020, p. 97). Dessa forma, 
os povos indígenas rompem com o silenciamento que lhes foi 
imposto, e usam as suas vozes para inscrever as (po)éticas e as 
(geo)grafias de suas próprias histórias, memórias e traumas. As 



 

186 

literaturas indígenas são; portanto, uma trilha “para desconstruir 
estereótipos e repensar os preconceitos; um convite para discutir a 
possibilidade de sonhar um mundo melhor” (Graúna, 2017, n.p.). 

É por meio desse convite de desconstrução de estereótipos que 
os/as autores/as têm produzido literaturas nascidas tanto de 
vivências individuais quanto, principalmente, de experiências 
forjadas na coletividade das comunidades indígenas. Coletividade 
essas que resgatam produções literárias de cunho ancestral que 
constitui/iram, pois, um trilhar de vozes que lutam contra as noções 
disseminadas pelos colonizadores de que existiam alguns indivíduos 
que não possuem/íam “capacidad para producir conocimiento y 
escritura” (Palermo, 2022, p. 306)1. Dito isso, hoje, as produções 
literárias indígenas rompem com esses moldes hegemônicos ao 
proporem escritas como prática de re-existir e resistir, à medida que 
assumem a representação literária do mundo indígena por meio de 
escritos que valorizam o seu lugar de fala e a sua ancestralidade. 

Tal prática de re-existência e resistência se concretiza mediante a 
atuação ativa dos povos indígenas ao elaborarem escrituras enquanto 
poetas/poetisas/ e narradores/as de suas próprias esperanças, 
memórias e humanidades, ao assumirem suas identidades e tomarem 
a literatura “como ferramenta na decolonização de corpos e mentes, 
atuando na construção de mundos possíveis, desenhando retomadas 
anticoloniais” (Vieira, 2023, p. 125). 

Ao usarem a “transgressão como forma de expressão” 
(Santiago, 2000, p. 25), os escritores/as indígenas empregam a 
palavra escrita para desfazer os mitos difundidos pelo colonizador, 
confrontando, assim, os seus “próprios demônios” ao “olhá-los de 
frente e viver para falar sobre eles” (Anzaldúa, 2000, p. 234). Noutras 
palavras, os/as intelectuais/ficcionistas indígenas têm 
perspectivado a literatura como espaço para trilhar o caminho do 
esperançar, emancipar e humanizar os seus leitores. Torná-los 
sujeitos mais sensíveis às questões que perpassam as histórias 
narradas/ressignificadas pelos/as escritores/as indígenas. Dessa 
maneira, o leitor, será direcionado a refletir sobre “heridas 
coloniales, no para restañarlas sino para ponerlas al rojo vivo y, con 

 
1 “Possuíam capacidade para produzir conhecimento e escritura” (Palermo, 2022, p. 306, 
tradução nossa). 



 

187 

ellas sangrando, avanzar hacia la restauración de nuestros cuerpos 
personales y sociales” (Palermo, 2018, p. 151)2. 

Em linhas gerais, os textos literários produzidos por autores/as 
indígenas tornam-se “espaço estético de reinvenção e desestabilização 
de dogmas e verdades construídas” (Amorim; Domingues; Klayn; Silva, 
2022, p. 108), por meio do trânsito de vozes instanciadas em lugares de 
enunciação cada vez mais solidárias às práticas de resistência. Ao 
tornarem-se eu-enunciadores (Bernd, 1988), os/as autores/as 
indígenas usam a escrita como forma de resistir e re-existir aos moldes 
coloniais, (re)escrevendo as mais variadas violências a que foram/são 
submetidos pelos poderes dominantes.  

Partindo dessas considerações, este capítulo analisa o tema 
das esperanças, memórias e humanidades figuradas nas literaturas 
de Graça Graúna e Márcia Kambeba, escritoras indígenas cujas 
textualidades transformam “as armas dos inimigos em defesa” 
(Santos, 2023, n.p). Isto é, as autoras utilizam a escrita, um dos 
principais sistemas que os colonizadores utilizaram para disseminar 
sua cosmovisão universalizante, como forma de re-existência. Dito 
isso, os textos das autoras narram, com olhares críticos e solidários, 
as vivências dos povos indígenas por meio de uma linguagem 
transgressiva, que destaca as suas ancestralidades no tecer de cada 
verso, estrofe, linhas e parágrafos dos textos produzidos como 
espaço de esperanças, memórias e humanidades.  

    Para tanto, iremos ler, analisar, interpretar e estudar os 
poemas Canção Peregrina (2020), de Graça Graúna e O aprender do 
dia a dia (2020), de Márcia Kambeba. Dessa forma, objetivamos 
realizar uma cartografia da memória coletiva (Walsh, 2013) de 
mulheres indígenas resistentes à hegemonia e ao genocídio de suas 
culturas ancestrais. Buscamos, ainda, apresentar quais as 
características principais de uma literatura de resistência, a qual 
inscrevem zonas de contato como possibilidade de questionamento 
dos discursos hegemônicos para ressignificar os espaços de 
esperanças, humanidades e linguagens na literatura indígena hoje. 

Para desenvolver a discussão proposta, organizamos este 
trabalho em quatro partes. Primeiramente, apresentamos estas 

 
2 Feridas coloniais, não para suprimi-las, mas para colocá-las em vermelho vivo e, 
com elas sangrando, avançar para a restauração de nossos corpos pessoais e 
sociais” (Palermo, 2018, p. 151, tradução nossa). 



 

188 

considerações iniciais, discorrendo acerca das literaturas dos povos 
indígenas. Posteriormente, examinamos o poema Canção Peregrina, 
de Graça Graúna, ao discutirmos as (po)éticas da esperança e da 
memória na escritura da autora. Na sequência, analisamos o poema 
O aprender do dia a dia, de Márcia Kambeba, ao interpretarmos as 
(geo)grafias das humanidades e das resistências no texto da 
escritora manauara. Por fim, iremos rastrear as vozes de Graça 
Graúna e Márcia Kambeba, realizando, ainda, breves comentários 
acerca das literaturas como práticas de resistência e re-existência 
das duas autoras. 

 
 (Po)éticas da esperança e da memória em Canção Peregrina, de 
Graça Graúna 

 
Canção Peregrina (Graça Graúna) 

I 
Eu canto a dor/ desde o exílio/ tecendo um colar/ muitas 
histórias/ e diferentes etnias. 

II 
Em cada parto/ e canção de partida, à Mãe Terra peço refúgio/ 
ao Irmão Sol, mais energia/ e à Irmã Lua peço licença poética/ 
para esquentar tambores/ e tecer um colar/ de muitas 
histórias/ e diferentes etnias. 

III 
As pedras do meu colar/ são história e memória/ são fluxos de 
espírito/ de montanhas e riachos/ de lagos e cordilheiras/ de 
irmãos e irmãs/ nos desertos da cidade/ ou no seio da floresta. 

IV 
São as contas do meu colar/ e as cores dos meus guias:/ 
amarela/ vermelha/ branco/ negro/ de Norte a Sul/ de Leste a 
Oeste/ de Ameríndia/ ou de Latino América/ povos excluídos. 

V 
Eu tenho um colar/ de muitas histórias/ e diferentes etnias./ 
Se não me reconhecem, paciência./ Haveremos de continuar 
gritando/ a angústia acumulada/ há mais de 500 anos. 

VI 
E se nos largarem ao vento?/ Eu não temerei,/ não 
temeremos,/ pois antes do exílio/ nosso irmão Vento/ conduz 
nossas asas/ ao círculo sagrado/ onde o amálgama do saber/ 
de velhos e crianças/ faz eco nos sonhos/ dos excluídos. 

VII 
Eu tenho um colar/ de muitas histórias/ e diferentes etnias. 

         



 

189 

Nesta seção, discutimos as (po)éticas da esperança e da 
memória produzidas pela escritora indígena Graça Graúna, em 
Canção peregrina. Compreendemos essas (po)éticas enquanto zona 
de diálogo entre a vida e a obra da escritora, cuja textualidade promove 
o (des)encontro de memórias, vidas e vivências dos povos originários, 
ao terem seus corpos e vozes poetizadas/narradas nas literaturas 
indígenas produzidas por aqueles poucos que “despertam no meio da 
multidão para cantar e declamar a poucos ouvidos o universo 
multicultural dos povos da floresta” (Hakiy, 2018, p. 37). 

Dentre esses poucos escritores indígenas que despertam o 
cantar e o declamar, como menciona Hakiy (2018), destacamos a 
pesquisadora e escritora Maria das Graças Ferreira, conhecida 
popularmente pelo seu nome indígena, Graça Graúna. A autora é de 
etnia Potiguara. É formada em Letras pela Universidade Federal de 
Pernambuco, onde fez seu mestrado e doutorado, ambos 
relacionados às questões indígenas. Graça Graúna, além de 
poemas, também escreve contos que retratam as vivências, 
experiências e memórias ancestrais como forma de re-existir e 
resistir frente à sociedade contemporânea, que, mesmo nos dias de 
hoje, acaba por tratar a cultura indígena “com certo desdém” (Hakiy, 
2018, p. 37). 

Por conta da forma de como a literatura indígena ainda é vista e 
(re)tratada na sociedade contemporânea, os povos indígenas, uma 
minoria em nossa sociedade, precisaram/am dominar a técnica de 
escrita e os conhecimentos acadêmicos da cultura eurocêntrica a 
fim de perpetuar as suas tradições. A partir dessa tomada de 
consciência, os sujeitos indígenas transitam também pelo universo 
da escrita, com a qual é possível trazer à tona uma literatura que já 
existe na comunidade, e que agora, toma o corpo de uma literatura 
de escrita indígena, “que envolve sentimento, memória, identidade, 
história e resistência” (Kambeba, 2018, p. 39). Nesse sentido, as 
comunidades indígenas implementaram um sistema educacional 
parecido com o das escolas não indígenas, tendo em vista que 
aprender a língua do dominador tornou-se uma necessidade para 
divulgação de produções artísticas, literárias e culturais dos diversos 
povos. Ao encontro dessa perspectiva, a autora Márcia Kambeba 
(2018) argumenta que: 

 



 

190 

Os povos indígenas há tempos vêm sofrendo com a falta de conhecimento da 
sociedade sobre quem são e como vivem. Na busca de manter sua cultura 
viva, procuram conhecer a educação que vem das Universidades e fazem 
desse conhecimento uma ferramenta não apenas de registro, mas também de 
informação. Compreendem que é preciso escrever para estabelecer 
possibilidades de pensamento reflexivo, percebem a literatura como um 
instrumento de crítica e de compreensão de uma cultura que é receptiva e a 
utilizam para dar visibilidade à sua luta e resistência. (Kambeba, 2018, p. 40). 

 
À medida que o indígena domina a língua, a escrita e o 

conhecimento acadêmico, ele começa a narrar suas próprias histórias, 
seja no texto acadêmico ou no literário, construindo, assim, caminhos 
para o desenvolver de “pedagogías que excitan la autoconciencia y 
provocan la acción hacia la existencia, la humanización individual y 
colectiva, y la liberación” (Walsh, 2009, p. 25)3. 

 É preciso ressaltar ainda, que apesar de termos algumas 
produções indígenas circulando pela sociedade, Graça Graúna 
(2017, n.p) argumenta que, “a literatura indígena no Brasil continua 
sendo negada, da mesma forma que a situação dos seus escritores 
e escritoras continua sendo desrespeitadas”. Noutras palavras, 
embora os/as escritores/as indígenas produzam literaturas que 
retratem suas próprias vivências e experiências, eles continuam 
sendo relegados por uma parcela significativa da sociedade 
contemporânea. 

É por esse viés que estudamos, aqui, a produção poética de 
Graça Graúna, escritora que movimenta a escrita do branco como 
espaço de denúncia da violência praticada contra os indígenas, bem 
como lugar de propagação da cultura desses. Canção peregrina está 
organizado em sete estrofes, das quais a autora brinca com os signos 
da palavra escrita ao retratar as marcas da oralidade por meio do 
texto. Graça Graúna nos revela que a canção, ou melhor, a oralidade 
é a marca da resistência dos povos ancestrais. A propósito dessa 
questão, Márcia Kambeba (2018) assevera que, 

 
Na literatura indígena, a escrita assim como o canto, tem peso ancestral. 
Diferencia-se de outras literaturas por carregar um povo, história de vida, 
identidade, espiritualidade. Essa palavra impregnada de simbologias e 

 
3 “pedagogias que estimulam a autoconsciência e provocam ações em direção à 
existência, à humanização individual e coletiva e à libertação” (Walsh, 2009, p. 25, 
tradução nossa). 



 

191 

referências coletadas durante anos de convivência com os mais velhos, tidos 
como sábios e guardiões de saberes e repassados aos seus pela oralidade. 
Não quero dizer aqui que a prática da oralidade tenha se cristalizado no 
tempo. Essa prática ainda é usada, pois é parte integrante da cultura em 
movimento. (Kambeba, 2018, p. 40). 

 
Notamos que, no excerto acima, a autora defende que, apesar 

do domínio da escrita, algumas comunidades seguem utilizando da 
oralidade como mecanismo de promoção das identidades 
indígenas. Márcia Kambeba argumenta, ainda, sobre a oralidade não 
ter se cristalizado no tempo, uma vez que é utilizada como parte 
importante na constituição dos povos originários. A esse respeito, 
escolhemos o poema Canção peregrina, da escritora indígena Graça 
Graúna, pois o eu-lírico materializa a sua dor por meio do canto e da 
oralidade, revelando-nos o seu sofrimento e as cicatrizes deixadas 
pela escravidão. 

Ademais, observamos que o eu-lírico, na primeira estrofe do 
poema, “Eu canto a dor/ desde o exílio/ tecendo um colar/ muitas 
histórias/ e diferentes etnias” (Graúna, 2020, 113), ao utilizar o 
pronome pessoal, seguido do verbo conjugado no presente do 
indicativo, revela-nos um sofrimento pessoal. Ele expressa a sua dor 
por meio do canto, sua voz é a potência que o liberta da dor, que 
ressignifica a sua existência. E esse grito de dor é refletido desde a 
escritura indígena de Graça Graúna. Afinal, não podemos perder de 
vista que “quem escreve recebe influências de espíritos ancestrais, 
dos encantados, por isso a literatura dos povos da floresta é 
percebida com um valor material e imaterial (Kambeba, 2018, p. 40). 

Temos também um eu-lírico que sofre o exílio, mesmo assim, 
encontra, nas gretas, uma forma de re-existência, ao tecer o seu 
colar. Colar esse que é forjado durante o processo de dor, pois, como 
é dito, "eu canto a dor" (Graúna, 2020, p. 113). Dor essa que é 
cantada como “apuestas pedagógicas que se dirigen hacia la 
liberación de estas cadenas aún en las mentes, y hacia la re-
existencia en un designio de “buen vivir” y “con-vivir” donde 
realmente quepan todos” (Walsh, 2009, p. 25)4. Ou seja, as 
literaturas indígenas buscam espaços na conjuntura literária 

 
4 “apostas pedagógicas que se dirigem para a libertação destas prisões ainda nas 
mentes, e para a reexistência num desenho de “bem viver” e de “viver juntos” onde 
todos realmente cabem” (Walsh, 2009, p. 25, tradução nossa). 



 

192 

contemporânea para difundir suas raízes e mostrar que há lugar sim 
para o indígena em todos os campos sociais.  

Com isso, ao continuarmos a análise do poema, observamos, 
ainda, que o eu-lírico declara que, no seu colar, está contida a 
história de muitos povos, histórias essas que foram perpetuadas, 
apesar de toda violência que os ancestrais sofreram. É por meio do 
colar que a história da tradição ancestral é evocada, repassada e 
ressignificada pelos povos da floresta. 

Na segunda e terceira estrofes: 
 

II 
Em cada parto/ e canção de partida, à Mãe Terra peço refúgio/ ao Irmão Sol, 
mais energia/ e à Irmã Lua peço licença poética/ para esquentar tambores/ e 
tecer um colar/ de muitas histórias/ e diferentes etnias 

III 
As pedras do meu colar/ são história e memória/ são fluxos de espírito/ de 
montanhas e riachos/ de lagos e cordilheiras/ de irmãos e irmãs/ nos desertos 
da cidade/ ou no seio da floresta (Graúna, 2020, p. 113). 

 
O eu-poético faz referência à sua ancestralidade, tratando a 

terra como mãe, o sol como irmão e a lua como irmã. Tal tratamento 
é justificado pelos indígenas compreenderem a “Terra enquanto 
organismo e de olhar para a natureza como recurso” (Vieira, 2023, p. 
138), que precisa ser cuidado, zelado e protegido no individual e 
coletivo dos povos indígenas. Ainda de acordo com o tratamento 
dado à Terra, o sujeito lírico reconhece os elementos da natureza 
como a sua família, aos quais pede energia ao sol e licença poética à 
lua para esquentar os seus tambores e tecer um colar. Percebemos, 
desse modo, que a natureza e o tecer de colares carregam as marcas 
da ancestralidade indígena, cujas memórias, rituais e experiências 
são fonte de preservação das esperanças ressignificadas em cada 
verso e estrofe do poema. 

Ao continuar a tessitura do colar, a escritora, por meio do eu-
lírico, revela que o seu colar, ou melhor, as pedras de seu colar 
guardam muitas memórias e histórias, e reforçam a relação 
existente dos povos indígenas com os espíritos de montanhas, 
riachos, lagos e cordilheiras. Notamos, ao longo do poema, a 
exaltação da ancestralidade e a valorização de seus antepassados 
por meio da contação de histórias de memórias. Segundo 
Munduruku (2018, p. 81), “a memória é, ao mesmo tempo, passado 



 

193 

e presente, que se encontram para atualizar os repertórios e 
possibilitar novos sentidos, perpetuados em novos rituais, que por 
sua vez, abrigarão elementos novos num circular movimento 
repetido”. Noutras palavras, a memória é um aliado potente na 
produção de literaturas que desconstroem a imagem estereotipada 
do indígena e projeta a imagem de um sujeito indígena escritor que 
reescreve, crítica e poeticamente, sua própria história na cena 
literária e cultural brasileira. 

Outrossim, o eu-poético, configurado por Graça Graúna (2020, p. 
114), na quinta estrofe do poema, usa uma conjunção subordinativa 
condicional para denunciar o processo de luta por reescrever a 
história dos povos indígenas de acordo com suas tradições: “se não 
me reconhece, paciência./ Haveremos de continuar gritando/ a 
angústia acumulada/ há mais de 500 anos”. Inferimos que o sujeito 
poético indígena não se preocupa em ter a aceitação dos outros, ou 
mesmo incomodá-los com as suas produções, que representam as 
cenas historicamente contadas pelos seus dominadores. Ao 
contrário, deixa claro que não irá parar de fazer o seu grito ecoar, 
tampouco ser silenciado e nem oprimido. Podemos averiguar tal 
afirmação, quando o eu-lírico questiona: “E se nos largarem ao 
vento?”. Ele mesmo o responde: “Eu não temerei,/ não temeremos,/ 
pois antes do exílio/ nosso irmão Vento/ conduz nossas asas/ ao 
círculo sagrado/ onde o amálgama do saber/ de velhos e crianças/ faz 
eco nos sonhos/ dos excluídos” (Graúna, 2020, p. 114-115). 

Esses enunciados do eu-lírico, em nosso entender, expressam 
a configuração das  (po)éticas do esperançar, memorizar e 
metaforizar a vida dos povos indígenas. Graça Graúna encontrou no 
poema uma forma de lutar contra a opressão e cantar as muitas 
histórias das diferentes etnias, dentre as quais a da autora, neste 
momento, torna-se matéria-prima para a construção da imagem 
poética do indígena, representado por ele mesmo. 

Ao construir um eu-lírico que discute “la esperanza como una 
necesidad ontológica que urge enfrentar la rabia y construir el amor” 
(Walsh, 2009, p. 26)5, Graça Graúna conduz o leitor a questionar-se 
sobre as feridas abertas deixadas pelo colonizador. E é por meio 
dessas feridas que ainda sangram, que, no próximo tópico, iremos 

 
5 “a esperança como uma necessidade ontológica que confronta urgentemente a 
raiva e constrói o amor” (Walsh, 2009, p. 26, tradução nossa). 



 

194 

discutir acerca das (geo)grafias das humanidades e das resistências 
produzidas no poema O aprender do dia a dia, de Márcia Kambeba.  

 
 (Geo)grafias das humanidades e das resistências em O aprender 
do dia a dia, de Márcia Kambeba 

 
O aprender do dia a dia, de Márcia Wayna Kambeba 

  
Ainda pequeno na aldeia/ Na vivência com os irmãos,/ Plantar 
macaxeira, tirar lenha,/ Comer peixe com pirão,/ É ensino, é 
educação. 
  
Ir pra beira tomar banho,/ Pegar cará e mandí,/ Ver o sol se 
esconder/ E esperar a lua se vestir, 
  
Se vem cheia é alegria/ Coisa boa vem por aí,/ E com sua luz 
toda aldeia,/ Vai cantar, dançar, se divertir. 
  
Aprender a colher o tento na mata,/ Fazer cocar de miriti,/ A 
juntar as penas que vem das aves,/ Seguindo as orientações 
de Waimí. 
  
É da floresta que vem/ A palha que a Uka vai cobrir,/ Tecer 
nelas nossas memórias/ Na folha de urucarí. 
  
Na aldeia é assim a educação/ Que desde séculos aprendi,/ 
Conviver com a natureza/ Sem agredir, nem exaurir, 
  
Se hoje no século XXI/ Tens a mata e a biodiversidade,/ Nesse 
verde eu cresci/ E conheci sua bondade,/ Partilhar água e 
sombra,/ Sem ver nisso tanta maldade. 
  
Mas logo veio o “outro”,/ E mostrou-me com sua maldade,/ A 
importância da escrita/ E vi nela uma necessidade,/ Fui 
estudar na escola do branco/ Para entender sua realidade. 
 Compreendi que a cultura é um rio/ Corre manso para os 
braços do mar,/ Assim não existem fronteiras/ Para aprender, 
lutar e caminhar. 
  
Hoje estamos nas Universidades,/ Levamos junto nosso 
lugar,/ A construção do conhecimento é uma teia,/ Que liga a 
tua cidade com minha aldeia. 
  
Sendo que minha identidade se constrói/ Nas peculiaridades que 
em mim permeia,/ Minha casa na cidade é também a minha 



 

195 

aldeia,/ Não perdemos nossa essência,/ Somos o fino grão de 
areia! 

         
Discutimos, nesta seção, as (geo)grafias das humanidades e 

das resistências no poema O aprender do dia a dia, de Márcia 
Kambeba. Investigamos como a escrita da autora apresenta-se 
como uma ferramenta para a “construção de (r) existência e 
esperançamento” (Vieira, 2023, p. 137) de povos indígenas que 
continuam sendo subalternizados socialmente. 

Por (geo)grafias das humanidades e das resistências, 
compreende-se, aqui, que a manifestação literária de Márcia 
Kambeba, representa a sua atitude de resistência e re-existências 
frente às feridas que ela e seus ancestrais foram submetidos pelo 
sistema colonial. Nesse viés, o poema O aprender do dia a dia, 
organiza-se como um instrumento de “resistência” e de “registro do 
pensamento” (Kambeba, 2020, p. 92) dos povos indígenas, que, ao 
se verem continuamente descritos através de ideias que reforçam 
estereótipos, agora, desfazem com suas próprias palavras, os erros 
históricos que foram incutidos a eles, fazendo assim da “arte (...) 
uma grande aliada nessa luta” (Kambeba, 2020, p. 97).  

A propósito dessa questão, Márcia Wayna Kambeba é uma poeta 
e geógrafa indígena da etnia Omágua/Kambeba. Assume, em suas 
obras literárias, uma autoria individual e coletiva, reveladora de sua 
vivência no território indígena. Seu estilo literário configura-se como 
“autobiográfico, mesclando o eu-nós lírico, cultural, comunitário e 
político” (Peres, 2017, p. 115). A escrita da autora, como ela mesma 
salienta, expressa a “relação de bem viver dos povos entre si e destes 
com a natureza numa memória que carrego comigo de quando vivi na 
aldeia Belém do Solimões, aldeia que nasci e aprendi minhas 
primeiras lições de vida” (Kambeba, 2020, p. 97). Desde esse lugar 
ancestral, os textos da autora configuram-se em uma “escrita autoral 
feita com o olhar de quem está vivendo ou vivenciou situações do 
cotidiano desse tempo e lugar” (Kambeba, 2020, p. 97). A escrita de 
Márcia Kambeba, mais que autoral, torna-se coletiva quando seus 
textos até então “incompletos” (Eco, 2011, p. 35) são lidos e 
interpretados pelo público leitor, que lhe dão sentido. 

É nessa perspectiva que as (geo)grafias das humanidades e das 
resistências são evocadas nas tessituras literárias da autora, 
propiciando a amplificação da voz e da vida de uma enunciadora que 



 

196 

experienciou/a as violências impostas por este sistema colonial que 
persiste a subalternizar os povos indígenas até os dias de hoje. Dessa 
maneira, a escrita de Márcia Kambeba torna-se um espaço para 
estes sujeitos indígenas que ainda são vistos como “povos que 
precisam da tutela de alguém” (Kambeba, 2020, p. 97), re-existirem 
e re-assumirem seus atos de próprios contadores de suas histórias e 
memórias, que ecoam através de sua “escrita-de-desenho 
memória”, escrita esta que rompe com os moldes coloniais e o 
(re)escreve “territórios, identidades e memórias, quebrando os 
silenciamentos forçados por mais de 500 anos de guerra colonial” 
(Vieira, 2023, p. 125).  

Para compreender melhor esse tópico, em O aprender do dia a 
dia, poema presente na coletânea Saberes da Floresta (2020), 
vejamos como Márcia Kambeba retrata as humanidades e as 
resistências dos povos indígenas, que aprendem, no cotidiano de 
suas vidas na/além aldeia, a utilizar a palavra escrita para (geo)grafar 
a história de povos indígenas, realçando o que foi silenciado pela 
tradição colonial. 

O poema, composto por treze estrofes, tece, assim, as 
memórias de um eu-lírico nostálgico, que, por meio da “escrita com 
tintas de resistência” (Kambeba, 2020, p. 90), rememora a sua 
infância na aldeia, tempo este que era marcado por elementos 
típicos de quem cresceu rodeado pela natureza e por sua 
biodiversidade, aspecto visível na primeira estrofe do poema: 
“Plantar macaxeira, tirar lenha,/ Comer peixe com pirão” (Kambeba, 
2020, n.p). 

As vivências da infância do eu-lírico são mencionadas como um 
aprendizado proveniente de seu cotidiano na aldeia. Tal aprendizado 
contrapõe-se às noções ocidentais acerca de ensino e educação, 
que acreditam em um conhecimento matizado pelo pensamento 
positivista. Contudo, o aprendizado proposto no poema concebe 
que o conhecimento é plural, e no caso, é oriundo da própria vivência 
e leitura de mundo (Freire, 1987) da comunidade. Dessa forma, os 
povos da floresta aprendem, através do contato com a natureza, a 
viver uma “relação de carinho e amor entre os seus e destes com a 
natureza” (Kambeba, 2020, p. 90). 

O poema testemunha, na segunda, terceira, quarta e quinta 
estrofes, mais vivências dos povos indígenas: “Ir para beira tomar 



 

197 

banho” (Kambeba, 2020, n.p). Esse verso traz a figura do rio, que 
metaforiza a vida, ao ser para eles fonte de alimentação, de água, de 
cultura e de lazer, ao constituir a imagem de bens incompressíveis 
(Candido, 1995).   

Além do mais, temos o contato direto dos povos indígenas com 
a natureza, estes que veem as mudanças temporais como 
conhecimentos ancestrais. Elas vão desde a transição do dia pela 
noite, como nos é mostrado pelo eu-poético em “sol se esconder” e 
o “esperar a lua se vestir” (Kambeba, 2020, n.p). É visível ainda que a 
própria floresta e os elementos que a compõem tornam-se matéria 
prima para os povos indígenas que aprendem “a colher o tento na 
mata,/ Fazer cocar de miriti,/ A juntar as penas que vem das aves,/ 
Seguindo as orientações de Waimí” (Kambeba, 2020, n.p). Esses 
conhecimentos são passados por Waimí, isto é, pelos mais velhos 
que, estrategicamente, ensinam aos seus descendentes saberes 
ancestrais, “mantendo viva a língua materna e os saberes 
necessários à continuidade da cultura dos povos originários” 
(Kambeba, 2020, n. 90). 

Identificamos, assim, que o tecimento das memórias persiste e 
se mantém vivo entre os povos indígenas, sem que esses saberes 
sejam esquecidos, possibilitando a compreensão da “pedagogia do 
rio, da mata e da terra” (Kambeba, 2020, p. 90). O bem viver indígena 
é passado de geração em geração, perpassando não apenas 
sabedorias, mas também festividades, tempos em que “cantar, 
dançar, se divertir” (Kambeba, 2020, n.p) são possíveis, mantendo a 
relação de alegria e carinho entre os membros da aldeia, que 
possuem uma relação de solidariedade e de coletividade entre eles. 

A terra e os elementos da natureza são, para os povos indígenas, 
não apenas espaços que eles habitam, mas sim entidades vivas, 
como a lua em suas fases que, quando “vem cheia”, presente a 
chegada de “alegria” e de “coisa boa” (Kambeba, 2020, n.p). Vemos 
esse aspecto ainda, na atribuição de sentidos a estes elementos 
naturais, como o verde da mata e da biodiversidade, da sétima 
estrofe, sendo portadores da qualidade bondade. Na nona estrofe, 
se tem o trecho: “Compreendi que a cultura é um rio/ Corre manso 
para os braços do mar” (Kambeba, 2020, n.p). Neste fragmento, 
percebemos que é atribuído ao movimento do rio o adjetivo manso. 
Além disso, o eu-poético faz ainda uso da figura de linguagem 



 

198 

catacrese, ao utilizar o vocábulo braços, que simboliza um membro 
anatômico único, ao mar, que é um grande corpo de água natural. 
Percebemos, assim, que a terra e os seus elementos são “mais do 
que paisagem”, no texto de Márcia Kambeba, tornando-se “enredo, 
(...) personagem”, e “também autoria, pelas mãos de quem escreve. 
A terra fala” (Vieira, 2023, p. 128). 

A articulação desse conhecimento ancestral permite que os povos 
indígenas convivam em harmonia “com a natureza,/ Sem agredir, nem 
exaurir” (Kambeba, 2020, n.p). Os povos da floresta são, portanto, 
detentores de “conhecimentos seculares de modos de vida, de manejo 
de territórios, fauna e flora” (Vieira, 2023, p. 127). Destacamos, ainda, 
que estes conhecimentos plurais são continuamente silenciados em 
prol dos conhecimentos ditos científicos, que são promovidos pelos 
moldes ocidentais, os quais agridem cada vez mais o planeta, em nome 
do progresso e do lucro do sistema capitalista, ao trazer consequências 
devastadoras para a terra, como percebemos por meio de tragédias 
climáticas, que assolam nossas vidas. Embora tais consequências 
sejam perceptíveis, existe uma “negação coletiva” (Vieira, 2023, p. 132) 
da sociedade contemporânea ocidental, que acredita em uma solução, 
ficando “entorpecida”, inerte, como se “aguardasse o fim do filme, 
onde os heróis apareceriam para resolver tudo” (Issberner, 2018, p. 10). 

Em contraposição a esta inércia, “os povos indígenas se 
recusam a ser testemunhas do assassinato de Pachamama, nossa 
mãe-Terra, nossa casa comum” (Vieira, 2023, p. 130). Dessa forma, 
os povos indígenas “colocam-se na linha de frente no enfrentamento 
às emergências da contemporaneidade” (Vieira, 2023, p. 131). Para 
tanto, os povos indígenas entram nas Universidades, levam consigo 
o seu lugar de fala, para construir um conhecimento, além de buscar 
relacionar a cidade com a aldeia. Esse entrar nas Universidades 
significa, inclusive, uma transição dos indivíduos indígenas, que 
outrora eram objetos de pesquisa, e agora são eles mesmos 
pesquisadores, e a possível esperança da humanidade para que o 
futuro seja possível. Como salienta Fernanda Vieira, “Desmanchar o 
sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/moderno é pré-
requisito para a construção de um projeto global de bem-viver que 
interrompa, de vez, o apocalipse iniciado com a invasão de Abya Yala 
em 1492”. (Vieira, 2023, p. 129). 



 

199 

A fim de concluirmos, é preciso salientar ainda que, embora os 
povos indígenas deixem as aldeias para transgredir as “fronteiras/ 
Para aprender, lutar e caminhar” (Kambeba, 2020, n.p), eles não 
deixam de ser indígenas. Como bem salienta Márcia Kambeba, 
“Minha casa na cidade é também a minha aldeia,/ Não perdemos 
nossa essência/ Somos o fino grão de areia” (Kambeba, 2020, n.p). 
Dessa maneira, mesmo adentrando em novos horizontes, os povos 
indígenas continuam carregando consigo a “consciência de cuidado, 
amor, unidade, solidariedade e educação” (Kambeba, 2020, p. 90), 
saberes estes que aprenderam no dia a dia da aldeia. 

 
Considerações (quase) Finais 

 
Nestas considerações (quase) finais, reafirmamos que Graça 

Graúna e Márcia Kambeba, elaboram poética, geográfica, literária e 
historicamente “a valorização de sua cultura, dos saberes 
ancestrais, das tradições, isto é, encontra nas narrativas e na poesia 
uma intrínseca relação de alteridade que une o eu, enquanto sujeito 
histórico, ao nós do sujeito mítico/coletivo” (Peres, 2017, p. 130). 

Na produção das escritoras, identificamos que têm uma grande 
proximidade com os elementos da natureza, que são evocados nos 
dois poemas através do sol e da lua. Essas duas fontes de calor 
naturais do planeta são representados nos poemas, através de suas 
ligações com os povos indígenas, que têm as suas vidas e as suas 
“subjetividades (...) em uma relação de mútuo pertencimento e 
(re)criação” (Vieira, 2023, p. 128) dos espaços geográficos em que 
vivem. Além do mais, o Irmão Sol, a Irmã Lua e a própria Mãe Terra 
são mais que paisagens. Configuram-se, no texto poético das 
autoras, como relações afetivas que são tecidas nas 
memórias/vidas desses povos. 

Os dois poemas esboçam a contação da história de um povo 
que usa a escrita como “forma de autoexpressão de uma resistência 
que se arrasta e de uma resistência que se firma nos moldes de uma 
sociedade que venda os olhos para um aprendizado com os povos 
numa atitude recíproca de solidariedade, cuidado, respeito” 
(Kambeba, 2020, p. 92). Assim, as duas escritoras utilizam a escrita 
como testemunhas da história e da memória dos povos indígenas. 



 

200 

É nessa perspectiva, que Graça Graúna e Márcia Kambeba 
utilizam uma escrita de re-existência para rememorar a história de 
um povo que tem uma angústia acumulada de mais de 500 anos, 
mas, que apesar de todo sofrimento vivido, não temem as maldades 
impostas pelo colonizador. Dessa forma, as autoras usam a sua 
escrita para resistirem essas feridas que continuam a sangrar, 
colocando-as em evidência em textos literários e em universidades, 
ambientes marcados pela difusão do poder hegemônico, contudo, 
agora tornam-se instrumento para esses indivíduos que outrora 
eram silenciados, ecoar e potencializar as suas vozes. 

É preciso referirmos, ainda, que, ao escreverem, as mulheres 
indígenas lutam e resistem a um sistema hegemônico, 
principalmente, quando consideramos que historicamente “as 
mulheres indígenas foram estupradas, sequestradas, assassinadas, 
exploradas, escravizadas e empurrada à condição de ‘não-
humanidade’ e à margem da sociedade colonial” (Vieira, 2023, p. 
136). Dessa forma, a escrita de Graça Graúna e Márcia Kambeba são 
ferramentas de transgressão e resistência a este silenciamento que 
lhes foi imposto, e através de seus tecimentos literários, as duas 
poetas rememoram “a angústia acumulada/ há mais de 500 anos” 
(Graúna, 2017, p. 114). 

Procurando amarrar a reflexão realizada até aqui, diríamos que 
Canção Peregrina e O aprender do dia a dia são, pois, arquivos 
literários nos quais se delineiam as esperanças, as memórias e as 
humanidades, por meio da (des)montagem de uma (po)ética da 
resistência e (re)existência, a qual potencializa o diálogo entre a 
ancestralidade das autoras como caminho para ressignificar o lugar 
do corpo, da voz e da alteridade dos povos originários no imaginário 
estético-político da sociedade brasileira. 

Mais ainda, Graça Graúna e Márcia Kambeba realizam uma 
cartografia da memória coletiva (Walsh, 2013) de mulheres indígenas 
resistentes à hegemonia e ao genocídio de suas culturas ancestrais, 
de modo a ampliar os processos de produção, recepção e circulação 
das literaturas indígenas tanto no âmbito acadêmico quanto escolar. 

Graça Graúna e Márcia Kambeba elaboram uma (po)ética da 
resistência que caminha em direção a uma (po)ética da 
(re)existência da ancestralidade indígena. A saber, realizam esse 
deslocamento estético-cultural-político por meio de uma escritura 



 

201 

(po)ética que, além de “evocar realidades pessoais e sociais” 
(Anzaldúa, 2000), ultrapassa a fronteira da resistência para focalizar, 
literária, política e imageticamente, a ancestralidade enquanto esse 
lugar de maximização da (re)existência dos povos indígenas. 

Assim, a leitura, análise e interpretação das cenas da 
resistência e das (po)éticas da (re)existência instanciam-se na 
potência do fazer literário, político e humanizador da escrita das 
duas autoras indígenas cujos poemas tomariam a ancestralidade 
como uma vereda possível para promover outros modos de figuração 
das memórias, alteridades e (re)existências plurais no sistema 
literário brasileiro contemporânea.  

 
 
Referências 

 
AMORIM, Marcel; DOMINGUES, Diego; KLAYN, Débora; SILVA, Tiago. 
Literatura na escola. São Paulo: Contexto, 2022. 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as 
mulheres escritoras do Terceiro Mundo. Revista Estudos Feministas, 
v. 8, n. 1, 2000. 

BERND, Zilá. Introdução à Literatura negra. São Paulo: Ed. 
Brasiliense, 1988. 

CANDIDO, Antonio. Vários Escritos. São Paulo/ Rio de Janeiro: Duas 
cidades/ Ouro sobre azul, 1995. 

ECO, Umberto. O leitor-modelo. In: Lector in fabula: a cooperação 
interpretativa nos textos narrativos. Trad. Attílio Cancian. São Paulo: 
Perspectiva, 2011. 

ISSBERNER, Liz-Rejane; LÉNA, Philippe. Antropoceno: os desafios 
essenciais do debate científico. O Correio da UNESCO, Paris, n. 2, 2018. 

GRAÚNA, Graça. Canção peregrina. Revista Interdisciplinar de 
Literatura e Ecocrítica, v. 1, n. 4, 2020. 

GRAÚNA, Graça. Literatura Indígena: desconstruindo estereótipos, 
repensando preconceitos. Recife - UPE, 2011, pág. 1-5. Disponível 
em: http://www.dhnet.org.br/direitos/militantes/ggrauna/ggrauna_li
t_indigena_desconstruindo.pdf. Acesso em 27 jun. 2020. 

http://www.dhnet.org.br/direitos/militantes/ggrauna/ggrauna_lit_indigena_desconstruin%20do.pdf
http://www.dhnet.org.br/direitos/militantes/ggrauna/ggrauna_li%09t_indigena_desconstruindo.pdf
http://www.dhnet.org.br/direitos/militantes/ggrauna/ggrauna_li%09t_indigena_desconstruindo.pdf


 

202 

HAKIY. Tiago. Literatura indígena - a voz da ancestralidade. In: 
DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; CORREIA, Heloisa 
Helena Siqueira; DANNER, Fernando (Org.). Literatura indígena 
brasileira contemporânea: criação, crítica e recepção. Porto 
Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

HOOKS, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como 
negra. São Paulo: Elefante, 2019. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. O olhar da palavra. In: DORRICO, Julie; 
DANNER, Fernando; DANNER, Leno Francisco (Org.). Literatura 
Indígena Brasileira Contemporânea: autoria, autonomia, ativismo. 
Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2020. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. Saberes da floresta. São Paulo: Jandaíra, 
2020. 

KAMBEBA. Márcia Wayna. Literatura indígena: da oralidade à 
memória escrita. In: DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; 
CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fernando (Orgs.). 
Literatura Indígena Brasileira Contemporânea: criação, crítica e 
recepção. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

MUNDURUKU, Daniel. Escrita indígena: registro, oralidade e 
literatura; o reencontro da memória. In: DORRICO, Julie; DANNER, 
Leno Francisco; CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, 
Fernando (Orgs.). Literatura Indígena Brasileira Contemporânea: 
criação, crítica e recepção. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

PALERMO, Zulma. Comparatismo contrastivo en culturas 
pluriversas. In: NOLASCO, Edgar Cézar (Org.). A literatura 
comparada no Brasil hoje. Campinas, SP: Pontes Editores, 2022. 

PALERMO, Zulma. Lugarizando saberes. Cadernos de estudos 
culturais, Campo Grande, MS, v. 2, 2018. 

PERES, Julie Stefane Dorrico. Literatura Indígena e seus Intelectuais 
no Brasil: da autoafirmação e da expressão como minoria à 
resistência e à luta político-culturais. Revista de Estudos e 
Pesquisas sobre as Américas, v. 11, n. 3, 2017. 

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos: Ensaios sobre 
dependência cultural. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 



 

203 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

VIEIRA, Fernanda. As Literaturas Indígenas de mulheres na 
produção de novas cartografias de (r) existência. In: LIMA, Lilian 
Castelo Brando de; MACHADO, Ananda. Oralidades escritas e 
identidades: Culturais Indígenas. Boa Vista, RR: Editora UFRR, 2023. 

WALSH, Catherine. Pedagogías Decoloniales: Práticas insurgentes de 
resistir, (re)existir, y (re)vivir. Quito-Ecuador: Ediciones Abya-Yala, 2013. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: 
apuestas (des) de el in-surgir, re-existir y re-vivir. Educação Online, 
n. 4, 2009. 



  



205 

 
 
 
 
 
 
 
 

SEÇÃO III 
 

Vento Puelche 
Inclusão e Decolonialidade:  

Caminhos para uma educação do-no 
inédito-viável 

  



206 

 
  



207 

CAPÍTULO 8 
 

Prática de Ensino Literário para Surdos por meio da 
Transdisciplinaridade e da Transversalidade 

 
Elias Paulino da Cunha Júnior 

 
 
 
Introdução 

 
Este capítulo tem por preocupação abordar temáticas literárias 

para Surdos transcendendo, de modo crítico e reflexivo, a formação 
intelectual, cultural e estudantil, por meio da transdisciplinaridade e 
da transversalidade, para a internalização cultural dos estudantes 
Surdos. Assim, pretende compreender a prática de ensino não 
simplesmente pelo viés de uma literatura apenas focada em 
temáticas de e sobre Surdos, mas como uma nova abordagem com 
outras perspectivas de análise, cujas características interculturais 
necessitam, urgentemente, de legitimidade no campo literário.  

As literaturas estrangeiras, brasileira e outros gêneros de textos 
literários e culturais precisam estar entrelaçados quando se trata da 
formação estudantil. Pode-se citar o exemplo das histórias em 
quadrinhos, de trechos poéticos, de recriação literária e de 
incorporação artística, e de suas correspondências com as 
características de visualidade e compreensão de ensino literário, 
enquanto caminho para a formação estudantil. 

A cultura enquanto ponte para a formação de conhecimento 
requer, além da contribuição do entorno, a intermediação do 
professor em sua prática de ensino de modo que os recursos 
didáticos e de materiais possibilitem contemplações necessárias e 
legítimas, o que remete, de forma direta e/ou indireta, à 
transdisciplinaridade e à transversalidade, dentro da perspectiva 
dos próprios estudantes Surdos e da comunidade educativa. A razão 
disso é que quando da leitura de textos literários há que se levar em 
conta as articulações culturais e linguísticas, na perspectiva Surda, 
para melhor entendimento da literatura enquanto importância 
social, cultural e linguística. 



208 

 Todavia, mais claramente, agora vemos que as fronteiras entre 
as disciplinas de História, Geografia, Português, Matemática, 
Biologia, além de outras áreas de conteúdo, precisam ser 
transpostas, deixando de lado as generalidades. Por meio da própria 
literatura, os diferentes tipos de disciplinas, mesmo que se façam 
acompanhar de formas alternativas de ensino e de práticas, 
dialogam para a constituição formativa de ensino-aprendizagem, 
com a comunidade educativa.  

Investir na qualidade de outras áreas de conhecimento que 
moldam o estudante Surdo e interligar áreas do campo literário não 
é uma questão pronta e acabada, já que a literatura não se sustenta 
apenas pela própria literatura, mas permite estabelecer uma ponte 
por meio da transversalidade envolvendo temas sociais e culturais 
articulados de forma a potencializar os valores culturais 
constitutivos da Prática de Ensino Literário para Surdos. 

A transdisciplinaridade nos seus valores culturais, em 
consonância com a transversalidade, tem seu real sentido na 
perspectiva de conhecimento que de fato valoriza diferentes temas 
como o direito, a saúde, a ética, o trabalho e outras temáticas que, 
mesmo tendo origem fora da sala de aula, vão se entrelaçando com 
o aprendizado por meio de interações que acontecem com o sujeito 
Surdo dentro da instituição educativa para sua constituição 
formativa de saberes.  

Portanto, o itinerário desta produção propõe-se apresentar: 
a)  no primeiro momento, reflexão acerca das concepções 

teóricas em consonância com a percepção formativa-educativa dos 
Surdos, lançando mão,  no âmbito micro, da prática de ensino por 
meio da literatura e da Transdisciplinaridade como caminho para 
interconectar com a concepção macro, a Transversalidade. Sobre a 
prática de ensino por meio da literatura, serão utilizadas as seguintes 
referências: Rangel (2015), Terry Eagleton (2021), Perrone-Moisés 
(2016); sobre a transdisciplinaridade: Santos (2008) servirá de 
aporte; no tocante à Transversalidade, Conde (2012), permitirá 
entrelaçar as reflexões teóricas; 

b) no segundo momento, para compreensão das dinâmicas de 
formação estudantil dos Surdos nos gêneros textuais, 
caracterizações literárias servirão de mediação desta produção; 



209 

c) no terceiro momento, sobre os caminhos para as práticas 
literárias dentro de sala de aula no entrelaçamento da cultura e da 
língua, convergindo para o campo literário, haverá ênfase dos 
escritos de Homero em sua “Odisseia”; de Franz Kafka, em “O 
Processo” e “A Metamorfose”; em Vinícius de Moraes, no poema “A 
Rosa de Hiroshima”. Todas essas produções literárias servirão de 
recursos para uma atuação de ensino que legitima a pedagogia 
Surda nos aspectos da cultura e da linguística. 

d)  no quarto momento, está posta a necessidade de recriar uma 
literatura que contemple, de fato, a cultura e os aspectos linguísticos dos 
Surdos, ou seja, aquelas advindas das experiências do próprio autor 
dessa produção, como processualidade reflexiva os exemplos serão 
expostos por meio da obra “O Pequeno Planeta Perdido”, de Ziraldo.   

e)  no quinto momento, sobre o entrelaçamento cultural e 
linguístico convergindo para o campo literário, ou seja, diálogo entre 
os aspectos literários com as concepções linguísticos Surdas, 
Cunha Júnior (2022) aborda sobre Letramento; Multiculturalismo; 
Translinguagem; conceituações para reflexões no campo literário; 

f) por último, a abordagem recai sobre as reflexões inacabadas 
em produções literárias para uma pedagogia renovadora na 
formação estudantil dos Surdos.    

 
Concepções Teóricas em Consonância com a Percepção 
Formativa-Educativa dos Surdos 

 
Para o embasamento teórico, o ponto de partida virá do âmbito 

micro, considerando a Prática de Ensino e sua importância nas 
dinâmicas, interações e, sobretudo, na utilização da Literatura em 
sala de aula. Para esse propósito, a Transdisciplinaridade dialogará 
com outras áreas do conhecimento, compartilhando contribuições. 
Já, no âmbito macro, a Transversalidade será oportuna para se 
compreender as temáticas que envolvem tanto a formação 
estudantil quanto a comunidade educativa.  

Para melhor engajamento em prática de ensino, a práxis, que é 
a teoria com a prática, trará compreensão sobre dinâmica de leitura 
para a sala de aula, conforme Rangel (2015), que entende ser preciso 
estimular a prática da leitura em sala de aula bem como auxiliar o 
desenvolvimento de habilidades de atenção e observação da 



210 

receptividade e resistência dos estudantes. Em tais termos, o 
professor precisa incentivar a organização de ideias, dando margem 
à criatividade, para que novos vocábulos sejam oportunizados nas 
dinâmicas e nas interações de ensino e aprendizagem.  

Em se tratando de questões poéticas, Rangel (2015), ao tratar 
da leitura em sala de aula, orienta que “o professor e alunos poderão 
comentar a experiência, observando contribuições à aprendizagem 
e manifestando percepções pessoais”. Dessa forma, ao explicar o 
que foi dito, o professor deve ressaltar pontos na poesia que sejam 
adequados para sanar dúvidas e tornar a informação a mais clara 
possível. Portanto, por meio de recursos pedagógicos, o professor 
poderá fazer uso da escrita e da esquemática apresentadas no 
quadro, seja por meio de desenhos, figuras ou sinais, a fim de 
disponibilizar aos estudantes as informações que julgar importantes 
para entrelaçamento de opiniões, conhecimento prévio, percepção 
literária e leitura poética relacionada com o mundo que vivencia.  

Terry Eagleton (2021), sobre a interpretação poética, busca 
explicar que o contexto não vem pronto e acabado “como parte de 
um contexto prático”, mas, pelo contrário, a ambientação vai sendo 
construída à medida que lemos, pois “vamos construindo esses 
quadros interpretativos continuamente, muitas vezes de maneira 
inconsciente”. Dessa forma, a poesia traz significado por meio de 
uma linguagem interpretativa como parte da cultura humana nas 
percepções acerca da vida.  

Tzvetan Todorov (2021), em Literatura em Perigo, adverte que, 
em tese, os escritos devem dar sentido à existência por meio das 
forças sociais, políticas, étnicas, influenciando outros grupos 
culturais. O problema está quando se supõe a literatura poética 
como não científica ou prostrada ao abandono da seriedade dos 
escritores, desvalorizando-os de sua sensibilidade para a 
interpretação do mundo.  

No que diz respeito ao direcionamento de ensino como processo 
de formação e aprendizagens, Todorov (2021, p. 39) explica que “sem 
qualquer surpresa, os alunos (...) aprendem o dogma segundo o qual 
a literatura não tem relação com restante do mundo”. Para Todorov, o 
desinteresse poético e literário, na prática de ensino com os 
estudantes, traz prejuízo a sua formação estudantil.  



211 

Segundo Perrone-Moisés (2016), “na virada do século, 
começaram a surgir defesas da literatura por parte de poetas e 
professores que pretendiam ultrapassar as ‘guerras culturais’ das 
últimas décadas”, ou seja, valorizar e resgatar as concepções de 
escrita, retórica e discurso dentro do processo social, cultural e de 
ensino literário como centro de debates educacionais, e, assim, 
reconhecer que a literatura é “mediadora entre diferentes culturas, 
função que hoje em dia, num mundo globalizado pela informação e 
pelos deslocamentos humanos, é mais do que nunca oportuna”. 

É justamente dentro dessa prática educativa literária que 
precisa fazer sentido com o campo da transdisciplinaridade, que 
Santos (2008) entende que mantém uma forte ligação com a 
complexidade e a transversalidade, pois, no contexto 
contemporâneo, tudo está permeado no processo de transição na 
própria pedagogia para os educadores. Nesse sentido, Santos (2008) 
baseia-se nas teorias de Edgar Morin (1991), com o conceito de 
complexidade, enquanto outro aporte teórico está ancorado por 
Basarab Nicolescu (1999), por meio da transdisciplinaridade. 

A análise que Santos (2008, p. 74) faz por meio de Morin (1998) 
permite a construção de conhecimento no sentido de que não há um 
único formato de aprender, mas é no processo cognitivo em sua 
complexidade de conteúdo que “o sujeito vê o objeto em suas 
relações com outros objetos ou acontecimentos”. Ou seja, as partes 
apreendidas se transformarão em dimensão maior de conteúdo onde 
as relações cerebrais vão se estabelecendo e entrelaçando-se em 
teias, no dizer de Morin (1998): a parte está dentro do todo e vice-versa. 

Embora reconheça a contribuição da teoria da complexidade 
em Morin (1998), Santos (2008, p. 74) observa que há contradições 
ou até mesmo condições binárias entre “parte-todo, simples-
complexo, local-global, unidade-diversidade, particular-universal”. 
Por isso, adverte que é preciso ir além dessas condicionantes para 
se compreender que “não se trata somente de inverter o foco do 
binário parte-todo, mas de acrescentar o movimento de religação ao 
conjunto desmontado, à totalidade fragmentada”. Ou seja, “trata-se 
de atuar em duas direções opostas: contexto e unidade simples 
(todo e parte), estabelecendo a interligação dinâmica” e não fazer a 
totalidade de forma isolada de outras totalidades, mas dinamizando 
a multiplicidade de elementos interagentes de modo a revelar a 



212 

existência de diversos níveis da realidade para uma nova visão sobre 
a mesma realidade e contexto. 

Nas salas de aula, a fragmentação de disciplinas em somatória 
para o entendimento complexo não garante a percepção em 
interligação do conhecimento por meio do todo. Diante dessa 
preocupação, com a prática de ensino literário para Surdos, o que, 
de fato, vai suprir essa necessidade? Daí a transdisciplinaridade ser 
necessária para a interconexão de saberes e conteúdos.  

  É justamente na busca pelo conhecimento que os vários níveis 
de entendimento, descoberta e compreensão, por meio da 
transdisciplinaridade, podem expandir o que lógica e historicamente 
é acidental, para ser vital. Isso “significa transgredir a lógica da não-
contradição, articulando os contrários: sujeito e objeto, 
subjetividade e objetividade, matéria e consciência” (Santos, 2008, 
p. 75) de modo que a compreensão não seja de forma binária (parte-
todo), mas transcenda a outro nível de entendimento em suas 
dinâmicas mais abrangentes a novos processos de conhecimento. 

Para cimentar essas construções, “os temas transversais 
recorrem a essa lógica quando articulam os conhecimentos das 
diversas disciplinas” que transcendem “as fronteiras 
epistemológicas de cada disciplina, possibilitando uma visão mais 
significativa do conhecimento e da vida” (Santos, 2008, p. 75). Haja 
vista que fronteiras nem sempre servem para dividir, mas avizinhar-
se em interação de modo que a visão pelo conhecimento sirva para 
ampliar o repertório de conhecimento e, sobretudo, interligar 
disciplinas em conectividade pela temática que faça sentido para a 
vida do estudante.  

Para constituir-se, o “conhecimento transdisciplinar associa-se 
à dinâmica da multiplicidade das dimensões da realidade e apoia-se 
no próprio conhecimento disciplinar”, o que significa ser enfocado 
“a partir da articulação de referências diversas. Desse modo, os 
conhecimentos disciplinares e transdisciplinares não se 
antagonizam, mas se complementam” (Santos, 2008, p. 75). Logo, o 
processo de ensino-aprendizagem torna mais prazeroso o aprender, 
descontextualiza aquela velha concepção tradicionalista da leitura, 
do caderno, do quadro e, assim, reconstrói a prática pedagógica para 
o campo do saber, na formação estudantil. 



213 

Outrossim, precisamos expandir da transdisciplinaridade para 
a transversalidade, num perpassar por diversas outras áreas onde se 
manifestam as relações da vida social, de vida familiar, do cotidiano, 
e de relações teóricas.  

A interconectividade dentro do ambiente educativo pode 
influenciar na vivência do cotidiano, fora da escola; por exemplo: 
quando tratamos de conhecimentos relacionados à saúde, por meio 
da literatura, pois isso proporciona aos estudantes um 
conhecimento de aprendizado sobre a vida. Assim, também, ocorre 
com outras temáticas oportunas que, extraídas da literatura, 
convergem para o ambiente escolar. A esse respeito, a autora Conde 
(2012) explica que: 

 
Partimos do pressuposto de que não deve haver omissões em relação a 
temáticas sociais que podem permear os assuntos tratados por professores 
em suas aulas ou serem colocados por alunos de acordo com seus interesses 
e até afinidades com o ministrante de uma disciplina específica (Conde, 2012, 
p. 2).  

 
Portanto, para Conde (2012), todas as abordagens sociais e 

culturais devem ser tratadas em consonância com as disciplinas, 
mas, ao mesmo tempo, a própria autora compreende que a 
transversalidade surge nos Parâmetros Curriculares Nacionais 
(PCNs) por conter temáticas que se aproximam das disciplinas. 
Mesmo com essa conectividade de conteúdo, no entendimento de 
Conde (2012), ainda há um distanciamento da realidade com a 
aplicação da prática educativa.  

Para a aplicação prática de ensino em transversalidade, o 
professor deve despertar nos estudantes Surdos a curiosidade e o 
senso-crítico para dar sentido e efeito ao aprendizado. O ponto de 
partida da participação de cada estudante se revela nas interações 
que o professor vai moldar e na compreensão cultural e linguística 
que o estudante Surdo vai construir.  

Em que pese as orientações dos PCNs, não há necessidade de 
as práticas ficarem engessadas. Até porque cada realidade 
educativa apresenta seus meios culturais e, sobretudo, destoa das 
normas existentes da grade curricular em relação aos temas 
transversais. Por exemplo, na realidade cultural dos estudantes 
Surdos, a prática de ensino requer envolvimento de todos. 



214 

Conde (2012) adverte que essa participação “fundamentada 
pela criticidade, sem a prática, o exemplo, como suporte do que é 
dito, cria uma educação sem sentido de existir”. Transportando essa 
ideia para a realidade educativa dos Surdos, para entender a 
transversalidade por meio da visão crítica no entrelaçamento de 
vivência de mundo com os conteúdos, só faz sentido aquilo que é do 
interesse dos estudantes Surdos. Nessa direção: 

 
A participação que aqui defendemos é uma participação efetiva e também 
política, no sentido de dar voz ao aluno em sala de aula. A transversalidade, 
acreditamos, possibilita o desenvolvimento da criticidade, mas para que isso 
se concretize, precisamos de professores mediadores e alunos sujeitos do 
processo ensino-aprendizagem (Conde,  2012, p. 5).  

 
Diante do exposto, o professor é a ponte entre a realidade de 

mundo e de conteúdo, pois essas mediações dependem da 
processualidade e das possíveis maneiras de os conteúdos serem 
inseridos e abordados nos temas transversais que são trabalhados 
em sala de aula.  

Engajar os estudantes Surdos, com participações e valores 
culturais, envolve aspectos cognitivos, comportamentais, afetivos e, 
sobretudo, viabiliza a imagem desses estudantes com voz ativa em 
sala de aula. O que possibilita um ambiente plural, cultural, de modo 
que as diferenças de saberes e de vivências oportunizam novos 
desafios e práticas educativas. Assim, urge compreender para além 
do que se está posto, ou seja, como dinamizar a formação estudantil 
dos Surdos nos gêneros textuais em caracterizações literárias? 

 
Dinâmicas de Formação Estudantil dos Surdos nos Gêneros 
Textuais em Caracterizações Literárias 

 
Na formação, o ensino-aprendizagem dos estudantes Surdos 

deve ser oportunizado por meio da prática de ensino e no ato de 
dinamizar os gêneros literários para além da realidade e do mundo 
que vivenciam, de forma que sejam fomentadores de percepções 
abrangentes a ponto de gerar transformações na consciência e nas 
relações de saberes que compartilham. 

Por isso, quando são abordados os gêneros textuais em 
caracterizações literárias para os estudantes Surdos, é preciso dar 



215 

ênfase às temáticas que englobem outras literaturas e não somente 
a literatura Surda. Portanto, é necessária uma produção cultural-
linguística, no sentido de propiciar entendimento para aquisição e 
apropriação em transdisciplinaridade, ou seja, uma literatura em 
interconexão e expansão com outras disciplinas.  

Destarte, questões culturais-linguísticas não devem ser 
compreendidas como recursos ou adaptações em contextos 
educativos, mas como produtoras de saberes e de formações que 
oportunizam entrelaçamento com as questões sociais, bem como 
contextos transversais em pautas fora da escola, como ética, saúde, 
meio-ambiente, orientação-sexual, pluralidade cultural, trabalho, 
consumo etc.  

Para que fique claro, Transdisciplinaridade e Transversalidade 
devem ser consideradas como engrenagens que precisam estar em 
justaposição, e não em desiquilíbrio, na formação estudantil dos 
Surdos, de forma que as práticas educativas de ensino, por meio da 
literatura, possam buscar novos modos de superar as questões 
tradicionais. Isso significa articular as diversas caracterizações 
literárias, estéticas textuais, comunitária, educativa, e relacioná-las 
com as questões transdisciplinares e transversais.  

As engrenagens (Transdisciplinaridade e Transversalidade) 
proporcionam formas de compreensão do mundo e de comunicação 
entre estudantes Surdos, professores, disciplinas, pautas sociais e 
culturais. Dessa forma, o professor deve desenvolver temáticas 
trabalhadas em sala de aula partindo do senso comum e expandir 
dos saberes simples para um saber completo, complexo e de 
engajamento, em viés literário, de modo que os estudantes 
absorvam conhecimento e interajam com os gêneros textuais. 

A abordagem de gêneros textuais em caracterizações literárias 
não se trata de uma adição do conhecimento, mas da organicidade 
de todo o conhecimento entrelaçado com as temáticas envolvidas 
nas diversas disciplinas e na realidade do entorno para a formação 
estudantil dos Surdos. 

Repensar a prática do ensino literário, para os Surdos, não 
significa apenas considerar uma perspectiva de que existe literatura 
somente para os Surdos e somente para os ouvintes, pois todos 
devem ter acesso ao contexto literário de qualquer cultura. Por 
conseguinte, a questão está em como ensinar e processar essa 



216 

dinâmica de ensino por meio da literatura de modo que esse 
processo não fique isolado, mas auxilie no desenvolvimento do 
estudante Surdo em conhecimento, saberes cultural e construção 
de aprendizagem. 

 Nesse contexto, os valores culturais são importantes no 
processo de ensino e, ao serem absorvidos por meio da literatura, 
proporcionam conhecimento para esses estudantes Surdos.  

 
As Práticas Literárias Dentro de Sala de Aula 

 
Para melhor compreensão do que ocorre dentro e fora da escola 

é preciso contextualizar em exemplificações as práticas de ensino 
literário em sala de aula, buscando enfatizar a formação cultural em 
consonância com a realidade. 

Recorrendo às engrenagens da transdisciplinaridade e da 
transversalidade para mediá-las em ambiente escolar, o professor 
pode tomar como exemplo a obra clássica Odisseia realçando suas 
imagens literárias para oportunizar entendimento e discussão 
contextual mais amplos.  

Assim, do ponto de vista de ensino para Surdos, embora essa 
obra literária seja sofisticada em estrutura vocabular, os recursos 
visuais trazidos por meio da arte para a compreensão do livro literário 
permitem entrelaçar a visualidade cultural como uma forma de 
aprofundar conhecimento acerca das relações de convivência, 
hospitalidade, diferenças de comportamentos, próprios do universo 
literário grego. Não obstante, é preciso esclarecer que se trata de 
trabalhar essa literatura em seus ajustes culturais de entendimento 
e enquanto estratégias pedagógicas, pois a utilização de imagens e 
gravuras fortalece as diferentes narrativas, de modo que, a partir 
desse momento, passem a fazer parte da vida cotidiana e estudantil 
dos estudantes Surdos. 

Todavia, as imagens podem ser inseridas como aporte de 
entendimento, de modo que a contextualização do poema Odisseia, 
no passo-a-passo, seja imprescindível para estruturar os trechos de 
narrativa literária. Assim, a visualidade cultural artística intrínseca à 
luz da produção cultural linguística Surda ocorrerá simultânea à 
formação de consciência e entendimento.  

 



217 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
Não se trata de expor as imagens como um contexto pronto, 

acabado e determinado, pois as respostas não estão, apenas, 
nessas imagens, mas nas construções de perguntas, nas interações 
reflexivas e, sobretudo, no que ocorre e ocorreu para se saber quem 
são os personagens envolvidos e a qual contexto se refere. Nesse 
partilhar, as curiosidades dos estudantes são aguçadas conforme as 
exposições são apresentadas via recursos pedagógicos. Tendo isso 
como ponto de partida para o processo de entendimento, a narrativa 
do professor pode ser inserida da seguinte forma:  

 
(...) Ulisses aventureiro e Rei de Ítaca quer voltar para a sua casa, mas em 
navegação juntamente com seus companheiros chega a uma estranha ilha, ao 
desembarcar em andança se depara com uma caverna e resolve se alojar 
juntamente com os demais que estavam acompanhando, mas alguns ficaram 
receosos em ficar, mas a questão da hospitalidade era cultural e ali ficaram 
em espera do dono, enquanto isso comiam o que tinha ao seu redor. Nessa 
espera, havia pressentimentos de preocupações e expectativa do lhe 
aguardava. De repente, Ulisses e seus companheiros perceberam da 
presença e da chegada do gigante de nome Polifemo, que começou a pegar 
aqueles homens em miniaturas e devorá-los com seus dentes e bravuras, 
arrancando partes dos seus corpos, cenário horrível e amedrontador. Diante 
desse contexto, qual foi a estratégia de Ulisses? Conversar com o gigante 
Polifemo, que lhe pergunta qual o seu verdadeiro nome. Ulisses em sua 
esperteza diz que seu nome era ninguém. Então ele mentiu para o Polifemo, 
que, ingênuo, acreditou que o nome era ninguém. Essa foi a estratégia de 
Ulisses e nesse contexto ofertou vinho e disse que era saboroso! Polifemo não 
parava de beber aquele vinho e caiu no sono profundo. É justamente nesse 
contexto que a estratégia do Ulisses aconteceu: juntamente com seus amigos, 
pegou madeira longa com pontas afiadas e espetou no olho do Polifemo que 
imediatamente acordou gritando sentindo toda aquela dor e os amigos 



218 

aproveitaram para escapar daquela Caverna. Devido ao grito do Gigante ser 
muito estridente, por conta da furada que ele levou da lançada nos olhos, 
atraiu outros membros Polifemo que foram até a caverna e nesse momento os 
homens da embarcação de Ulisses conseguiram fugir. Os outros ciclopes 
perguntaram o que tinha acontecido e o Polifemo respondeu que tinha sido 
atacado por ninguém, então essa foi uma estratégia que Ulisses utilizou para 
conseguir escapar. Os outros Ciclopes não acreditaram em Polifemo, por ter 
sido atingido por ninguém.  

 
Para se entender as imagens em visualidade artística em 

consonância com a narrativa, no sentido de identificar as etapas da 
história, é preciso considerar a literatura como várias formas de 
conhecimento. Alegoria dessa narrativa relacionada à característica 
cultural Surda, em viés Polissêmico, possibilita duplo sentido de 
entendimento em um mesmo contexto. O duplo sentido está posto a 
partir do momento em que Ulisses se autodenomina Ninguém, 
quando do contato com o ciclope Polifemo.  Ferido por Ulisses, 
Polifemo pede apoio aos demais Ciclopes alegando ter sido atacado 
por Ninguém, o que fez com que eles acreditassem que Polifemo 
estaria louco.  

A polissemia pode ocorrer de modo análogo na cultura Surda, 
quando um mesmo sinal pode trazer entendimento e contexto 
diferenciado. Por exemplo: o sinal de laranja ou de sábado; história e 
lembrar. Além do mais, por meio da literatura, podemos fazer essa 
analogia do nome Polissemia com Polifemo, ou seja, uma 
associação da realidade com a forma de se comunicar e gerar o 
entendimento. Assim, a morfologia (estrutura, formação e 
classificação das palavras), na questão de sintaxe (funções das 
palavras na oração), se faz necessário na relação com a etimologia 
(origem) da palavra, presente na Libras.    

Juntamente com a arte, a literatura e o português a Libras vão se 
entrelaçando para o campo do saber e se relacionando, sobretudo, 
na questão da vida cotidiana. Dessa forma, há um despertar que se 
manifesta oportuno para a formação estudantil de Surdos, já que as 
engrenagens da transdisciplinaridade com a transversalidade estão 
em justaposição para a compreensão do conteúdo em consonância 
com a vida social de cada estudante.  

Outro exemplo literário em prática de ensino, compreensão de 
vida e de reflexões para a formação estudantil está presente na obra 
de Franz Kafka, O Processo, em que o personagem principal está 



219 

sendo julgado sem saber o real motivo de seu julgamento. Essa é 
uma obra que apresenta drama, suspense e preocupações, porém, 
o professor não precisa abordá-la na íntegra, e sim aproveitar-se de 
trechos ou frases para extrair melhor compreensão das imagens, 
destacando as expressões de medo, angústia, revolta, indignação, 
dúvida, e assim aprofundar a discussão em sala de aula. 

 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
Fazer uma comparação das imagens da obra literária permite 

extrair dos estudantes o entendimento e a associação da leitura com 
as imagens e, assim, definir em uma única frase qual a mensagem 
subentendida nelas. Um exemplo disso está na frase “a vida é um 
labirinto que percorremos para decifrá-la”, do autor Cunha Júnior 
(2022), definida ao término de sua leitura sobre a obra e das 
analogias que fez com as imagens.  

Na imagem estão postas diversas direções das escadas que 
levam para caminhos diferentes. Essa é uma forma de se trabalhar 
com metáfora relacionada à obra. Na outra imagem, que leva para 
um caminho mais obscuro, pode ser trabalhada a subjetividade de 
cada estudante. Isso oportuniza a ideia de interação e traz elementos 
necessários para as disciplinas de artes, filosofia, sociologia, 
literatura e português, possibilitando interação dentro de sala de 
aula, no contexto de transversalidade.  

Em se tratando de valores sociais, por meio da literatura e, 
sobretudo, em consonância com a recriação de imagens, há que se 
considerar a criatividade de cada estudante Surdo ao expor sua 
análise e interpretação sobre a obra literária para, assim, se saber 
como ele vai expandir cognitivamente e se tornar influente dentro do 
seu convívio social.  



220 

Desenvolver atividade extraindo da literatura a concepção da 
cultural visual não significa somente desenhar e/ou pintar determinada 
gravura, mas relacionar o visual prospectado com as condições sociais 
e culturais nas quais se está inserido. Nesse sentido, na linhagem de 
reflexão do mesmo autor, Franz Kafka, está a obra A Metamorfose, que 
apresenta um personagem que, ao acordar, viu-se se transformado em 
uma barata. Essa característica de inseto gera toda a preocupação no 
personagem, que fica reticente quanto à forma como os seus familiares 
e a sociedade vão encará-lo nessa situação. Essa história reflete-se 
muito bem na questão do comportamento social diante do indivíduo e 
das preocupações do entorno.  

Essa é uma oportunidade interessante para exercitar a abstração 
de cada estudante Surdo, não somente pela simbologia das imagens, 
mas pela própria abstração literária, com cada qual imaginando, com 
sua criatividade, tomando como comparação sua própria história e 
relação de vivência, como seria essa reação de convivência e/ou 
aceitação/rejeição no âmbito social, familiar e cultural. 

 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
 Este percurso contribui para a formação de cada estudante 

Surdo e permite, aos professores, em conjunto com esses 
estudantes, reconstruírem o entendimento de conteúdo e 
explorarem as mais diversas temáticas de modo a propiciar um 
desvelamento cultural, nunca experenciado, e a expansão 
significativa da própria prática de ensino.  

Outro percurso literário de entendimento são os poemas, que 
também servem para dinamizar a praticidade de ensino. O famoso 



221 

poema de Vinícius de Moraes, “A Rosa de Hiroshima”, além de tratar 
de um contexto histórico/geográfico da Segunda-Guerra Mundial, 
sobre os ataques às cidades de Hiroshima e Nagasaki no Japão, 
também proporciona intercalação com as demais disciplinas em 
consonância com as temáticas de transversalidade. A mensagem 
trazida no poema, em tom denunciativo, apresenta um vocabulário 
diferenciado e instigante, como podemos observar a seguir:  

 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
Ao observarmos o poema, a primeira preocupação diz respeito 

ao vocabulário apresentado, e, destarte, à análise da percepção dos 
estudantes Surdos sobre o conhecimento que trazem sobre cada 
palavra, conhecida e/ou desconhecida. Assim, por meio do diálogo, 
delinear por objetivo a identificação de qual (is) palavra (s) não fazem 
parte do seu repertório. Dessa forma, os estudantes podem grifar ou 
sublinhar, em vermelho, as palavras desconhecidas, para, 
posteriormente, em conjunto com o professor, sanarem as dúvidas 
e, ao mesmo tempo, produzirem conhecimento.  

 O contato prévio dos estudantes Surdos com a poesia, via 
explicação do professor, vai permitir-lhes desenvolver uma maneira 
de conhecer melhor os assuntos tratados e, ao mesmo tempo, um 
momento oportuno, para o professor explicar questões 
morfológicas, de sintaxe e de gramática, para que essas palavras 
façam sentido e possibilitem entendimento do todo.  

 



222 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
 

Vimos, como exemplo, as explicações gramaticais que também 
podem ser extraídas de um poema, de frases ou palavras. Aqui 
expressamos exemplos de temáticas: a tonicidade da palavra, se 
oxítona, paroxítona ou proparoxítona. A visualidade em pedagogia 
visual Surda está na estética de esquematizações, para o real 
entendimento. Assim, a partir da estética literária, a gramática é 
atribuída de outra forma, permitindo conceber as classificações de 
palavras e, sobretudo, podendo entrelaçar esse conteúdo com a 
transdiciplinaridade. Destarte, não há necessidade de seguir todo 
aquele padrão já preestabelecido da gramática: trata-se de buscar 
outro caminho para uma nova perspectiva de ensino-aprendizagem.   

Compreendendo a gramática e retornando ao campo literário, o 
professor, no processo de ensino, ao expor o poema “A Rosa de 
Hiroshima”, pode destacar o que de fato aconteceu, durante a 
Segunda Grande Guerra Mundial, no Japão. Nesse contexto, a 
transdisciplinaridade está presente na História com o contexto dos 
fatos e das consequências; na Geografia, abordando as cidades de 
Hiroshima e Nagasaki, onde ocorreram as quedas das bombas; na 
Filosofia, com a reflexão sobre tamanha crueldade humana; na 
Sociologia, diante do flagelo que envolveu a população japonesa; na 
Física, sobre o porquê e a quem interessa a criação desses artefatos 
mortais; na Química, abordando-se os efeitos nocivos para com a 
população: mortes, inalação de fumaça, mutação genética etc. 
Essas são estratégias, com diversas características, que podem ser 
tratadas em trasdisciplinaridade, na engrenagem com a 



223 

transversalidade, tanto nas questões sobre direitos humanos, 
cidadania, justiça, saúde, meio ambiente, quanto nas que envolvem 
pluralidade cultural, solidariedade etc.  

 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
A esquematização exposta toma diversas temáticas e 

disciplinas em pautas transversais, de onde podemos explorar todos 
os elementos necessários, aprofundando o estudo.  

 
A necessidade de recriar a literatura que contemple de fato a 
cultura e os aspectos linguísticos dos Surdos 

 
Com intuito de despertar nos estudantes Surdos a criatividade 

para recriar literatura de uma maneira que contemple, de fato, a 
cultura e os aspectos linguísticos, o professor pode direcionar sua 
prática em consonância com a mentalidade de criação individual 
dos estudantes, e, assim, empreender ação socializadora. Esse 
modo, no qual há criatividade para se recriar, seja criatividade 
individual para a ação socializadora, é o que denominamos de tripé 
do recriar literário em perspectiva cultural Surda. 



224 

 
Fonte: Produzido pelo próprio autor, 2023. 

 
 

As imagens expostas, extraídas do livro O Pequeno Planeta 
Perdido, do autor Ziraldo, faz Cunha Júnior (2022) relatar sobre um 
caso ocorrido, quando da interação que teve com uma estudante 
Surda, à época que lecionava geografia e precisou emprestar esse 
livro a ela.  

 
(...) O Pequeno Planeta Perdido, do autor Ziraldo, que menciona sobre o 
pequeno planeta perdido, temos a relação da representação do astronauta 
que pisa em outro planeta e ele se sente apreensivo e começa a gritar pedindo 
por socorro por estar sozinho. Mediante a essa situação questionei a 
estudante imaginar a sociedade inteira Surda e você na condição de 
astronauta como fazer para pedir socorro mediante a essa situação? 

 
Ao questionar, o professor busca explorar o modo ligeiro e 

curioso do pensar do próprio estudante. Assim, em conversa em sala 
de aula, a recriação literária torna-se oportuna para engrenar a 
imaginação pessoal com as temáticas que podem estar envolvidas, 
como geografia, sociologia e percepções culturais. Em seguida, a 
estudante responde:  

 
Ao pedir socorro, é fácil fazer isso! Posso usar o celular e fazer vídeo-chamada 
pedindo ajuda ao outro amigo Surdo. Como estarei em outro planeta e no alto 
isso significa que o meu celular terá sinal por causa da via satélite.  

 
  Vamos observar, nesse caso, que temos o conhecimento 

prévio de uma estudante do oitavo ano que compreende a 
importância do uso tecnológico como meio de comunicação; há 



225 

também um modo de comunicação em perspectiva cultural Surda, 
por meio da vídeo-chamada, uma vez que a visualidade cultural será 
correspondida. As associações da geografia com as tecnologias 
representam, por assim dizer, formas de entrelaçamento literário.  

Nesse sentido, a tecnologia relacionada à cultura Surda, 
possibilita um tripé da recriação literária para que faça sentido 
aos estudantes Surdos. Portanto, é importante criatividade para 
recriar, pois a literatura depende da criação individual de modo que 
seja uma ação criativa socializadora em perspectiva cultural 
Surda para expandir formas e formatos literários. 

 
Entrelaçamento cultural e linguístico: convergindo para o campo 
literário 

 
Considerar a perspectiva cultural, não somente pelo campo 

literário, vai permitir o letramento em diferentes formas, seja por 
meio do uso tecnológico ou de filmagens contextualizadas em 
Libras, seja por meio de uma literatura que oportuniza uma produção 
infanto-juvenil diferenciada, como é o caso da Rapunzel Surda, obra 
literária em que a ênfase está em uma personagem Surda.  

Assim, a criança Surda pode expandir sua percepção de mundo, 
por meio de uma literatura em que as ações são representadas em 
forma de filmagens, enquanto registro visual sinalizado que conta 
com a presença das expressões culturais e literárias Surdas como 
contribuição a formação estudantil dos Surdos.  

 

 
Fonte: Rapunzel Surda - Literatura surda em Libras1 

 

 
1 Essa narrativa encontra no seguinte endereço eletrônico: https://youtu.be/6rbY56cuI_A  

https://youtu.be/6rbY56cuI_A


226 

 
Conforme o exposto, temos, nos desenhos, a representação 

infanto-juvenil da personagem a Rapunzel Surda e uma janela de 
intérprete, em contexto sinalizado, dando vida e sentido cultural e 
linguístico à cena. Assim, os registros de filmagens e de diversas 
histórias literárias, produzidas para a prática de ensino dessas 
crianças servirão de reflexão quando articuladas aos valores sociais 
e culturais dos Surdos.  

 Por outro lado, o multiculturalismo, que visa trabalhar em um 
contexto literário de diferenças-diversidade, é, por assim dizer, um 
grande desafio em contexto linguístico no processo de interação 
literária para transposição de produção cultural.  

 

 
Fonte: Poesia: Todas as Manhãs2 

 
Na imagem exposta, nos deparamos com o poeta Edinho, negro 

e Surdo, declamando um poema e expondo todo seu 
sentimentalismo. Aqui, vamos perceber a presença do 
multiculturalismo pelas caracterizações expostas no vídeo e pela 
expressividade manifestada na legenda. Além da sinalização da 
pauta social e cultural, envolvendo segmentos de lutas sociais, 
como o movimento negro, há a presença de uma poesia transitando 
por uma literatura coerente e plausível para o ensino de formação 
estudantil Surda. Assim, as constituições cultural e linguística, em 
conjunto, mescladas de repertórios, proporcionam aprendizados 
para novos conhecimentos. 

 
2 Essa poesia encontra na página Cultura Surda, no seguinte endereço eletrônico: 
https://culturasurda.net/2017/05/04/todas-as-manhas/  

https://culturasurda.net/2017/05/04/todas-as-manhas/


227 

Em se tratando dessa análise poética, o autor Ricardo Ferreira 
Santos (2022, p. 272), enfatiza que os “tradutores-performáticos 
(Edinho Santos e Nayara Rodrigues) possuem reconhecimento e 
prestígio nas comunidades surdas, uma vez que realizam 
movimentos sociais e culturais de militância surda e negra, por meio 
de poemas sinalizados”. Ou seja, a visibilidade fortifica o corpo 
Surdo como expressão comunicativa em estética da literatura 
poética e cultural.  

Compreendendo a valorização poética, Ricardo Ferreira Santos 
(2022, p. 275-276), explica que a “visibilidade desses corpos causa 
uma relação valorativa com o texto de partida, ou seja, denuncia os 
sofrimentos e reforça a ideia de resistência e esperança do povo 
negro (...) de uma comunidade linguística para outra comunidade 
minoritária”.    

Ainda, nos moldes de multiculturalismo, há de se enfrentar 
desafios a fim de se questionar os propósitos educativos para o 
entendimento sobre a translinguagem do ensino no processo de 
formação dos estudantes e na aplicação prática em diversidade 
linguística em relações culturais. Assim, Cunha Júnior (2022) 
entende ser  

 
oportuno compreendermos que não são as partes das linguagens particulares 
que são oficialmente usadas para fins instrucionais nesse espaço educativo, 
porque a prática vai além dessa concepção. Nesse sentido, focar nas práticas 
linguísticas de uma sala de aula permite definir o ensino-aprendizagem, em 
movimento, a partir da perspectiva dos estudantes e dos professores. Portanto, 
há preocupação em identificar os principais componentes da translinguagem 
por meio de vários ângulos pedagógicos, ou seja, o ensino, o conteúdo, a 
avaliação, os tipos de linguagem e os tipos de línguas envolvidas. O intuito é que 
o repertório linguístico integrado possa adquirir suas ações, suas habilidades 
linguísticas necessárias como processo autônomo e, ao mesmo tempo, 
independente uns dos outros (Cunha Júnior, 2022, p. 307-308).  

 
Seguindo essa linha de raciocínio, entendemos que, para a 

prática educativa, a translinguagem precisa de múltiplos olhares nos 
processos pedagógicos, no sentido de ampliar o conhecimento de 
modo simultâneo-dinâmico em sala de aula. Ou seja, é preciso 
transcender a educação bilíngue no sentido de que haja recursos 
pedagógicos, em ação, para processar o ensino-aprendizagem. Para 
consubstanciar essa afirmação apresentamos, como exemplo, o 
recurso pedagógico visual abaixo: 



228 

     
Fonte: BATMAN Detective Comics, 2017. 

 
Da história em quadrinhos, em inglês, foram extraídas algumas 

páginas e selecionadas para realização de uma dinâmica de ensino. 
Assim, percebe-se que a relação que os estudantes Surdos têm com 
a narrativa, por meio dessa produção literária, associa-se à presença 
da translinguagem como recurso didático, em formato imagético, 
nas expressividades dos personagens, enquanto conhecimento 
necessário para aquisição de saberes e expansão do repertório 
cultural.  

 Precisamos pensar a nossa prática pedagógica para com a 
literatura no sentido de expressar aos estudantes novas 
perspectivas culturais. Pois o compartilhamento com esses 
estudantes não está condicionado somente à cultura do professor 
ou à cultura do estudante, dicotomizada, mas com a pluralidade das 
culturas, dos valores e das interações em construto de saberes que 
vão se entrelaçando nas disciplinas e nas vivências, gerando 
rupturas com as formas tradicionais quando se propõe avançar para 
novas perspectivas de mundo.  

 



229 

Prática Pedagógica Inacabada: Novas Perspectivas em 
Produções literárias para Surdos 

 
Há intensa necessidade de remodelar a nossa prática 

pedagógica de ensino, reestruturando-a conforme a caracterização 
cultural linguística; assim, o problema de não se considerar a Língua 
Brasileira de Sinais e a perspectiva cultural-linguística nessas 
práticas está em limitar a incorporação de vivência desses 
estudantes Surdos por meio de obras literárias. 

As obras e produções literárias não podem ficar estanques, 
somente na sala de aula, mas devem adquirir caráter transdisciplinar 
e transversal, precisam entrelaçar de modo significativo novos 
espaços para outras caracterizações literárias.  

No processo de ensino-aprendizagem, a relação cotidiana, 
familiar e institucional educativa, bem como a compreensão das 
características positivas e negativas inerentes ao comportamento de 
vida e à trajetória histórica e biográfica de cada estudante Surdos 
que ali está inserido, permitem entrelaçar para novas perspectivas 
sobre produções literárias para Surdos.  

Assim, a prática pedagógica não está completa, pois vai se 
remodelando e precisa enaltecer o entendimento e, ao mesmo 
tempo, estabelecer autonomia para os estudantes Surdos. O tripé 
criar, recriar e realizar ações socializadoras em perspectiva 
cultural Surda vai fortificando novas perspectivas literárias, por 
meio de diversos recursos e de produções pedagógicas. 

 
 
Referências 

 
COMPAGNON. Antoine. O Demônio da Teoria: Literatura e Senso 
Comum. Consuelo Fortes Santiago. 2. ed. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2010. 

CUNHA JÚNIOR. Elias Paulino da. Surdos Professores: A 
Constituição de Identidades por meio de Novas Categorias pelo 
Trabalho em Territórios Educativos. Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo – PUC-SP, 2022. 

HOMERO. Odisseia. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2015  



230 

KAFKA, Franz. O Processo. Publicações Europa-América. 137IB, 
1976.  

KAFKA, Franz. A Metamorfose. São Paulo: Martin Claret, 2002.  

PERRONE-MOISÉS, Leyla. Mutações da Literatura no Século XXI. 1. 
ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2016. 

RANGEL, Mary. Dinâmicas de Leituras para Sala de Aula. 26. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. 

SOUZA, Roberto Acízelo. Teoria da Literatura: Trajetória, 
Fundamentos, Problemas. Biblioteca Humanidades. 1. ed. São 
Paulo: É Realizações, 2018.   

TERRY, Eagleton. Como ler Literatura. Tradução: Denise Bottmann. 
– 3. ed., Porto Alegre, RS: L&PM, 2021. 

TODOROV, Tzvetan. A Literatura em Perigo. Tradução: Caio Meira. – 
13. ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2021. 

ZIRALDO. O Pequeno Planeta Perdido. São Paulo: Melhoramentos, 
1985 

 
 



231 

CAPÍTULO 9 
 

A tradução artístico-poética da Língua Portuguesa para a 
Libras: os elementos semiótico-ideológicos e a decolonialidade 

na atividade estética   
 

Ricardo Ferreira Santos 
 

 
 
Introdução 

  
A materialização da atividade humana se manifesta por meio da 

complexa teia de linguagens que permeiam o fluxo discursivo de cada 
gênero. Nessa dinâmica, o enunciado-discurso, imbuído de elementos 
semióticos1 que transcendem a mera verbalização, emerge como um 
campo de produção de sentidos e efeitos de sentidos. Esses elementos 
semióticos, ao articularem linguagens verbais e não-verbais, não 
apenas revelam a posição ideológica dos sujeitos participantes, mas 
também instauram relações dialógicas que moldam e são moldadas 
pelo contexto sociocultural em que se inserem. 

No âmbito da tradução artístico-poética da Língua Portuguesa 
(LP) para a Língua Brasileira de Sinais (Libras2), objeto deste capítulo, 
observa-se crescente visibilidade tanto na produção quanto na 
divulgação em plataformas online, como o YouTube. Nessa atividade 
emergente, a linguagem artística e a linguagem poética se 
entrelaçam intrinsecamente, com elementos semiótico-
ideológicos3 organizados e materializados por meio da articulação 
da palavra do poema em LP, da linguagem poética sinalizada na 

 
1 Elementos semióticos, tanto verbais quanto não verbais, carregam significados e 
sentidos para o indivíduo, contribuindo para a construção de sentidos e interpretação da 
realidade. 
2 Utilizaremos grafia Libras (Língua Brasileira de Sinais) de acordo com os documentos 
oficiais (Lei Federal de nº10.436/2002, Decreto nº 5.626/2005, a Lei nº 12.319, Lei Brasileira 
de Inclusão (LBI) nº 13.146/15). 
3 De acordo com Volóchinov (2017), o conceito de semiótico-ideológico compreende o 
representacional, simbólico e a ideologia, a valoração. Segundo o autor todo o signo é 
ideológico, ou seja, há uma relação intrínseca entre o signo e a ideologia: semiótico-
ideológico. 



232 

tradução em Libras, da performance tradutória e da composição 
estética em material audiovisual. 

Cada tradução artístico-poética é singular, apresentando variáveis 
e invariáveis em sua composição semiótico-ideológica. Além da autoria 
dos tradutores e intérpretes de línguas de sinais (TILS4), a produção 
desse "outro" objeto estético pode envolver diretores, cinegrafistas, 
técnicos de iluminação, roteiristas, entre outros. Esses sujeitos 
discursivos5, no processo de composição da atividade tradutória, se 
constituem por meio da relação com o "outro", nos diferentes usos da 
linguagem e nas diversas atividades humanas, sendo atravessados por 
discursos alheios e relações dialógicas. 

Na tradução de poemas da LP para Libras, presente na literatura 
surda, a materialidade se manifesta por meio da linguagem artística, 
da linguagem poética e da linguagem audiovisual6, estando ligada ao 
determinado gênero discursivo (poema). Na construção da obra 
tradutória, esses elementos semiótico-ideológicos instauram uma 
dimensão verbo-visual, constituída por um plano verbal (escrito-
vocal e gesto-visual) e por outros signos em sua dimensão visual 
(Ferreira-Santos, 2022a). 

Neste capítulo, observamos o texto artístico-poético 
"Liberdade", de Carlos Drummond de Andrade, traduzido da LP para 
Libras em vídeo postado no canal do YouTube, sob a direção de Uziel 
Ferreira e performance tradutória de Grécia Catarina. A análise se 
baseia em critérios como a composição estética, o fato de o texto da 
tradução em Libras ser realizado por um sujeito e o produto 
audiovisual ser enunciado por outro corpo-texto, e as marcas da 

 
4    Utilizaremos o termo Tradutor e Intérprete de Línguas de Sinais para designar de forma 
genérica o profissional, conforme regulamentação da profissão de Tradutor e Intérprete da 
Língua Brasileira de Sinais – Libras, pela Lei 12.319/2010.99o 
5   No pensamento bakhtiniano o discurso “[...] só pode existir de fato na forma de 
enunciados concretos de determinados falantes”, ou seja, o sujeito discursivo (Bakhtin, 
2016a, p. 28).   
6 Neste capítulo, optamos pelo termo "linguagem audiovisual" por considerarmos que o 
objeto de análise é um produto audiovisual composto pela imbricação de três linguagens: 
verbal, sonora e visual, que juntas constroem um enunciado concreto específico. Embora 
a linguagem audiovisual apresente similaridades com a linguagem cinematográfica, seu 
escopo é mais amplo, abrangendo todas as manifestações que integram elementos 
verbais, sonoros e visuais, como vídeos caseiros, produções publicitárias, telejornais e 
filmes. A linguagem cinematográfica, por sua vez, possui características específicas e 
complexas, direcionadas à produção de filmes. 



233 

decolonialidade no objeto estético. Na tradução do poema 
"Liberdade"7, a composição semiótico-ideológica é realizada por um 
tradutor-textual8, juntamente com uma tradutora-performática9, e 
produzida por uma equipe de profissionais da área audiovisual. 
Destaca-se que tanto a atividade tradutória quanto a produção 
audiovisual podem ser realizadas pelo mesmo TILS, mas a realização 
enunciativo-discursiva nunca é individual, pois sempre está 
atravessada por relações dialógicas com as línguas e linguagens em 
movimento, com os suportes utilizados e com os discursos que 
atravessam o intérprete no momento de sua atuação. 

Considerando esses aspectos, o objetivo deste capítulo, 
resultante de um doutorado (Ferreira-Santos, 2022a), é analisar, a 
partir da Análise Dialógica do Discurso (ADD), dos estudos da verbo-
visualidade e dos Estudos da Tradução e da Interpretação de Línguas 
de Sinais (ETILS), a presença da tradutora-performática e as relações 
dialógicas, bem como as posições axiológicas que marcam a 
decolonialidade na tradução de poemas da LP para Libras, 
materializadas em seu corpo-texto. 

 
A tradução artística-poética e sua dimensão enunciativo-
discursiva 

 
A tradução de poema da LP para a Libras implica em uma 

complexa mobilização enunciativo-discursiva, na qual se estabelece 
um diálogo intercultural entre a comunidade ouvinte, detentora do 
projeto poético original, e a comunidade surda, destinatária da obra 

 
7 Poema “Liberdade” de Carlos Drummond de Andrade, dirigida e criada por Uziel Ferreira, 
com a performance tradutória de Grécia Catarina, fotografia e finalização de Emerson 
Ramalho.).  Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=U9w6KqBJkMI 
8 Ferreira-Santos (2022a) utiliza o termo "tradutor-textual" para designar o Tradutor e 
Intérprete de Língua de Sinais (TILS) responsável pela tradução do texto de partida 
(poemas) para a Língua Brasileira de Sinais (Libras), mas que não realiza a enunciação da 
tradução em Libras (performance interpretativa) no material audiovisual resultante. 
9 Ferreira-Santos (2022a) propõe o termo "tradutora-performática" para designar o 
profissional que realiza a enunciação da tradução final em Língua Brasileira de Sinais 
(Libras) em materiais audiovisuais, por meio da performance sinalizada. A tradução 
performática sinalizada tem como ponto de partida um texto já traduzido para Libras ou um 
roteiro em Língua Portuguesa (LP), elaborado por outros sujeitos, e é executada por 
tradutores que incorporam a tradução em um corpo-texto distinto dos tradutores iniciais 
no material audiovisual. 

https://www.youtube.com/watch?v=U9w6KqBJkMI


234 

traduzida. Essa transposição linguística e cultural transcende a mera 
substituição de signos, configurando-se como um processo de 
recriação e ressignificação da obra poética em uma nova 
modalidade linguística-discursiva. 

 O poema, em sua forma vocal-escrita, possui uma tradição 
consolidada nos estudos literários, ou como propõe Bezerra (2017), 
nas ciências da literatura. Recentemente, tem-se observado um 
movimento de produções tradutórias de poemas de línguas vocais 
para línguas de sinais (Ferreira-Santos, 2022a). 

 O TILS estabelece uma relação entre elementos poéticos 
vocalizados-escritos e elementos poéticos gesticulados-
sinalizados, promovendo uma releitura cultural e linguística-
discursiva direcionada às comunidades surdas. Essa releitura, como 
afirma Ferreira-Santos (2022a), rompe com a forma tradicional de 
leitura de poemas em LP, imposta aos surdos, e contribui para uma 
nova forma de ler e ver o poema na língua pertencente às 
comunidades surdas, sob uma perspectiva verbo-visual. 

Para estabelecer um diálogo com o objeto de pesquisa, este 
capítulo se ancora na ADD, nos estudos da verbovisualidade e nos 
ETILS. A partir da perspectiva bakhtiniana, presente na ADD, 
investigamos a mobilização da língua e da linguagem — em sua 
dimensão social, histórica e ideológica — na atividade tradutória, 
analisando as relações dialógicas, as posições ideológicas e a 
decolonialidade presentes na obra tradutória. 

Volóchinov (2019) postula que a língua e a linguagem 
constituem o material fundamental para a criação literária. Na 
tradução de poemas, o TILS mobiliza a língua e a linguagem em sua 
condição bilíngue (neste caso, LP e Libras), demonstrando 
compreensão ativa e responsiva do texto de partida (poema em LP 
vocal-escrita). A compreensão ativa e responsiva, na perspectiva 
bakhtiniana, implica a capacidade de resposta do sujeito, 
determinada pela organização e totalidade do enunciado. 

Bakhtin (2016a) define a compreensão ativa e responsiva como 
o posicionamento do sujeito em relação ao significado discursivo, 
concordando ou discordando, completando, aplicando ou 
preparando-se para utilizá-lo. Essa postura responsiva se forma ao 
longo do processo de audição e compreensão, desde o início do 
discurso. 



235 

Na tradução artístico-poética, a compreensão ativa e 
responsiva se inicia no contato do TILS com o texto de partida, 
demandando conhecimentos e competências sobre a essência das 
línguas e linguagens, bem como seu papel na vida social. Essa 
compreensão se estende ao texto de chegada (Libras), realizada pelo 
TILS e, dependendo da obra, por outros envolvidos na produção 
audiovisual, culminando na compreensão responsiva dos 
destinatários. 

Nesse ato tradutório, mediado por línguas e linguagens verbo-
visuais, e pela compreensão ativa e responsiva entre as 
comunidades linguísticas, materializadas no corpo-texto do 
tradutor, emergem inter-relações sócio-históricas e culturais. 

Nesse movimento de diversas linguagens, o estudo da 
verbovisualidade, oferece lentes semiótico-ideológicas para a 
análise do objeto de pesquisa. A verbovisualidade, fundamentada na 
leitura do visual e da cultura visual, se apoia nas contribuições dos 
estudos do signo ideológico de Bakhtin e o Círculo:  

 
[esse texto] se oferece como investigação fundamental sobre a 
filosofia da linguagem, colocando o estudo do signo no centro de uma 
investigação ideológica. A perspectiva semiótico-filosófica-
ideológica, justamente a que vai construir o que Volóshinov designa 
como signo ideológico, é a que serve de fundamento para a leitura do 
visual, da cultura visual, ainda que Voloshinov, aparentemente, não 
tenha se dedicado à imagem. (Brait, 2013, p. 46). 

 
De acordo com Brait (2015, p. 194), a linguagem verbo-visual 

consiste em "uma enunciação, um enunciado concreto articulado 
por um projeto discursivo do qual participam, com a mesma força e 
importância, a linguagem verbal e a linguagem visual". Na atividade 
tradutória, essa dimensão verbo-visual se manifesta como uma 
articulação entre elementos verbais (vocal-escrito e gestual-
sinalizado) e visuais (outros elementos semiótico-ideológicos), 
formando um todo indissolúvel (Ferreira-Santos; Brait, 2023). 

Esses elementos semiótico-ideológicos são constituídos a 
partir de uma esfera ideológica que, segundo Brait (2015), interfere 
diretamente em suas formas de produção, circulação e recepção. 
Para a autora, a dimensão verbo-visual é considerada: 

 



236 

[...] uma enunciação, um enunciado concreto articulado por um 
projeto discursivo do qual participam, com mesma força e 
importância, a linguagem verbal e a linguagem visual. Essa unidade 
significativa, essa enunciação, esse enunciado concreto, por sua vez, 
estará constituído a partir de determinada esfera ideológica, a qual 
possibilita e dinamiza sua existência, interferindo diretamente em 
suas formas de produção, circulação e recepção. (Brait, 2015, p. 194). 
 
A análise da dimensão verbo-visual requer a consideração de 

aspectos fundamentais, como os estudos do visual, particularmente 
aqueles relacionados à arte, e a investigação da articulação entre o 
verbal e o visual em um único enunciado, tanto dentro quanto fora do 
contexto artístico. Brait (2013) argumenta que a relação entre o 
visual e o verbal pode variar em grau, com ênfase em um ou outro 
elemento, mas a organização do enunciado ocorre em um "único 
plano de expressão, numa combinatória de materialidades, numa 
expressão material estruturada" (Brait, 2013, p. 50). 

Partindo dessas concepções de língua, linguagem e 
verbovisualidade, este estudo se propõe a analisar a tradução de 
poemas da LP para a Libras, por meio das relações dialógicas entre 
sujeitos, linguagens e culturas, presentes nos ETILS. 

Os ETILS, como campo emergente e específico do conhecimento 
acadêmico, buscam estabelecer relações interdisciplinares com os 
consolidados Estudos da Tradução e Estudos da Interpretação. Essa 
interlocução não se limita a um mero diálogo, mas configura uma 
intrincada teia de interdependências e identificações. Os ETILS, em 
sua busca por legitimidade e reconhecimento, se apoiam nos 
referenciais teóricos e metodológicos presentes nesses dois campos 
disciplinares, adaptando-os e expandindo-os para abarcar as 
especificidades da tradução e interpretação em línguas de sinais. 
(Rodrigues; Beer, 2015). 

As atividades tradutória e interpretativa, embora materializadas 
pela mobilização enunciativa-discursiva entre língua e linguagem, 
possuem características específicas em sua realização (Ferreira-
Santos, 2022b). Ambos os processos ocorrem por meio de seus 
objetos centrais de estudo: "a tradução e o traduzir" e "a 
interpretação e o interpretar" (Rodrigues; Beer, 2015, p. 19). Os 
autores ressaltam que, apesar da translação entre os materiais 
linguístico-culturais de cada língua envolvida, cada atividade se 



237 

distingue em sua forma de produção linguística, cognitiva e 
operacional. Segundo Rodrigues e Beer (2015, p. 19), "esses campos 
disciplinares são justapostos e interdependentes, já que sua 
coexistência é inevitável, e, ao mesmo tempo, distintos e singulares 
em relação à especificidade de seu foco de estudos". 

No caso específico da tradução de poemas, sua constituição se 
dá por meio de diversas linguagens e relações dialógicas. Nesse 
processo, o projeto enunciativo-discursivo original, produzido em 
LP, é recriado e enunciado por outros sujeitos discursivos em Libras, 
configurando um encontro dialógico cultural e resultando em um 
novo projeto enunciativo-discursivo verbo-visual. 

Conforme Ferreira-Santos e Brait (2023, p. 88), no processo 
tradutório entre línguas, os sujeitos discursivos necessitam realizar 
uma "outra" forma e estilo composicional na língua de chegada 
(Libras), articulando diversos elementos semióticos. Os signos 
presentes no texto de partida e sua relação com o poeta (língua-
linguagem) demandam a compreensão dos tradutores e demais 
participantes para a recriação e cocriação do material tradutório. 

A tradução de poemas da LP para a Libras envolve um diálogo 
intercultural e a recriação de um projeto enunciativo-discursivo 
verbo-visual. Essa perspectiva se alinha com a decolonialidade, que 
questiona a hegemonia de uma única língua e cultura, valorizando as 
diversidades linguísticas e a produção de sentidos a partir de 
diferentes perspectivas culturais.  

Catherine Walsh (2009) aborda o conceito de decolonialidade 
como um processo que visa evidenciar as lutas contra a 
colonialidade a partir da perspectiva das pessoas, de suas práticas 
sociais, epistêmicas e políticas. A autora destaca a importância de 
reconhecer e valorizar as experiências e os saberes dos grupos 
marginalizados e oprimidos pela colonialidade, a fim de construir 
alternativas epistemológicas e políticas que desafiem as estruturas 
de poder hegemônicas.  

A autora apresenta como “colonialidade do ser” e não 
existência. Segundo Walsch (2005) “em virtude de ser uma negação 
sistemática da outra pessoa e uma determinação furiosa para negar 
ao outro todos os atributos de humanidade, o colonialismo obriga as 
pessoas que ele domina a perguntar-se: em realidade quem eu sou?” 
(p. 22). A autora argumenta que o colonialismo, ao negar os atributos 



238 

de humanidade dos sujeitos colonizados, impõe uma profunda crise 
de identidade, levando-os a questionar sua própria existência e 
subjetividade.  

Ferreira-Santos e Brait (2023), destacam a importância da 
articulação de diversos elementos semióticos na tradução de 
poemas para Libras. Essa abordagem dialógica e multimodal da 
tradução se aproxima da proposta decolonial, pois defende a 
necessidade de um pensamento epistêmico, que valorize os saberes 
e as diferentes formas de produção de conhecimento. 

A tradução de poemas para Libras, portanto, não se limita a uma 
transposição linguística, mas envolve um diálogo intercultural e a 
criação de um novo projeto enunciativo-discursivo, em consonância 
com os princípios da decolonialidade.  

Outro aspecto importantíssimo nesta atividade tradutória é a 
linguagem audiovisual, pois desempenha um papel crucial na 
construção semiótico-ideológica. Nascimento e Nogueira (2019) 
destacam a importância da inclusão da tradução e interpretação de 
línguas de sinais no campo da Tradução Audiovisual (TAV10), 
especialmente na Tradução Audiovisual Acessível (TAVa). A 
mobilização da línguas e culturas em plataformas audiovisuais 
multimodais justifica a inclusão da tradução e interpretação de 
línguas de sinais na TAVa. 

Neste capítulo, o objeto de pesquisa se insere na TALS, uma vez 
que os tradutores e demais sujeitos discursivos envolvidos na produção 
da obra se apropriam do espaço por meio de seus corpos-texto, 
inserindo elementos verbo-visuais e compartilhando o material 
audiovisual em plataformas contemporâneas como o YouTube. 

A construção composicional na tradução de poemas da LP para 
Libras, além de ser enunciada verbalmente (Libras) e materializada 
em um corpo-texto, é organizada por elementos verbais e visuais, 
como enquadramentos, planos de fundo, camadas de vídeo, 
imagens, legendas, efeitos, transcrições e figurinos. 

 
10 Os conceitos TAV e tradução interlingual estão conectados por meio da 
legendagem, da dublagem, do voice-over e da narração (ou voice-off), devido ao fato 
de que as leis de acessibilidade para o audiovisual forçaram a tecnologia a pensar 
em novos recursos que tornassem a comunicação nesse meio acessível a pessoas 
com deficiência auditiva e visual. 



239 

À luz das considerações precedentes, procederemos à 
elucidação dos pressupostos metodológicos que nortearão a 
presente investigação. 

 
Pressupostos metodológicos   

 
O presente estudo se insere no campo da pesquisa qualitativa, 

adotando uma abordagem analítico-descritiva. Para a análise, foram 
utilizados os seguintes materiais e procedimentos: o texto de partida 
(escrito em LP) e a tradução em áudio-vídeo (obtida no canal do 
YouTube - LP para Libras). A partir desses materiais, foram 
direcionadas nossas lentes dialógicas para as questões referentes à 
atividade tradutória artístico-poética da LP para a Libras, com foco 
analise e compreensão e. com isso, inter-relacionar informações 
que permitam elucidar as relações dialógicas, as posições 
axiológicas e a decolonialidade materializadas no corpo-texto da 
tradutora-performática e nos elementos verbo-visuais da obra. 

Como já mencionamos, optamos pela análise da tradução do 
poema "Liberdade", de Carlos Drummond de Andrade, sob a direção 
e concepção de Uziel Ferreira, com a performance tradutória de 
Grécia Catarina e fotografia e finalização de Emerson Ramalho. 
Dando seguimento à metodologia empregada, procederemos à 
descrição da composição semiótico-ideológica, interpretação dos 
enunciados-discursivos e análise das posições axiológicas 
manifestadas pelas autorias presentes nesta tradução. 

 
Figura 1: Imagem da tradução do poema “Liberdade”. 

    
Fonte: https://www.youtube.com/watch?v=U9w6KqBJkMI 

 
A linguagem audiovisual desempenha um papel fundamental na 

composição estética da obra traduzida, captando e dispondo o corpo-
texto do tradutor-performático no vídeo. O enquadramento, elemento 



240 

essencial da linguagem audiovisual, é crucial na construção semiótico-
ideológica da obra, capturando a sinalização, a performance e a 
totalidade da cena. Na tradução artístico-poética da LP para Libras, o 
enquadramento do corpo do tradutor-performático determina a criação 
de uma estética verbo-visual com uma camada ideológica específica, 
influenciando a percepção do destinatário.  

A seguir, apresentamos alguns planos de enquadramento: 
 
Quadro 1: Planos de enquadramento de acordo com o estudo de Rodrigues (2007, 

p. 29-30). 

   
Close (CL): Pode ser 
nomeado como 
primeiríssimo 
plano.  Enquadra o 
rosto inteiro do 
tradutor-
performático, do 
ombro para cima. 

Superclose (SCL): 
Close fechado do 
rosto do tradutor-
performático, o 
enquadramento é 
realizado entre o 
queixo até o limite 
da cabeça. 

Plano Próximo ou 
Primeiro Plano (PP): 
o tradutor-
performático é 
enquadrado do busto 
para cima. 
 

  
Plano Próximo ou 
Primeiro Plano 
(PP): o tradutor-
performático é 
enquadrado do 
busto para cima. 

Plano Médio (PM): o tradutor-performático 
é enquadrado da cintura para cima. 



241 

 

 
Plano Americano 
(PA): o 
enquadramento do 
tradutor-
performático é 
realizado do joelho 
para cima. 

Plano Inteiro (PI): o tradutor-performático 
é enquadrado da cabeça aos pés, deixando 
um pequeno espaço acima da cabeça e 
abaixo dos pés. 
 

Fonte: Desenvolvido pelo autor 
 

No âmbito da nossa pesquisa de doutorado, selecionamos 
poemas traduzidos da LP para a Libras disponibilizados na 
plataforma YouTube entre os anos de 2016 e 2017. Para este capítulo 
específico, delimitamos nosso corpus à tradução do poema 
"Liberdade". A análise se iniciará pelo texto de partida (poema em 
LP), seguida do texto de chegada (poema em LP) e, por fim, 
investigaremos as relações dialógicas, as posições axiológicas e as 
marcas da decolonialidade presentes na obra traduzida. A seguir, 
apresentamos as informações e os critérios que nortearam a escolha 
da tradução que compõe nosso corpus: 

 
Quadro 2: Informações e os critérios da tradução “Liberdade”. 

Tradução: Liberdade 
Autor (texto de partida): Carlos Drummond de Andrade 
Tradutor-textual: Uziel Ferreira 
Tradutora-performática: Grécia Catarina  
Diretor(a): Carolina Costa  
Cinegrafista:  Emerson Ramalho 
Editor(a):  Uziel Ferreira 
Música: Chopin 



242 

Voz: Simon Martins  
Instituições:   Fundação Cultural Carlos Drummond de Andrade; Espaço Invertido; Sarau 
Visual.  
Ano da tradução: 2017 
Link da tradução:  https://www.youtube.com/watch?v=U9w6KqBJkMI 
Critérios de seleção: 
•Construção estética-poética da obra; 
•Traduzido por um tradutor-textual (texto de partida para o texto de chegada) e por uma 
tradutora-performática bailarina negra (corpo-texto); 
•Elementos enunciativo-discursivos:  elementos enunciativo-discursivos valorativos 
direcionados a mulher-negra-bailarina; 
•Dimensão verbo-visual: discurso tradutório, o corpo-texto de uma mulher-negra-
bailarina e o jogo cênico da iluminação.  

Fonte: Desenvolvido pelo próprio autor  
 
A tradução de poemas da Língua Portuguesa para a Língua 

Brasileira de Sinais (Libras) é um processo complexo que envolve 
escolhas enunciativo-discursivas e uma performance tradutória, 
resultando em um novo poema sinalizado. Sob a perspectiva 
decolonial, essa tradução transcende a mera transposição 
linguística, configurando-se como um ato de resistência e 
empoderamento da cultura surda, valorizando sua língua, 
corporeidade e expressividade. Ao romper com a colonialidade 
linguística e cultural, a tradução de poemas para Libras questiona as 
hierarquias na produção artística e promove a pluralidade de vozes e 
perspectivas na literatura. 

 
Análise em uma perspectiva dialógica e decolonial  

 
Em nossa tese (Ferreira-Santos, 2022a), investigamos diversos 

aspectos da tradução de poemas da LP para a Libras, incluindo 
autoria, posições valorativas e apagamentos/inserções de 
elementos semiótico-ideológicos. Neste capítulo, delimitamos a 
análise três categorias presentes na obra tradutória: (i) o corpo-texto 
da tradutora-performática e os elementos semiótico-ideológicos; (ii) 
as relações dialógicas e as posições axiológicas e; (iii) as marcas da 
decolonialidade. A tradução de poemas da LP para a Libras se 
materializa em um produto audiovisual, resultado de um processo 
de recriação-cocriação por sujeitos discursivos que dialogam 
ativamente com o discurso do autor original. Essa interação 

https://www.youtube.com/watch?v=U9w6KqBJkMI


243 

dialógica, mediada pela compreensão ativa e responsiva dos 
tradutores, configura a tradução como um ato de criação e 
ressignificação.  

A materialização do discurso tradutório em Libras em um objeto 
audiovisual requer a presença de um corpo visível na obra traduzida. 
O corpo, como suporte da língua, adquire uma relevância ainda mais 
evidente nas línguas de sinais, conforme Fomin e Santiago (2021). 
Nessa interdiscursividade, que se inicia na tradução e se intensifica 
na entonação expressiva dos tradutores-performáticos e na 
linguagem audiovisual, o corpo, como plano de expressão da língua, 
instaura posições axiológicas ao apresentar relações de embates, 
tensões e conflitos sociais. 

O poema "Liberdade", presente no livro póstumo "Farewell" de 
Carlos Drummond de Andrade (1902-1987), publicado em 1996 e 
laureado com o prêmio Jabuti no ano seguinte, condensa diversas 
temáticas centrais da poética do escritor. A construção poética do 
poema mobiliza uma relação de ambivalência entre os conceitos de 
"livre" e "prisão", articulada na composição dos versos. O tom 
emocional-volitivo11, materializado por meio das escolhas 
linguístico-enunciativas, imprime uma carga afetiva e expressa a 
experiência vivida e o pensamento do eu-lírico em seu enunciar. 

 
Quadro 2:  Poema “Liberdade” 

Liberdade 
 
O pássaro é livre 
na prisão do ar. 
O espírito é livre 
na prisão do corpo. 
Mas livre, bem livre, 
é mesmo estar morto. 
Fonte: (ANDRADE, 2016, p. 52):  

https://www.companhiadasletras.com.br/trechos/14175.pdf 
 

O poema "Liberdade", composto por uma única estrofe de seis 
versos brancos e heterométricos, explora a ambivalência entre os 

 
11  Mikhail Bakhtin emprega o termo "emocional-volitivo" para elucidar o momento em que 
a autoatividade se manifesta em uma experiência vivida, ou seja, a vivência de uma 
experiência como própria. Nesse contexto, o indivíduo pensa e realiza uma ação por meio 
do pensamento (BAKHTIN, 2010 [1919], p. 54). 



244 

conceitos de "livre" e "prisão" por meio de um paralelismo estrutural 
nos versos ímpares. O tom emocional-volitivo, expresso pelas 
escolhas linguístico-enunciativas do eu lírico, revela a experiência 
vivida e o pensamento do sujeito poético em relação à liberdade. 

Nos versos iniciais “O pássaro é livre na prisão do ar”, o eu lírico 
apresenta a liberdade do pássaro como uma ilusão, condicionada 
pela prisão do ar. Essa imagem inicial desconstrói a ideia romântica 
de liberdade absoluta, introduzindo a noção de dependência e 
limitação. A mesma estrutura se repete nos versos seguintes “O 
espírito é livre na prisão do corpo”, onde a liberdade do espírito é 
contrastada com a prisão do corpo. 

O clímax do poema ocorre nos dois últimos versos “Mas livre, 
bem livre, é mesmo estar morto”, nos quais a morte é apresentada 
como a única forma de liberdade plena. A ambivalência entre vida e 
morte é explorada de forma dramática, evidenciando a tensão entre 
o desejo de libertação e a inevitabilidade da condição humana. 

A autorreflexão do eu lírico sobre a liberdade no poema de 
Drummond é marcada pela ambivalência, desconstruindo o senso 
comum e o romantismo associados ao tema. O uso do paroxismo, 
ao contrapor ideias opostas, promove a intersubjetividade na 
interação entre autor, eu lírico e leitor. O conceito de "liberdade" é 
explorado em múltiplas esferas da atividade humana, convidando o 
leitor a uma reflexão crítica. Na obra traduzida, esse signo ideológico 
adquire uma dimensão verbo-visual, aprofundando a análise da 
materialidade do conceito e suas nuances. 

A seguir, serão investigados os elementos verbo-visuais 
presentes na obra tradutória, buscando desvelar as nuances e 
complexidades que emergem da tradução do poema para Libras. 
 

Figura 2: Imagem do nome do poeta (autor do texto de partida), imagem do título 
da tradução do poema “Liberdade” e a imagem do efeito das letras tridimensionais 

formando a palavra “Libras”. 

    
Fonte: https://www.youtube.com/watch?v=U9w6KqBJkMI 



245 

 
A tradução de "Liberdade" inicia-se com um enquadramento que 

justapõe o nome do escritor-poeta "Carlos Drummond de Andrade" e o 
título do poema, "Liberdade", em letras tipográficas digitais 
tridimensionais. A sobreposição do nome do poeta sobre o título do 
poema, por meio de um efeito digital, resulta na formação da palavra 
"Libras". Essa marca enunciativa, construída por meio de um processo 
de desconstrução e reconstrução verbo-visual, instaura o objetivo da 
tradução: estabelecer uma relação dialógica entre o poema original em 
LP e a obra traduzida para a Libras, evidenciando a mobilização de um 
autor de LP para a esfera da Libras e, consequentemente, promovendo 
a visibilidade e legitimidade dessa língua. 

Após a apresentação inicial do autor e do título do poema, a 
transição para a performance da tradutora é marcada pela utilização 
dos efeitos fade-out e fade-in, que conferem fluidez e ritmo à 
narrativa visual. A entrada gradual de Grécia Catarina, a tradutora-
performática, é acompanhada por uma iluminação que projeta sua 
sombra no plano de fundo, criando um efeito estético que realça a 
expressividade corporal e a dimensão verbo-visual da tradução. 

A combinação desses elementos técnicos - efeitos de transição, 
iluminação e projeção de sombra - contribui para a construção de uma 
atmosfera harmoniosa e esteticamente rica, que potencializa a 
experiência sensorial do espectador e o envolve na narrativa poética da 
tradução. A iluminação, em particular, desempenha um papel 
fundamental na construção da atmosfera e na ênfase da expressividade 
corporal da tradutora, elemento central na comunicação em Libras. A 
projeção da sombra no plano de fundo, por sua vez, adiciona uma 
camada de profundidade e simbolismo à cena, sugerindo a presença de 
múltiplas camadas de significado na tradução. 
 



246 

Figura 3: Tradutora-performática e o corpo-texto 

 
Fonte: Vídeo postado no YouTube 

 
A seleção de uma mulher, negra e bailarina para executar a 

tradução-performática do poema é influenciada por valores culturais 
e sociais. Grécia Catarina, nascida e criada em Belo Horizonte, aos 
26 anos, tornou-se a única bailarina negra da Fundação Theatro 
Municipal de São Paulo, a maior companhia de dança 
contemporânea do país.  

A sinalização, a performance corporal e os efeitos da projeção 
da sombra da tradutora-performática convergem para criar um efeito 
estético poético verbo-visual na obra traduzida. Observa-se, 
portanto, uma performance tradutória em Libras, executada por um 
corpo-texto que, simultaneamente, realiza movimentos corporais da 
dança e é iluminado.  

A iluminação sobre o corpo-texto, além de criar uma estética 
visual singular, instaura uma duplicidade enunciativo-discursiva, na 
qual o corpo e a luz interagem em um diálogo simbólico. Essa 
verbovisualidade poética, por sua vez, aproxima-se do sentido de 
relação de dependência presente no texto original, em que a 
existência da sombra está intrinsecamente ligada à necessidade de 
um corpo e uma fonte de luz. A iluminação, nesse contexto, não 
apenas destaca o corpo da bailarina, mas também o transforma em 
um signo multifacetado, capaz de expressar diferentes camadas de 
significado na performance tradutória 



247 

Na LP para a Libras, as relações entre os participantes e suas 
escolhas composicionais são mediadas por elementos semiótico-
ideológicos, que conferem significado e intencionalidade à obra. 

Os créditos, presentes no final do vídeo, apresentam as 
instituições e os sujeitos discursivos participantes da produção 
audiovisual. Os créditos iniciam com a apresentação das 
instituições que apoiaram a produção da obra traduzida, com 
lettering na cor branca no primeiro plano e com o plano de fundo na 
cor preta. 

Essa composição dos créditos com os nomes das instituições 
instauram outros sujeitos discursivos, responsáveis pela criação da 
obra traduzida e posicionam as instituições que os apoiaram tanto 
cultural quanto financeiramente. 

 
Figura 4: Créditos da tradução “Liberdade” 

    
Fonte: Vídeo postado no YouTube 

 

A composição dos créditos, incluindo os nomes das 
instituições, instauram os sujeitos discursivos responsáveis pela 
criação da obra traduzida e explicitam o apoio cultural e financeiro 
recebido das instituições mencionadas.  

A Fundação Cultural Carlos Drummond de Andrade (FCCDA), 
localizada em Itabira, Minas Gerais, é uma entidade sem fins 
lucrativos que promove a cultura local e preserva a obra do escritor. 
O Espaço Invertido, em Belo Horizonte, é um local de eventos com 
arquitetura única, com casas de cabeça para baixo. A escola de 
idiomas Sarau Visual-Libras, também em Belo Horizonte, é 
propriedade de Uziel da Silva Ferreira. 

A interseccionalidade e a intencionalidade inerentes ao corpo-
texto da bailarina, manifestadas na tradução, são adicionalmente 
demarcadas por elementos de pertencimento regional. A presença da 



248 

mineira Grécia Catarina no produto audiovisual estabelece uma 
conexão identitária com a origem do poeta (autor original), dos demais 
agentes envolvidos na criação da obra e das instituições participantes. 
Essa convergência regional reforça a dimensão sociocultural da 
tradução, evidenciando a interdependência entre a produção artística 
e o contexto sociogeográfico em que ela se insere. 

A direção da obra e a criação da obra traduzida são realizadas 
por Uziel Ferreira. Compreendemos que o termo utilizado para 
“criação” no crédito permite o entendimento de que Uziel Ferreira 
também é o tradutor-textual (responsável em realizar a tradução 
interlingual do texto de partida — poema — para a o texto de 
chegada — poema em Libras). 

A predominância de autoria masculina na obra traduzida é 
contrastada pela performance em Libras de uma mulher, cujo corpo-
texto rompe com o texto original, a tradução textual e a voz 
masculina do poema. Essa verbovisualidade feminina visa instaurar 
a visibilidade e valorização do feminino, provocando reflexões sobre 
a liberdade em uma sociedade ainda marcada pelo patriarcado e 
machismo, questionando a suficiência das conquistas feministas e 
a real liberdade das mulheres.  

A escolha de Grécia Catarina, uma bailarina negra, para realizar 
a tradução-performática do poema se conecta à decolonialidade ao 
desafiar as estruturas de poder e representação hegemônicas. A 
performance de seu corpo-texto questiona a narrativa dominante 
sobre a liberdade do povo negro, que muitas vezes é apresentada de 
forma superficial e descontextualizada. 

A decolonialidade busca desconstruir as relações de poder 
estabelecidas pelo colonialismo e suas consequências, que ainda se 
manifestam na sociedade contemporânea. Ao colocar uma mulher 
negra como protagonista da performance, a obra questiona a 
invisibilidade e a marginalização do povo negro na arte e na cultura, 
abrindo espaço para novas narrativas e perspectivas. 

A performance de Grécia Catarina também pode ser vista como 
um ato de resistência e empoderamento. Ao utilizar seu corpo como 
instrumento de expressão e reivindicação, a bailarina desafia os 
estereótipos e preconceitos associados à negritude, afirmando sua 
identidade e sua voz. 



249 

Em suma, a escolha de Grécia Catarina e a performance de seu 
corpo-texto se relacionam com a decolonialidade ao questionar as 
estruturas de poder, dar visibilidade à cultura e identidade negra, e 
promover a resistência e o empoderamento do povo negro. A obra 
convida o público a refletir sobre as desigualdades raciais ainda 
presentes na sociedade e a buscar novas formas de representação e 
participação.  

A trajetória da mulher negra no balé clássico, marcada pela 
interseccionalidade de gênero e raça, revela a intrínseca relação 
entre corpo e texto na construção de subjetividades. A presença 
dessa bailarina em espaços tradicionalmente ocupados por corpos 
brancos não apenas desafia o estereótipo eurocêntrico do balé, mas 
também evidencia a perseverança da mulher negra em uma 
sociedade estruturalmente racista. 

Ferreira-Santos (2022a) argumenta que o estereótipo da 
bailarina, historicamente construído com base em padrões 
eurocêntricos, exerce uma função opressora e excludente para 
aqueles que não se enquadram nesse perfil. No contexto brasileiro, 
a aspiração de se tornar uma bailarina negra implica em confrontar 
e desafiar esse modelo corporal imposto pelo balé clássico. Vianna 
(2018), argumenta sobre o processo de atingir esse ideal:  

 
Existe, portanto, um ideal a atingir, e isso faz que as pessoas às vezes se 
submetam a um verdadeiro massacre físico e psicológico para alcançar a 
forma sonhada. Mas não posso moldar um corpo quando ainda não tenho 
um corpo: antes de qualquer coisa, devo partir do corpo que tenho, e isso 
requer disciplina e organização. (Vianna, 2018, p. 101). 
 
Sob a perspectiva decolonial, essa representatividade adquire 

um caráter político, pois questiona a hegemonia do corpo branco 
como norma estética e simbólica. A ausência histórica de bailarinas 
negras no cenário do balé clássico reflete a marginalização do corpo 
negro e a invisibilização de suas narrativas. 

A trajetória dessa mulher-negra-bailarina, portanto, transcende 
a esfera individual e se torna um ato de resistência e 
empoderamento. Seu corpo-texto traduz a luta de um povo por 
reconhecimento e igualdade, desafiando as estruturas de poder que 
perpetuam a discriminação racial.  



250 

A dimensão verbo-visual de um corpo-texto de uma bailarina 
negra, traduzido artisticamente para a Libras, revela uma complexa 
teia de posições ideológicas e socioculturais. A percepção e 
interpretação desse corpo-texto, permeado por questões de gênero, 
etnia, estereótipos, representatividade e interseccionalidade, 
variam de acordo com as subjetividades de cada destinatário, 
suscitando respostas ativas e diversas. 

A construção tradutória do poema "Liberdade" se dá por meio 
da articulação orgânica de signos verbais, visuais, sonoros, gestuais, 
cinéticos e cinematográficos. Essa materialidade semiótico-
ideológica permite que os sujeitos discursivos respondam ao texto 
original e, no processo de recriação e cocriação, construam uma 
poética verbo-visual. 

No entanto, alguns aspectos emergem na tradução: (1) a 
ausência do corpo do tradutor textual dilui na autoria; (2) a presença 
do corpo-texto da tradutora-performática confere visibilidade à 
mulher em um discurso predominantemente masculino e;  (3) a 
dimensão verbo-visual do corpo-texto da bailarina negra, em 
conjunto com o jogo cênico de iluminação, suscita um 
questionamento ambivalente sobre a liberdade presente no texto 
original, instaurando posicionamentos valorativos e questiona a 
noção de liberdade presente no texto original sob uma ótica 
decolonial.  

 
Conclusão  

 
Este capítulo investigou a construção semiótica-ideológica e a 

presença da tradutora-performática na tradução de poemas da LP 
para a Libras, analisando as relações dialógicas, as posições 
axiológicas e as marcas da decolonialidade decorrentes desse 
processo. A pesquisa demonstrou que a tradução engendra e faz 
circular valores que se materializam no corpo-texto da tradutora-
performática e na construção audiovisual da obra tradutória 

A tradução de "Liberdade" para a Libras evidencia a 
centralidade do corpo negro feminino na desconstrução de 
narrativas hegemônicas. A visibilidade de Grécia Catarina, enquanto 
tradutora-performática, transcende a mera representação, 
configurando-se como um ato político de empoderamento e 



251 

resistência. A corporeidade da bailarina negra, em diálogo com os 
elementos semiótico-ideológicos do audiovisual, ressignifica a 
ambivalência da "liberdade" presente no poema original, 
instaurando um questionamento crítico sobre as estruturas de poder 
que perpetuam a opressão racial e de gênero. 

Sob uma perspectiva decolonial, a performance de Grécia 
Catarina não apenas traduz o texto, mas também o recontextualiza, 
subvertendo a invisibilização histórica da mulher negra no campo da 
arte e da linguagem. A tradução, portanto, não se limita à 
transposição linguística, mas se configura como um ato decolonial 
que desestabiliza as relações de poder e abre espaço para a 
emergência de novas subjetividades e epistemologias.  

Essa mobilização enunciativo-discursiva em questão manifesta 
uma potência coletiva, orquestrada por múltiplas linguagens que se 
entrelaçam em uma complexa tessitura estético-semiótico-ideológica. 
Essa arquitetura multifacetada transcende a mera articulação de 
signos, configurando-se como um espaço de produção de sentidos e 
valores, onde a materialidade da linguagem se imbrica com as 
dimensões ideológicas e estéticas da comunicação: “as formas do 
signo são condicionadas, antes de tudo, tanto pela organização social 
desses indivíduos quanto pelas condições mais próximas da sua 
interação” (Volóchinov, 2017, p. 109).  

A obra tradutória resultante dessa abordagem inovadora 
contribui para a construção de uma nova forma de ler e interpretar 
poemas nas línguas gestual-sinalizadas das comunidades surdas, 
sob uma perspectiva verbo-visual, rompendo com a forma 
tradicional de leitura de poemas em línguas vocais-escritas, imposta 
aos surdos. 

Espera-se que este estudo possa fomentar investigações 
futuras sobre a atividade tradutória de poemas da LP para a Libras, 
com o objetivo de descolonizar padrões sócio-históricos na 
formação de intérpretes de línguas de sinais e nas atividades de 
trabalho dos tradutores e intérpretes de Libras-LP e, com isso,  
promover a equidade social. 

 
 
  



252 

Referências 
 

BAKHTIN, M. Os gêneros do discurso. In: Os gêneros do discurso. 
Trad. Paulo Bezerra. 1. ed. São Paulo: Editora 34, 2016. p. 11-69. 

BRAIT, B. Literaturas e outras linguagens. 1 ed. São Paulo: 
Contexto, 2015. 

BRAIT, B. Olhar e ler: verbo-visualidade em perspectiva dialógica. 
Bakhtiniana; Revista de Estudos do Discurso, São Paulo, v. 8. n. 2, 
p. 43-66, 2013. Disponível em: https://www.scielo.br/j/bak/a/RjfL
WT8xz63JrBKXhyw3ZRq/abstract/?lang=pt Acesso em 06 de 
novembro de 2022.  

BRAIT, B. A palavra mandioca: do verbal ao verbo-visual. 
Bakhtiniana: Revista de Estudos do Discurso, v. 1, p. 142-160, 
2009. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/bak htinia
na/article/view/3004/1935. Acesso em 06 de novembro de 2022.  

BEZERRA, P. A ciência da literatura de hoje (Resposta a uma pergunta 
da revista Novi Mir). Notas do Tradutor. In: BAKHTIN, M. A ciência da 
literatura de hoje (Resposta a uma pergunta da revista Novi Mir). In: 
Notas sobre literatura, cultura e ciências humanas. Organização, 
tradução, posfácio e notas Paulo Bezerra. 1. ed. São Paulo: Editora 
34, 2017. 

FERREIRA-SANTOS, R.; BRAIT, B. A verbo-visualidade na tradução de 
poemas da Língua Portuguesa para a Libras: o tradutor-performático 
e o corpo-texto. Estudos da Língua Brasileira de Sinais / 
Organizadores: Carlos Henrique Rodrigues e Ronice Müller de 
Quadros. – 1. ed. – Florianópolis, SC: Editora Insular, 2023. 

FERREIRA-SANTOS, R. A autoria na tradução artístico-poética da 
Língua Portuguesa para a Libras: (in)visibilidade em dimensão 
verbo-visual. (Tese) Doutorado em Linguística Aplicada e Estudos da 
Linguagem, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São 
Paulo, 2022a. 

FERREIRA-SANTOS, R. Tradução comentada em uma perspectiva 
dialógica: “Construção” tradutória de canção da Língua Portuguesa 
para libras.  Dossiê acessibilidade audiovisual: práticas de 
tradução e linguagem - parte 2. Revista GEMInIS, São Carlos, v. 13, 

https://www.scielo.br/j/bak/a/%09RjfL%09WT8%09xz63JrBKXhyw3ZRq/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/bak/a/%09RjfL%09WT8%09xz63JrBKXhyw3ZRq/abstract/?lang=pt
https://revistas.pucsp.br/index.php/bak%09htinia%09na/%09article/view/3004/1935
https://revistas.pucsp.br/index.php/bak%09htinia%09na/%09article/view/3004/1935


253 

n°1. p.119-143, jan./ abr. 2022b. Disponível em: https://www.r
evistageminis.ufscar.br/index.php/geminis/article/view/656/469. 
Acesso em: 06 de junho de 2024. 

FOMIN, C. F. R; SANTIAGO, V. A. A. Tradução e interpretação: um 
ensaio sobre libras, arte e corpo. In: BRAIT, B.; GONÇALVES, J. C. 
(ORGS). Bakhtin e as artes do corpo. São Paulo, Hucitec, 2021. 
p.147-208.  

NASCIMENTO, M. V. B.; NOGUEIRA T.C.  Tradução audiovisual e o 
direito à cultura: o caso da comunidade surda.  Dossiê: Tradução & 
Transformação Social, PERcursos Linguísticos. Vitória, ES., v. 9, n. 
21, p. 105 – 132.  2019. Disponível em: https://periodicos.ufes.br/
percursos/article/view/23740 Acesso: 15 de junho de 2024. 

RODRIGUES, C.H.; BEER, H. Direitos, Políticas e Línguas: diferenças 
e divergências na/da/para educação de surdos, Educação & 
Realidade. Porto Alegre, v. 41, n. 3, p. 661- 680, jul./set. 2015. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/edreal/a/dsnpFPRBc MG8xb
d4Y7vcgZj/abstract/?lang=pt. Acesso em 06 de novembro de 2022.  

RODRIGUES, C. O cinema e a produção. Rio de Janeiro: Lamparina 
editora, 2007. 

WALSH, C. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-
surgir, re-existir e re-viver. In. CANDAU, V. M. (Org.). Educação 
intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e 
propostas. Rio de Janeiro, RJ: 7 Letras, 2009. p. 12-42. 

WALSH, C. Introducion: (re) pensamiento crítico y (de) colonialidad. 
In: WALSH, C. Pensamiento crítico y matriz (de)colonial: 
reflexiones latinoamericanas. Quito: Abya-Yala, 2005. p. 13-25. 

VOLOCHÍNOV, V. N. (Círculo de Bakhtin). A palavra na vida e a 
palavra na poesia. Ensaios, artigos, resenhas e poemas. Org., Trad., 
Ensaio introdutório e notas Sheila Grillo e Ekaterina V. Américo. São 
Paulo: Editora 34, 2019. 

VOLÓCHINOV, V. Marxismo e filosofia da linguagem: Problemas 
fundamentais do método sociológico na ciência da linguagem. 
Trad. Sheila Grillo e Ekaterina Vólkova Américo. São Paulo: Editora 
34, 2017. 

 

https://periodicos.ufes.br/%09percursos/article/view/23740
https://periodicos.ufes.br/%09percursos/article/view/23740
https://www.scielo.br/j/edreal/a/dsnpFPRBc%09MG8xb%09d4Y7vcgZj/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/edreal/a/dsnpFPRBc%09MG8xb%09d4Y7vcgZj/abstract/?lang=pt


254 

  



255 

CAPÍTULO 10 
 

Proposta didática no ensino de libras como língua adicional:  
um olhar baseado nos estudos decoloniais 

 
Carla Regina Sparano-Tesser 

 
 
 
Introdução    

 
Neste capítulo, discorro sobre um olhar a partir de propostas 

didáticas para professor(a), surdo ou ouvinte, no ensino de Libras 
(Língua Brasileira de Sinais) como língua adicional para aprendizes 
ouvintes sob a luz da decolonialidade, no contexto brasileiro com 
foco na desconstrução do pensamento colonial. Para isso, é 
importante mencionar que no contexto da comunidade surda, a 
língua de sinais tem sido historicamente marginalizada, 
especialmente após eventos como o Congresso de Milão, em 1880.  

O Congresso Internacional de Educação para Surdos de Milão 
de 1880, embora pareça um evento distante e específico, tem raízes 
profundas nas estruturas de poder e nas relações coloniais que 
moldaram a história do Povo Surdo.1 Nessa esteira, pressupõe-se 
uma colonização linguística. Este é um fenômeno que ocorre quando 
uma língua ou forma de comunicação é desencorajada ou 
desvalorizada em favor de outra, geralmente associada a relações de 
poder e dominação cultural.  

Com o reconhecimento da Libras como meio legal de 
comunicação e expressão da comunidade surda brasileira por meio 
da Lei nº 10.436/2002 e sua regulamentação pelo Decreto 5.626/05 
que tratam da Língua Brasileira de Sinais, o cenário linguístico da 
Libras passa por mudanças valorativas. Logo potencializa a 
crescente procura por cursos de formação e, consequentemente, a 
importância de repensar a proposta didática para o ensino da Libras, 
já que a relevância dessa temática está relacionada ao crescimento 
da demanda dos cursos de língua de sinais nos últimos anos.  

 
1 Moura (2000) define o Povo Surdo como um grupo de sujeitos que usam a mesma língua, 
que têm costumes, história, tradições comuns e interesses semelhantes.  



256 

Este olhar sobre a proposta didática no ensino de Libras como 
língua adicional baseado nos estudos decoloniais surgiu a partir do 
recorte da minha tese de doutorado2. Embora a investigação não 
tenha sido sobre decolonialidade, mas sobre uma proposta didática 
com base em Atividades Sociais e multiletramentos, de modo que 
houvesse relação entre os saberes da vida e os saberes científicos, 
foi proposto um trabalho com diferentes linguagens, 
questionamentos e posicionamentos frente às injustiças sociais, o 
que é fundamental para o cenário educacional.  

Nessa esteira das linguagens, olhar a proposta didática no 
ensino de Libras como língua adicional com base nos estudos 
decoloniais para ouvintes é provocar reflexões críticas. Por exemplo, 
pensar na linguagem como meio que contempla a multiplicidade de 
vozes e compõe a singularidade do sujeito que aprende a outra língua 
na perspectiva decolonial. Assim, é fundamental investigar: de que 
maneira podemos olhar a proposta didática para o ensino de Libras 
como língua adicional para aprendizes ouvintes como estratégia 
descolonizadora de ensino-aprendizagem?  

 
As noções de colonização e proposta didática para o ensino de 
Libras para aprendizes ouvintes 

 
Ao considerar o fim do colonialismo formal, as estruturas de 

poder e as relações de dominação estabelecidas durante esse 
período continuam a moldar as sociedades contemporâneas. Em um 
cenário entre 1980 e 1990, no contexto lembrado por vestígios 
marcados pela colonização,o conceito de colonialidade emerge dos 
estudos do sociólogo Quijano (1992). Para esse autor, a 
colonialidade é um dos elementos constituintes do padrão mundial 
do poder capitalista e fundamental para compreender as estruturas 
de poder global que persistem até os tempos atuais. 

Sob a luz de Bakhtin (2016), todos os diversos campos da 
atividade humana estão ligados ao uso da linguagem. Desse modo, 
entende-se que o caráter e os diversos modos de significar são 
expressos por meio da linguagem. Assim, as questões sociais, 
culturais, ideológicas da cultura surda são pontos essenciais que 

 
2 Disponível em: <https://repositorio.pucsp.br/jspui/bitstream/handle/23883/1/Carla%2
0Regina%20Sparano%20Tesser.pdf>. Acesso em: 20 Jul. 2024. 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/bitstream/handle/23883/1/Car%09la%252%090Regina%20Sparano%20Tesser.pdf
https://repositorio.pucsp.br/jspui/bitstream/handle/23883/1/Car%09la%252%090Regina%20Sparano%20Tesser.pdf


257 

precisam ser considerados em propostas didáticas de ensino de 
Libras como língua adicional na perspectiva decolonial.  

Por essa vertente, uma proposta didática sob a perspectiva dos 
multiletramentos3, e tendo a Atividade Social4 como organizadora do 
currículo no ensino de Libras como língua adicional, atravessa 
barreiras, neste caso, as comunicacionais entre surdos e ouvintes e, 
consequentemente, difundindo a língua de sinais.  

Essas concepções são importantes, porque se opõem a uma 
elaboração de ideias prontas, mas apontam possibilidades no que se 
refere à organização metodológica de uma proposta didática na 
perspectiva decolonial. O objetivo de uma proposta didática para 
Sparano-Tesser (2021) é servir como um artefato de mediação entre 
os sujeitos que agem e as situações nas quais esses sujeitos agem. 
Para Vygotsky (1934/2007), o artefato serve como um condutor da 
influência humana sobre o objeto da atividade.  

Logo, a proposta didática pode ser um meio estratégico 
descolonizador, que contrapõe vertentes de apagamentos culturais 
e históricos da comunidade surda e pode oportunizar situações que 
permitam ao aprendiz ouvinte conhecer e expressar opiniões e 
posicionamentos sobre as questões multiculturais das 
comunidades surdas do Brasil. Dessa forma, reflexões e argumentos 
suscitados podem nos conduzir à valorização ao respeito pela 
diversidade e à compreensão das diferentes perspectivas, bem 
como a construções de relações mais justas e equitativas, o que é 
fundamental neste foco de descolonização linguística.   

Por outro lado, a colonialidade do poder estabelece hierarquias 
sociais que justificam e perpetuam a desigualdade. As 
consequências dessa imposição são profundas e multifacetadas, 
tais como: 

- exploração econômica: com a exploração de recursos e mão 
de obra nas colônias e países periféricos em benefício das potências 
coloniais; 

 
3 New London Group (1996), a pedagogia dos multiletramentos preconiza a importância de 
inserir nos currículos a multiculturalidade e a multimodalidade. 
4 Para Liberali (2009) A Atividade Social abordada neste trabalho é vista como organizadora 
curricular para o ensino de línguas e possibilita um processo de ensino aprendizagem que 
parte da vida que se vive. 



258 

- desigualdade social: limitando o acesso de determinados 
grupos a oportunidades e recursos;   

- violência: outros grupos marginalizados, por meio de práticas 
como a escravidão, o genocídio e a expropriação de terras; e  

- dominação cultural: a imposição de valores, costumes e 
conhecimentos europeus sobre outras culturas, o eurocentrismo, 
marginaliza e desvaloriza saberes locais, contribuindo para a 
manutenção de relações de poder desiguais. 

Entende-se que, para uma proposta didática decolonializada, 
há necessidade de mudanças quanto às abordagens colonizadoras 
resistentes e, por conseguinte, a visibilidade sócio-histórico-cultural 
da comunidade surda deve se contrapor a ideologias ouvintistas, que 
limitam possibilidades de expandir discussões, argumentos e 
modos de olhar a pessoa Surda como sujeito ativo de espaços de 
discussão.  

Por isso, precisamos olhar a possibilidade de ruptura, do que 
está posto, para uma outra configuração cultural. A compreensão 
dessa dinâmica é fundamental para desconstruir as desigualdades 
existentes e construir um futuro mais linguisticamente justo. 

Nessa perspectiva, o ponto a olhar é sobre a questão cultural. 
De acordo com a relevância de se considerar a variedade cultural 
defendida pelo New London Group (1996/2000), propõe-se um 
trabalho com diferentes linguagens, estilos e abordagens, de modo 
a propiciar aos alunos ganhos cognitivos e metalinguísticos.  

Nesse sentido, olhar a proposta didática no ensino de Libras 
como língua adicional, à luz da decolonialidade, é um modo de 
promover interações e diferentes modos de acessar as diversas 
linguagens, isto é, ampliar a possibilidade de troca de experiências e 
conhecimentos entre pessoas com diferentes meios de interação e 
questionamentos.  

Faz-se necessário, portanto, promover pensamento reflexivo-
crítico sobre as injustiças sociais, despertando a conscientização e 
a busca por soluções ou minimização de impactos colonialistas. Por 
meio de práticas situadas (Liberali; Santiago, 2016), ou seja, conexão 
entre os conteúdos estudados e as experiências práticas que os 
alunos têm dentro e fora do cenário educacional, organizadas dentro 
de um determinado contexto específico, é uma possibilidade de 
caminhar nesse percurso descolonizador.  



259 

Para Leffa e Irala (2014) a língua que os alunos vão estudar na 
escola será uma língua adicional porque ela é construída a partir da 
língua ou das línguas que o aluno já conhece e envolve prática social, 
além de constituição do sujeito. Com base nessa afirmativa, a 
relevância do ensino de Libras como língua adicional tem como 
finalidade, também:  

 
minimizar um impacto negativo que, sócio-histórico-culturalmente, 
incorre sobre a Libras de ser uma língua de desprestígio linguístico, 
bem como de ser permeada por uma trajetória ouvintista5, em uma 
visão de deficiência e de necessidade de normalização dos 
surdos(Sparano-Tesser, 2021, p. 40).  

 
As línguas são forças ideológicas e sociais que medeiam nossas 

interações com o mundo. A proposta didática para o ensino de Libras 
como língua adicional na perspectiva decolonialista, favorece ao 
aprendiz ouvinte adquirir novas perspectivas culturais e sociais, 
expandindo seu universo de interação e senso de justiça social.  

 
Considerações decoloniais sobre a formação de professores 

 
Diante do exposto, Cunha Junior, Vilhalva, Sparano-Tesser et al. 

(2022, p. 113) afirmam que: “a educação precisa ser repensada e 
suprida em suas necessidades de uma cultura contemplativa tanto 
no aspecto pedagógico quanto linguístico”. Desse modo, podemos 
compreender, conforme afirma Liberali 2018, p. 16), “que nesse 
espaço de formação do futuro é viável considerar a formação crítica 
como um meio para que as pessoas de alguma maneira se tornem 
mais colaborativas e possam pensar além do eu”. 

No contexto de formação de professores, a perspectiva decolonial 
propõe uma profunda reflexão sobre os processos de ensino-
aprendizagem, questionando as estruturas e os conhecimentos que 
foram sócio-histórico-culturalmente privilegiados e que impuseram 
uma visão eurocêntrica e colonial. Essa abordagem busca, pois, 

 
5 De acordo com Sparano-Tesser (2021), o termo ouvintismo baseia-se na ideia de uma 
relação de poder desigual entre dois ou mais grupos, neste caso seria a ideia de estar o 
ouvinte em posição superior à do surdo.  



260 

descolonizar o currículo, os métodos de ensino e as relações de poder 
dentro das instituições de formação docente. 

A colonialidade do poder se manifesta em diversas formas, 
incluindo a imposição de um único modo de construir conhecimento 
e a hierarquização das culturas. A formação de professores precisa 
reconhecer e desafiar essas estruturas de poder, promovendo a 
diversidade e a pluralidade de acesso a conhecimentos. 

Estamos no processo de decolonialidade. Nos espaços de 
formação de professores, para além de aprender Libras, seria 
interessante repensar sobre propostas prontas organizadas somente 
pelo professor, mas também fomentar cenários que possam dialogar 
e questionar sobre supremacia da língua oral e a invisibilização da 
Libras.  Ou seja, proporcionar a criação de propostas didáticas 
acessíveis e que reflitam a diversidade da comunidade surda.  

É relevante, na formação de professores, conectar diálogos 
entre os conhecimentos acadêmicos e as experiências dos 
aprendizes em sala de aula. A sala de aula é um espaço de militância, 
por isso, faz-se necessário discutir questões de forma reflexivo-
crítica de outras minorias, ainda, desenvolver propostas para lidar 
com a diversidade surda e os desafios da realidade escolar no 
contexto inclusivo e bilingue para surdos.   

Conforme Barbosa (2024, p. 24), a decolonialidade aqui 
também, compreende “práticas de ensino que consideram a 
subjetividade enquanto constituidora do sujeito aprendiz e, desse 
modo, parte do contexto a ser observado pelo professor como ponto 
de partida para suas escolhas didático-metodológicas”.  

Sobre a questão das escolhas didático-pedagógicas, trabalhar 
propostas didáticas com Atividades Sociais e multiletramentos é 
importante, pois além de promover um cenário compartilhado 
permite possibilidades de o aprendiz agir e produzir novos 
significados em diferentes contextos. Ao pensar no processo de 
ensino-aprendizagem de Libras, o professor/instrutor de Libras e 
demais envolvidos precisam:   

 
refletir sobre “o quê”, “por quê”, “para quem” e “como” articular a 
linguagem de modo a possibilitar novas formas de criar e significar em 
língua de sinais. Por essa vertente, a Atividade Social permite aos 
sujeitos envolvidos nas aulas de Libras, discutir aspectos sociais, 



261 

linguísticos e identitários, não se limitando a um ensino fragmentado 
por sistemas de regras gramaticais (Sparano-Tesser, 2021, p. 89). 
  
Por conseguinte, as escolhas para a elaboração de proposta 

didática, sob lentes decoloniais, necessitam mudanças. Na 
perspectiva bakhtiniana, todos os diversos campos da atividade 
humana estão ligados ao uso da linguagem (Bakhtin, 2016). Portanto, 
compreende-se que os diversos modos de significar na língua são 
expressos/representados pela linguagem. Ou seja, é fundamental o 
professor olhar a língua(gem) como possibilidade de refletir 
criticamente sobre diferentes meios de expressão a promover a 
diversidade linguística, social, cultural e ideológica.  

 
A escolha de conteúdos e propostas didáticas sob as lentes da 
decolonialidade 

 
Historicamente, a colonialidade ainda está ecoando em 

propostas didáticas de ensino-aprendizagem de línguas, mas há 
também, em curso, um processo de desconstrução para mudar essa 
realidade. 

Consideremos a colonização linguística, que ocorre quando 
uma língua é imposta a um grupo social, marginalizando ou até 
mesmo proibindo o uso de sua língua materna. No contexto da 
educação de surdos, a língua portuguesa, por muito tempo, foi e 
ainda é privilegiada em detrimento da Libras, o que gerou diversos 
impactos educacionais negativos. As línguas de sinais eram vistas 
como inferiores, atrasadas e até mesmo como um sinal de 
deficiência, por exemplo.  

A ideia é valorizar a diversidade e o direito linguístico e cultural 
em propostas didáticas e nas escolhas de conteúdos propostos aos 
aprendizes, pois todas as línguas são igualmente capazes de 
expressar qualquer ideia, e suas estruturas são adaptadas às 
necessidades comunicativas de seus falantes. 

Neste caso, as escolhas didáticas dos professores, sejam 
surdos ou ouvintes, influenciam diretamente no processo de ensino-
aprendizagem. Por isso, é importante olhar sob a luz da perspectiva 
decolonial como fundamento da práxis docente, os materiais e 
propostas didáticas. Tais escolhas precisam ser observadas a fim de 



262 

que não se difunda uma ideologia contrária ao que o professor 
pressupõe defender.  

Em concordância com Sparano-Tesser (2021), buscar respostas 
para essas questões de propostas didáticas é provocar os aprendizes 
a participarem criticamente da sociedade e prepará-los para a o 
enfrentamento da diversidade e do trânsito cultural.   

Ao relacionar as aulas de Libras com Atividades Social e 
multiletramentos, como sugestão, o professor prepara “o que” usar 
nas aulas, de modo que os aprendizes possam expressar-se e 
significar em língua de sinais conforme o quadro abaixo: 

 
Multimídias: Escrita, computador, aplicativos de tradução 

Libras/Português, dicionário de Libras on-line, sites 
relacionados à temática proposta em aula, câmera 
digital, celular, redes sociais, whatsapp, e-mail, 
chamada de vídeo, produção de vídeos em Libras; sons 
musicais, produção de vídeos de situações, mostrando 
exemplos das relações entre surdos e ouvintes e  sites 
relacionados à temática da aula apresentando a visão 
antropológica X a clínica/patológica. 

Multimodalidades: Expressões faciais e corporais, sinais, movimento,  
direção, orientação da palma, posicionamento (uso do 
espaço), fotos, imagens estáticas ou em movimento, 
entre outros. 

Multiculturalidade: Expressar-se em Libras e em língua de sinais de outros 
países,  diferentes sinais dos países e épocas, diferentes 
idades, diferentes tipos de apresentação, diferentes 
tipos de congresso. 
Cultura surda e ouvinte, Comunidade Surda e ouvinte,  

Fonte: Sparano-Tesser (2021), p. 147. 
 

A multimodalidade permite diálogos entre os diversos saberes. 
A língua se realiza nos diálogos, nas interações humanas. Não existe 
um uso individual e isolado da língua. De acordo com Bakhtin 
(1929/2009, p. 190), a língua é como “um organismo vivo, 
funcionando em si e para si”. Isso significa que o sujeito se serve da 
própria língua para suas necessidades enunciativas concretas. Com 
base nessa premissa, é importante olhar se as propostas teórico-
práticas se resumem apenas a conceitos gramaticais, em oralidade 
estética e a textos em português para o aprendiz pensar em 
português e traduzir para Libras.   



263 

Brait (2013), contrapondo o ensino da estilística frente ao de 
gramática, afirma que o ensino é produtivo quando os alunos 
aprendem a usar a linguagem de modo criativo. Em acordo com esse 
pressuposto bakhtiniano, Sparano-Tesser (2021, p. 89) afirma que “o 
ensino da Libras por meio da Atividade Social e multiletramentos, 
entre outras possibilidades, permite aos aprendizes a liberdade de se 
organizarem, de se estruturarem internamente para enunciar em 
uma língua de modalidade visual”. Conforme o quadro abaixo, é 
possível exemplificar “o como” organizar a proposta didática com 
base em Atividades Sociais.  
 

Tipos de  tarefas Como fazer:  
 
Prática situada 

1: Tema da Atividade social:  Fazer amigos em Libras 
2: performance6 relacionada à cultura surda:  “Jogo rápido”. 
3: discussão sobre a performance deste primeiro momento 
em relação ao sentimento dos aprendizes e o porquê dos 
sentimentos apresentados, por exemplo. 

Instrução  evidente Transição da prática situada. Discussões sobre os conceitos 
que estão por trás da performance. Conceitualização, 
apresentação e discussão de pontos de vista e modos de    
enunciar em língua de sinais. 

Enquadramento crítico Compreensão sobre: visão patológica x socioantropológica 
da surdez; Libras: língua x linguagem; movimentos sociais, 
políticos e linguístico do povo surdo. 
Reflexões críticas de forma consciente. 

Prática transformada Modo transformado em relação à primeira performance em 
Libras. Contextualização  situada de forma crítica 
contemplando a complexidade e a diversidade no mundo. 
Fonte: Sparano-Tesser (2021, p. 148) 

 
É sugerido neste capítulo uma organização de proposta didática 

baseada nos contextos em que se vive. A ideia não é mostrar, por 
meio dos quadros, um passo-a-passo da proposta didática, mas um 
modo de organizar didaticamente a configuração de aulas e 
propostas didáticas abordadas em cursos de Libras para aprendizes 
ouvintes.  

Além disso, o objetivo é apontar um olhar para as diversidades 
de possibilidades de apresentar o universo surdo, como permitir 
aos ouvintes o acesso aos vídeos relacionados a uma visão clínica 

 
6 Cf: Newman & Holzman (2002, p. 196). 



264 

versus uma visão patológica do sujeito Surdo, conhecimentos 
esses a que, possivelmente, os aprendizes ouvintes só terão 
acesso em cursos de Libras.  

Isso porque, historicamente, durante o ensino de Libras para 
ouvintes, geralmente, muitos  profissionais compactuam a crença de 
que a língua portuguesa do aprendiz ouvinte não é bem-vinda durante a 
aprendizagem de sinais. Gesser (2012, p. 114) afirma que essa visão 
está, em grande medida, vinculada à crença na natureza da Libras, 
quando se sugere que “usar a Libras e falar ao mesmo tempo é errado”. 
A autora afirma, ainda, que as razões pelas quais essa percepção é 
disseminada está diretamente associada às experiências que os surdos 
tiveram com a língua portuguesa na escola. 

Uma proposta didática, um programa e um currículo decolonial 
buscam questionar a colonialidade do saber (eurocentrismo como 
perspectiva hegemônica) e a colonialidade do poder, uma 
“hierarquia racializada: brancos (europeus), mestiços...” apagando 
suas diferenças históricas, culturais e linguísticas, o que inclui o povo 
surdo como minoria linguística.  

As raízes desse modelo de ensino podem ser encontradas no 
período colonial, quando o conhecimento era transmitido de forma 
unilateral a colonizados. O contexto de ensino tradicional, as 
relações entre professor e aluno são reflexos da colonialidade devido 
à constante manutenção da dicotomia dominador- dominado, na 
qual dificilmente se encontra um lugar de diálogo e trocas de ideias 
de forma cooperativa. Em relação às práticas de ensino, é importante 
mencionar que "práticas dominantes” podem impactar em uma 
naturalização de determinadas formas de fazer, sem questionar seus 
fundamentos e possíveis efeitos colaterais. É crucial analisar se 
essas práticas são realmente as mais adequadas para promover o 
desenvolvimento integral dos aprendizes. 

Dessa maneira, de acordo com Zeferino, dos Passos e Pain 
(2019), as pedagogias decoloniais podem ser entendidas como 
processo e prática sociopolíticos transformadores, assentados nas 
realidades de dentro e fora das escolas, que nasce das 
subjetividades, histórias e lutas das pessoas, vividas num mundo 
regido pela estrutura colonial/capitalista e, portanto, racializada e 
geneirificada. 



265 

Por esse viés, a escolha de conteúdos e propostas didáticas, sob 
as lentes da decolinialidade sugere que o ato de aprender Libras vai 
além do simples conhecimento de uma nova estrutura gramatical. A 
proposta didática torna o ensino-aprendizagem um ato político e 
social, que desafia e transforma as relações de poder existentes. 

  
A proposta didática que organizamos e a proposta didática que 
precisamos descolonizar para ensinar: Considerações Finais 

 
Neste capítulo busquei trazer um olhar decolonial para a 

proposta didática no ensino de Libras como língua adicional, sob 
lentes baseadas nos estudos decoloniais. Propus a construção de 
um olhar crítico-reflexivo sobre as questões de uma colonização 
ouvintista socio-historico-culturalmente dominante, que impõe seus 
padrões e valores sobre a comunidade surda. Trouxe à tona 
observações que ainda apresentam traços da colonialidade na 
organização de propostas didáticas no ensino de Libras para 
aprendizes ouvintes.  

Propostas didáticas conteudistas, professores, sejam surdos ou 
ouvintes, como detentores do saber, oferecem pouco ou nenhum 
espaço de negociação de tarefas entre professor e aprendiz, 
conteúdos desconexos com o contexto de vida dos aprendizes. São 
estes, portanto, alguns pontos a se olhar nesse contexto de processo 
de descolinalização linguística.  

Sparano-Tesser (2015) defende que a língua está em constante 
movimento e vai construindo novos sentidos, a partir da interação 
entre os sujeitos e possibilitando novas construções e entendimento, 
logo, a língua é fundamental para a aprendizagem.  

Para Sparano-Tesser (2021, p. 52) “a língua é poder. É o poder 
dado ao sujeito de enunciar em uma outra língua, de entender, se 
fazer entender, agir, apresentar pontos de vista, sustentar ideias, 
compartilhar experiências ideológicas vividas”. A autora afirma que 
por meio da língua é possível “expandir as possibilidades de ir para 
além e minimizar e/ou sanar os impactos de uma desigualdade social 
e linguística”. Isso porque, o uso da língua é livre e o espaço da sala 
de aula é, também, um potencializador do uso livre da língua.                             

O Decreto 5.626/05 estabelece um marco importante para a 
educação de surdos no Brasil, ao garantir a prioridade das pessoas 



266 

surdas na docência de Libras e ao valorizar a formação acadêmica e 
a fluência na língua (BRASIL, 2005).  A descolonização do ensino de 
Libras é um processo complexo e contínuo que demanda a 
participação de todos os envolvidos: comunidade surda (surdos e 
ouvintes), profissionais da educação que compreendam que a 
docência de Libras demanda várias questões, como formação 
acadêmica, abordagem metodológica contextualizada, resistência a 
favor de direitos linguísticos e valorização dos espaços de ensino-
aprendizagem de Libras. 

O olhar aqui é apenas um ponto de partida para sugestões 
didáticas e a construção de um ensino de Libras mais justo e 
equitativo. Para tanto, é fundamental que cada professor(a) adapte a 
proposta à sua realidade e aos seus aprendizes. 

Tenho em mente, ainda, que há muitas questões a serem 
trazidas sobre a decolonialidade para propostas didáticas no ensino 
de Libras como língua adicional, que inclusive poderão fazer parte de 
trabalhos futuros. Contudo, anseio que o olhar aqui apresentado 
possa incentivar professores(as), pesquisadores(as) e demais 
interessados(as), dentro de seu contexto de ensino-aprendizagem, a 
romper com as práticas ouvintistas colonislistas de apagamentos 
sócio-histórico-culturais de colonialismo. 

 
 
Referências 

 
BAKHTIN M. (VOLÓCHINOV) (1929) Marxismo e Filosofia da 
Linguagem. 13. ed. Tradução de Michel Lahud e Yara Frateschi Vieira. 
São Paulo: Hucitec, 2009. 

BAKHTIN, M. [1975]. Diálogo I: A questão do discurso dialógico. In: 
_______. Os gêneros do discurso. São Paulo, SP: Editora 34, 2016.  

BARBOSA, B. C. Projetos de letramento: praxiologias decoloniais 
para formação antirracista de professores de línguas. SOLETRAS, Rio 
de Janeiro, n. 48, 2024. 

BRAIT, B. Lições de gramática do professor. In: BAKHTIN, M. 
Questões de estilística no ensino da língua. São Paulo, SP: Editora 
34, 2013, p. 7-18. 



267 

BRASIL. Lei 10.436, de 24 de abril de 2002. Dispõe sobre a Língua 
Brasileira de Sinais (Libras) e dá outras providências. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10436.htm?=und
efined>. Acesso em: 18 Jun. 2024.  

_______. Decreto 5.626, de 22 de dezembro de 2005. Regulamenta 
a Lei nº 10.436, de 24 de abril de 2002. Dispõe sobre a Língua 
Brasileira de Sinais - Libras, e o art. 18 da Lei nº 10.098, de 19 de 
dezembro de 2000. Disponível em: <https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/_ato2004-2006/2005/decreto/d5626.htm>. Acesso em: 18 
Jun. 2024. 

CUNHA JUNIOR E. P.; et al. A educação de surdos no bilinguismo e no 
multilinguismo brasileiro. In: LIBERALI F.; MEGALE A.; VIEIRA D. A. 
(Orgs.) Por uma educação bi/multilingue insurgente. Campinas, 
SP: Pontes Editores, 2022.  

GESSER, A. O Ouvinte e a Surdez: Sobre Ensinar e Aprender Libras. 
São Paulo: Parábola Editorial, 2012. 

LEFFA, V. J.; IRALA, V. B. O ensino de outra(s) língua(s) na 
contemporaneidade: questões conceituais e metodológicas. In: 
_______. Uma espiadinha na sala de aula: ensinando línguas 
adicionais no Brasil. Pelotas, RS: Educat, 2014, p. 21-48. 

LIBERALI, F. C.. Atividade Social nas aulas de língua estrangeira. 
São Paulo: Moderna, 2009. 

LIBERALI, F. C.; SANTIAGO C. Atividade Social e multiletramento. In: 
LIBERALI, F.C. (Org.). A Reflexão e a Prática no Ensino Médio: Inglês. 
São Paulo: Blucher, 2016, p. 19-35. 

MOURA, M. C. A Cultura do Surdo. In: O Surdo: caminhos para um 
nova identidade. Rio de Janeiro: Revinter, 2000.   

NEWMAN, F.; HOLZMAN, L. Lev Vygotsky: cientista revolucionário. 
Trad. Marcos Bagno. São Paulo: Loyola, 2002. 

NEW LONDON GROUP. (1996) A Pedagogy of Multiliteracies: 
Designing social futures. In: COPE, B; KALANTZIS, M. Multiliteracies: 
Literacy Learning and the Design of Social Futures. New York: 
Cambridge, 2000, p. 9-37. 



268 

QUIJANO, A. Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú 
indígena, v. 13, n. 29, p. 11-20, 1992. 

SPARANO-TESSER, C. R. O ensino de Libras como língua adicional: 
atividades sociais e os multiletramentos em propostas didáticas. 
2021. 152 f. Tese (Doutorado em Linguística Aplicada e Estudos da 
Linguagem) - Programa de Estudos Pós-Graduados em Linguística 
Aplicada e Estudos da Linguagem, Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo, São Paulo, 2021. 

_______. Atuação do intérprete de libras na mediação da 
aprendizagem de aluno surdo no ensino superior: reflexões sobre 
o processo de interpretação educacional. 2015. 117 f. Dissertação 
(Mestrado em Linguística) - Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, São Paulo, 2015. 

VYGOTSKY, L. S. (1934) A memória e o ato de pensar. In: _______. A 
formação social da mente. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

ZEFERINO, J. C.; DOS PASSOS, J. C.; PAIM, E. A. (2019). 
Decolonialidade e educação do campo: diálogos em 
construção.  Momento – Diálogos em Educação, n. 28, v.2, p. 21–36. 

 
  



269 

 
 
 
 
 
 
 

SEÇÃO IV 
 

Vento Siroco  
Letramentos decoloniais e (socio)educação 

libertadora:  Tecendo discursos e vidas 
  



270 

  



271 

CAPÍTULO 11 
 

Letramento do Professor Antirracista:  
Posições Interpretativas e Imagens de Controle 

 
Bruna Carolini Barbosa 

 
 
 

Não pode existir uma prática educativa  
neutra, descomprometida, apolítica.  

A diretividade da prática educativa que a faz  
transbordar sempre em si mesma  

e a perseguir um certo fim,  
um sonho, uma utopia,  

não permite a neutralidade.  
(Freire, 1995, p. 37).  

 
Introdução 

 
A epígrafe deste trabalho acaba por antecipar sua finalidade: pensar 

a formação de professores em uma perspectiva crítica e contestadora de 
padrões hegemônicos. Alinhando-se a uma perspectiva freiriana, 
esperançamos que a formação de professores de línguas adquire maior 
importância quando é abordada em sua dimensão política e social, como 
um modo de agir no mundo. A formação para lidar com a complexidade 
social requer um arcabouço teórico que vai além de métodos, técnicas e 
conhecimentos sobre línguas, textos e discursos. Cavalcanti (2013, p. 
266) destaca que a formação “não pode ser apenas linguística; deve ser 
sofisticadamente interdisciplinar e transdisciplinar, socialmente 
engajada, antropologicamente atenta e plural em seu foco”, tal 
perspectiva vai ao encontro dos pressupostos da Linguística Aplicada 
Crítica (LAC), 

Para compreender a relevância da LAC no âmbito  da formação de 
professores de línguas, é essencial considerar a interseção entre 
conhecimento e política. Pennycook (2001, p. 43) afirma que “todo 
conhecimento é político” e que essa dimensão política resulta em uma 
construção social e epistêmica que incorpora saberes críticos ao poder 
dominante (Kleiman, 2013). No contexto da LAC, considera-se a 
importância dos sujeitos e contextos, incentivando a reflexão sobre 



272 

questões sociopolíticas e desafiando discursos e práticas que perpetuam 
injustiças sociais, o que a caracteriza como ideológica. Portanto, a 
politização da pesquisa e a busca por alternativas sociais são aspectos 
essenciais das novas abordagens teóricas e práticas em LAC.  

O fazer em LAC requer praxiologias que considerem a centralidade 
das questões sociopolíticas e da linguagem na formação da vida social e 
pessoal (Moita Lopes, 2006, p. 22). Nossas epistemologias estão 
profundamente integradas com nossas práticas, a ponto de não poderem 
ser expressas separadamente. O termo ‘praxiologia’ substitui ‘teorias’ 
porque entendemos que, pelo menos em nosso campo, teorias não podem 
ser separadas da prática. Essa abordagem reflete a interpretação do 
argumento de Freire (2005) de que teoria e prática são inseparáveis, com 
cada uma fundamentando a outra (Pessoa, Silva, Freitas, 2021). Nesse 
sentido, quais praxiologias podem contribuir para uma formação que 
possibilite aos educadores adotar uma postura agentiva e crítica em 
relação aos padrões dominantes, especialmente em ambientes de sala de 
aula caracterizados pela diversidade cultural e pelos desafios inerentes? 

Com base em uma concepção ampla de decolonialidade 
(Bernardino-Costa, Maldonado-Torres, Grosfoguel, 2020) como 
ferramenta de intervenção social voltada à transformação da ordem 
hegemônica vigente e ao rompimento com a pretensa neutralidade na 
produção de conhecimento científico, este trabalho argumenta em favor 
da formação crítica de professores de línguas. Propõe-se, assim, 
incentivar o engajamento com experiências subjetivas e promover uma 
práxis que favoreça a análise e a compreensão dos sistemas de opressão 
que operam/estruturam o sistema-mundo moderno/colonial.  

A história social do Brasil é profundamente marcada pela 
colonização e suas consequências, que estabeleceram uma estrutura de 
opressão caracterizada pela dominação, exploração e violência — tanto 
física quanto simbólica — de determinados grupos. Essa trajetória 
histórica moldou de forma significativa as vivências de pessoas negras e 
indígenas na sociedade brasileira. Mesmo após o fim do período colonial, 
a lógica da colonialidade permanece, influenciando profundamente 
nossos modos de pensar, agir e perceber o mundo contemporâneo. 

A partir da análise de eventos de letramento, este estudo discute as 
posições interpretativas dos sujeitos da aprendizagem em relação às 
questões raciais, destacando a urgência de uma abordagem antirracista 
na formação de professores. As discussões lançam luz à compreensão 



273 

da sociedade como um campo racialmente saturado (Butler, 2019 e 
promovem a reflexão sobre as imagens de controle (Collins, 2019) e sobre 
a branquitude (Bento, 2022), aspectos que influenciam a percepção sobre 
corpos negros. Busca-se, assim, fomentar uma formação crítica entre 
professores, incentivando o engajamento com experiências subjetivas e 
promovendo uma práxis comprometida com um projeto político-
acadêmico que priorize as questões raciais, com vistas a compreender o 
papel estruturante do racismo no sistema-mundo moderno/colonial.  

 
Formação de Professores em uma Perspectiva Decolonial, 
Antirracista e Ideológica 

 
Ao considerarmos que a neutralidade é algo incompatível com a 

decolonialidade, podemos constatar que o pensar decolonial não é um 
fazer universal ou único. Segundo Menezes de Souza, no Brasil, há 
diversas pesquisas abordam essa reflexão, mas tratar dessa 
problemática de maneira única seria incoerente. As teorias decoloniais e  
as epistemologias do Sul são contrárias à universalidade, assim “não 
pode haver uma teoria decolonial única e universal. Qualquer estudioso 
da teoria decolonial, se for realmente decolonial, acaba situando, 
localizando a sua forma de pensar” (Menezes de Souza, Martinez, Diniz de 
Figueiredo, 2019, p. 8) 

Menezes de Souza, Martinez e Diniz de Figueiredo (2019) defendem 
um fazer decolonial pensado a partir do locus de enunciação, ou seja, 
considerando que quem fala, fala de um lugar social, atravessado por 
histórias particulares, portanto, as interpretações que fazemos não são 
aleatórias, elas integram vivências acadêmicas, biográficas, subjetivas.  

Adoto uma definição ampla da decolonialidade, entendendo-a como 
um modo de intervenção social, de transformação da ordem hegemônica 
vigente. Argumento em favor de uma decolonialidade que possibilite a 
expressão das histórias e subjetividades de sujeitos periféricos, da estética 
e arte negra, da decolonialidade como uma praxiologia para um projeto 
político-acadêmico que traga para o centro, para o primeiro plano, as 
questões raciais, uma vez que o racismo é estruturante do sistema-mundo 
moderno/colonial, bem como é um “princípio organizador daqueles que 
podem formular um conhecimento científico legítimo e daqueles que não 
podem” (Bernardino-Costa, Torres, Grosfoguel, 2020, p.10).  



274 

A decolonialidade aqui vai além de um diálogo teórico, sendo uma 
tomada consciente de posição para uma formação docente antirracista. 
Em uma postura consciente de desobediência epistêmica, não viso 
apenas ao desenvolvimento de saberes técnicos, didático-pedagógicos, 
linguísticos, literários, entre outros saberes frequentemente privilegiados 
no contexto de formação de professores de línguas. Busca-se, sobretudo, 
criar condições para que os professores em formação se conectem com  
sua subjetividade; promover uma formação para a leitura do mundo, que 
precede à leitura da palavra (Freire, 2011).  

Paulo Freire, em “A importância do ato de ler” (2011), resgata as 
memórias de sua infância, quando, a partir de um olhar para o contexto 
que o cercava, iniciava, já nos primeiros anos de sua vida, a leitura do 
mundo. Daí decorre uma de suas mais conhecidas citações “a leitura do 
mundo precede a leitura da palavra, daí que a posterior leitura desta não 
possa prescindir da continuidade da leitura daquele”. O autor convida a 
um retorno ao seu passado para a discussão sobre o ato de ler, em que 
critica a memorização mecânica e a magicização da palavra como algo 
capaz de revelar os sentidos e conhecimentos científicos mais profundos 
do mundo, algo irreal e que não abrange a complexidade e a profundidade 
crítica e subjetiva do ato da leitura. A leitura só se realiza e efetiva a partir 
da relação entre leitor, mundo e palavra.  

As reflexões de Freire, embora fundamentadas em sua experiência 
com a alfabetização de adultos, mostram-se igualmente pertinentes para 
a formação inicial de professores. Essa associação se torna evidente 
quando consideramos que grande parte dos alunos das Universidades 
advém das camadas populares, como apontam os dados da pesquisa de 
Campos Almeida (2021), e que esses alunos passaram por processos de 
escolarização que não necessariamente promoveram práticas de 
letramento prestigiadas pela academia.  

Ao não desenvolverem o domínio da leitura e escrita prestigiadas 
pela academia e pelas instituições de poder, os sujeitos, muitas vezes, 
são privados de participar efetivamente de práticas sociais nas quais tais 
habilidades são requeridas. Exige-se o domínio de conhecimentos 
específicos desse espaço sócio-discursivo, com o pressuposto implícito 
de que os indivíduos já estão familiarizados com tais práticas. Essa lógica 
nega o valor das práticas vernaculares de letramento, classificando-as 
como inferiores, o que acaba privando esses sujeitos da oportunidade de 
desenvolver estratégias baseadas nos conhecimentos que já possuem. 



275 

Dessa forma, é interrompido o continuum que poderia levar à apropriação 
de novos usos da escrita. 

O mercado de bens simbólicos tem uma importância central na 
estruturação social, já que o consumo dos bens culturais pressupõe 
condições desiguais, impostas pela posição do grupo nas relações de 
produção. Assim, a fim de que essas desigualdades não sejam 
reproduzidas, a academia não deve operar como um agente de violência 
simbólica, mas promover o acesso ao capital cultural legitimado que 
organiza a configuração desse campo (Bourdieu, 2009).  

Desse modo, a formação inicial de professores deve adotar uma 
abordagem que leve em consideração as práticas de letramento nas quais 
os sujeitos estão inseridos. É fundamental desenvolver uma praxiologia 
crítica que se oponha ao pensamento único, às identidades homogêneas 
e à mera reprodução dos conhecimentos valorizados na esfera 
acadêmica. Essas práticas devem sistematizar eventos de letramento em 
que a leitura e a escrita assumam um caráter ideológico (Street, 2014), 
promovendo, assim, perspectivas críticas, plurais e identitárias. 

O caráter crítico e identitário do letramento na formação inicial de 
professores se reflete no modo como são concebidos, abordados e 
desenvolvidos os conhecimentos coerentes e de interesse dos sujeitos 
das práticas. Nesse sentido, quando esses sujeitos levantam uma 
discussão ou apontam a necessidade de aprofundamento em uma 
determinada temática, conteúdo ou ações, os professores formadores, 
comprometidos com uma formação que seja significativa e democrática, 
tornam-se corresponsáveis pela mediação desses pontos. Diante disso, 
desponta a necessidade em pensar uma organização didática que 
contemple saberes para além dos legitimados na academia e que rompa 
com o caráter autônomo do letramento (Street, 2014).  

O Letramento Autônomo refere-se a uma perspectiva que considera 
o letramento como um conjunto de habilidades técnicas e neutras que 
podem ser adquiridas e aplicadas independentemente do contexto social 
ou cultural. Esse conceito de letramento é muitas vezes associado a uma 
visão tradicional da educação, onde o foco está na aquisição de 
habilidades formais, sem levar em consideração as práticas sociais e os 
contextos culturais nos quais a leitura e a escrita ocorrem. Contrapondo-
se ao modelo autônomo, o conceito de letramento ideológico de Street 
propõe que o letramento não é apenas uma habilidade neutra, mas é 
profundamente enraizado nos contextos sociais, culturais, políticos e 



276 

históricos em que é praticado. Nessa perspectiva, o letramento não pode 
ser separado das ideologias e relações de poder que o moldam. Street 
argumenta que o letramento é uma prática social, e sua compreensão 
requer uma análise crítica das formas como ele é usado para perpetuar ou 
desafiar estruturas de poder dentro de uma sociedade (Street, 2014). 

Essa concepção crítica do letramento converge com o pensamento 
de Pennycook (2001, p. 43), que afirma que 'todo conhecimento é 
político.' Essa inserção política dá origem a uma construção social e 
epistêmica que incorpora saberes críticos ao poder hegemônico 
(Kleiman, 2013). O fazer em Linguística Aplicada Crítica leva em conta os 
sujeitos e os contextos, promovendo reflexões sobre questões 
sociopolíticas e opondo-se a discursos e práticas que perpetuam 
injustiças sociais. Nesse sentido, pode ser compreendida como uma 
prática ideológica. Desse modo,  

 
politizar o ato de pesquisar e pensar alternativas para a vida social são 
parte intrínseca dos novos modos de teorizar e fazer LA. Assim, a LA 
necessita da teorização que considera a centralidade das questões 
sociopolíticas e da linguagem na constituição da vida social e pessoal. 
(Moita Lopes, 2006, p.22). 

 
A formação de professores de línguas torna-se ainda mais 

significativa quando analisada sob uma perspectiva política, 
considerando seu papel social e sua capacidade de influenciar a maneira 
como os sujeitos atuam no mundo. Entendida dessa forma, a formação 
de professores se insere em um movimento de suleamento, de 
decolonialidade epistemológica (Quijano, 2005), assim como a agenda de 
pesquisa em Linguística Aplicada, que é metodologicamente interventiva 
e pretende romper com a exclusividade do saber produzido pelas 
instituições de prestígio. Assume, assim, como objetivo, a formulação de 
currículos que favoreçam a apropriação dos saberes legitimados pelos 
grupos periféricos, bem como a legitimação dos conhecimentos 
produzidos por eles.   

Compreendo, assim, a formação de professores em uma 
perspectiva decolonial, antirracista e ideológica, situada na convergência 
entre a Decolonialidade – entendida como uma praxiologia anti-
hegemônica -, os Estudos do Letramento e a Teoria Crítica. Na 
convergência entre essas bases teórico-metodológicas, neste trabalho, 
socializo parte de um projeto de letramento desenvolvido com 



277 

professores em formação, em que alguns instrumentos mediadores, 
como Diários e Círculos de Cultura, são mobilizados com o intuito de 
discutir questões raciais e sociais mais amplas. Neste texto, as análises 
se aprofundam na discussão sobre como as posições interpretativas 
adotadas por professores em formação materializam ideologias raciais, 
evidenciando a branquitude como norma e perpetuando as imagens de 
controle associadas aos homens negros, frequentemente retratados 
como um lugar de violência iminente. 

 
Branquitude e Imagens de Controle  

 
A sociedade contemporânea não pode ser compreendida sem os 

conceitos de raça e racismo; isso porque – mesmo que de modo velado – 
a ideologia, o direito, a economia e a política mantêm relações com o 
racismo; trata-se de algo mais profundo que culmina nas expressões 
cotidianas de racismo. O racismo fornece o sentido, a lógica e a tecnologia 
para a reprodução das formas de desigualdade e violência que moldam a 
vida social contemporânea, não é, assim, uma manifestação patológica 
ou restrita ao nível da individualidade. Entendido como um sistema de 
opressão, o racismo é, portanto,  

 
[...] uma forma sistemática de discriminação que tem a raça como fundamento, 
e que se manifesta por meio de práticas conscientes ou inconscientes que 
culminam em desvantagens ou privilégios para indivíduos, a depender do grupo 
racial ao qual pertençam. (Almeida, 2021, p.32) 

 
Racismo não é, portanto, apenas preconceito ou discriminação 

racial; ele existe quando essa discriminação é sustentada por poder. 
Nesse contexto, o pacto da branquitude surge como uma manifestação 
dessa lógica racial, uma vez que se refere ao acordo tácito para preservar 
e perpetuar privilégios raciais de pessoas brancas, frequentemente 
sustentando e replicando ideias que normalizam a branquitude e 
marginalizam outras identidades raciais. A branquitude pode ser 
compreendida, assim, como uma posição social e política de privilégio 
racial, que é muitas vezes naturalizada na sociedade (Bento, 2022). 

Um dos poderes conferidos à branquitude, como posição de 
privilégio dentro da estrutura racial, é a capacidade de atribuir significados 
aos corpos. Esse processo de dominação, conforme descrito por 
Schucman (2014), é histórico e tem suas raízes na colonização. Ao atribuir 



278 

sentidos aos corpos negros, a branquitude acaba por racializar também 
os corpos brancos. No entanto, esse processo estabelece uma hierarquia 
em que o branco é visto como universal, como a norma, cujos saberes, 
cultura, beleza e capacidade são considerados superiores aos de outros 
grupos, que são relegados à condição de primitivos e subalternizados. O 
poder de produzir subjetividade no tecido social, conferido à branquitude, 
está intimamente ligado ao conceito de Imagens de Controle, proposto 
por Patrícia Hill Collins (2019). 

As Imagens de Controle, sistematizadas por Collins (2019), atestam 
a dimensão ideológica da opressão racial. Trata-se de representações 
subjetivas, estereótipos negativos da condição da mulher negra, 
elaborados por brancos e utilizados para sustentar práticas sociais 
discriminatórias.  Em uma ideologia amplamente disseminada de 
dominação, as imagens estereotipadas ganham um significado particular. 
A autoridade de definir valores sociais é uma ferramenta crucial de poder, 
permitindo que a branquitude manipule as percepções sobre a 
feminilidade negra. Isso ocorre por meio da exploração de símbolos já 
existentes ou da criação de novos. A perpetuação desses estereótipos, 
que posicionam as mulheres negras como "o outro", serve como uma 
justificativa ideológica para as opressões baseadas em raça, classe e 
gênero, com ideias fundamentais permeando essas e outras formas de 
opressão (Collins, 2019).  

Entendidas como uma categoria de análise que se molda à matriz de 
dominação, as Imagens de Controle não são fixas, mas dinâmicas e 
potencialmente úteis para pensar a dimensão ideológica do racismo e a 
atribuição de sentidos aos corpos não brancos. Collins (2019) discute 
alguns estereótipos da masculinidade negra, como rótulos que hiper 
sexualizam homens negros, por exemplo. Entre as imagens de controle 
associadas à masculinidade negra está a de que o homem negro “é 
violento, perigoso, uma ameaça”, estereótipo discutido também por 
Judith Butler.  

Judith Butler (2020), filósofa e uma das principais teóricas do 
feminismo e da teoria Queer, ao analisar o caso de Rodney King, um 
homem negro violentamente assassinado pela polícia, identifica a 
existência de um campo de visibilidade racialmente saturado “que 
circunscreve a percepção de pessoas que se compreendem como 
brancas, cuja identidade se sustenta na projeção da violência sobre o 
outro racializado enquanto negro” (Butler, 2020, p. 1).  



279 

Neste estudo de caso de Rodney King, Butler analisa o fato de as 
imagens do ataque a Rodney King serem utilizadas tanto pela acusação 
quanto pela defesa. A autora questiona como um mesmo conjunto de 
imagens pode ser compreendido como demonstração da violência 
policial e como justificativa dessa violência, uma vez que a polícia justifica 
o espancamento alegando, a partir das imagens, uma possível reação da 
vítima. No julgamento, a absolvição da violência policial é explicada pela 
autora como “efeito de uma episteme racista” (Butler, 2020, p. 1).  

A interpretação do vídeo é realizada a partir de possíveis lugares de 
identificação oferecidos: Rodney King, os policiais que o cercavam, 
aqueles que ativamente o espancavam, aqueles que testemunhavam, o 
olhar da câmera e, por implicação, o olhar do espectador branco que 
talvez sinta um ultraje moral, mas que também assiste à distância (Butler, 
2020). Esses lugares que influenciam o modo como são vistos e 
compreendidos os fatos: i) de dentro de uma lógica da branquitude como 
episteme; ii) ou uma contraleitura, em que a “visão” da negritude toma 
lugar (Fanon, 2020). Nesse sentido, “é necessário ler não somente o 
‘evento’ da violência, mas o esquema racista que ele orquestra e traz 
interpretação, que fragmenta a intenção violenta do corpo que a exerce e 
a atribui àquele que a recebe” (Butler, 2020, p.7). 

A representação de King como ameaça violenta se dá no interior de 
um quadro de interpretação racista, que se produz a partir das projeções 
invertidas da branquitude. Trata-se de uma esquematização racial, uma 
produção racial do visível; “trata-se de um ver que é um ler, isto é, uma 
construção contestável, mas que ainda assim se passa por ‘ver’, uma 
leitura que se tornou, para aquela comunidade branca, e para muitos 
outros, o mesmo que ver” (Butler, 2020, p.3). Desse modo, 

 
Não é uma questão, portanto, de negociar entre o que é ‘visto’, e um lado, e 
uma leitura que é imposta sobre a evidência visual do outro. Em certo 
sentido, o problema é ainda pior: na medida em que há uma organização e 
disposição racista do visível, ela funcionará para circunscrever o que se 
qualificar como evidência visual, de tal modo que, em alguns casos, é 
impossível estabelecer a ‘verdade’ da brutalidade racista por meio do 
recurso à evidência visual. Quando o visual está completamente 
esquematizado pelo racismo, a ‘evidência visual’ à qual nos referimos irá 
sempre e somente refutar as conclusões nela baseadas; é possível, no 
interior dessa episteme racista, que nenhuma pessoa negra possa recorrer 
ao visível enquanto terreno seguro de evidência. [...] O campo visual não é 



280 

neutro à questão da raça; é ele mesmo uma formação racial, uma episteme 
hegemônica e persuasiva. (Butler, 2020, p.4) 

 
A análise realizada por Butler (2020) acerca do campo de visibilidade 

racialmente saturado e episteme da branquitude racista, bem como os 
conceitos propostos por Collins (2019) sobre as Imagens de Controle, 
permitem analisar as posições interpretativas de professores em 
formação que participaram dos eventos de letramento apresentados 
neste trabalho. Isso leva à reflexão sobre como ocorre a esquematização 
racial do campo visível e sobre o modo como os discursos sobre eventos 
da vida e da ficção se organizam dentro de um quadro racialmente 
saturado.  

Não questiono se há uma produção/construção racial do visível, mas 
de que modo isso se dá; nos eventos de letramento, nos discursos sobre 
os eventos da vida e sobre a literatura, uma vez que o racismo pode ser 
compreendido como estrutural, institucional e, portanto, 
indiscutivelmente presente nas relações sociais. Ocupo-me, portanto, da 
discussão sobre como está disposta essa formação racial do visível nos 
dados apresentados e quais os lugares de identificação ocupados pelos 
sujeitos. 

 
Práticas de Letramento e Formação de Professores: Entre o 
Hegemônico e o Vernacular 

 
Neste texto, empregamos em diversos momentos o conceito 

“evento de letramento”. O termo foi inicialmente cunhado por Heath e é 
definido pela autora como “occasions in which written language is integral 
to the nature of participants interactions and their interpretative processes 
and strategies”1 (Heath, 1982, p.319).  Fundamental para pesquisas que 
se ocupam da investigação dos modos de apropriação de significados 
mediados pela escrita, “in such literacy events, participants follow 
socially established rules for verbalizing what they know from and about 
the written material. Each community has rules for socially interacting and 
sharing knowledge in literacy events” (Heath, 1982, p.50). 2  

 
1 Ocasiões em que a língua escrita é integrante da natureza das interações dos sujeitos e 
de suas estratégias e processos interpretativos (tradução nossa).  
2 Em tais eventos de letramento os sujeitos seguem regras estabelecidas socialmente para 
verbalizar o que eles sabem a partir do material escrito e sobre esse mesmo material. Cada 



281 

Street (2010), ao referir-se a tal conceito, estabelece as relações 
entre os eventos de letramento e os eventos de fala: 

 
[…] essa expressão baseia-se na teoria que analisa os eventos de fala e é 
usada como ferramenta de pesquisa para ter a noção de evento de 
letramento no qual se pode dizer que há ali uma atividade, um evento. Há 
nele letramento suficiente para que eu possa chamá-lo de evento de 
letramento e, então, começar a descrever seus aspectos, textos objetos, 
falar sobre escrita, aprendizagem. (Street, 2010, p.38) 

 
A descrição desses eventos de letramento possibilita a visualização 

de regularidades em que as próprias falas, discursos, gêneros discursivos 
e até mesmo certas vestimentas ritualísticas podem sinalizar para o seu 
reconhecimento, permitindo o agrupamento em conjuntos de eventos de 
letramento de forma a dar a eles um padrão, constituindo as práticas de 
letramento. Para Kleiman (2005, p.12), as práticas de letramento são um 
“conjunto de atividades envolvendo a língua escrita para alcançar um 
determinado objetivo numa determinada situação, associada aos 
saberes, às tecnologias e às competências necessárias a sua realização”. 

As práticas de letramento remetem às práticas sociais e 
concepções de escrita e leitura, ou seja, qual significado é atribuído ao 
letramento em determinadas situações. Street entende as práticas de 
letramento  

 
como um conceito mais amplo, alçado a um nível mais elevado de 
abstração e referindo-se a comportamentos e conceitualizações 
relacionados ao uso da leitura e/ou da escrita. As práticas letradas 
incorporam não só os “eventos de letramento”, como ocasiões empíricas 
de que o letramento é parte integrante, mas também “modelos populares” 
desses eventos e pre-concepções ideológicas que os sustentam. (Street, 
2014, p.174) 

 
Hamilton (2000) criou uma metáfora que explica e diferencia os 

eventos de letramento e as práticas de letramento. A autora utiliza a 
comparação das unidades à estrutura de um iceberg, sendo que os 
eventos de letramento podem ser entendidos como a ponta do iceberg, 
visível acima da superfície, passíveis de descrição. As práticas seriam o 

 
comunidade tem regras para interagir socialmente e compartilhar conhecimentos em 
eventos de letramento (tradução nossa). 



282 

que está abaixo da superfície, submerso, e corresponde à estrutura do 
iceberg, que não pode ser visto, mas pode ser percebido a partir da ponta, 
ou seja, ou eventos de letramento. 

Os eventos de letramento são as situações de comunicação 
mediadas pela escrita e são passíveis de registro porque, em uma 
comunidade, é possível observar e registrar os eventos de letramento nos 
quais estão inseridos os indivíduos. As práticas de letramento, por sua 
vez, são constituídas pelo conjunto de eventos de letramentos, por sua 
regularidade e semelhança. 

Adequado para compreender as práticas de letramento de acordo 
com os contextos é o conceito de esferas da comunicação discursiva (ou 
da atividade humana, ou da comunicação social) em que os enunciados 
são situados historicamente, desse modo, as esferas definem os modos 
de enunciar, os discursos e os gêneros (Bakhtin; Volóchinov, 2017). 
Vianna et al (2016, p.40) argumentam sobre a adequabilidade do conceito 
de esferas para compreender a relação entre as práticas de letramento 
em uma perspectiva sociocultural, “uma vez que concebe o discurso 
como uma construção sócio-histórica, na qual ecoam vozes que se 
relacionam com outros enunciados de maneira dialógica”. 

 O conceito de esferas da comunicação oferece uma estrutura para 
entender como os enunciados são historicamente situados. Essa 
abordagem é particularmente adequada para analisar as práticas de 
letramento dentro de uma perspectiva sociocultural, e nesse contexto, os 
conceitos de letramento dominante e vernacular, explorados por 
Hamilton (2000), complementam essa análise ao oferecerem uma visão 
crítica das diferentes práticas de leitura e escrita que coexistem nessas 
esferas.  

O letramento dominante refere-se às formas de letramento que são 
valorizadas e institucionalizadas, frequentemente associadas ao poder e 
à legitimidade social, e promovidas por sistemas formais de educação e 
normas culturais estabelecidas. Em contraste, o letramento vernacular 
abrange práticas informais e contextuais de leitura e escrita que emergem 
dentro de comunidades específicas, muitas vezes desconsideradas ou 
desvalorizadas pelas instituições dominantes. Essas práticas 
vernaculares, apesar de não seguirem os padrões normativos, 
desempenham um papel fundamental na vida cotidiana das pessoas, 
permitindo-lhes negociar sua identidade cultural e resistir às imposições 
do letramento dominante. A distinção entre esses dois tipos de 



283 

letramento revela as dinâmicas de poder envolvidas na valorização de 
certos conhecimentos e habilidades em detrimento de outros, 
destacando a importância de reconhecer e valorizar a diversidade de 
práticas de letramento em diferentes contextos sociais. 

Diante de um mundo marcado por desigualdades diversas, 
violências e opressões, a formação inicial de professores não pode se 
limitar a práticas autônomas e dominantes de letramento (Street, 2014). 
Compreendo, assim, que as práticas de letramento acadêmicas são, elas 
próprias, marcadas pela colonialidade do saber, desconsiderando 
saberes vernaculares, o que aponta para uma necessidade de insurgir à 
ordem colonial.  

Neste trabalho, é a dimensão subjetiva que ganha destaque, a partir 
da qual se efetiva uma praxiologia situada e culturalmente sensível. O 
projeto de letramento em ocorreram os eventos de letramento dos quais 
extraímos os trechos analisados neste trabalho possibilitou discussões 
acerca das dimensões explícitas e implícitas do racismo, o que coaduna 
com uma formação docente mais crítica e atenta às demandas sociais.  

O professor, muitas vezes, defronta-se com incidentes racistas e 
não sabe responder a perguntas relacionadas à temática ou como tratar 
do assunto com os seus pares; nesse sentido, possibilitar debates, 
estudos e reflexões sobre a temática torna-se relevante, contribuindo 
para que o assunto não seja tratado de modo inadequado, folclorizado, 
superficial ou restrito às datas comemorativas. 

Como caminho para uma formação em sentido amplo, acredito ser 
efetiva a escuta desses professores em formação, o espaço para 
narrativas autobiográficas, para narrativas que contemplem um viver 
diverso, que contemplem identidades pluriversais, assim como propõe 
Garcez, 

 
uma condição para contribuir para a formação de professores é ouvir esses 
professores, compreender a prática docente situadamente, isto é, no 
conjunto das contingências em que ele se dá, observar como os 
professores dão conta (ou não) das demandas complexas que se 
apresentam na sua rotina de trabalho e buscar com eles uma compreensão 
de como a prática docente satisfatória se dá, ou de como pode vir a se 
constituir. (2013, p.216-217) 

 
A formação se converte em um espaço de diálogo justamente 

porque há escuta. Nessa perspectiva, é preciso refletir e dialogar não só 



284 

sobre os saberes e narrativas legitimados, como é predominante, mas 
também abrir espaço para o que é marginal – a margem converte-se em 
centro. Foi justamente a escuta que possibilitou sistematizar e discutir as 
questões raciais que são abordadas aqui: a dimensão ideológica do 
racismo, materializada na reprodução da imagem de controle do homem 
negro como agente da violência.  
 
O lugar social periférico do corpo negro como agente da violência 
 

Os dados aqui analisados foram extraídos de alguns dos 
instrumentos mediadores (como os Diários de Leitura, Resenhas e os 
Círculos de Cultura) mobilizados em um projeto de letramento 
desenvolvido junto a professores em formação, alunos da disciplina 
“Leitura e Produção Textual”, do curso de Letras de uma instituição de 
ensino superior pública3. No projeto, os alunos realizaram a leitura de 
obras literárias escritas por autores negros, registraram suas impressões 
em diários de leitura, participaram de Círculos de Cultura e, por fim, 
escreveram resenhas críticas das obras lidas, publicadas em um painel 
virtual colaborativo.  

Os diários de leitura possibilitaram uma reflexão acerca das 
questões raciais. Com base em algumas entradas específicas dos diários 
de alguns sujeitos da pesquisa, bem como em transcrições e excertos dos 
Círculos de Cultura, focalizarei a questão da posição interpretativa dos 
sujeitos participantes. As análises e discussões consideram uma 
amostragem dos dados, selecionados atendendo ao princípio central 
deste trabalho: a implicação da subjetividade à discussão das questões 
raciais, ressignificando a formação do professor para além dos aspectos 
técnicos e pedagógicos.  

Os dados permitem a observação das posições axiológicas 
discursivas (Volóchinov, 2017) dos professores em formação em relação 
à dimensão ideológica do racismo. Vale mencionar que os diários de 
leitura não são entendidos aqui somente como um gênero mediador do 
letramento acadêmico, mas, alinhados a uma prática cursiva de leitura 
(Rouxel, 2012), revelam subjetividade, destacando a relação valorativa 
sobre os objetos do discurso e a relação com outros discursos já-ditos. 

 
3 Para mais sobre o Projeto de Letramento e suas etapas ver Barbosa (2024). Disponível em: 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/soletras/article/view/83176. Acesso em 12 ago. 2024. 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/soletras/article/view/83176


285 

Para a discussão, apresento as percepções de leitura acerca do 
conto “Espiral”, de Giovani Martins. São quatro entradas de diários de 
sujeitos diferentes, bem como um trecho da resenha de um deles.  
Sintetizamos algumas informações dos sujeitos no quadro a seguir: 

 
Quadro  1 - Breve perfil 

1 – D.N. 2 - G.C. 3. M.T. 4 – M.D. 
Mulher negra Homem negro Homem branco Mulher branca 
Residente em 
um distrito com 
cerca de 3 mil 
habitantes 

Residente em um 
distrito com 
cerca de 15 mil 
habitantes 

Morou até os 22 no 
Rio de Janeiro; 
atualmente reside 
em uma cidade 
próxima à 
Universidade 

Residente em 
uma cidade com 
cerca de 100 mil 
habitantes. 

17 anos 19 anos 23 anos 17 anos 
Educação 
Básica em 
Escola Pública 

Educação Básica 
em Escola 
Pública 

Educação Básica 
em Colégio Militar 
(pai militar) 

Educação 
básica em 
Colégio Privado 

1ª geração da 
família a 
ingressar no 
ensino superior  

1ª geração da 
família a 
ingressar no 
ensino superior 

Pais com ensino 
superior completo  

Avós e pais com 
ensino superior 
completo 

Fonte: a própria autora 
 

 “Espiral” é o segundo conto do livro “O Sol na Cabeça”, um dos 
livros lidos durante o projeto. No livro, ao longo dos contos, Giovani 
Martins ficcionaliza as várias dimensões da vida de sujeitos periféricos no 
Rio de Janeiro, construindo um panorama sobre vida dentro das favelas, 
sobre as desigualdades, sobre a segregação e sobre o contraste marcante 
entre as classes e raças.  

O conto “Espiral” é narrado em primeira pessoa e apresenta o 
comportamento de um homem cujo nome não nos é informado. O fato de 
esse personagem não ter um nome próprio, ou seja, não ter identidade 
marcada nominalmente, permite a correlação de sua história com a de 
outros indivíduos, representando, portanto, uma identidade que pode ser 
comum, coletiva.  No conto, as características físicas do personagem não 
são apresentadas, mas há uma descrição do componente social que 
permite visualizar a distância social entre as classes: 

 



286 

As pessoas costumam dizer que morar numa favela de Zona Sul é privilégio, 
se compararmos a outras favelas na Zona Norte, Oeste, Baixada. De certa 
forma, entendo esse pensamento, acredito que tenha sentido. O que pouco 
se fala é que, diferente das outras favelas, o abismo que marca a fronteira 
entre o morro e o asfalto na Zona Sul é muito mais profundo. É foda sair do 
beco, dividindo com canos e mais canos o espaço da escada, atravessar as 
valas abertas, encarar os olhares dos ratos, desviar a cabeça dos fios de 
energia elétrica, ver seus amigos de infância portando armas de guerra, pra 
depois de quinze minutos estar de frente pra um condomínio, com plantas 
ornamentais enfeitando o caminho das grades, e então assistir 
adolescentes fazendo aulas particulares de tênis. É tudo muito próximo e 
muito distante. E, quanto mais crescemos, maiores se tornam os muros. 
(Martins, 2018, p. 17-18) 

 
Esse menino sem nome, desde cedo, percebe os olhares cheios de 

medo daqueles que o viam como uma ameaça, sem ainda, no entanto, 
compreender a dimensão discriminatória daquele gesto: 

 
Andando pelas ruas da Gávea, com meu uniforme escolar, me sentia um 
desses moleques que me intimidavam na sala de aula. Principalmente 
quando passava na frente do colégio particular, ou quando uma velha 
segurava a bolsa e atravessava a rua pra não topar comigo. Tinha vezes, 
naquela época, que eu gostava dessa sensação. Mas, como já disse, eu não 
entendia nada do que estava acontecendo. (Martins, 2018, p. 17) 

 
Em um desses episódios em que alguém lançava olhares 

atravessados pelo julgamento e medo, o menino resolveu “encenar” 
aquilo que, posteriormente, desencadearia uma obsessão em perseguir 
pessoas cujas características situavam-nas entre aquele grupo que ele 
descreve como parecendo pertencer a uma mesma família: 

 
Nunca esquecerei da minha primeira perseguição. Tudo começou do jeito 
que eu mais detestava: quando eu, de tão distraído, me assustava com o 
susto da pessoa e, quando via, era eu o motivo, a ameaça. Prendi a 
respiração, o choro, me segurei, mais de uma vez, pra não xingar a velha que 
visivelmente se incomodava de dividir comigo, e só comigo, o ponto de 
ônibus. No entanto, dessa vez, ao invés de sair de perto, como sempre fazia, 
me aproximei. Ela tentava olhar pra trás sem mostrar que estava olhando, 
eu ia chegando mais perto. Ela começou a olhar em volta, buscando ajuda, 
suplicando com os olhos, daí então colei junto dela, mirando diretamente a 
bolsa, fingindo que estava interessado no que pudesse ter ali dentro, 



287 

tentando parecer capaz de fazer qualquer coisa pra conseguir o que queria. 
Ela saiu andando pra longe do ponto, o passo era lento. Eu a observava se 
afastar de mim. Não entendia bem o que sentia. Foi quando, sem pensar em 
mais nada, comecei a andar atrás da velha [...] Não sei quanto tempo durou 
tudo aquilo, provavelmente não mais que alguns minutos, mas, para nós, 
era como se fosse toda uma vida. Até que ela entrou numa cafeteria e segui 
meu caminho. [...] Por mais que às vezes me parecesse loucura, sentia que 
não poderia parar, já que eles não parariam. As vítimas eram diversas: 
homens, mulheres, adolescentes e idosos. Apesar da variedade, algo 
sempre os unia, como se fossem todos da mesma família, tentando 
proteger um patrimônio comum. (Martins, 2018, p. 18) 

 
A perseguição, que inicialmente acontecia com pessoas aleatórias, 

passou, em um determinado momento, a ser direcionada a apenas um 
homem: Mário. De acordo com o narrador-personagem, “obsessão foi 
ganhando forma de pesquisa, estudo sobre relações humanas. Passei 
então a ser tanto cobaia quanto realizador de uma experiência” (Martins, 
2018, p. 19). Vale destacar que o fato de o sujeito perseguido ter nome, 
enquanto o narrador-personagem não tem, não é desprovido de 
significado. Ao ganhar um nome, uma identidade, aquele que pertence à 
classe social e à cor de prestígio passa a representar, simbolicamente, a 
configuração social que percebe e valida alguns, enquanto invisibiliza e 
generaliza outros: classes média e alta branca e classe baixa e negra, 
respectivamente.  

O trecho “a velha que visivelmente se incomodava de dividir comigo, 
e só comigo, o ponto de ônibus” permite inferir que esse menino possui 
uma característica diferente das dos demais sujeitos que dividem o ponto 
de ônibus, a cor, talvez, embora isso não seja explicitado. Contudo, Tanto 
G.A. quanto D.N., em seus diários, descrevem o personagem de modo 
semelhante, caracterizando-o como negro: 

 
Quadro  2 - Espiral D.N. 

Na sequência com a linguagem coloquial temos: Espiral – 
espiral significa basicamente desenrolar, e é isso que o personagem 
busca. Ele tenta entender por qual motivo as pessoas correm, mudam 
de calçada, temem sua presença quando ele se aproxima, sem que ele 
dê motivo para estas ações dos indivíduos. O motivo é bem triste e mais 
triste é saber que eu já cometi esse preconceito, estava voltando do 
trabalho a noite, rua escura, quando percebi um rapaz negro, com 



288 

roupas sujas andando rapidamente atrás de mim. Ele usa maconha e 
mora em um bairro considerado perigoso na minha cidade. Tinha 
apenas ele e eu na rua, não pensei duas vezes e comecei a andar mais 
rápido foi aí que ele percebeu que estava correndo dele e começou a 
andar rápido também, quando ele chegou perto disse boa noite e seguiu 
em frente. Depois do ocorrido passei a cumprimenta-lo todos os dias 
refleti muito sobre minha ação [...]  

Fonte: excerto do diário de leitura de D.N. 
 

D.N., ao relatar um caso parecido com o do livro, descreve o homem 
como negro, ao comparar indiretamente com o personagem do livro. Já 
G.C. é mais explícito ao descrever o menino do conto, associando o 
tratamento diferenciado conferido a ele a sua cor e classe social. G.C. 
demonstra compreender, inclusive, que a classe social do homem negro 
é mais um fator que influencia no modo como será tratado, o que 
comprova a interseccionalidade marcada nas relações raciais e sociais: 

 
Quadro 3 - Participante G.C. 

Li o capítulo “Espial” (sic.). Se trata de um rapaz que, tomado 
pelo ódio que tinha em ser julgado com preconceito pelas pessoas 
devido a sua cor e classe social, decidiu perseguir pessoas na rua como 
se fosse assaltar, mas não o fazia. Até que um dia, escolheu uma vítima 
para se aprofundar na sua “experiência” e isso foi ficando mais intenso. 
No fim do capítulo mostra que isso acabaria num possível crime e o 
narrador se deixou levar e acabar se tornando a pessoa que 
“aparentava” ser no julgamento das pessoas.  

Fonte: excerto do diário de leitura de G.C. 
 

M.T. não descreve o sujeito em seu diário, mas o faz em sua resenha, 
atribuindo ao narrador-personagem a mesma característica que D.N. e 
G.A. atribuíram: ser negro. De forma semelhante a G.A., M.T. também 
menciona a classe e o lugar social periférico desse sujeito, retomando o 
trecho do conto em que fica evidente o caráter histórico do lugar social da 
violência que os corpos negros ocupam: “poeiras de outras épocas”. 

Quadro 4 - Descrição do protagonista de "Espiral" 
Um conto no qual podemos claramente perceber essa 

desigualdade social é o segundo, Espiral, que mostra um jovem que se 
surpreende ao perceber que as pessoas tem medo dele. Sempre que 



289 

ele se aproxima, as pessoas abraçam suas bolsas, fogem para lojas, 
mudam de calçada, mesmo sem ele ter feito nada. Talvez pela cor da 
sua pele, lugar onde mora, origem; um medo gerado por ‘’poeiras de 
outras épocas’’, nesse conto acompanhamos como o ódio do 
protagonista surge, como ele planeja lidar com esse medo dos outros. 

Fonte: excerto da resenha elaborada por M.T. 
 

Na entrada do diário de M.T., relativa ao conto Espiral, ele demonstra 
dificuldade em compreender a ação do narrador-personagem: 

 
Quadro 5 - Espiral M.T. 

Espiral – Não entendi a ambição com Mário, apesar de 
concordar que é extremamente desconfortável ser julgado o tempo 
todo por alguém. Não me sinto capaz de julgar com maestria a situação, 
pois nunca me confundiram com um ladrão ou algo do tipo, mas 
entendo que o rapaz do conto apenas perseguia por pirraça aos que o 
julgaram mal. 

Fonte: excerto do diário de leitura do sujeito da pesquisa 
 

O modo como M.T. se reporta ao ocorrido no conto traz uma 
valoração negativa, sobretudo se considerarmos a escolha lexical para 
nomear a ação do narrador-personagem: “ambição”. A motivação do ato 
– “pirraça” - demonstra uma incompreensão das questões implicadas na 
ação de projetar nas pessoas a quem persegue o que sentiu toda a sua 
vida, sendo olhado de modo diferente. 

Ao “reconhecer” o narrador-personagem como negro, embora sua 
cor não seja revelada explicitamente no conto, os sujeitos da pesquisa 
retomam discursos sobre os corpos negros que os situam nesse lugar 
social periférico. Além disso, esses discursos, motivados por uma 
episteme racista, caracterizam esses corpos como lugares de violência 
iminente (Butler, 2020; Collins, 2019). Ao compreenderem que o homem 
negro sofre discriminação e preconceito racial, tanto D.N. quanto G.A. 
revelam já um contradiscurso antirracista, que desvela o preconceito 
contra os corpos negros masculinos periféricos, geralmente vistos como 
fonte de perigo e ameaça. Em contrapartida, pessoas brancas são 
frequentemente compreendidas como vítimas frágeis, evidenciando que 
a atribuição de sentidos sobre os corpos é uma ferramenta de poder da 



290 

branquitude, capaz de criar narrativas positivas sobre corpos brancos e 
negativas sobre pessoas negras (Schucman, 2014). 

Butler (2020) sustenta que, a partir de uma episteme racista que 
estrutura o campo visível, “o corpo negro é circunscrito como perigoso, 
antes de qualquer gesto [...] a violência é a ação iminente daquele corpo 
negro masculino”. Além disso, acrescento que, considerando o contexto 
brasileiro, o lugar social periférico ocupado por esse corpo negro 
masculino acentua ainda mais essa produção visual da violência, a partir 
de uma episteme da branquitude racista. Esse discurso, que posiciona o 
corpo negro como lugar de violência e o corpo branco como indefeso em 
relação ao corpo negro, pode ser observado na entrada do diário de M.D.:  

 
Quadro  6 - Espiral M.D. 

No segundo capítulo, “Espiral”, ele começa falando sobre 
escola particular, e eu me identifiquei, estudei minha vida inteirinha em 
colégio privado (somente agora na faculdade, estou tendo a experiência 
contrária), sentia medo de andar na rua de uniforme, atravessava a rua 
sempre que podia, e quando tinha que passar do lado deles, suava frio, 
e isso acontece até hoje, Aquilo que se enraizou conforme o tempo, de 
que menino de escola pública é “maloqueiro”, “drogado”, “ladrão”; e 
as meninas são “putas”, “rodadas”, está até hoje, e é difícil não ter 
preconceito.  

Sinto raiva quando ele relata sobre a rápida perseguição a 
velha, porque eu sei bem como é isso, principalmente sendo mulher e 
adolescente, a palavra “medo” não consegue realmente expressar, 
passa tantas coisas na cabeça, como medo de ser estuprada, morta, 
roubada, medo e raiva, por ser tão frágil. 

Na última parte do capítulo, fiquei com dó, pois o menino 
poderia ter tomado um rumo diferente, poderia ter estudado, arrumado 
um trabalho bom, construído uma família, mas resolveu ir pelo caminho 
da criminalidade.  

Fonte: excerto do diário de leitura de M.D. 
 

Embora M.D. reconheça que possui preconceito e que isso está 
enraizado, ao produzir seu discurso a partir da posição interpretativa que 
ela ocupa – a de mulher branca – quando evoca a origem desse 
preconceito, ela o faz quase que na tentativa de justificá-lo. Esse perigo 
que o corpo negro representa dentro de uma episteme racista vem 



291 

acompanhada de “dó” ao observar que o narrador-personagem “resolveu 
ir pelo caminho da criminalidade”. Mesmo essa visão é atravessada pela 
esquematização racial do visível (Butler, 2019), já que M.D. compreende 
as ações do narrador-personagem como violentas e criminosas, mas não 
as do personagem Mário, um homem branco, que porta e aponta uma 
arma para ele.  

Os excertos podem ser discutidos a partir das relações dialógicas 
que mantém entre si, especialmente no que diz respeito ao modo como 
descrevem esse sujeito, atribuindo a esse narrador-personagem uma 
característica – a cor – que não é mencionada explicitamente no conto. 
Além disso, eles refletem sobre como sobre o corpo negro periférico, que 
é circunscrito como perigoso. Ao racializar como negro o personagem do 
conto, os sujeitos da pesquisa resgatam uma imagem estereotipada dos 
sujeitos periféricos como sendo negros, determinando a esses corpos um 
lugar que é a periferia, à margem da sociedade. A racialização como 
homem negro periférico e violento reproduz, assim, imagens de controle 
da masculinidade negra (Collins, 2019).  

Os excertos transcritos evidenciam a proposição bakhtiniana de que 
enunciados distantes em relação ao tempo e espaço são capazes de 
revelar relações dialógicas e de sentido (Bakhtin, 2011), neste caso, sobre 
o lugar social ocupado pelos corpos negros periféricos.   

Além da racialização como homem negro, outras características são 
atribuídas ao personagem, como aquele que é “tomado pelo ódio”, o que 
faz “pirraça”: 

 
“[...]perseguia por pirraça aos que o julgaram mal. 
“[...] nesse conto acompanhamos como o ódio do protagonista 
surge[...]” 
“[...] rapaz que, tomado pelo ódio[...]” 
 
Tais características atribuídas ao narrador-personagem revelam o 

estereótipo atribuído aos corpos negros: o de raivoso e violento. No conto, 
o narrador-personagem fala sobre o ódio, nome que ele escolhe dar ao 
sentimento dilacerante de indignação, vivenciado quando é julgado e/ou 
quando e as pessoas sentem medo e ficam incomodadas com a sua 
presença. No entanto, ao não compreender o motivo que desencadeia 
esse sentimento, a descrição realizada por G.A., M.D. e M.T. deixa de 
contemplar as implicações raciais das ações empreendidas pelo 



292 

protagonista. O ódio, nesse sentido, não é imotivado ou motivado por 
motivo torpe; é parte da incompreensão e da angústia sentida devido aos 
olhares tortos que o perseguiram por toda a vida. Essas questões, 
narradas ao logo do conto, remetem a outros discursos que colocam o 
negro neste lugar: o da ameaça, o do ser julgado pela sua cor, o da pessoa 
raivosa que, segundo a episteme visual da branquitude, ao defender-se 
das violências raciais que sofre, age com ódio, revolta.  

Ao mesmo tempo, essa característica atribuída às pessoas negras 
coloca sobre elas uma pressão social para serem sempre “dóceis”, 
“cativos”. Essa pressão e expectativa destituem os corpos negros de sua 
humanidade, uma vez que não são livres para expressar suas dores, assim 
como fazem as pessoas brancas, sob o risco de receber o rótulo racista 
de “revoltado” ou “barraqueiro”, outras imagens de controle discutidas 
também por Collins (2019).  

G.C., em seu diário, registra que “No fim do capítulo mostra que isso 
acabaria num possível crime e o narrador se deixou levar e acabar se 
tornando a pessoa que “aparentava” ser no julgamento das pessoas.”, 
fazendo referência ao desfecho do conto:  

 
Alguns minutos depois apareceu Mário, completamente transtornado, 
segurava uma pistola automática. Sorri pra ele, percebendo naquele 
momento que, se quisesse continuar jogando esse jogo, precisaria também 
de uma arma de fogo. (Martins, 2018, p. 21). 

 
O conto tece uma rede de ações e reações que partem, inicialmente, de 

uma violência sofrida pelo narrador-personagem e de uma espécie de 
obsessão que é reativa a essa violência. No entanto, as percepções dos 
autores dos diários aqui analisados apontam para uma valoração negativa de 
suas ações, mas não das que ele sofre. Uma exceção é D.A., que 
compreende a natureza das relações entre o narrador-personagem e as 
pessoas que ele persegue, mencionando inclusive uma ocasião parecida 
vivenciada por ela, na posição de quem julga.  

O modo como M.T. fala sobre a situação do narrador-personagem do 
conto “Espiral” revela uma posição discursiva/interpretativa que 
influencia sua compreensão das dimensões raciais, reduzindo a 
complexidade instaurada nas relações como mera “ambição” ou 
“pirraça” do narrador-personagem. As escolhas lexicais indicam uma 
força semântica que desvela o lugar interpretativo de M.T., uma leitura 



293 

desenvolvida em um campo visível racialmente saturado, moldado por 
uma episteme racista (Butler, 2020). 

Vale mencionar que o modo como os quatro autores dos diários se 
referem ao narrador-personagem é sempre em relação a àquele que é o 
outro, que não sou eu e com o qual eu não tenho semelhança. As posições 
discursivas/interpretativas assumidas são as de observadores, 
distanciando-se da negritude: o negro é sempre o outro, ainda que dois 
dos sujeitos sejam negros.  

O modo como o narrador-personagem é descrito pelos sujeitos 
revela relações dialógicas que generalizam e homogeneízam as histórias 
dos corpos negros, negando-lhes o direito a identidades diversas e 
múltiplas, a outras narrativas sobre seu modo de estar no mundo, 
destinando a eles um lugar social único, marcadamente periférico, 
marginalizado e criminalizado.  

A leitura que os autores dos diários realizam acerca das ações do 
narrador-personagem, descrevendo-as como motivadas pelo ódio e 
atribuindo a elas um caráter violento, vai ao encontro das proposições de 
Butler (2020), de que, no imaginário racista, o corpo negro masculino está 
sempre performando o lugar de ameaça, de fonte de perigo. Esse 
imaginário racista pode ser observado também em uma das discussões 
realizadas no primeiro Círculo de Cultura: 

 
Quadro 7 - Imaginário racista 

M.D.: É a mesma coisa que eu notei de escola pública e escola 
particular, é nada comparado ao que M.T. falou, mas é a mesma coisa, 
igual, quando eu ia embora a pé pra casa, morria de medo de:::, mesmo 
até hoje né, quando tem um grupinho, assim, querendo ou não é 
preconceito também, racial, têm esse medo, eu::: atravesso a rua, 
exatamente igual ele falou aqui “ah, por que né(?)”, mas é que a gente 
acaba generalizando, tem esse medo  

Professora: nessa::: situação, é mais cuida:::do ou 
preconceito? 

M.D.: até é cuidado, mas... ((aluna para de falar e balança a 
cabeça afirmativamente e com uma expressão de auto desaprovação))  

A.P.: (...) da forma que a MD colocou, na verdade, eu não vejo 
nada de preconceito, eu vejo assim que é um instinto natural, a gente 
tem que evitar mesmo e ter a precaução, porque, na verdade, isso aí 
acontece no dia a dia a gente não sabe quem é quem e também não tem 



294 

bola de cristal pra adivinhar o que pode acontecer, o que possa, na 
verdade, o que possa acontecer (. ) É::: recentemente houve um 
homicídio aqui em Cornélio pelo fato de::: , tem uma senhora que ela 
trabalhava na Prefeitura e ela foi cedida para o::: para o Tiro de Guerra, 
né (?) ela foi foi cedida para o Tiro de Guerra e ela ia todo dia pela 
manhã, 5 horas da manhã, 4h30 da manhã, 5 horas da manhã fazer o 
café para os atiradores, e aí ela atravessava a avenida Paraíso ali, ela 
atravessava a linha a linha do trem porque ficava mais perto pra ela 
né(?) porque ela não ia sentido avenida Paraíso, ela atravessava ali, 
então o que que aconteceu (?) Um dia, ela foi atravessar lá e avistou um 
rapaz na linha, isso de madrugada, em torno de 4h30 da manhã, quinze 
para as cinco da manhã, avistou o rapaz (.) Se ela usasse o instinto 
natural e falasse assim “ó, por precaução, não, primeiro que aquele 
rapaz ali não conheço, não vou passar perto dele, é a linha, não tem 
ninguém pra me proteger, eu estou sozinha e tal e voltasse, desse a 
meia volta, talvez não aconteceria nada com ela, o que que aconteceu 
(?) (+) Ele abordou ela, ela estava com o celular, ele acabou roubando 
o celular dela, abusou dela, e acabou acabou matando (.) Então, o que 
a MD ((se dirige para a aluna)) não é::: preconceito não, eu, eu evito, eu 
evito andar pelas ruas de Cornélio e outra coisa, se eu ver que tem 
rodinha numa calçada, eu atravesso a rua, e se eu ver que também eles 
se deslocarem também e forem atravessar a rua, eu volto (.) 

 
Professora: É, vamos problematizar essa fala (.) Quando a 

gente fala é::: sobre atravessar a rua quando vê uma pessoa negra 
vindo, não que a gente esteja dizendo que você deva continuar na 
mesma calçada todas as vezes em que, na calada da noite, você ver 
uma pessoa vindo né (?) Mas assim, é:::, como eu posso dizer (?) Isso, 
tem aí nesse ato de atravessar a rua quando vê uma pessoa vindo um 
preconceito velado porque as pessoas geralmente atravessam quando 
é negro, mas não atravessam quando é branco, assim, em uma 
situação do dia a dia, isso é habitual, ou melhor, estrutural, mas é o que 
eu falei, é cuidado ou preconceito (?) Porque a gente também não pode 
ser é:::, achar que, poxa, se você está sozinha, passando em um lugar 
sozinha, principalmente se for mulher, né (?) ((algumas alunas 
assentem com a cabeça, outras verbalmente)) O perigo é maior (.) Está 
passando em um lugar sozinho, um lugar perigoso, à noite, de 
madrugada né (?) Muita gente sai pra trabalhar de madrugada, vê uma 



295 

pessoa, precisa ter cuidado, provavelmente atravessar a rua ((alunos 
comentam)) (...) E eu entendo AP, que além das questões raciais, o 
Brasil é um país violento (.)  

 
J.M.: Quando eu tinha uns 4, 5 anos, eu lembro nitidamente, 

gente, e cê vai falar “nossa, cê tinha 4 anos, cê lembra(?)” Eu lembro (.) 
Porque foi um trauma muito grande (.) Eu:::, tinha um mercadinho perto 
de casa, pra ver como que não é preconceito, tinha um mercadinho 
perto de casa e minha vó tinha saído e eu falei “nossa, mas eu quero 
doce”, e eu fui atrás da minha vó (+) No que eu fui atrás da minha vó, eu 
fui subindo, eu era criança, criança mesmo, eu até carregava assim, 
nossa eu era muito pequenininha, e era uma rua que eu era habituada, 
porque::: minha mãe sempre me levava ali, eu só saí, abri o portão e fui 
atrás da minha vó, no que eu cheguei na esquina, um carro preto, gente, 
era um Corola, eu lembro até hoje, um Corola preto, tipo, cê fala “não é 
um carro barato, é um carro bom”, o cara desceu do carro, o vidro era 
preto, aí o homem desceu do carro, um homem de terno, daí desceu, 
no que ele desceu ele falou assim “você quer entrar  
(?) eu tenho doce”, por coincidência eu tinha ido comprar doce, daí a 
minha vizinha de frente conhecia eu desde pequena e falou assi:::m, e 
saiu pra fora, porque ela viu que tinha alguma coisa, e eu inocente 
“nossa, você é meu tio(?)” Daí ele falou assim “Sim eu sou seu tio”, Aí 
eu falei “Cê é meu tio Loris”, aí ele falou assim “sim, eu sou seu tio 
Loris”, eu era inocente, gente, eu era criança, daí no que a minha vizinha 
foi, minha vizinha viu, pegou eu e saiu correndo, ela foi teve um ato de 
coragem, não sabia se o cara tinha uma arma, alguma coisa, e até hoje, 
toda vez que eu passo ali naquela rua, e eu desço do ônibus por ali pra 
mim ir pra minha casa, eu já fico, gente eu fico temorosa, mas porque, 
o que que isso eu quis dizer, era um homem branco, que tinha um porte 
bom, era preconceito (?) NÃO, ele ia me fazer mal, não ia me fazer bem, 
e a a minha vizinha sempre lembra disso e tipo, o que eu falo, é porque 
o cara é negro, é porque o cara tá vestindo uma roupa deselegante que 
vai me trazer medo (?) Não, entendeu (?) Então por isso que eu, é é duro 

 
Professora: JM, não era mesmo preconceito racial, até porque 

o cara era branco, como você disse, estava bem vestido, de carro, 
então::: não é a imagem que a sociedade associa ao perigo, entende (?) 



296 

Então, não é MESMO preconceito, não é sobre isso (.) Bom, agora a 
gente vai sair do Rio e vai pra Nigéria (.)  

Fonte: excerto da transcrição do Círculo de Cultura 
 

Os excertos anteriores são transcrições do momento em que os 
alunos discutiam a obra de Giovani Martins. O modo como concebem o 
perigo iminente nos trechos acima parte de um lugar de interpretação em 
que acreditam sempre correr perigo e que a violência sempre parte do 
outro. Assim, em vista desse perigo iminente, atravessar a rua diante de 
um sujeito negro ou um grupo é sempre tido como “cuidado” ou mesmo 
“instinto”. A discussão que segue também evidencia a complexidade da 
questão, já que vivemos em um país com altos índices de violência. No 
entanto, minha intervenção foi no sentido promover uma reflexão antes de 
nomear, automaticamente, uma ação que pode ser racialmente 
motivada, como algo “instintivo”.  

Essa ação que é tida como instintiva é produzida dentro de um 
quadro de interpretação racista, que constrói o homem negro como 
violento. Trata-se de uma narrativa que consolida uma visão racializada 
do homem negro:  

 
o corpo negro é circunscrito como perigoso, antes de qualquer gesto, de 
qualquer erguer de mão, e o leitor branco infantilizado é posicionado na 
cena como alguém indefeso em relação ao corpo negro, alguém que precisa 
de proteção [...] O medo é que certa distância física será ultrapassada e que 
a santidade virginal da branquitude estará ameaçada por tal proximidade 
(Butler, 2020, p.5). 

  
Esse comportamento é uma produção racial do campo visível, que 

se confunde com o ato de ver, uma transvaloração da episteme racista, 
um ler que passa por ver (Butler, 2020, p. 3).  

A.P. inclusive busca respaldo em fatos da realidade para 
fundamentar sua visão, mas, ao fazer isso, ignora que o sujeito praticante 
do crime ao qual se refere não foi identificado, desse modo, evidenciando 
assim que desconsidera a questão da cor desse homem. Ele argumenta 
que atravessar a rua é uma questão de segurança, independentemente da 
cor, mas não explicita que compreende a cor como um fator que, em 
muitos casos, leva ao medo generalizado, construído a partir de uma 
narrativa racialmente orientada.  



297 

Tanto A.P. quanto J.M. analisam a situação de atravessar a rua ao ver um 
sujeito apenas a partir de um viés social da violência, sem considerar o 
aspecto racial. Justificativas que focam em um fator e ignoram o outro são 
frequentes. Como busquei enfatizar na mediação, a questão racial precisa 
ser incluída na discussão/reflexão, sob o risco de se invisibilizar essa 
dimensão da questão e práticas como essas continuarem a acontecer a 
pretexto da segurança, mesmo quando forem motivadas pelo racismo. Essas 
atitudes reproduzem a ideologia dominante, marcada pela neutralidade racial 
ou ainda pela cegueira da cor.  

É nesse sentido que práticas antirracistas, como as desenvolvidas 
neste projeto de letramento, tornam-se eventos formativos. Enquanto o 
racismo explícito e a injúria racial são facilmente identificados pela 
sociedade, o racismo sutil, velado, presente na dimensão ideológica e nas 
imagens de controle, muitas vezes não é reconhecido como motivado por 
questões raciais. Assim,  

 
Para interpretar discurso e evento como racistas, obviamente precisamos 
em primeiro lugar, saber o que é racismo. [...] Mas para saber que uma 
situação, evento, ação ou discurso é racista, precisamos não apenas ativar 
e aplicar nosso conhecimento sobre o racismo e sobre a violação de 
normas e valores sociais específicos. Podemos precisar analisar uma 
situação social, incluindo seus participantes, ações, interações ou 
objetivos assumidos dos participantes e suas identidades, papéis e 
relações atuais.” (Dijk, 2021, p. 30). 

 
Esse racismo sutil, velado, pode não ser passível de ajuizamento, ou 

seja, na interpretação da lei, não ser reconhecido como racismo. No 
entanto, ele ainda reproduz o sistema de opressão racial, ferindo a 
dignidade negra e desumanizando-a.  

É possível perceber esse ato de atribuir ao corpo negro periférico o 
lugar da violência iminente como a reprodução de uma imagem de 
controle (Collins, 2019), ao passo que reduz a existência negra a um 
estereótipo produzido pela episteme racista.  

A identificação dos modos como o racismo se manifesta – seja de 
modo explícito ou velado – permite uma atuação mais direcionada por 
parte das instituições. Ao identificar como os sujeitos expressam 
discursivamente a ideologia racista dominante, as práticas interventivas 
podem ser pensadas de maneira mais situada, partindo das questões 



298 

apresentadas por eles, consciente ou inconscientemente. Assim, os 
eventos de letramento figuram como espaços formativos antirracista.  
 
Considerações Finais 

 
Este estudo buscou evidenciar a importância de uma formação 

docente crítica e antirracista, partindo da compreensão de que o 
letramento é uma prática social profundamente enraizada em contextos 
históricos, culturais e políticos. A análise dos eventos de letramento, 
juntamente com a discussão sobre as posições interpretativas dos 
professores em formação, revelou como as ideologias raciais e as 
imagens de controle influenciam as percepções e práticas no ambiente 
educacional. 

A formação de professores, ao considerar o racismo como uma 
questão estruturante do sistema-mundo moderno/colonial, deve 
promover um espaço de reflexão crítica que desafie as normativas 
dominantes e valorize as experiências subjetivas e os saberes 
vernaculares dos educadores e educandos. Assim, o engajamento com 
práticas de letramento que ultrapassem as dimensões linguística, textual 
e discursiva e que considerem a diversidade cultural e as dinâmicas de 
poder presentes nas relações sociais é fundamental para uma educação 
que seja verdadeiramente emancipatória. 

O trabalho demonstrou que o reconhecimento e a problematização 
das imagens de controle, bem como da branquitude enquanto norma, são 
passos essenciais para desconstruir os estereótipos que sustentam a 
desigualdade racial. Além disso, a criação de espaços de escuta e diálogo, 
onde as narrativas de professores em formação possam ser valorizadas e 
discutidas, se configura como uma estratégia eficaz para enfrentar as 
manifestações sutis e explícitas do racismo. Uma formação decolonial e 
antirracista é, assim, não apenas necessária, mas urgente, para que o 
processo educativo se torne um instrumento de transformação social, 
capaz de promover a justiça e a equidade em uma sociedade marcada por 
profundas desigualdades.  

 
 
  



299 

Referências 
 

BARBOSA, B. C. Projetos de letramento: praxiologias decoloniais para 
formação antirracista de professores de línguas. Soletras, v. 44, n. 1, p. 
145-162, jan./jun. 2023. Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.
br/soletras/article/view/83176/49893. Acesso em: 12 ago. 2024. 

BAKHTIN, M. Dialogismo e construção do sentido. 2 ed. São Paulo: 
Unicamp, 2011. 

BAKHTIN, M. (Volóchinov). Marxismo e filosofia da linguagem. 
Problemas fundamentais do método sociológico na ciência da linguagem. 
Tradução, notas e glossário de Sheila Grillo; Ekaterina Vólkova Américo. 
São Paulo: Editora 34, 2017. 

BENTO, M. A. S. O pacto narcísico da branquitude. 2 ed. São Paulo: 
Pólen Livros, 2022. 

BOURDIEU, P. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Editora 
Perspectiva, 2009. 

BUTLER, J. Em perigo/perigoso: racismo esquemática e paranoia 
branca. Educ. Pesqui., São Paulo, v.46, e460100302, 2020. 

CAMPOS ALMEIDA, A. L. Encontros dialógicos com a escrita nas 
histórias de letramento de professores de língua portuguesa. 2021 (no 
prelo). 

CAVALCANTI, M. C. Educação linguística na formação de professores de 
línguas: intercompreensão e práticas translíngues. In: Moita Lopes, L. P. 
da. Linguística aplicada na modernidade recente: festschrift para 
Antonieta Celani. São Paulo: Parábola Editorial, 2013, p. 2011-226. 

DIJK, T. A. V. Discurso antirracista no Brasil: da abolição às ações 
afirmativas. São Paulo: Contexto, 2021. 

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Sebastião 
Nascimento, com colaboração de Raquel Camargo. São Paulo: Ubu, 2020. 

FREIRE, P. A importância do ato de ler: em três artigos que se 
completam. 21ª ed. São Paulo: Cortez, 2011. 

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 73ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2019b. 

https://www.e-publicacoes.uerj/


300 

GARCEZ, P. [Conversa com] Pedro Moraes Garcez. In: Silva, K.; Aragão, R. 
(orgs.). Conversas com formadores de professores de línguas. 
Campinas: Pontes, 2013. 

HAMILTON, M. Expanding the new literacy studies: using photographs to 
explore literacy social practice. In: Barton, D.; Hamilton, M; Ivanic, R. (Org.) 
Situated literacies. London: Routledge, 2000, p. 16-34. 

HEATH, S. B. What no bedtime story means. Narrative skills at home and 
school. Language in Society, 11(2): 49-76, 1982. 

HILL COLLINS, P. Pensamento feminista negro: conhecimento consciência 
e a política do empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019. 

HYMES, D. (1989). Ethnography, linguistics, narrative inequality: 
Toward an understanding of voice. London: Taylor & Francis. 

KLEIMAN, A. B. Preciso “ensinar o letramento”? Não basta ensinar a 
ler e escrever? Campinas: Cefiel – Unicamp; MEC, 2005. 

KLEIMAN, A. B. Agenda de pesquisa e ação em Linguística Aplicada: 
problematizações. In: Moita Lopes, L. P. da. Linguística aplicada na 
modernidade recente: festschrift para Antonieta Celani. São Paulo: 
Parábola Editorial, 2013, p. 39-58. 

MARTINEZ, J. Z.; Diniz de Figueiredo, E. H.; Menezes de Souza, L. M. “Eu 
só posso me responsabilizar pelas minhas leituras não pelas teorias que 
eu cito”: entrevista com Lynn Mario Trindade Menezes de Souza (USP). 
Revista X Curitiba, volume 14, n. 5, p. 05-21, 2019. 

MARTINS, G. O sol na cabeça. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

MOITA LOPES, L. P. (org.). Por uma linguística aplicada indisciplinar. 
São Paulo: Parábola Editorial, 2006. 

PENNYCOOK, A. Critical applied linguistics: a critical introduction. 
Londres: Routledge, 2001. 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
Lander, E. A. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Pespectivas Latino-Americanas. Buenos Aires: CLASCO, 2005, p. 117-142. 

ROUXEL, A. Práticas de leitura: quais rumos para favorecer a expressão do 
sujeito leitor? Cadernos de Pesquisa, v.42, n. 145, p. 272-283, jan./abr. 2012. 



301 

SCHUCMAN, L. V. Entre o “encardido”, o “branco” e o “branquíssimo”: 
branquitude hierarquia e poder na construção da identidade brasileira. 
São Paulo: Annablume, 2014. 

STREET, B. V. Os novos estudos sobre o letramento: histórico e 
perspectiva. In: Marinho, M.; Carvalho, G. T. (orgs.) Cultura escrita e 
letramento. Belo Horizonte: UFMG, 2010. 

STREET, B. V. Letramentos sociais: abordagens críticas do letramento no 
desenvolvimento na etnografia e na educação. Trad. Marcos Bagno. São 
Paulo: Parábola Editorial, 2014. 

VIANNA, C. A. D. et al. Do letramento aos letramentos: desafios na 
aproximação entre letramento acadêmico e letramento do professor. In: 
Kleiman, A. B.; Assis, J. A. Significados e ressignificações do letramento: 
desdobramentos de uma perspectiva sociocultural sobre a escrita. 
Campinas-SP: Mercado de Letras, 2016, p. 27-59. 
 
 
 
 
 
 
 
  



302 

  



303 

CAPÍTULO 12 
 

Antropologia das linguagens e territórios translíngues:  
infinitas possibilidades de (re)existências 

 
Henrique Rodrigues Leroy 

 
 
 

Certa vez, fui questionado por um pesquisador de Cabo 
Verde: “Como podemos contracolonizar falando a língua do 
inimigo?”. E respondi: “Vamos pegar as palavras do inimigo 

que estão potentes e vamos enfraquecê-las. E vamos pegar 
as nossas palavras que estão enfraquecidas e vamos 

potencializá-las. 
(Bispo dos Santos, 2023) 

 
Essa é a língua do colonizador, mas preciso dela para falar 

com você. 
(bell hooks, 1994) 

 
Esses excertos dos nossos saudosos Antônio Bispo dos Santos, 

quilombola e pensador brasileiro, o Nêgo Bispo (2023), e bell hooks 
(1994), ativista, feminista, pedagoga e professora estadunidense, me 
levam para um campo do saber muito específico; a antropologia das 
linguagens, uma vez que esse campo poderá me oferecer alguns 
instrumentais para enfraquecer e potencializar palavras, textos ou 
discursos diversos. Pensemos na palavra territórios. Para discorrer 
sobre este vocábulo à luz da antropologia e da etnografia das 
linguagens, precisarei mobilizar alguns dispositivos analíticos 
pertencentes a esse campo do saber específico.   

O primeiro desses dispositivos é o que chamamos de 
entextualização (Rampton, 2006; Blommaert, 2012). As palavras 
viajam o tempo todo (Fabrício & Moita-Lopes, 2020). Isso quer dizer 
que elas podem deixar de ser proferidas em um determinado 
contexto para se manifestarem em outros. A esse fenômeno de 
“extrair” a palavra, o texto ou um discurso do primeiro contexto onde 
eles foram performados, isto é, do seu primeiro contexto 
interacional, a fim de levá-los para outros espaços e contextos 
denominamos entextualização. E quando essa produção linguística 
deixa de ser performada em um espaço específico, ela também deixa 



304 

de ser produzida por um locutor específico. Consequentemente, ao 
mudar de contexto e de locutor, ela também mudará de interlocutor, 
o que pode mudar a inteligibilidade dessa linguagem específica. 
Portanto, a entextualização provoca mudanças nos contextos 
interacionais. Ao mudar as situações de interlocução, mudamos a 
inteligibilidade produzida ou os sentidos diversos produzidos a partir 
daquele texto específico.  

Isso quer dizer que esse novo contexto interacional fará com que 
essa unidade lexical, textual ou discursiva mobilize e indique novos 
sentidos e inteligibilidades.  A essas novas possíveis leituras daremos 
o nome de indexicalidade. A indexicalidade (Hanks, 1999) é mais uma 
categoria analítica advinda da antropologia das linguagens e ela faz 
com que a unidade lexical, textual ou discursiva analisada 
indexicalize, indique ou mobilize diferentes discursos que podem ser 
locais, globais, (trans)locais ou glocais (simultaneamente, global e 
local).  A indexicalidade é a ferramenta da antropologia linguística 
que fará com que ideologias linguísticas (Silverstein, 2003) várias 
entrem em disputa, podendo ter características colonizadoras ou 
libertadoras. 

Voltemos aos territórios. A partir da Antropologia das 
Linguagens, podemos afirmar que a palavra ou o indexical território 
pode ser entextualizada quando ela, uma palavra que vem do campo 
geográfico, é apropriada por outras áreas do saber, como a área dos 
Estudos Críticos das Linguagens. Essa entextualização faz com que 
a palavra territórios indexicalize discursos locais, globais e 
translocais que manifestarão ideologias linguísticas e sentidos que 
problematizarão o território como um espaço colonizador, 
hegemônico, homogeneizador, monolítico, estanque, fixo e, 
sobretudo, monolíngue. Por isso, a partir desse instrumental 
antropológico e linguageiro este texto tentará ampliar o que se 
entende por territórios, sobretudo no que concerne à diversidade de 
práticas linguageiras locais e translocais que são performadas em 
territórios específicos.   

Esses territórios, aqui entextualizados, podem indexicalizar 
discursos locais e, sobretudo translocais, pois refletirão ideologias 
linguísticas e subjetividades que me levarão à Ilha de Martinica, terra 
de Aimé Césaire, Frantz Fanon (2020) e também do filósofo, poeta e 
romancista Édouard Glissant, responsável por nos estimular a 



305 

pensar nos arquipélagos como territórios da expansão e da 
diversidade. Em seu último livro, publicado no Brasil em 2023 pela 
Cobogó, Conversas do arquipélago, uma série de confluências 
filosóficas, literárias, políticas, econômicas, sociais, culturais e, 
sobretudo, linguísticas vêm à tona a partir de um diálogo com o suíço, 
curador e historiador de arte, Hans Ulrich Obrist.  

Nessa instigante conversa, Glissant professa que o arquipélago 
é um território que funciona como metáfora fundadora da sociedade 
do futuro. Tal sociedade do futuro contemplará o que Glissant chama 
de mondialité ou globalidade. Penso que essa globalidade seria 
correspondente à “outra globalização” do geógrafo e pensador 
brasileiro Milton Santos (2020). Uma globalização cuja esquizofrenia 
dos territórios, isto é, os conflitos crônicos entre opressores e 
oprimidos, formariam novas conscientizações visando às 
solidariedades dos existires, esta, uma expressão performada por 
Paulo Freire que se assemelha às solidariedades horizontais de 
Milton Santos. Este autor nos diz que, ao mesmo tempo que os 
territórios refletem e replicam vetores da globalização, obedecendo 
a uma ordem ou lógica capitalista, eurocentrada e racista, eles 
também refletem e replicam uma contraordem resistente. Por isso, 
para Santos, o território é esquizofrênico.  

Penso nessa esquizofrenia como a “poética do tremor” de 
Glissant, em que um estímulo e uma intuição nos impelem a não 
aceitar as perversidades e as dominações do sistema-mundo 
moderno/colonial e da colonialidade do poder (Leroy, 2021).  As 
vivências que se transformarão em experiências dentro desse 
conflito esquizofrênico produzirão (i)rracionalidades e 
contrarracionalidades. A esquizofrenia começará a ser resolvida a 
partir da descoberta da diferença ou do contexto proposital de 
opressão por meio da consciência, que só será alcançada quando a 
situação crítica se transformar em visão crítica.  

Fazendo um paralelo com a obra-prima de Paulo Freire, a 
Pedagogia do Oprimido, publicada pela primeira vez no Brasil em 
1974 e reeditada, ainda hoje (Paz & Terra, 2013), a conscientização só 
será atingida quando os percebidos-destacados aflorarem das 
situações-limites para se transformarem em inéditos-viáveis. Aí, sim, 
poderemos resistir para pensar o futuro, fazendo com que as 
existências diversas produzam suas próprias pedagogias. E aqui 



306 

voltamos aos arquipélagos e à mondialité de Glissant, pois tais 
existências e vivências (re)existirão por meio dos territórios onde elas 
habitam e, sobretudo, por meio das linguagens que essas existências 
performam, uma vez que existimos por meio das linguagens vivas e 
dinâmicas que nos constituem. E aqui, entextualizaremos um outro 
vocábulo, a crioulização. E para refletir sobre ela e sobre os sentidos 
e as ideologias linguísticas que essa palavra indexicaliza, chamarei 
para este ensaio uma praxiologia que embasa a antropologia e a 
etnografia das linguagens, quais sejam, as práticas translíngues. 

Primeiramente, gostaria de frisar e de deixar bem nítido nestas 
linhas que trazer aqui a crioulização entextualizada e, por isso, 
ressignificada, significa ir além do que a sociolinguística tradicional 
e o modelo clássico linguístico chamam de “línguas crioulas”. De 
maneira alguma estou também desconsiderando o quão 
traumatizante e criminoso foram muitos desses contatos entre 
línguas-culturas, sobretudo, durante o período de escravização e das 
diásporas africanas.  O que trago aqui neste ensaio é a ampliação do 
que se entende por línguas crioulas e pelo processo de crioulização 
das línguas. Tal qual aconteceu com os termos negro, preto, ladino, 
pretuguês, pretunhol, portunhol dentre muitos outros, a expressão 
línguas crioulas também foi afetada positivamente por esse 
necessário instrumental da antropologia das linguagens que é a 
entextualização e a consequente ressignificação do termo, 
indicando novas indexicalidades e, a partir daí, visibilizando outras 
ideologias linguísticas.  

Neste sentido, abomino e evito a classificação racista, 
hierarquizadora e desumana que a ciência positivista e cartesiana 
deu às línguas crioulas. Na série de entrevistas O imaginário das 
línguas (2010), Glissant, em conversa com a escritora e crítica 
literária canadense Lise Gauvin, nos ensina que a crioulização é um 
processo infinito e que ela ocorre por meio de contatos entre línguas-
culturas diversas. A partir desses contatos, algo inédito e inesperado 
pode surgir. E esse necessário processo acontece o tempo todo 
nesse mundo emaranhado de línguas-culturas e territórios.  

Assim, as línguas que falamos em diversos contextos e 
territórios, estejamos nas ruas, nas nossas casas, nas periferias ou 
nos grandes centros são crioulizadas e estão em constante processo 
de crioulização. O professor, linguista, escritor e tradutor Caetano 



307 

Galindo, em seu livro Latim em pó (Companhia das Letras, 2022), nos 
explica que a palavra crioulo vem do verbo criar. Essa outra 
entextualização produzida por Galindo em seu livro me remete à 
“autopoiesis” dos biólogos e pensadores chilenos Humberto 
Maturana e Francisco Varela presente no livro El árbol del 
conocimiento (Editorial Universitaria, 1998). E esse diálogo entre 
livros me leva a uma outra entextualização. A autopoiesis é um termo 
que advém da reprodução celular, no sentido de que as células se 
auto constroem ou se reproduzem e também se constroem e se 
reproduzem em interação com as outras células com que estão em 
contato em um ambiente-território específico. E essa ideia ou esse 
processo biológico de reprodução celular foi entextualizado para o 
mundo das linguagens, ou das reproduções e das criações de novas 
línguas advindas dos contatos consigo mesmas e com outras 
línguas. Tal processo autopoético é uma das bases que 
fundamentam o construto praxiológico das práticas translíngues, 
das translinguagens ou das expressões transidiomáticas. 

A exegese teórica das práticas translíngues advém de 
ampliações entextualizadas e ressignificadas de construtos da 
chamada sociolinguística tradicional. Muito além do que se entende 
por bilinguismo ou plurilinguismo em um sentido aditivo ou 
subtrativo, ou até mesmo de um bi(pluri)linguismo de elite, as 
translinguagens, primeiramente problematizam a ideologia de língua 
rígida, fixa, estanque e, sobretudo, estrutural. Assim, para a episteme 
que embasa as práticas translíngues, o sujeito não possuiria a mente 
compartimentada onde estariam sua língua materna e outras línguas 
adicionais ou estrangeiras que ele aprendeu. Essa 
compartimentação não existe para as translinguagens. O que existe 
é um continuum linguístico-cultural flexível e dinâmico que 
performará estrategicamente as línguas que o compõem, de acordo 
com a necessidade e exigência daquele contexto interacional 
específico. A ideologia linguística que embasa o construto 
translíngue considera a língua como um construto vivo, dinâmico, 
flexível e que também apresenta uma estrutura que está sujeita a 
constantes mudanças.  

Daqui vem a fundamentação autopoética das práticas 
translíngues.  Ademais, as translinguagens também problematizam o 
romantismo alemão do século XVIII, a tríade formulada por Herder, 



308 

que postulava a existência de uma língua para um povo e para um 
território. Assim, as práticas translíngues desafiam, chacoalham e 
abrem gretas e fendas nas dimensões linguageiras da colonialidade 
do poder, à qual chamamos de colonialidade das linguagens 
(Veronelli, 2021), sendo racista, eurocentrada e mercadológica. 
Entretanto, o fundamental das práticas translíngues não advém de 
sua exegese teórica, mas sobretudo dos diversos territórios e 
contextos onde elas são performadas. São os territórios somados às 
subjetividades, identidades, vivências e histórias de vida desses 
falantes que serão visibilizados por meio das práticas translíngues. 
Falantes que são subalternizados e invisibilizados, muitas vezes, por 
performarem variedades de línguas que não obedecem e que 
desafiam as “normas cultas” vigentes. E aqui destaco o caráter 
político, ético e cidadão dessa praxiologia chamada de 
translinguagens ou de práticas translíngues. Chamo de praxiologia 
porque essas práticas locais de linguagens advêm de contextos e 
territórios específicos. Advêm da própria sociedade. E são as 
subjetividades que compõem o social que vão nos inspirar na 
construção de lentes teóricas para pensar essas práticas plurais e 
diversas de linguagens.  

Por isso, a reflexão parte da sociedade para a academia e não o 
contrário. E isso nos faz corroborar o fato de que as translinguagens 
sempre existiram como práticas locais e situadas de linguagens, 
sendo a sua teorização algo mais recente e aqui voltamos à 
antropologia e à etnografia das linguagens, campos do saber que 
teorizaram as translinguagens por meio de vários antropólogos, 
linguistas e etnógrafos das linguagens, fazendo com que as urdiduras 
deste ensaio pudessem ser tecidas dentro de um emaranhado de 
temas, ideias e territórios.    

Essas translínguas autopoéticas que se recriam e se recriaram o 
tempo todo por meio de contatos podem, na visão crítica deste 
ensaio, ser chamadas de línguas crioulas, pois esse processo 
autopoético de transformação e de recriação estratégica, inclusive 
para resistência e sobrevivência, pode ser considerado como 
crioulização entextualizada e ampliada. As nossas línguas brasileiras 
ou as variedades brasileiras do português podem, a partir desta visão 
ampliada, ser consideradas como translínguas que passaram e 
passam por constantes processos de crioulização. Acredito 



309 

firmemente, assim como Galindo, que a nossa língua brasileira não 
foi apenas influenciada lexicalmente por línguas indígenas e 
africanas, mas que nossa língua brasileira foi, sobretudo, estruturada 
pelas línguas indígenas, pelas línguas africanas, principalmente das 
famílias Banto e Yorubá, pela língua europeia portuguesa e por 
diversas línguas de imigrantes, e ela continua sendo estruturada 
autopoeticamente o tempo todo. 

Os processos de crioulização estão intimamente ligados aos 
territórios onde as línguas são performadas e tais processos podem 
ser tão complexos que, a partir deles, línguas consideradas 
territorializadas podem ser desterritorializadas para, 
consequentemente, serem reterritorializadas. E as práticas 
translíngues atravessarão esses processos incessantemente. A 
antropologia das linguagens, por meio de suas entextualizações, 
contribui muito para a desterritorialização e a consequente 
reterritorialização das práticas sociais de linguagem. Podemos citar 
alguns exemplos, como o entextualizado “pretuguês” de Lélia 
González (1984). Esse exemplo comprova o papel fundamental dos 
escravizados negros no fato de falarmos de norte a sul e de leste a 
oeste deste país essas variedades brasileiras do pretuguês. Lélia 
González e as próximas personagens que citarei, de agora em diante, 
já traziam as práticas translíngues em seus trabalhos muito antes 
desse construto teórico existir. Por isso, pode-se dizer que são 
verdadeiros ancestrais dessa concepção contemporânea de 
linguagem (Leroy, 2023).  

A essa ancestralidade ontoepistêmica, todo o meu respeito e 
admiração. O “pretunhol” da poeta e escritora afro-peruana Victoria 
Santa Cruz, do antropólogo, escritor e médico afro-colombiano 
Manuel Zapata Olivella, do afro-equatoriano Juan García Salazar, 
historiador e guardião da memória afro-equatoriana, da poeta afro-
colombiana Mary Grueso e de tantos outros também é exemplo de 
reterritorialização por meio das práticas translíngues. O movimento 
literário Portunhol Selvagem (Pires-Santos, 2017) também é um 
emblemático exemplo de movimento literário fronteiriço que 
visibiliza as histórias de vida de comunidades fronteiriças 
translíngues por meio de poemas e textos diversos performados em 
várias línguas como o guarani, o yopará (guarani e espanhol), o 
espanhol, o português e o inglês.  



310 

A indígena Gloria Evangelina Anzaldúa (1987), lésbica, chicana, 
doutora em literatura, também manifesta a crioulização translíngue por 
meio das línguas fronteiriças nahuátl, espanhol, chicano (Anzaldúa 
ressignificou e entextualizou a palavra chicana no sentido de visibilizar 
sua identidade racial nauhátl). O que interessa para Anzaldúa não são 
as identidades nacionais, assim como para as translinguagens, cujos 
territórios e práticas linguageiras vão muito além das fronteiras de um 
Estado-Nação. O que interessa para Anzaldúa é a identidade racial de 
seu povo nauhátl e das línguas-culturas performadas por eles. 
Portanto, essas tranlínguas, assim como os animais, não reconhecem 
fronteiras militarmente construídas sob o jugo de uma ideia positiva e 
moderna de Estado-Nação.  

A próxima ancestral do futuro que trago para estas linhas para 
exemplificar a crioulização por meio de práticas translíngues é a 
ativista negra estadunidense e doutora em literatura, bell hooks 
(1994), que nos brindará com o construto praxiológico da 
contralíngua, isto é, da língua contra-hegemônica e resistente que os 
negros escravizados das plantations de algodão estadunidenses 
performavam. Essas performances deram origem ao black english ou 
ebonics. Criado a partir do diálogo entre as línguas africanas e a 
língua inglesa, tendo como uma de suas características a proposital 
rebeldia sintática. 

Ailton Krenak (2022) e Davi Kopenawa Yanomami são mais dois 
ancestrais do futuro que trago aqui neste texto para ilustrar as práticas 
translíngues como processos de crioulização. Os diversos livros 
falados publicados por Ailton Krenak, somados a um dos nossos 
maiores tratados indígenas, A Queda do céu (Companhia das Letras, 
2015), de Davi Kopenawa Yanomami e Bruce Albert, nos revelam as 
translinguagens por meio das “peles de imagens”, chamadas de 
páginas dos livros, repletas de textos escritos na língua yanomami e na 
língua portuguesa bem como de textos imagéticos que trazem para 
todos nós princípios fundamentais para uma sociologia das imagens, 
um campo do saber fundamentado pela indígena, ativista e socióloga 
boliviana Silvia Rivera Cusicanqui (2021).  

E como fomos para o campo das imagens como recurso textual, 
nossa também ancestral do futuro Leda Maria Martins, Rainha de 
Nossa Senhora das Mercês do Reinado de Nossa Senhora do Rosário 
do Jatobá, em Belo Horizonte – MG, professora, poeta, ensaísta e 



311 

dramaturga, também nos brinda com práticas translíngues e de 
crioulização a partir de suas oralituras e de suas afrografias da 
memória (2021), me permitindo entextualizar, uma vez mais, a palavra 
território, trazendo indexicalidades e ideologias linguísticas outras. O 
território, a partir de agora, também poderá estar manifestado nos 
corpos, nas poiesis e autopoiesis dos corpos-tela, dos corpos-
imagem, imagens que podem ser também sonoras e cinéticas. 

Antônio Bispo dos Santos, o Nêgo Bispo, nosso ancestral que se 
encantou há pouco tempo, prova para todos nós que o que existe é o 
começo, o meio e o começo de novo, uma vez que seus 
ensinamentos estarão sempre se renovando a partir das 
entextualizações de suas oralizações e escritos. Em sua obra A terra 
dá, a terra quer (Ubu Editora, 2023), Nêgo Bispo vai ressignificar 
várias palavras: ao invés de desenvolvimento, ele vai propor 
envolvimento, no lugar de desenvolvimento sustentável, 
biointeração; ao invés de coincidência, confluência; em lugar de 
saber sintético, o saber orgânico; em vez de transporte, 
transfluência; dinheiro ou troca, por compartilhamento e, para 
substituir a colonização, ele sugere a contracolonização. E quando 
ele faz digressões sobre territórios, neste caso específico, no capítulo 
sobre cidades e cosmofobia, ele nos ensina que não são os 
quilombos dos Luízes, dos Souza, Manzo Ngunzo Kaiango e 
Mangueiras que estão em Belo Horizonte, mas é Belo Horizonte que 
está nesses quilombos, uma vez que essas comunidades já 
ocupavam esse território há muito tempo, bem antes de 1897, data 
da fundação da então Cidade de Minas. 

E chamo o nosso ancestral cordisburguense, o escritor, médico 
e diplomata João Guimarães Rosa (2019), para trazer um pouco do 
caráter gasoso e volátil da linguagem. Esse aspecto mutante e 
movente da poiesis rosiana manifesta a crioulização e as práticas 
translíngues nas línguas brasileiras sertanejas, que se rebelam 
contra um padrão e uma “norma culta” que matam e asfixiam, contra 
um padrão que homogeneíza e que, em nome de um discurso 
cristão-moderno-colonial, comete linguicídios e epistemicídios. 
Entretanto, essa translíngua autopoética de Rosa fará com que um 
projeto de Brasil nasça a partir de grandes territórios-sertões que 
habitam os rincões destes Brasis. Territórios-sertões-veredas que, 
por meio de processos de crioulização, manifestarão práticas 



312 

translíngues que visibilizarão comunidades e subjetividades 
sertanejas, barranqueiras e ribeirinhas. Comunidades e 
subjetividades que habitam um Brasil que fala, um Brasil da 
oralidade, um Brasil griô e não um Brasil douto, citadino e 
grafocentrado. 

Volto ao território antilhano da Ilha de Martinica, trazendo o 
poeta Édouard Glissant para nos apresentar a Acoma, uma árvore 
muito bonita e resistente da região. Glissant nos diz que, após o corte 
desta árvore, ela permanece cheia de seiva e com o cerne úmido, 
como se tivesse acabado de ser cortada. O símbolo da Acoma é uma 
lembrança de que os arquipélagos, tal qual a seiva que permanece 
pulsante em seu tronco apesar de todas as adversidades, são 
territórios que nos fazem buscar por futuros possíveis. Precisamos 
nos lembrar desses territórios, desses arquipélagos, como faróis 
para um mundo repleto de vidas em relação, no sentido de podermos 
nos transformar na relação com o outro sem perder as nossas 
performances identitárias.  

Assim, após tantas entextualizações, indexicalidades e 
ideologias linguísticas a partir do vocábulo línguas crioulas, sugiro, 
por fim, pensarmos nos territórios como futuros ancestrais, como 
arquipélagos que vão ampliar e confirmar as diversidades, como 
possíveis inéditos-viáveis e como a busca pela utopia de que é 
possível nos entendermos mesmo sendo diferentes. Buscar as 
“solidariedades dos existires” é um dos grandes objetivos 
provocados pela análise do vocábulo território a partir da 
antropologia das linguagens, das práticas translíngues e dos 
processos de crioulização.      

Por fim, recuperando a máxima de Nêgo Bispo (2023) sobre “o 
começo, o meio e o começo”, as entextualizações e as 
indexicalidades vêm para potencializar palavras e expressões que, 
mesmo sendo inventadas pelos colonizadores para diminuírem e 
“serem menos” (Freire, 2013), podem se transformar e se 
ressignificar em “seres mais” (Freire, 2013). As palavras “negro”, 
“ladino” e “pretuguês” são exemplos de palavras que foram 
enfraquecidas a partir de seus vieses colonizadores para serem 
potencializadas e fortalecidas a partir de vieses outros 
decolonizadores. E tal qual bell hooks (1994) nos ensinou, utilizei a 
língua do colonizador ressignificada, isto é, decolonizada, 



313 

anticolonizada ou contracolonizada, para falar com os futuros 
leitores destas páginas ou destas “peles de imagens” (Kopenawa, 
2015) não somente para ressignificar o que entendemos por 
“territórios” e por “línguas crioulas”, mas também como um estímulo 
e um lembrete para todes, todas e todos de que podemos resistir por 
meio das (língua)gens que nos constituem, mesmo sendo essas 
(língua)gens advindas dos colonizadores. Elas podem ter vindo dos 
colonizadores, mas ao chegarem aqui, se transformam e 
transbordam em infinitas possibilidades de (re)existências.  

 
 
Referências 

  
ANZALDÚA, G. Borderlands/La Frontera: the new mestiza. San 
Francisco: Spinsters/Aunt Lute, 1987. 

BISPO DOS SANTOS, A. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

BLOMMAERT, J. Chronicles of Complexity: Ethnography, 
Superdiversity and Linguistic Landscapes. Tilburg Papers in Culture 
Studies, artigo 29, 2012. 

CASTRO, Y. P de. Camões com Dendê: O Português do Brasil e os 
falares afrobrasileiros. Topbooks: Rio de Janeiro, 2022. 

CUSICANQUI, S. R. CHI´XINAKAX UTXIWA: uma reflexão sobre práticas 
e discursos descolonizadores. Rio de Janeiro: N-1 Edições, 2021. 

FABRÍCIO, B. F.; MOITA LOPES, L. P. Historicity, Interdiscursivity and 
Intertextuality. In: DE FINA, A.; GEORGAKOPOLOU, A. (orgs.). The 
Cambridge Handbook of Discourse Studies. Cambridge: CUP, p. 
70-90 (2020a). 

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Ubu Editora, 
2020. 

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 

GALINDO, C.W. Latim em pó: um passeio pela formação do nosso 
português. São Paulo, Companhia das Letras, 2022. 



314 

GLISSANT, E.; OBRIST, H. U. Conversas do arquipélago. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2023. 

GLISSANT, Édouard. Édouard Glissant entretiens avec Lise Gauvin 
(1991-2009) - L'imaginaire des langues. Paris, Gallimard, 2010. 

GONZALEZ, L. (1981). Racismo e sexismo na cultura brasileira. 
Revista Ciencias Sociais Hoje, Anpocs. 

HANKS, W. Indexicality. Journal of Linguistic Anthropology. 9: 124-
126, 1999. 

hooks, b. Teaching to transgress: education as the practice of 
freedom. Nova York: Routledge, 1994. 

KOPENAWA, D.; ALBERT, B. A queda do céu: Palavras de um xamã 
yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015.  

KRENAK, A. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 
2022. 

LEROY, H. R. Dos sertões para as fronteiras e das fronteiras para 
os sertões: por uma travessia translíngue e decolonial no ensino-
aprendizagem de Língua Portuguesa Adicional. Foz do Iguaçu: 
EDUNILA, 2021. 

LEROY, H. R. Por uma tentativa corazonante de decolonizar o 
“decolonial”: a decolonização das linguagens como lutas 
anticoloniais. In: DE SÁ, R. L.; CHAVES, P. J. Decolonialidade & 
Educação: esperançar em tempos de perplexidade. Campinas: 
Pontes Editores, 2023. v. 9, cap. 3, p. 67-92. 

MARTINS, L. M. Afrografias da memória: o Reinado do Rosário no Jatobá. 
São Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte (MG): Mazza Edições, 2021.  

MATURANA, H.; VARELA, F. The tree of knowledge: the biological roots 
of human understanding. Boston; Londres: Shambhala, 1998. 

PIRES-SANTOS, M. E. ‘Portunhol selvagem’: translinguagens em 
cenário translíngue/transcultural de fronteira. Gragoatá, Niterói, v. 
22, n. 42, p. 523-539, 2017. 

QUEIROZ, S. Palavra banto em Minas. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2019. 



315 

RAMPTON, B. Language in Late Modernity: Interaction in an Urban 
School. Cambridge: CUP, 2006. 

ROSA, J. G. Grande Sertão: veredas. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 

SANTOS, M. Por uma outra globalização. Rio de Janeiro: Record, 
2000. 

SILVERSTEIN, M. Indexical Order and the Dialects of Sociolinguistic 
Life. Language na Communication, v. 23, p. 193-229, 2003. 

VERONELLI, G. A. Sobre a colonialidade da linguagem. Revista X, v. 
16, n. 1,p. 80- 100, 2021. 

         
 
 
 
 
 
  



316 

  



317 

CAPÍTULO 13 
 

“Eu sou uma pessoa!”:  
Narrativa de um fazer decolonial-freiriano na Socioeducação 

 
Maria Salete Peixoto Gonçalves 

Lucas Wendell de Oliveira Barreto  
 

 
 
Introdução 
 

A Socioeducação, política pública desde 1990, define-se como 
uma resposta do Estado aos atos infracionais cometidos por 
crianças e adolescentes. Mais que isso, trata-se de um conjunto de 
instituições, planos, leis e projetos, cujo discurso se compromete 
com a educação e Justiça Restaurativa; porém, sua historicidade 
revela tecnologias estruturadas e enraizadas na colonialidade e no 
neoliberalismo. Estamos diante de um dispositivo de poder que 
avalia, enquadra, vigia e pune, ao passo que produz o sujeito infame 
e delinquente e faz troça das possibilidades de insurgência e de uma 
educação propositiva em função de uma pena-pedagogia. 

Diante deste cenário de desafios, é objetivo deste capítulo 
refletir sobre aspectos gerais e basilares de nosso trabalho 
pedagógico alicerçado nos direitos humanos e comprometido com a 
justiça social em contexto socioeducativo de privação de liberdade. 
Trata-se de um ensaio que narra práticas transgressoras ou, em 
outras palavras, fala sobre a abertura de gretas (Walsh, 2019) 
mediante ações colaborativas decoloniais/freireanas que vêm a 
público no “Programa de atendimento a meninas adolescentes de 12 
a 20 anos em cumprimento de medidas socioeducativas no Centro 
Socioeducativo Mocinha Magalhães (CSMM)”, vinculado à 
Universidade Federal do Acre (Ufac). 

Nossa aposta teórica reside primordialmente nos estudos 
latino-americanos pós-coloniais, especificamente a Pedagogia 
Decolonial (Walsh, 2009), travando diálogos com outros autores que, 
mesmo não dialogando necessariamente entre si, contribuíram com 
o nosso entendimento acerca do dispositivo de socioeducação e que 



318 

nos serviram de base para elaborar nossas ações – a exemplo de 
Salete Gonçalves, Paulo Freire, Jorge Larrosa, Joaquim Flores, dentre 
outros. O motivo desse encontro teórico se dá pela sua vitalidade: 
toca em questões políticas que dizem respeito ao vivido por corpos 
socialmente lidos como delinquentes e em privação de liberdade; ao 
mesmo tempo em que nos permite esperançar e compreender 
tramas, relações de saber-poder, paisagens socioculturais, políticas 
e econômicas em tempos de neoliberalização da educação e das 
instituições.  

Desta forma, este trabalho de pesquisa-ação emerge de 
experiências vividas por esses autores-sujeitos nas ações 
colaborativas (Rios, Menezes, 2020) no CSMM. As experiências que 
aqui iremos narrar nos colocarão em face de uma dura realidade que 
interdita corpos e mentes adolescentes, mas que de forma sensível, 
apontam caminhos outros por meio de propostas pedagógicas que 
reconfiguram os sentidos de socioeducação e transgredem os efeitos 
do poder disciplinar. Isso porque percebemos a experiência através 
de uma relação de troca, de alteridade humanizada, com algo que, 
ao passo que nos é exterior, toca-nos, afeta-nos e nos faz padecer, 
pois “a experiência supõe um acontecimento exterior a mim, mas o 
lugar da experiência sou eu” (Larrosa, 2011, p. 6).  

A presente narrativa emerge de algumas urgências. Nas lentes 
jurídicas dos direitos humanos, é necessário a construção de 
práticas sociais emancipadoras que encare a dignidade de 
adolescentes em privação de liberdade como um bem essencial a 
sua vida (Flores, 2009). Em perspectiva pedagógica, é preciso que 
essas práticas ultrapassem os muros das universidades e se teçam 
em outros espaços educativos em direção à insurgência, 
tensionando as lógicas colonialistas e a racionalidade neoliberal 
(Walsh, 2009). No âmbito acadêmico-científico, vale apontar que a 
representatividade do Norte quanto às pesquisas no campo da 
Socioeducação é ínfima, necessitando que pesquisadores lancem 
olhar para esta região do país e articulem pesquisas propositivas e 
não meramente denunciativas (Gomes, 2022). Em se tratando do 
Centro Socioeducativo Mocinha Magalhães (CSMM), para além de 
ser a instituição onde o Programa atua, é o mais antigo centro e o 
único voltado para o atendimento de meninas, justificando, assim, o 
nosso contexto empírico. 



319 

Entre o enunciado e o vivido: o que significa o dispositivo da 
Socioeducação? 
 

Na virada de sua fase arqueológica para a genealógica, Michel 
Foucault se afastou do conceito de epistême para trabalhar o 
conceito de dispositivo, sendo este, diferentemente daquele, um 
conjunto não só de discursos, mas também de práticas não-
discursivas. Efetivamente o autor teceu elaborações do conceito de 
dispositivo, vendo-o como o objeto dos arranjos de poder que 
envolve produção de saber, regimes de verdade, agendas públicas e 
privadas, sendo essencial para pensar as formas de governabilidade, 
ou seja, o governo da vida e suas coisas (Agambem, 2005). Para 
Foucault (1999), o dispositivo é o conjunto de estratégias e relação 
de forças que não somente instituem saberes, como também são 
gestadas e sustentadas por eles, ou: 

 
Um conjunto heterogêneo que inclui virtualmente qualquer coisa, 
linguístico e não linguístico, no mesmo título: discursos, instituições, 
edifícios, leis, medidas de segurança, proposições filosóficas etc. O 
dispositivo em si mesmo é a rede que se estabelece entre esses 
elementos. O dispositivo tem sempre uma função estratégica concreta e 
se inscreve em uma relação de poder. É algo geral (um reseau, uma 
“rede”) porque inclui em si a episteme, que para Foucault é aquilo que, 
em certa sociedade, permite distinguir o que é aceito como um enunciado 
científico, daquilo que não é científico (Agambem, 2005, p. 9-10).  
 
A criação de um dispositivo articula uma série de discursos e 

práticas nada coerentes, porém que se incidem sobre ele, sendo, 
pois, produto de uma mobilização de redes mediante uma urgência 
histórica (Deleuze, 1990), com uma finalidade prática: de gerir 
sujeitos através dos modos de subjetivação/sujeição; instituir 
saberes e assegurar sua permanência. Assim, estando intimamente 
ligado a governabilidade, essa gestão pode promover a vida, mas 
também pode torna-la precária quando sujeitos não se adequam aos 
regimes impostos pelos dispositivos. 

 Dito isto, percebemos a Socioeducação como um dispositivo 
em forma de política pública, uma vez que atende a uma urgência 
histórica de governar crianças e adolescentes em conflito com a lei, 
adequando aos seus regimes de verdade por meio de seus modos de 



320 

subjetivação. Mais que isso, constitui-se como um dispositivo de 
poder disciplinar (Melo, Souza, 2019) que é fabricado mediante leis, 
direitos da criança e do adolescente, regulamentos, instituições 
socioeducativas e discursos científicos e filosóficos cuja 
permanência se dá através da reedição de seus discursos e práticas.  

De antemão, para a compreensão desse dispositivo, Rizzini 
(2004) aponta que é histórica a cultura de privação de liberdade de 
crianças e adolescentes no país, mesmo constando no Estatuto da 
Criança e do Adolescente que a medida de internação seria 
executada em último caso. É evidente o avanço em relação a este 
tema, tanto no contexto jurídico e legislativo, quanto no científico, já 
que atualmente podemos considerar a Socioeducação como campo 
de pesquisa da área da Educação. No entanto, Rizzini e Rizzini (2004) 
apontam que o dispositivo em foco ainda apresenta relação com 
práticas do passado que precedem a criação da política pública, na 
década de 1990. 

A gênese deste dispositivo foi marcada pelo caráter corretivo, 
disciplinar e assistencial desde a promulgação do Código de 
Menores de 1927, determinando a criação de instituições para que 
crianças e adolescentes não fossem privadas de liberdade em 
cárcere comum, mas, em espaços de regime pedagógico. Ainda 
observamos reminiscências de tais bases na estrutura criada pelo 
Sistema Nacional de Atendimento Socioeducativo – Sinase. Até hoje, 
a internação de crianças e adolescentes em instituições que as 
privam de liberdade está mantida pelo Estado (Gonçalves, 2022). 

Na seara de mobilizações nacionais em torno do tema, 
ofereceu-se as condições de reformulação de regimes e criação de 
uma política pública de Socioeducação. A Constituição Federal de 
1988 já discorria em seu artigo 227, parágrafo 3, sobre o ato 
infracional cometido por menores, priorizando a excepcionalidade e 
respeito a condição peculiar adolescente enquanto “pessoa em 
desenvolvimento” (Brasil, 1988). 

         O Estatuto da Criança e do Adolescente, criado em 13 de 
julho de 1990 mediante a Lei 8.069, reafirmou a prioridade absoluta 
deste tema. Assim, o Eca sancionou as medidas socioeducativas 
destinadas aos adolescentes, denominados no documento como 
sujeitos em conflito com a lei. O estatuto pontuou que tais medidas 



321 

devem possuir caráter pedagógico, tendo como fundamento o termo 
‘socioeducação’. 

O Eca também apresentou como seu principal objetivo a 
“proteção integral” desses sujeitos, enfatizando que essa lei se 
aplica a todas as crianças e adolescentes de forma indistinta e 
definiu o público-alvo dessa política pública por faixa etária 
(crianças, de 0 a 12 anos incompletos, adolescentes, de 12 a 18 anos 
de idade). O documento, em seu art. 5º, ainda definiu que: 
 

Nenhuma criança ou adolescente será objeto de qualquer forma de 
negligência, discriminação, exploração, violência, crueldade e 
opressão, punindo na forma da lei qualquer atentado, por ação ou 
omissão, aos seus direitos fundamentais (Brasil, 1990). 

 
A condição de pessoa em desenvolvimento impede que o 

adolescente sofra penalidade pelo ato infracional cometido em 
sistema prisional, visando apenas à punição. Dito isto, são a eles 
imputadas as chamadas medidas protetivas e/ou socioeducativas, 
que possuem caráter de “responsabilização” ao adolescente pelos 
seus atos. Para que seja determinada o tipo medida, o adolescente 
terá que ser flagrado no momento do ato infracional. A segunda 
possibilidade para a determinação será mediante uma ordem 
emitida por autoridade jurídica competente. O Eca prescreve seis 
tipos de medida: I - advertência; II - obrigação de reparar o dano; III - 
prestação de serviços à comunidade; IV - liberdade assistida; V - 
inserção em regime de semiliberdade; VI - internação em 
estabelecimento educacional, que é a que nos interessa, uma vez 
que nosso trabalho se insere em centro de internação. 

Neste panorama, surgiu a resolução nº 119 do Conselho 
Nacional dos Direitos da Criança e do Adolescente – Conanda -, de 
11 de dezembro de 2006, que instituiu o Sistema Nacional de 
Atendimento Socioeducativo – Sinase. Este se articula em conjunto 
fechado com o Sistema de Justiça e Segurança Pública, Sistema 
Único da Assistência Social – Suas, Sistema Educacional e Sistema 
Único de Saúde – SUS.  

O Sinase foi somente aprovado em 18 de janeiro 2012, seis anos 
após a criação da/do resolução/documento Sinase (2006) e 22 anos 
após a promulgação do Estatuto da Criança e do Adolescente 
(ECA/1990). A lei do Sinase trouxe legalidade para a Política Pública 



322 

da Socioeducação, definindo a organização, estrutura e o 
funcionamento dos Institutos e Centros Socioeducativos em todo o 
Brasil. De acordo com Gonçalves (2022), também houve a 
regulamentação de atividades, diretrizes e práticas de execução de 
medidas socioeducativas.  Assim: 

 
O Sinase é o conjunto ordenado de princípios, regras e critérios, de 
caráter jurídico, político, pedagógico, financeiro e administrativo, que 
envolve desde o processo de apuração de ato infracional até a 
execução de medida socioeducativa. Esse sistema nacional inclui os 
sistemas estaduais, distrital e municipais, bem como todos as 
políticas, planos, e programas específicos de atenção a esse público 
(Sinase, 2006, p. 26). 

 
Pelo exposto, evidencia-se que o dispositivo em discussão, no 

Brasil, constitui-se a partir de um conjunto de normatividades que se 
apresentam como tecnologias de governabilidade dos corpos em 
conflito com a lei, enunciando uma certa preocupação com sua 
excepcionalidade: pessoas em desenvolvimento que precisam ser 
pedagogizadas rumo à restauração. No estado do Acre, o Instituto 
Socioeducativo do Acre (ISE) é a representação institucional da 
política pública em discussão, trata-se de uma autarquia estadual 
criada pela Lei Nº 2.111 de 31 de dezembro de 2008, sendo vinculado  
à Secretaria de Estado de Justiça e Direitos Humanos. 

Tolêdo (2021, p. 7) apresenta como propósito do ISE “humanizar, 
planejar, coordenar, articular, supervisionar, fiscalizar e executar as 
diretrizes que preceituam a Constituição Federal bem como o 
Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA)”, no trato das medidas a 
serem aplicadas, evidenciando mais uma vez sua função 
pedagógica.  

Porém, entendidos que “os domínios do visível e do enunciável 
estão muito mais no âmbito da articulação e da complementaridade 
do que da dependência ou da obviedade de seu possível 
encadeamento” (Marcello, 2004, p. 201), percebemos algumas 
tensões que se desenham entre a linguagem e a prática. Sabe-se que 
o dispositivo se constitui por eixos que se articulam para produzir 
saberes e fabricar sujeitos mediante suas disposições estratégicas, 
revelando, assim, sua multilinearidade (Marcello, 2004). A exemplo 
disso, nesse emaranhado multilinear de discursos que o constituem, 



323 

destaca-se o verbo humanizar. Que tipo de “pessoa em formação” a 
socioeducação pretende fabricar? E como essa humanização 
denota os efeitos de poder do dispositivo em tela? 

 A humanização, como técnica de governabilidade biopolítica, 
possui um sentido convocatório, pois se refere ao ato de tornar-se 
humano, de atingir a condição humana, de assumir uma postura de 
sujeito. Isso nos indica que, antes de o adolescente em conflito com 
a lei adentrar nos centros socioeducativos, ele não pertencia a essa 
escala de humanidade, minando suas experiências de vida e seus 
saberes (Gonçalves, 2022).  

Seria ingenuidade nossa pensarmos que os processos de 
humanização empreendidos pelas tecnologias de poder do Estado 
se dão pela benevolência de seus anseios, alheios aos aspectos 
políticos e históricos que forjam suas convocatórias; principalmente 
num país onde impera a colonialidade, acentuando processos de 
marginalização. Assim, dialogando com Judith Butler (2015), o ato de 
humanizar dentro de um projeto disciplinar de socioeducação pode 
produzir efeitos contrários ao que se espera, ou seja, efeitos de 
desumanização e precariedade da vida, uma vez que conferir status 
de sujeito a alguém possui ligação íntima com os enquadramentos 
normativos. 

Mas como isso funciona no contexto de privação de liberdade?  
Nossa perspectiva é a de que há a manutenção da delinquência e de 
uma subjetividade infame, uma vez que não há nitidez institucional e 
que a presente política pública se trata de uma reedição de métodos 
preexistentes a sua criação. Explicaremos a partir de duas vias que 
sustentam nossa argumentação: (1) o discurso de gestão dessa 
política pública se constitui como uma releitura neoliberal das 
formas de socioeducar; (2) a ausência do debate científico sobre o 
conceito de socioeducação na elaboração histórica da política 
pública. 

Nos enunciados do Projeto Político Pedagógico Institucional do 
Instituto Socioeducativo do Acre, percebemos discursos que 
classificam os adolescentes como 

destrutivos e violentos e que diante disso, os centros de 
internação têm como objetivo, através do incentivo à reflexão, “os 
fazeres sociáveis” e convencê-los a abandonar o “comportamento 
delinquente” que apresentam” (PPPI/ISE/AC, 2019). Dessa forma, na 



324 

linguagem do PPPI/ISE, há uma compreensão de que os 
adolescentes ‘em conflito com a lei’ são destrutivos, violentos, 
insociáveis e delinquentes. Nessa lógica, as medidas 
socioeducativas se encerram como estratégias de docilização deste 
corpo, portanto, apresentando-se como um conjunto de técnicas de 
um projeto civilizatório ao qual os sujeitos em conflito com a lei 
precisam se adequar1. 

O ponto chave dessa discussão, para além de compreender a 
funcionalidade de um projeto disciplinar, é entender a problemática 
da historicidade que tais discursos não revelam. A pesquisadora 
Isadora Gomes (2020) veio apontar que, apesar de seu caráter 
universal, isto é, sem distinções, negligência, discriminação, 
exploração, violência, crueldade e opressão (como afirma a lei), o 
tratamento dispensado aos sujeitos em conflito com a lei, em 
verdade, é desigual.  Isso porque, apesar de os Códigos de Menores 
terem sido extintos, a base epistêmica na produção de leis persiste 
através das colonialidades que revestem a mentalidade social e forja 
os dispositivos do Estado.  

Segundo o PPI/ISE2, a maioria dos internos e internas são pretos 
e moradores de periferia, logo, as leis não são suficientes para que 
haja transformações potentes no atendimento, visto que os 
adolescentes marginalizados, em sua maioria pobres, pretos e 
pardos, continuam a ser vistos como a classe perigosa, ou  com um 
potencial à criminalidade, dignos das abordagens repressivas de 
policiamento e das medidas de internação. 

Vale ressaltar que as teorias neoliberais, através das quais o Eca 
foi estruturado, não possuem um compromisso com um projeto 
menos desigual de sociedade, o que entra em conflito com os 
postulados do dispositivo legal de socioeducação. A criminalidade, 
por sua vez, é lida por essas teorias como a-histórica, portanto, 
sendo incapaz de ser eliminada. Além disso, tais perspectivas 
impedem aqueles que cometem crimes ou atos infracionais, de 
serem reintegrados socialmente, uma vez que há descrença na 
ressocialização. Dessa maneira, dificulta-se a elaboração de 

 
1 Ver mais sobre as técnicas civilizatórias de sujeitos em Bhabha (2013). 
2 INSTITUTO SOCIOEDUCATIVO DO ACRE. Projeto Político Pedagógico Institucional do 
Instituto Socioeducativo do Acre, 2019. Disponível em: https://www.mpac.mp.br/wp-
content/uploads/Projeto-politico-pedagogico-ISE-2019.pdf. Acesso em: 02 mai. 2024. 

https://www.mpac.mp.br/wp-content/uploads/Projeto-politico-pedagogico-ISE-2019.pdf
https://www.mpac.mp.br/wp-content/uploads/Projeto-politico-pedagogico-ISE-2019.pdf


325 

estratégias que visem à identificação e combate de condições de 
emergência da própria criminalidade, centrando o foco apenas no 
caráter punitivo (Baratta, 2013), em detrimento do pedagógico. 

Isso nos induz a pensar que a subjetividade infame/delinquente, 
por sua vez, configura-se como necessária aos projetos moderno-
coloniais de Brasil, visto que é nela que se sustenta a existência 
desses projetos.  Por outro lado, o trato com o sujeito delinquente vai 
além de uma necessidade de reforma do corpo pela punição, pois 
revela a urgência de manutenção da própria delinquência pelos 
próprios regimes coercitivos. A exemplo disso, em palestra intitulada 
As malhas do poder, proferida por Michel Foucault discutiu sobre a 
ineficácia do sistema carcerário em produzir sujeitos obedientes às 
leis e que, apesar dessa “contraprodutividade”, as prisões ainda 
permanecem. Para o filósofo: 
 

A delinquência tem certa utilidade econômico-política nas sociedades 
que conhecemos. A utilidade econômico-política da delinquência 
pode ser facilmente desvelada: primeiro, quanto mais houver 
delinquentes, haverá crimes; quanto mais houver crimes, mais haverá 
medo na população; e quanto mais houver medo na população, mais 
aceitável e mesmo almejado se tornará o sistema de controle. A 
existência desse perigo interno é uma das condições de aceitabilidade 
desse controle (Foucault, 1981, p. 181). 
 
Portanto, podemos inferir certa fragilidade no tocante à 

ressocialização e reconhecimento da humanidade de adolescentes 
no dispositivo da Socioeducação, sobretudo se o penarmos inserido 
num contexto amplo de desigualdades sociais e precarização 
intencional de vidas marginalizadas.  

Além disso, o termo “socioeducação” surgiu na Lei nº 8.069, no 
entanto, não há uma definição efetiva sobre que é socioeducação. 
Isso corrobora com o mapeamento das teses e dissertações 
presentes no repositório da Capes sobre o tema em foco feito por 
Isadora Gomes, no qual a autora aponta que o início dessas 
publicações ocorreu a partir do ano de 2006, o mesmo ano da 
publicação das orientações do Conanda para o Sinase. Isto é, para 
Gomes (2020), o desenvolvimento do sistema socioeducativo se deu 
distante de um aprofundamento científico acerca de seus próprios 
princípios. Nesse mesmo sentido, para Silva:  



326 

 
O termo socioeducação em derivações adjetivas como 
“atendimento socioeducativo” e “medidas socioeducativas” 
surge na literatura brasileira com o Estatuto da Criança e do 
Adolescente, porém, não há no Estatuto uma definição teórico-
conceitual de socioeducação e das medidas socioeducativas 
(Silva, 2018, p. 105 e 106). 

 
Partindo disso, há um esvaziamento no conceito de 

socioeducação que solapa os seus reais significados e impede que o 
adolescente seja ressocializado. Ou melhor, mina as possibilidades 
de que as medidas socioeducativas assumam seu objetivo 
pedagógico, focando apenas na punição. Em verdade, o que 
conhecemos enquanto conceito é derivado das produções deste 
campo científico: 

 
A socioeducação é ação educativa que busca oferecer, desde as 
doutrinas legais, construção de autonomia, inclusão social, 
cidadania no contexto de pena e privação. Portanto, é educação 
desenvolvida em contextos da tensão pena-pedagogia. Esta 
tensão entre a punição e a educação não é tranquila e tem gerado 
debates por diversos atores sociais e em diversas áreas acerca do 
que vem a ser mais importante.  

 
Para ele, esse esvaziamento se deve às práticas exercidas em 

Centros Socioeducativos que violam os direitos humanos da criança 
e do adolescente e lhes roubam sua dignidade por meio de maus-
tratos. Segundo o autor, consequentemente essas práticas 
desestabilizam o ambiente pedagógico humanizador dessas 
instituições. Ele considera esses ambientes impróprios para o 
exercício da natureza pedagógica das medidas socioeducativas 
propostas pelo Estatuto da Criança e do Adolescente. 

Em outra perspectiva, Vinagre (2017) aponta que essa 
problemática se dá pela ineficaz garantia do direito à educação dos 
adolescentes privados de liberdade, no contexto das leis pertinentes 
à área. Para essa autora, “tanto a socioeducação quanto a educação 
prisional não foram previstas como uma modalidade de ensino na 
legislação educacional vigente, quer seja no texto constitucional de 
1988, quer seja na LDB de 1996” (Vinagre, 2017, p. 43). Assim sendo, 



327 

se não há legislação educacional específica, não há formação que 
habilite suficientemente profissionais deste tipo de atendimento. 
Vale destacar que hoje a legislação utilizada é a mesma usada para a 
educação nas escolas regulares.  

Gonçalves (2022) aprofunda ainda mais essa discussão 
destacando que a socioeducação é a reedição de métodos e meios 
punitivos/pedagógicos, que preexistem a promulgação do Eca (1990) 
e do Sinase (2006), conforme pontuamos. Portanto nesse contexto, o 
caráter punitivo das medidas socioeducativas se sobressai diante 
das possíveis ações pedagógicas emancipatórias, mesmo o Sinase 
deixando claro que a medida socioeducativa se constitui numa ação 
educativa, aplicada por educadores, conforme cita Lira (2017), e 
ainda destaca: 

 
A socioeducação só será possível e viável, quando a realidade se 
igualar ao que está posto no texto legal. Nesse processo educativo, é 
fundamental que o adolescente conte com a participação ativa da 
família e da comunidade, pois a sócio educação, aponta para o 
convívio social de onde o socioeducando veio e para onde retornará 
(Lira, 2017, p. 69). 

  
Assim sendo, a ausência de nitidez institucional; a falta de um 

acompanhamento teórico-conceitual na construção histórica da 
política pública; as fragilidades na formação de socioeducadores; as 
negligências dos tempos neoliberais em que vivemos que 
aprofundam as desigualdades e reserva a criminalidade aos mais 
vulneráveis; os maus-tratos e desrespeito a dignidade humana da 
criança e do adolescente, não só esvaziam o sentido pedagógico da 
socioeducação, como retira a possibilidade de restauração e 
ressocialização das pessoas em formação, privadas de liberdade, 
contribuindo, assim, com a manutenção da delinquência. No 
próximo tópico mostraremos as práticas de resistência construídas 
diante deste cenário no contexto do CSMM, apoiando-nos na 
pedagogia decolonial. 

 
É possível a Socioeducação decolonial-freiriana?  
 

Ao viajarmos em nossas memórias, lembramos de um diálogo 
que nos afetou e que é efeito da nossa prática. Em algum dia de nossa 



328 

ação, no mês de outubro de 2023, uma adolescente, com voz 
embargada, retratou-nos a ausência da compreensão e 
reconhecimento de sua humanidade e que isso levou a redução de 
sua existência apenas ao ato infracional cometido. Ela nada mais 
era, nada mais significava, senão uma infratora. Ao olhar para a 
presente autora e coordenadora das ações, a menina proferiu uma 
mensagem de gratidão pelo olhar humano do nosso atendimento e 
que, diferente do que haviam apontado, ela não seria bandida e que 
faria diferente do que todos imaginavam ao seu respeito.  

Isso é sintomático do que apontamos anteriormente acerca da 
produção da delinquência. Isso porque, o discurso de que os 
adolescentes são destrutivos, violentos, insociáveis e delinquentes, 
revela que o trato com a criminalidade se dá num campo “a-
histórico”, sendo, pois, naturalizada e meramente punida. Mais que 
isso, trata-se de um problema histórico alicerçado em uma 
racionalidade moderno-colonial que transforma a socioeducação 
em instrumento a serviço do capitalismo. Para Foucault (1999), a 
punição, durante o decorrer dos séculos, foi vista como suficiente 
para o combate do comportamento criminoso.  

Dessa forma, a partir do momento em que se naturaliza a 
criminalidade, reitera-se discursivamente a condição de criminoso, 
bandido e infame de corpos-alvo da necrobiopolítica que não só 
“retira deles a possibilidade de reconhecimento como humano e 
que, portanto, devem ser eliminados” (Bento, 2017, p. 7), como os faz 
acreditar na naturalização dessa condição. Além disso, o Estado 
reestrutura de modo permanente o pânico, o medo, para que se 
assegure e exerça o seu controle (Butler, 2019); não é à toa que o 
sistema socioeducativo é lido como uma faceta da realidade 
prisional do país, na qual a justiça social e restaurativa é 
descredibilizada em função do castigo e a população carcerária é 
majoritariamente preta e parda, com sua existência precarizada e 
marginalizada desde os tempos coloniais.  

Foi diante deste cenário que começamos a articular ações que 
vão na contramão da justiça retributiva, ou das práticas 
essencialmente sancionatórias, pois não há enquadramento de 
poder que não possa ser contornado. O lócus empírico de nossas 
ações é o CSMM, fundado em dezembro de 1993, que atende 
adolescentes que cumprem medidas socioeducativas de internação 



329 

e semiliberdade. Seu espaço comporta cerca de 27 adolescentes, 
porém, em virtude do aumento do tráfico de entorpecentes, a 
unidade atingiu o pico de 67 internas.  

Essa ocorrência interfere não somente na superlotação do 
espaço físico, como também no próprio trabalho das equipes e no 
cotidiano do centro. Isso porque, diferentemente das unidades 
masculinas, os gestores não separam as internas de acordo com as 
suas respectivas facções de tráfico, tornando conflituosa a 
experiência das equipes e a efetivação da ressocialização. Em 
diálogo com o gestor do Instituto Socioeducativo do Estado do Acre 
(ISE/AC), o autor do relatório de análise da execução das medidas 
socioeducativas em Rio Branco, Hérculis Tolêdo, trouxe a seguinte 
afirmativa:  

 
Um dos maiores desafios hoje é conseguir conscientizar as meninas 
no desligamento das facções criminosas. É um desafio recorrente não 
só nas medidas socioeducativas, nos complexos penitenciários, bem 
como da Sociedade Civil em geral. Por mais que a Unidade faça essa 
conscientização e ofereça algum curso, não se sabe como elas vão ser 
recebidas quando saírem da internação, dificultando ainda mais a 
ressocialização dessas meninas (Tolêdo, 2021, p. 11). 

 
Diante dessa realidade, na construção da tese de doutorado3, 

identificamos as marcas de colonialidades no conjunto documental 
que mantêm a dinâmica de funcionamento de centros 
socioeducativos. Em vista disso, no processo de defesa, um dos 
integrantes da banca questionou: "diante de tudo que você 
apresentou, das colonialidades e precariedade do serviço, você 
enxerga alguma saída?", naquele momento, a resposta foi “sim”. 
Prova disso foi a materialização da tese em projeto e, posteriormente, 
em programa. No ano de 2022, criamos um projeto de extensão, na 
Universidade Federal do Acre, intitulado “A decolonização do olhar 
de meninas em cumprimento de medidas socioeducativas no Centro 
Socioeducativo Mocinha Magalhães”; um ano depois, em 2023, 
institucionalizamos o “Programa de atendimento de meninas e 

 
3 “Marcas de colonialidades: Centro Socioeducativo Mocinha Magalhães – Rio 
Branco/AC”, da presente autora, Maria Salete Peixoto Gonçalves, defendida no ano 
de 2022.  



330 

adolescentes de 12 a 20 anos em cumprimento de medidas 
socioeducativas”. 

 Nossa práxis se alicerça na potencialização do 
empoderamento, na motivação de insurgências e na transgressão da 
marginalização de mentes e corpos juvenis em ambiente de privação 
de liberdade. O que nos leva a essa perspectiva são autores e suas 
teorizações, sobretudo decoloniais, que nos permitem vislumbrar 
um futuro outro cabível e possível, como Catherine Walsh e Paulo 
Freire. Nessas viagens teóricas, observamos a potencialidade de 
buscar (onde existe) ou criar (onde não visualizamos) brechas, 
arestas, fissuras e rachaduras para fraturarmos tecidos quase que 
calcificados no campo da socioeducaçao. Nesse sentido, a 
Pedagogia Decolonial, de Walsh (2013), convoca-nos a enxergar a 
invisibilidade de adolescentes antes, durante e depois da privação de 
liberdade. Para além disso, permite-nos construir conjuntamente 
ações colaborativas que contornam obstáculos que se impõem à 
nossa práxis, isso porque: 

 
Compreendemos a necessidade de ir em direção as epistemologias e 
metodologias insurgentes que vem sendo produzidas no Sul e que 
promovem a possibilidade de leituras e reescritas do mundo escolar, 
de sua memória e historicidade a partir das autorias docentes. Nessa 
direção, reconhecemos o potencial das narrativas como 
possibilidades epistemopolítica por poder apresentar os mundos 
constituídos de sentidos pelas vivências curriculares, entender as 
relações que os professores estabelecem entre os acontecimentos e 
suas condições existenciais com corpos territorializados em tempos e 
espaços sociais, culturais e políticos (Rios, Menezes, 2020, p. 899). 

 
Para tal, consideramos que o pertencimento a este campo, para 

além da competência epistêmica e política que nos reveste, só nos é 
permitido através do ser sensível, do ser humano aberto a propostas 
outras, para além dos métodos pedagógicos ensinados nas 
disciplinas acadêmicas. Nessa vertente, consideramos e exercemos 
a práxis horizontal que implica a reflexão e ação no e sobre mundo 
(Freire, 1987), com vistas à abertura de fraturas nos tecidos 
calcificados no campo da socioeducação. Isso se dá por meio das 
políticas de escuta e fala intrínsecas a nossa metodologia de 
trabalho, emergidas na ação colaborativa de “produção e 



331 

interpretação da realidade constituídas nas/pelas narrativas” (Rios, 
Menezes, 2020, p. 899) e num “movimento de decolonização de 
práticas investigativas e de formação que desterritorializa saberes 
hierárquicos e produz uma  co-elaboração de conhecimentos 
pedagógicos” (Rios, Menezes, 2020, p. 899). 

Em campo, nossa escuta é ativa, o ato pedagógico é dinâmico. 
Nesse contexto, trabalhamos no Programa com projetos que 
desenvolvem projetos de Arteterapia, Linguagens (língua portuguesa, 
inglesa e espanhola), Teatro, Filosofia, Psicologia, Horta, Educação 
Física, Ciências Sociais. Todos nós, professores, alunos e as 
adolescentes, protagonizamos discussões e reflexões sobre os 
temas geradores de cada oficina. As relações e trabalhos 
desenvolvidos não estão postos como uma educação bancaria 
(Freire, 1987), isso porque provocamos a ação-reflexão responsiva 
(Bakhtin, 1981), a conscientização de si, de seu espaço no mundo, 
de seu lugar de fala (Ribeiro, 2017). 

 É necessário citar que mesmo após dois anos de exercício das 
atividades no centro socioeducativo, há resistência a nossa presença 
e às práticas desenvolvidas nos projetos, o que nos revela a 
organicidade da articulação neoliberal, discutida anteriormente, que 
permeia esse dispositivo; ou, em outras palavras, faz perceber a 
incompatibilidade das lógicas colonialistas que marcam o sistema 
socioeducativo, refletidas nas unidades, com as nossas práticas 
essencialmente emancipatórias.  

Na esteira do que fora dito, há certa incompreensão por parte 
das equipes de agentes, de que todas as atividades ali 
desenvolvidas, possuem caráter pedagógico, aspecto já 
estabelecido na construção do Eca (1990) como fundamental. Nos 
últimos meses, até a escrita deste capítulo, passamos por quatro 
coordenações e uma mudança geral em todo o corpo de 
socioeducadores. No Acre, os centros socioeducativos estão ligados 
a Secretária de Segurança Pública do Estado e contamos com o 
apoio direto do Secretário de Segurança Pública e sua assessoria 
direta, como também da atual Direção Geral do Centro 
Socioeducativo, da coordenadora geral das equipes de trabalho e da 
Direção do Instituto Socioeducativo Acre. Tratam-se de parceiros que 
estão no seio do dispositivo e que tornam possível o nosso trabalho 
e nossa luta pela justiça social e restaurativa.  



332 

Não há como desnaturalizar a criminalidade ou conscientizar  
acerca do desligamento das facções criminosas se, socialmente, 
não existem trabalhos pedagógicos que criem alternativas às 
condições de poder, ser e saber existentes ao dispositivo de 
socioeducação; ou ações que vão além da retórica simplista de 
acúmulo de direitos e percebam os direitos humanos como 
“processos institucionais e sociais que possibilitem a abertura e a 
consolidação de espaços de luta pela dignidade humana” dessas 
adolescentes (Flores, 2009, p. 19). Foi nesta seara que articulamos 
no Programa, juntamente com os professores e alunos vinculados, 
ações pedagógicas com vistas, inicialmente, à sensibilização, ao 
enfrentamento da pena-pedagogia em função do que Walsh 
denominou como humanização, isto é, criação de uma nova 
humanidade compromissada com a transformação (Walsh, 2009). 

Para tal, partimos do fato de que a desumanização se trata de  
uma problemática epistêmico-pedagógica forjada pelas lógicas do 
colonialismo. Assim, institui-se na mentalidade latino-americana 
formas de ser e agir indiferentes às condições de desumanização; 
além de nos impedir de criar projetos contra a existência 
desumanizada de adolescentes em conflito com a lei (Walsh, 2009; 
Oliveira, Candau, 2010). 

Sendo, pois, um problema pedagógico, a principal fratura não foi 
somente de transformar, mas, de criar, construir uma práxis como 
uma insurgência propositiva, ou seja, a partir das atividades 
desenvolvidas com os alunos no centro, possibilitar a criação de 
novas formas de pensamento que, futuramente, levem as meninas a 
experienciarem outras condições e práticas sociais e 
experimentarem sensações e sentimentos para além do medo, da 
repressão ou desesperança. Esta perspectiva nos exigiu pensar a 
pedagogia não como transmissão do conhecimento, mas como 
prática política, na qual o político “nada mais é que uma atividade 
compartilhada com outros na hora de criar mundos alternativos ao 
existente” (Flores, 2009, p. 76).   

É neste sentido que o diálogo e a alteridade vem sendo peças 
basilares na construção das nossas metodologias. Para Freire 
(1987), o diálogo é uma espécie de postura necessária, na medida 
em que os seres humanos se transformam cada vez mais em seres  
criticamente comunicativos e, numa praxiologia educativa em 



333 

contexto de privação de liberdade, o diálogo requer reponsabilidade 
e direcionamento para que haja um intercâmbio entre pessoas como 
uma “tarefa social e política que interpela todo o conjunto da 
sociedade, que parte de práticas e ações sociais concretas e 
conscientes e tenta criar modos de responsabilidade e 
solidariedade” (Walsh, 2001, p. 11, tradução nossa)4. 

A responsabilidade e direcionamento das atividades emergiram 
como necessárias à socioeducação decolonial-freireana, pois não 
se trata apenas de sensibilizar para que se desvincule da condição 
de infrator(a), mas que leve a entender e questionar a repertórios 
sociais que atuam na manutenção dessa condição. Isto é o que 
Franco (2016) chama de produção de rupturas cognitivas: trabalhar 
para além de uma sociedade idealizada ou romantizada, mostrando 
as violências epistêmicas e ontológicas da realidade 
necrobiopolítica; suas técnicas sistematizadas em função da 
vulnerabilidade daqueles que historicamente habitam às margens; e 
impactar suas visões acerca das condições em que vivem. 
Certamente não é uma tarefa fácil, trata-se de um parto doloroso 
(Freire, 1987) tanto para aquelas que estão internas na unidade e se 
veem desafiadas pelo futuro que as espera; quanto para nós 
docentes e discentes que saímos do contexto escolar/universitário, 
marcados pela colonialidade que muitas vezes não enxergamos, em 
direção a um ambiente de cárcere, com educandas privadas de 
liberdade. Isso, como nos ensinou Paulo Freire, 

 
Implica em invenção e em reinvenção. Reclama a reflexão crítica de 
cada um sobre o ato mesmo de conhecer, pelo qual se reconhece 
conhecendo e, ao reconhecer-se assim, percebe o ‘como’ de seu 
conhecer e os condicionamentos a que está submetido seu ato. [...] 
Conhecer é tarefa de sujeitos, não de objetos. E é como sujeito, e 
somente enquanto sujeito, que o homem pode realmente conhecer 
(Freire, 1992, p. 27). 

 
Com efeito, em uma transmissão da conferência Juventudes 

insurgentes: práticas decoloniais freireanas em contexto 

 
4 “Tarea social y política que interpela al conjunto de la sociedad, que parte de prácticas y 
acciones sociales concretas y conscientes e intenta crear modos de responsabilidad y 
solidaridad” (versão original). 



334 

socioeducativo, disponibilizada no Youtube pelo canal do Grupo de 
Pesquisa Ellae (UFAC), dois egressos do sistema socioeducativo - que 
atualmente são membros do Programa – relataram os efeitos e 
importância das ações pedagógicas transgressoras e solidárias. Para 
o discente e bolsista Lucas Magalhães, do curso de Química da UFAC:  

 
Fizeram eu acreditar em mim para eu chegar aqui hoje e ser palestrante 
numa conferência internacional e ser um exemplo para muitas 
pessoas; um menino que não tinha nada e que hoje está aqui contando 
o que é o prazer de estudar, de acordar e ver que o mundo não é 
pavoroso do jeito que eu pensava, do jeito que construíram. Então a 
Socioeducação me levou a ter esses traumas, mas ela me levou a 
conhecer pessoas que na minha vida foram cruciais até hoje (...) 
conhecer a professora Salete não foi por acaso, ela me guiou dentro 
desse mundo que é a UFAC e me mostrou que independente da 
maneira que me visto e que me porto, eu sou uma pessoa (sic) (Grupo 
de Pesquisa ELLAE, 2023, grifo nosso). 

 
Acerca do reato de outra egressa do CSMM na mesma 

conferência, Adriana Matias, aluna do curso de Biologia, lê-se: 
 

De onde eu e o Lucas viemos, por sermos marginalizados, muitos de 
nós passam necessidade (...) a [escola] Darquinho [do ISE] fez a gente 
enxergar um futuro melhor na vida da gente e para mim está aqui na 
UFAC cursando um curso de Biologia já é meio caminho andado. 
Quando a professora Salete chegou no Mocinha, todas nós 
começamos a fazer as artes do Gabriel [aluno do programa], era só 
pintura negra, era morte, era só sombra, só escuro. A professora Salete 
foi luz (...) porque isso aqui [a universidade] é uma realidade 
desproporcional. Eu creio que dona Salete vai arrastar muitas de nós 
para cá (sic) (Grupo de Pesquisa ELLAE, 2023). 

 
É perceptível nesses discursos certa dualidade. De um lado, o 

“deixar morrer” (Bento, 2018) que foi reservado socialmente para 
esses corpos, negando-lhes sua humanidade e precarizando suas 
existências: do menino que não tinha nada e da menina que só 
pintava escuridão e que mesmo na universidade, ainda a vê como 
uma realidade desproporcional. De outro, o entendimento desses 
processos de marginalização e a esperança, por meio da educação e 
das rupturas cognitivas, em um mundo alternativo. Tratam-se de 



335 

falas sintomáticas de que o “esperançar é juntar-se com outros para 
fazer de outro modo” (Freire, 1992, p. 110-111) e do reconhecimento 
de sua humanização. 

É imperioso ponderar que as experiências vividas afetam a 
formação pedagógica de todos. Em face da neoliberalização da 
educação que paira sobre nossa realidade, é comum nos 
depararmos com currículos voltados às exigências de mercado, 
priorizando as métricas, a concorrência, a eficiência, a celeridade. 
Na esteira desses fatos, há uma precarização do ensino-
aprendizagem em função da racionalidade neoliberal que solapa, ao 
passo que torna urgente pedagogias transgressoras, solidárias, 
verdadeiramente comprometida com os direitos humanos e a 
alteridade, afinal:  

 
Não há prática social mais política que a prática educativa. Com efeito, 
a educação pode ocultar a realidade da dominação e da alienação ou 
pode, pelo contrário, denunciá-las, anunciar outros caminhos, 
convertendo-se assim numa ferramenta emancipatória. O oposto de 
intervenção é adaptação, é acomodar-se, ou simplesmente adaptar-
se a uma realidade sem questioná-la (Freire, 2004, p. 34). 

 
A prática social política que acolhe o outro, no pleno contato com 

pessoas em privação de liberdade não é comum aos alunos e 
professores, o que nos permite pensar com Larrosa (2011) que há em 
nossas ações o princípio de exterioridade. Aqui, a alteridade se dá com 
algo que não me é comum, que é exterior a mim, porém que me passa 
e me atravessa; que sai dos muros da universidade e vai em direção a 
experiência limiar COM outros sujeitos. Na relação dialógica, não só 
estimulamos a voz daqueles que historicamente são condenados ao 
silêncio, como desafiamos a forma em que professores e alunos 
pensam os processos pedagógicos (hooks, 2013). 

 
Considerações Finais 

 
A percepção da criminalidade como a-histórica passível de ser 

punida está intimamente associada com os processos de 
marginalização, de desigualdade social, uma vez que estudos vem 
demonstrando uma maior ligação entre a violência e a desigualdade, 
entre criminalidade, comportamentos periféricos e alguns 



336 

marcadores sociais de raça e classe, como decorrência da 
necrobiopolítica. Nesse sentido, ver o adolescente como pessoa em 
desenvolvimento e digna da justiça restaurativa e social, que 
necessita de uma ação educativa insurgente, implica contrariar as 
próprias expectativas do poder disciplinar que impera nessas 
instituições. 

Em narrativas como esta, deparamo-nos frequentemente com 
palavras como disciplina, dispositivo, marginalização, delinquência, 
responsabilização e precariedade; mas também visualizamos 
palavras como alteridade, diálogo, práxis, horizontalidade, 
humanidade, solidariedade e insurgência. Esse jogo de palavras, por 
sua vez, é sintomático das relações de saber-poder que desenham a 
empiria – ou os contextos sociais sensíveis – sobre a qual nos 
debruçamos. É um jogo sobretudo político que nos convoca a 
vislumbrarmos um futuro possível, pois onde há as linhas do poder, 
sempre haverá as linhas de fuga. Aqui pudemos perceber que a 
resistência se dá mediante as práticas pedagógicas que priorizam a 
mobilização de saberes nas margens e com aqueles que nelas 
habitam; que borram as hierarquias, perturbam territórios e valoram 
experiências conjuntas.  

A socioeducação decolonial-freireana que aponta para a 
insurgência somente será possível se nos percebermos não como 
exteriores ao sistema, mas como educadores partícipes da formação 
de adolescentes privados de liberdade e até mesmo dos agentes que 
estão nas entranhas desse sistema. Isso implica o afastamento de 
quaisquer posições maniqueístas que dicotomizam os sujeitos 
desse processo, afinal, não somos nós e eles - o centro 
socioeducativo e a universidade, os professores e os agentes, os 
alunos bolsistas e as educandas em privação de liberdade - somos 
nós: o organismo - heterogêneo - da socioeducação.  

Haja vista que aqui nos restringimos ao objetivo de refletir sobre 
aspectos gerais e basilares das ações do Programa em foco, o 
presente capítulo nos instiga a discutirmos os nossos projetos e 
propostas pedagógicas com mais profundidade em narrativas 
futuras, afinal, entre parcerias transdisciplinares (às vezes 
inesperadas) e conflitos dentro da política pública, percebemos que 
é possível abrir brechas que indicam possibilidades de 



337 

decolonização dos espaços, dos sujeitos envolvidos e do dispositivo 
da socioeducação para além da disciplina.  
 
 
Referências 
 
AGAMBEN, G. O que é um dispositivo? Tradução de Nilceia Valdati. 
Outra travessia. n. 5, 2005. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br
/index.php/Outra/article/view/12576/11743. Acesso em: 21 mai. 2024. 

BAKHTIN, M. Marxismo e filosofia da linguagem: problemas 
fundamentais do método sociológico na ciência da linguagem. 
Tradução de Michel Lahud e Yara Frateschi Vieira. 2. ed. São Paulo: 
Hucitec, 1981. 

BARATTA, A. Criminologia Crítica e crítica do Direito Penal: 
introdução à Sociologia do Direito Penal. Tradução: Juarez Cirino dos 
Santos. Rio de Janeiro: Revan, 2003.  

BARBOSA, J. P. Pedagogia Socioeducativa - Repensando a 
Socioeducação: Um Encontro Entre Educação Libertadora e Justiça 
Restaurativa. 2013. 237 f. Tese (Doutorado em Educação) - 
Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Vale do Rio dos Sinos, 2013. 

BENTO, B. Necrobiopoder: Quem pode habitar o Estado-nação? 
Cadernos Pagu, n. 53, 2018.  

BHABHA, H. K. O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila, Eliana 
Lourenço de Lima Reis, Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2013. 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa 
do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, [2016]. 
Disponível em: https://planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/c onst
ituicao.htm. Acesso em: 10 mai. 2024. 

BRASIL. Lei federal nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o 
Estatuto da Criança e do Adolescente e dá outras providências. 
Diário Oficial da União Brasília: Brasília, DF, 1990. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm. Acesso em: 10 
mai. 2024.  

https://planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/c%09onst%09ituicao.htm
https://planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/c%09onst%09ituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm


338 

BUTLER, J. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? 
Tradução de Sérgio Lamarão e Arnaldo Marques da Cunha. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

BUTLER, J. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Tradução 
de Andreas Lieber. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

DELEUZE, G. O que é um dispositivo. In: DELEUZE, G. Michel 
Foucault, filósofo. Tradução de Wanderson Flor do Nascimento. 
Barcelona: Gedisa, 1990. p. 155-161. 

FLORES, J. H. A reinvenção dos direitos humanos. Florianópolis: 
Fundação Boiteux, 2009. 

FOUCAULT, M. As malhas do poder. Barbárie, nr. 4, pp. 168-188, 
1981. 

FOUCAULT, M. História da sexualidade I: a vontade de saber. Rio de 
Janeiro: Graal, 1999. 

FOUCAULT, M. Vigiar e punir: o nascimento da prisão. Tradução Lígia 
M. Ponde Vassalo. 20ª ed. São Paulo: Editora Vozes, 1999. 

FRANCO, M. A. S. Pesquisa-Ação Pedagógica: práticas de 
empoderamento e de participação. ETD - Educação Temática 
Digital, [S. l.], v. 18, n. 2, p. 511–530, 2016. Disponível em: https://p
eriodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8637507. 
Acesso em: 21 mai. 2024. 

FREIRE, P. Extensão ou comunicação? Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1992. 

FREIRE, P. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a 
Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.  

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

GOMES, I. D. Socioeducação: uma invenção (de)colonial. 2020. 167 
f. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Federal do Ceará, 
Fortaleza, 2020. 

GONÇALVES, M. S. P. Marcas de colonialidades: Centro socioeducativo 
Mocinha Magalhães – Rio Branco/Acre. 2022. 168 f. Tese (Doutorado em 
Educação) – Universidade Tiradentes, Aracaju, 2022. 



339 

GRUPO DE PESQUISA ELLAE. Quarta Conferência do I Congresso 
Internacional do ELLAE. Youtube, 19/10/2023. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=zNutp3NiGVE&ab_channel=Gru
podePesquisaELLAE. Acesso em: 23 nov. 2023.  

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 
liberdade. Tradução de Marcio Brandão Cipolla. São Paulo: Editora 
Martins Fontes, 2013. 

INSTITUTO SOCIOEDUCATIVO DO ACRE. Projeto Político Pedagógico 
Institucional do Instituto Socioeducativo do Acre, 2019. Disponível 
em: https://www.mpac.mp.br/wp-content/uploads/Projeto-politico-
pedagogico-ISE-2019.pdf. Acesso em: 2 mai. 2024. 

LARROSA, J. Experiência e alteridade em educação. Rev. Reflexão e 
Ação, Santa Cruz do Sul, v. 19, n. 2, p. 04-27, 2011. 

LIRA, J. A. d. A Educação na Socioeducação: um olhar para as ações 
educativas no contexto da medida socioeducativa de internação 
numa unidade de privação de liberdade. 2017. 160 f. Dissertação 
(Mestrado em Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas) - 
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2017. 

MARCELLO, F. A. O conceito de dispositivo em Foucault: mídia e 
produção agonística de sujeitos-maternos. Educação e Realidade, 
p. 199-213, 2004. 

MELO, T. A. d.; SOUZA, E. M. d. A Socioeducação como Dispositivo de  

OLIVEIRA, L. F. d.; CANDAU, V. M. F. Pedagogia decolonial e educação 
antirracista e intercultural no Brasil. Belo Horizonte: Educ. rev. v. 26, 
n. 01, p. 15-40, 2010. 

Poder Disciplinar: Histórias Vividas. RECADM, v. 18 n. 3 p.349-370 
Set-Dez 2019. 

RIBEIRO, D. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

RIOS, J. A.V.; MENEZES, G. Fissuras curriculares na profissão 
docente: narrativas pedagógicas na/com a diversidade. Rev. Espaço 
do Currículo, João Pessoa, v.1 3, n. especial, p. 897-908, dez. 2020. 

RIZZINI, I; RIZZINI, I. A institucionalização de crianças no Brasil. Rio 
de Janeiro: PUC-Rio. Celestino, 2004. 

https://www.youtube.com/watch?v=zNutp3NiGVE&ab_channel=GrupodePesquisaELLAE
https://www.youtube.com/watch?v=zNutp3NiGVE&ab_channel=GrupodePesquisaELLAE
https://www.mpac.mp.br/wp-content/upl%09oads/%09Projeto-politico-pedagogico-ISE-2019.pdf
https://www.mpac.mp.br/wp-content/upl%09oads/%09Projeto-politico-pedagogico-ISE-2019.pdf


340 

SILVA, J. P. d. Tempo da Tranca, Tempo da Sala: a educação escolar 
de adolescentes em cumprimento de medida socioeducativa em um 
centro de internação de Pernambuco. 2018. 224 f. Dissertação 
(Mestrado em Educação, Culturas e Identidades) - Universidade 
Federal Rural de Pernambuco, Recife, 2018. 

SISTEMA Nacional de Atendimento Socioeducativo – SINASE. 
Brasília-DF: Secretaria Especial dos Direitos Humanos Conselho 
Nacional dos Direitos da Criança e do Adolescente CONANDA, 
2006. Disponível em: https://www.cnmp.mp.br/portal/images
/cije/publicacoes/sinase_2006.pdf. Acesso em 5 mai. 2024.  

TOLÊDO, H. Análise da execução das medidas socioeducativas de 
meninas adolescentes em privação de liberdade. Relatório por 
cidades. Ministério Público do estado do Acre, 2021. Disponível em: 
https://www.mpac.mp.br/wp-content/uploads/Relatorio-Analise-
da-execucao-das-medidas-socioeducativas-de-meninas-Rio-Bra
nco.pdf. Acesso em 20 jun. 2024. 

VINAGRE, M. B. A. (Re)educar e punir: as diferentes faces da medida 
socioeducativa de internação. 2017. 131 f. Dissertação (Mestrado em 
Direitos Fundamentais Instituição de Ensino) -  Universidade da 
Amazônia, Belém, 2017. 

WALSH, C. Gritos, gretas e semeaduras de vida: entreteceres do 
pedagógico e do colonial. In: SOUZA, S. R. M; SANTOS, L. C. (org.) 
Entre-linhas: educação, fenomenologia e insurgência popular. 
Salvador: EDUFBA, 2019, p. 93-120. 

WALSH, C. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-
surgir, re-existir e re-viver. In. CANDAU, V. M. F. (org.). Educação 
intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e 
propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009. p. 12-42. 

WALSH, C. La educación intercultural en la educación. Peru: 
Ministerio de Educación, 2001.  

WALSH, C. Pedagogía decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, re-
existir y re-vivir. Ecuador: Ediciones Abya-Yala, 2013. p. 23-68. 

 
 

https://www.cnmp.mp.br/portal/images%09/cije/publicacoes/sinase_2006.pdf
https://www.cnmp.mp.br/portal/images%09/cije/publicacoes/sinase_2006.pdf


341 

CAPÍTULO 14 
 

Letramento Científico Decolonial 
 

Iran Ferreira de Melo 
 
 
 
Introdução 

 
Este capítulo tem como objetivo apresentar postulados sobre os 

fundamentos e a prática de uma pesquisa científica – notadamente 
abordando o tema de forma crítica e com viés decolonial. Pretendo 
discutir os fundamentos e mecanismos práticos de produção de uma 
pesquisa científica, considerando o letramento acadêmico para a 
ciência no século XXI e abordagens decolonias da pesquisa científica 
acadêmica. Como influências para o pensamento, dialogo com 
Grosfoguel (2016), Freitas (2019), Dulci e Malheiros (2021), dentre 
outras referências. 

Vamos lá! 
Podemos começar com a seguinte pergunta: Como você 

definiria pesquisa? 
De acordo com o pesquisador Marcos Bagno, linguista 

brasileiro famoso, em seu livro “Pesquisa na Escola. O que é, como 
se faz”,  “pesquisa” é uma palavra que nos veio do espanhol. Este, por 
sua vez, herdou-a do latim. Havia, em língua latina o verbo “perquiro”, 
que significa procurar; buscar com cuidado; procurar por toda parte; 
informar-se; inquirir; perguntar; indagar bem, aprofundar na busca. 

O particípio passado desse verbo latino era perquisitum. Por 
alguma lei da fonética histórica, o primeiro “r” se transformou em “s” 
na passagem do latim para o espanhol, dando no verbo “pesquisar” 
que conhecemos hoje. Perceba que os significados desse verbo em 
latim insistem na ideia de uma busca feita com cuidado e 
profundidade. Daí construímos o significado dessa palavrinha tão 
cara que usaremos neste capítulo. 

Agora, antes de falar de pesquisa em si, vamos tratar de teoria.  
Se você pensar direitinho, as teorias comumente se adequam 

aos valores da colonialidade, pois nascem nesse viés.  



342 

De acordo com o sociólogo peruano Aníbal Quijano, 
colonialidade quer dizer: o conjunto de valores decorrentes da 
colonização ocorrida a partir do século XVI com a expansão marítima 
(imagine aí uma série de valores ligados a: religiosidade, apreciação 
estética, ética, moral, educação...). O encontro da Europa com a 
América, a partir das navegações do século XVI, cria um conjunto de 
significações que divide as pessoas distintas entre essas regiões. 
Essas significações são parte do projeto de colonialidade.  

A colonialidade nasce com proposições cientificas, 
econômicas, ou como afirma Boaventura de Sousa Santos (2010), 
com uma matriz do conhecimento para nomear o mundo. Trata-se de 
um projeto da modernidade, que cria uma normalidade globalizante, 
por exemplo, com a classificação biológica em reino, filo, classe, 
ordem, família, haja vista que a lógica taxonômica serve melhor aos 
modos de exploração. Discursos como “o sujeito europeu é o 
ilustrado – os outros não são”, “os povos que não produzem ciência 
não são desenvolvidos” e também a instauração de gênero e sexo, 
por exemplo, como nos lembra a feminista María Lugones (2014), 
são exemplos de facetas da colonialidade, que se realiza pelo 
controle da economia, de recursos naturais, do corpo, da 
subjetividade e do conhecimento. 

 
Desde já, antes que a gente prossiga, é bom que se diga que há uma diferença entre 
colonialidade e colonialismo, duas palavrinhas que você já viu por aí 
provavelmente.  
Colonialismo significa: a prática em si de tomada de território e culturas ocorridas 
com a expansão marítima.  
Colonialidade é: o rastro político que o colonialismo produziu (hegemonias sobre o 
corpo, as relações, a arte, os saberes, a religiosidade, as línguas). 

 
A modernidade, com o colonialismo, legou-nos várias 

classificações daninhas. Podemos citar algumas dentro da reflexão 
sobre uma colonialidade do poder, que é um tipo de colonialidade 
da geopolítica de divisão internacional do trabalho. Os países do Sul 
estão submetidos a logicas produtivas especificas que atendem à 
divisão internacioanal colonial. Onde se produz tecnologia e onde se 
extrai minério? O Norte realiza trabalho intelectual, de maior valor. E, 
assim, divide-se o tipo e o significado social do trabalho. Por 
exemplo, o Brasil depende de comodities e está necessariamente 



343 

entendido como um país menos evoluído. Nesse sentido, a 
colonialidade também instaura uma lógica do desenvolvimento – o 
modo de enriquecer como o dos Estados Unidos é o ponto de 
chegada para nós do Sul, considerados sociedade primitiva. Nesse 
sentido, a colonialidade do poder é o processo fundamental do 
sistema-mundo do capital. Para pesquisar numa perspectiva 
decolonial, o processo de colonialidade é como uma grande ferida 
em nós ao mesmo tempo que é parte de tudo o que fazemos em 
nossa vida numa sociedade como a que vivemos. 

Também podemos falar de uma colonialidade do saber nessa 
relação que a modernidade nos trouxe. Quantos filósofos brasileiros 
nós lemos? Quantas antropólogas, médicos, cientistas, que não são 
do norte global, nós lemos? Instaura-se uma geopolítica do 
conhecimento. A lógica da colonialidade produz modos de 
subjetivação e modos de vida específicos, atendendo a uma divisão 
internacional da lógica de conhecimento. As universidades do Norte 
produzem teorias e no Sul essas teorias são aplicadas, lançando um 
ideário de superioridade intelectual, pois nos lembra que o 
conhecimento é melhor na Europa.  

Um bom exemplo é observar como a nossa escola trata a 
antiguidade clássica. Ela é sempre europeia, lê-se muito pouco da 
Pérsia e do Egito e nada daqui da América. Isso valida a ideia de que 
há saberes mais e outros menos, válidos e inválidos, conhecidos e 
não reconhecidos. Emerge uma hierarquia interna (endocolonial) – 
onde há um saber universitário e científico e os saberes menores (os 
que não são saberes, mas superstição). 

É preciso construir uma crítica radical ao eurocentrismo e aos 
imperialismos. As universidades do mundo imitam as universidades 
europeias. Sobre quais temas nós vimos mais filmes? Sobre quais 
temas aprendemos a chorar mais? Por que sabemos mais sobre o 
holocausto do que sobre o genocídio negro das Américas?  

Há ainda o esforço de uma colonialidade do ser. As formas de 
existir também funcionam a partir da colonialidade do poder. Eis a 
invenção do sujeito latino a partir da percepção eurocentrada. É o 
mesmo exercício que inventa o povo indígena e outros sujeitos. 
Gênero, sexo e sexualidade tais quais conhecemos são estruturas da 
colonialidade do ser. 



344 

É na construção da modernidade que se vai unir raça e cor. Por 
isso pensamos todas as pessoas como europeus e brancos e 
tomamos os povos de África como se todos fossem negros. A 
modernidade homogeniza. A própria criação da Europa é formulada 
na modernidade. A colonialidade é a face sombria da modernidade. 
Não é possível falar de colonialidade sem falar de modernidade. A 
forma como a modernidade constrói categorias universais demanda 
categorias subalternas – sujeitos desgarrados da terra. 

A herança da colonialidade, sobretudo da colonialidade do 
saber, é a maneira como pesquisamos na universidade. No entanto, 
você deve ter ouvido falar do chamado pensamento decolonial 
(PD), que resulta justamente de uma crítica à colonialidade. 

Vão acompanhando o meu raciocínio! 
O PD surge como contraposição à racionalidade e às práticas 

coloniais, apresentando outras experiências políticas, culturais, 
econômicas e de produção de conhecimento. Ele alerta para uma 
geopolítica que informa alguns povos como fornecedores de 
experiências e outros como exportadores destas a serem 
aplicadas e reafirmadas. Isso porque a colonialidade transforma 
diferença em desigualdade e impõe valores da cultura europeia, 
ocidental e do norte global como sendo universais e inquestionáveis. 
A colonialidade tem cor, raça, gênero e sexo, mas ela forja uma 
imagem de que não tem e nos faz seguir culturas colonizadoras como 
se fossem a nossa. 

Parece que isso não tem nada a ver com o tema pesquisa 
científica, né? Mas calma! Vamos chegar lá.  

Quando a gente fala de decolonialidade estamos nos referindo 
a depreender a lógica da colonialidade e seus efeitos, desapegando-
nos do aparato que confere prestígio à Europa e ao imperialismo do 
norte global e do ocidente.  

Antes do surgimento do PD como abordagem filosófica, outras 
teorias se afirmavam de modo semelhante.  

Por exemplo: 
- a Teoria Pós-Colonial - que já valorizava os saberes dos povos 

colonizados (tendo como grande expoente a ativista indiana Gayatri 
Spivak); 

- e a Teoria Descolonial - que busca uma desconstrução dos 
saberes coloniais, do norte global, com a expectativa de destruição 



345 

do sistema da colonialidade vigente e em atuação fora dele (temos 
como mentor o conhecido professor português Boaventura de 
Sousa Santos). 

A Teoria Decolonial (TD) já se propõe ser desconstrução dos 
saberes coloniais, do norte global, como a Teoria Descolonial, mas 
utilizando-se do próprio sistema da colonialidade vigente como 
mecanismo de ressignificação da colonialidade (foi o que 
apresentou inicialmente a introdutora da TD, a educadora 
equatoriana Catherine Walsh). 

E mais uma vez você deve estar se perguntando: E o que a 
ciência tem a ver com isso? Calma. Você vai entender em breve.  

Antes e passar para o próximo tópico ainda nesta seção, sugiro 
a leitura do artigo teórico “América Latina e o Giro Decolonial”, da 
pesquisadora brasileira Luciana Ballestrin – procure em plataformas 
digitais. Nele, a autora expõe a constituição, a trajetória e o 
pensamento do Grupo Modernidade/Colonialidade, constituído no 
final dos anos 1990 e formado por intelectuais latino-americanos 
situados em diversas universidades das Américas. Este coletivo 
realizou um movimento epistemológico fundamental para a 
renovação crítica e utópica das ciências sociais na América Latina no 
século XXI: a radicalização do argumento pós-colonial no continente 
por meio da noção do que viria a ser o giro decolonial, gerador do PD. 

 
História e implicações na universidade 

 
O cartesianismo criou uma egopolítica na ciência e nas 

universidades. Tudo que não é egopolítico não é conhecimento 
considerado legítimo nesses campos. Enrique Dussel, um dos 
integrantes do grupo Modernidade/Colonialidade, diz que existe uma 
relação entre o ego conquiro (eu da colonização) e o ego cogito (eu 
do conhecimento). Uma relação quase divina. 

Para ele, entre o “conquisto, logo existo” e o “penso, logo existo”, 
há o “extermino, logo existo”, que é o que dá forma ao 
genocídio/epistemicídio que aconteceu no século XVI. Tal 
genocídio/epistemicídio se deu por meio dos seguintes 
acontecimentos. 

- Da ação da monarquia cristã contra os povos muçulmanos e 
judeus na conquista de Al-Andalus (antiga Península Ibérica), pela 



346 

pureza de sangue – pois, para a monarquia cristã pessoas 
muçulmanas e judias acreditavam num deus errado. Com isso, 
houve a expulsão de povos mulçumanos e judeus de suas terras e a 
conversão cristã compulsória. 

- Da expansão marítima, com o racismo religioso (cujos 
princípios eram: “1. se você não tem uma religião, você não tem um 
Deus; 2. se você não tem um Deus, você não tem uma alma; e, por 
fim, 3. se você não tem uma alma não é humano, mas animal”). Com 
isso, o “índio” foi a primeira identidade moderna, pois foi o primeiro 
objeto do racismo, que, no período colonial, organizou a divisão do 
trabalho e o desenvolvimento econômico a partir da escravização. E 
os povos indígenas (considerados “sem deus”) ficaram sob o julgo da 
encomienda (modelo de relação com a cora ibérica na qual a serem 
cristianizados se tornavam pagantes de impostos). Os povos pretos 
de África (também chamados sem alma) foram escravizados e a 
escravização do povo negro de África foi inspirada em marcos de 
desumanização. Para Grosfoguel, o racismo já era um projeto 
biopolítico no século XVI, ao contrário do que registrou a arqueologia 
de Michel Foucault.  

- Outra manifestação do genocídio/epistemicídio que está na base 
de uma sociedade colonial é a perseguição a mulheres, que Grosfoguel 
relata ter acontecido a partir do fim da Idade Média. Na Europa da 
época, muitas mulheres lideravam conhecimentos ancestrais e essa 
postura desafiava a aristocracia e consequentemente o poder religioso 
e econômico – a caça às bruxas (elas eram queimadas vivas), o que, 
para a teórica Silvia Federici, foi a face de um projeto econômico de 
detenção e acumulação de capital.  

Sendo assim, há quatro genocídios/epistemicídios para iniciar 
a modernidade: sobre os povos mulçumanos e judeus em Al-
Andaluz, os povos indígenas, povos negros africanos e as 
mulheres. 

Nessa lógica, quem pensa, logo existe? Ser-humano, homem, 
branco, ocidental, cristão, detentor de riquezas materiais, cisgênero, 
supostamente heterossexual, lido como sem deficiência, oriundo 
dos cinco países mais poderosos (Alemanha, Estados Unidos, 
França, Inglaterra, Itália). Percebam que esse é um projeto político 
identitário. Tudo que escapa é zona do não-ser (como aponta Frantz 
Fanon) ou exterioridade (como diz Enrique Dussel). 



347 

As ciências naturais deram força à ideia de “povos sem biologia 
humana” e as ciências sociais, de “povos primitivos a serem 
civilizados”, intensificando o genocídio/epistemicídio. Como 
exemplo, na Filosofia, Immanuel Kant, a partir do sec. XVIII, afirma: 
o homem racional está no norte da Cordilheira dos Pirineus (que 
separa a Península Ibérica do restante da Europa). Nessa 
geoepistemologia, Portugal e Espanha não aparecem.  

A universidade absorveu e reproduziu bastante esses 
genocídios/epistemicídios da modernidade. Qual a solução? Vamos 
continuar pensando? 

Para pensar imbricar essa história com o papel da universidade 
e o trabalho de linguagem nela, vejamos. Em sua instigante e 
provocativa obra intitulada Southern Theory, Raewyn Connell (2007) 
reconstitui as relações entre a ascensão de uma ciência do social em 
fins do século XIX europeu e o contexto imperialista. Nela, ele afirma 
que, não por acaso, as ciências sociais emergiram em um momento 
histórico marcado pela ascensão e consolidação de um modelo de 
organização social e política que tinha na Europa, em particular na 
Inglaterra e na França, a quinta-essência da cultuada “civilização” e 
do que se consolidaria como sendo o Ocidente.  

A ciência social conectava os interesses imperialistas europeus 
com os desejos das elites da parte colonizada do mundo de seguirem 
o caminho do progresso. O positivismo científico era uma linguagem 
comum cuja gramática garantia a hegemonia europeia ao mesmo 
tempo que acenava para o resto do mundo com a promessa de que, 
algum dia, este se tornaria como a metrópole. Na Europa e na 
América, a Sociologia e a Antropologia, por exemplo, adquiriram 
autoridade e reconhecimento dando aura de neutralidade a uma 
visão de mundo comprometida com os interesses e as alianças entre 
elites dos dois lados do Atlântico, o que fatos como o fascínio 
brasileiro e mexicano pelo positivismo comprova. Desse modo, uma 
aliança cultural e política entre elites de vários continentes adquiria 
status de ciência. 

Este modelo de ciência do social não sobreviveu à Primeira 
Guerra e às crises que a sucederam. Segundo Connell (2007), é no 
Entre-Guerras que esse primeiro ensaio de constituição das ciências 
sociais é substituído por outro, mais poderoso e duradouro, nos 
Estados Unidos da América. É lá que, por volta da década de 1930, a 



348 

Sociologia cria seu mito originário atual e se transforma num 
discurso político para as elites modernizantes.  

Nesse novo cenário, as ciências sociais se tornam 
especializações profissionais da classe média, associadas às 
demandas do mercado de trabalho, vinculando pesquisa e práticas 
político-administrativas – uma sombra que vivemos até hoje. Isso foi 
possível porque o culto do progresso como meio para chegar ao ideal 
de civilização europeu cedeu espaço a um culto ao ideário euro-
americano de modernidade que se impôs e marcou fortemente a 
todas as áreas de pesquisa nas humanidades e ciências sociais. 

Nesse mesmo contexto, o estudo da periferia do mundo tendeu 
a ser associado à Antropologia, constituída como expertise 
autônoma e progressivamente adquirindo um status que buscava 
distanciá-la dos conhecidos compromissos colonialistas do 
passado. Seu mantra passa a ser: estudar o Outro é compreender a 
alteridade e, em alguns contextos, até mesmo protegê-la. Este saber 
buscou “dá voz ao outro”, em geral falando por ele e se afirmando 
como a forma autorizada de discurso sobre a alteridade no mundo 
contemporâneo. 

A ciência social se tornou não apenas uma forma mais 
organizada/institucionalizada de produção de conhecimento, mas 
também uma prática formadora de subjetividades na universidade 
sobretudo. E como isso impactou a maneira de pesquisarmos?  

Quando pensamos numa pesquisa científica e em sua escrita, 
em seu letramento científico, que bases temos? Será que essas 
bases têm relação com toda essa história? Vamos verificar. 
Comecemos a partir da seleção de um problema de pesquisa. 
Depois iremos para outros aspectos. 

 
E daí? O problema é seu.  

 
Realmente, o problema é mesmo seu. 
Vejam só: fazer pesquisa institucionalizada no Brasil é ocupar 

um lugar bastante privilegiado. De acordo com registro recente da 
Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (Pnad) Contínua 
Educação, no Brasil, mais de 11 milhões de pessoas ainda não 
sabem ler. Conforme último censo da educação acadêmica em 
nosso país (em 2019), somente 20% da população têm acesso à 



349 

universidade. Nesse cenário, quem é você, pesquisador/a de 
instituição pública? UMA PESSOA PRIVILEGIADA. É ou não é? 

Mas sabemos que esse privilégio não é fruto de sua 
meritocracia. Até porque, numa nação atravessada por tanto 
autoritarismo histórico colonial e uma abissal desigualdade de 
oportunidades, meritocracia é algo tão verdadeiro quanto o 
coelhinho da Páscoa. Você está onde está por uma série de fatores 
que fazem delirar as mentes fascistas. Muito provavelmente, foram 
vários anos seus de desafios. Só você sabe o duro que deu, né? Pois 
bem, agora que se estabilizou nalgum programa de pesquisa, o que 
fazer? Seguir aquele mesmo tema da pós-graduação que sua 
orientadora investigava e você acatou porque precisava da bolsa e 
queria ter uma experiência a mais no currículo? Colar na tendência 
dos estudos da área, pesquisando os fenômenos e a corrente teórica 
que está bombando em todos os congressos internacionais? Fazer 
aquele trabalho que o cientista fulano de tal desenvolveu em 1995, 
mas achando que está dando a sua contribuição só porque, em vez 
de usar os dados que ele usou no texto mimeografado, agora você 
está abalando por usar textos digitais da internet dos anos 2020? 

Essas e outras questões podem rondar a sua cabeça. E vão 
continuar rondando até que você defina qual o seu problema de 
pesquisa. Não é fácil, mas este é o primeiro passo para começar a 
pesquisar. Eis que escolher o problema começa por você refletir 
sobre justamente quem é você, qual a sua história e que 
contribuições quer dar com essa oportunidade em fazer um trabalho 
científico numa conjuntura social tão dura como a brasileira. 
Podemos dizer que você está com a faca e queijo na mão para 
possibilitar que seu estudo seja ou reprodutor das mazelas de nossa 
sociedade – e aí você lava as suas mãos – ou colabore para a 
transformação real de condições da vida de nosso povo. É como o 
eterno mestre Paulo Freire nos escreveu e falou tanto, né? Não há 
meio termo. Ou se educa (e se pesquisa) para a manutenção ou para 
a mudança. De que lado você está? 

Podemos dizer que, se você seguir seu desejo genuíno, não é 
exatamente você quem escolhe o problema de pesquisa. É ele que 
escolhe você. Vou explicar. O problema de pesquisa é seu, faz parte 
de sua ideologia; de seu querer no mundo, que se revela na sua 
postura como cientista. Pense numa pessoa que elege pesquisar 



350 

modos de catalogação da fala de um povo indígena que está sendo 
dizimado e em cuja população só restam 100 falantes de língua 
nativa. Seja por conveniência de alguém que se inseriu num cômodo 
grupo de pesquisa (por conformismo de compor este grupo desde a 
graduação), seja por idealismo de alguém ativista contra o genocídio 
e glotocídio das culturas indígenas ou seja pela atitude de uma 
pessoa descendente do próprio povo que pretende investigar, em 
todas essas possibilidades, a escolha por esse problema não é 
totalmente deliberada, mas está ancorada na ideologia de quem a 
fez. Por isso, seu problema de pesquisa É SEU! Vamos assumir? 

Ele é seu. E não é nem deve ser pretensiosamente universal. Mas 
como assim? E as pesquisas não têm de responder a demandas do 
mundo? Opa! Demanda do mundo? A demanda de uma pesquisa é 
sempre situada, sempre localizada, mesmo quando não queremos. 
O seu problema de pesquisa é da sua comunidade, de sua cultura, 
do seu país, de sua profissão, de seu grupo populacional, porque 
reflete os seus interesses. E está tudo bem que seja assim. Quanto 
mais aceitamos que nos envolvemos emocionalmente com nossa 
pesquisa, mais felizes seremos e mais possibilitaremos ajudar 
pessoas de nosso campo ao redor, que, por sua vez, em 
desdobramento – com os resultados da pesquisa – vão poder ajudar 
outras pessoas mais. Por exemplo – para nos situarmos ainda no 
campo dos estudos da linguagem – vocês sabem como surgiu a 
Sociolinguística, importante área da Linguística? Sabem por que hoje 
conseguimos fazer políticas de várias ordens para respeitar 
diferentes variedades linguísticas que não são prestigiadas? Vou lhes 
contar esta história.  

William Labov, linguista estadunidense muito sensível à 
diferença humana, nos anos 1960, recebia várias queixas de 
professoras da educação infantil da periferia de Nova Iorque, 
denunciando o baixo desempenho escolar de estudantes negres, 
latinoamericanes e pobres. Com essas professoras, ele foi investigar o 
que estava acontecendo e descobriu que o baixo desempenho se dava 
em função do preconceito que as crianças sofriam por falar um inglês 
não padrão. A partir daí, Labov foi identificando as variações do inglês 
e isso fez com que aquelas professoras enxergassem de forma 
diferente as falas das crianças e mudassem de ponto de vista sobre a 
maneira como estavam lidando com as variedades linguísticas na sala 



351 

de aula. Esse foi o estopim para uma mudança sociolinguística na 
escola e para Labov sistematizar um campo de pesquisas. De seu 
universo particular, de sua aldeia, de sua gente... aquelas professoras 
e o próprio William Labov influenciaram muitas outras pessoas em 
outros países. É como o efeito borboleta. Conhece? 

Não subestime o fato de seu problema ser seu, ser de seu grupo, 
idiossincrático. Essa é uma premissa decolonial importante. Só 
posso conhecer os efeitos de uma mudança no resto do mundo se eu 
conheço a proposta dessa mudança em mim. Tudo parte de mim. É 
o contrário dos empreendimentos científicos que costumamos ver 
por aí, que seguem uma lógica típica da modernidade tardia: a 
homogeneização e a exteriorização dos saberes, como se o 
conhecimento fosse uma ferramenta para resolver o mundo, e não 
uma prática que está investida em quem você é. Conhecimento de 
pesquisa não é sabão em pó, controle remoto ou forno micro-ondas, 
instrumentos que uma pessoa pode usar e da mesma maneira. 
Conhecimento é parte de nossa compreensão sobre o mundo e parte 
de nós também nessa compreensão. 

Nosso problema de pesquisa precisa ter a mesma cor de nosso 
cabelo, a textura de nossa pele. Precisamos ver nele a ranhura de 
nossas unhas, o cheiro de nosso corpo, o nosso suor e nossos fluidos 
todos. O problema é nosso sim. Assumamos. 

 
Notas sobre pergunta e hipótese de pesquisa 

 
Quando a gente faz uma pesquisa, nos perguntam: Qual é a sua 

pergunta de pesquisa? Calma! Isso aqui não é um trava-língua. O 
que quero dizer é que a pergunta sobre a pergunta nada mais é do 
que saber acerca de que inquietação nos leva a pesquisar. 

Uma pesquisa é um exercício de curiosidade. Temos por trás 
dela uma pergunta, que demonstra nossa dúvida sobre algo. Se ela 
for uma pesquisa acadêmica, científica, então aí é que precisamos 
ter clareza da pergunta mesmo. Por quê? 

Porque uma pesquisa assim nos responsabiliza diante da 
sociedade. Se vamos pesquisar algo (seja o que for – do cocô ao raio 
laser), precisamos ter clareza do que queremos investigar, pois, assim, 
temos também clareza sobre com o que queremos contribuir. A 



352 

equação é simples: Se tivermos consciência sobre o que nos inquieta, 
saberemos o que queremos descobrir para contribuir com o outro. 

A inquietude é a mãe de uma pesquisa. É ela quem nos move a 
querer saber algo. Mas, numa investigação científica, feita num 
instituto de pesquisa ou numa universidade – como geralmente 
vemos no Brasil –, essa inquietude deve ser, ao mesmo tempo, de 
quem pesquisa e de uma série de pessoas ou grupos a quem pode 
interessar o mesmo tino curioso que move tal investigação. Isso 
porque, nessas instituições, ao pesquisarmos, estamos 
respondendo a demandas sociais. Nossa pergunta, portanto, nunca 
será apenas de quem estará à frente da pesquisa, de quem a 
idealizou. Esta pessoa nada mais é do que a canalizadora de uma 
inquietude social de uma parte ou de toda a população que clama 
perguntando o que também a pesquisadora pergunta.  

Nessa seara, a pergunta, portanto, é sempre social porque ela 
olha para o problema, que é, por excelência, também social. Quando 
digo que ela olha, quero afirmar que ela é, nada mais nada menos, 
que a textualização do que queremos saber sobre o problema. Por 
exemplo, se o problema é alguma patologia considerada ainda 
incurável, a pergunta pode ser “como alcançar a cura de tal 
doença?”. Simples assim, como dizia o slogan daquela operadora 
telefônica rs. 

Podemos fazer mais de uma pergunta ao nosso problema? 
Claro! Mas aí devemos ter a percepção de que isso demonstra o 
nosso interesse em descobrir mais de um dado sobre o problema. 
Para cada pergunta, um mundo de possibilidade de respostas se 
descortinará. Em casos assim, mostramos que buscamos explorar o 
problema sob diferentes perspectivas, examinando distintas 
dimensões dele. Isso acontece com frequência quando o problema 
é objeto da pesquisa de um grupo de pessoas, sobre a qual cada 
integrante se debruça para ver uma nuance diferente. 

É comum, então, ouvirmos, em aulas sobre pesquisa, que, uma 
vez selecionando a pergunta de nossa pesquisa, temos de vislumbrar 
uma possível resposta que encontraremos, pois teríamos subjacente 
o propósito de encontrar algo – como, no exemplo que eu dei: a cura 
de uma doença. A resposta à pergunta de uma pesquisa assim se 
mostraria na forma de algum método, profilaxia, prevenção, 
medicamento ou qualquer outra coisa que ajude a banir a doença 



353 

estudada. Essa suposta resposta geralmente chamamos de 
hipótese.  

A pergunta de uma pesquisa e a hipótese dela são quase irmãs 
gêmeas, andam juntinhas. Mas pode existir pesquisa sem hipótese? 
Sim. A hipótese é parte das expectativas que nós criamos sobre 
como “resolver” o problema. E aí eu abro um adendo para dizer que 
coloco entre aspas a palavra “resolver” porque nem todo problema 
de pesquisa está ali para ser resolvido. Alguns são sim obstáculos 
que buscamos solucionar, mas muitos outros são problemas que 
queremos conhecer melhor ou até otimizar. Por exemplo, quando 
alguém da Linguística se dedica a descrever recursos de uma língua, 
faz isso objetivando mapear aquela língua, e não solucionar algo 
nela. Outro exemplo é: numa pesquisa da Engenharia de Materiais 
que quer melhorar a durabilidade do produto usado no asfalto das 
rodovias, o que se busca é a otimização desse produto que já existe, 
e não simplesmente resolver um obstáculo, por mais que a gente 
entenda que essa otimização seja uma espécie de solução. 

Mas voltando a discutir que a hipótese é nossa expectativa, eu 
diria que, se não criarmos muitas expectativas (nenhum expectativa 
não existe!) sobre nossos achados numa pesquisa, podemos deixar 
de lado a hipótese. Um bom exemplo para ilustrar é o de uma 
pesquisa cujo problema é a resistência de uma comunidade 
quilombola secular e que tem como pergunta “quais fatores levam 
essa comunidade quilombola a resistir por tanto tempo num cenário 
hostil de desvalorização cultural a sua ancestralidade e cultura?”. 
Quem desenvolve algo assim pode até pressupor respostas e ter 
hipótese, mas também pode fazê-lo para desbravar as múltiplas 
possibilidades do que vai encontrar pela frente, e não prever nada, 
simplesmente mergulhar na pesquisa, sem muita bússola das 
expectativas. Não ter hipótese numa pesquisa não é bom nem ruim, 
é apenas uma possibilidade. Porém, a hipótese é algo muito cultuado 
nos domínios científicos tradicionais. 

Isso acontece porque para a ciência conservadora o papel de 
quem pesquisa é o de desbravador (e vai aqui o masculino genérico 
propositalmente) de uma solução. Então, nesse contexto, quem 
pesquisa deve ser como um Indiana Jones, espécie de bandeirante 
na floresta escura do problema, apto, a qualquer preço, descobrir o 
tesouro escondido. Esse/a cientista é guiado/a por uma razão 



354 

iluminada e seu faro detetivesco o/a levará ao triunfo da caçada, que 
será ocupar, extrair, obter o dado que se propôs a pesquisar. Nesta 
visada, há uma hierarquia de dominação entre quem pesquisa e o 
problema. As ditas ciências duras e consideradas ciências com “c” 
maiúsculo procedem muito assim: ramos das ciências da saúde, a 
biotecnologia, as engenharias, entre outras. 

Mas também há aquelas vertentes de pesquisa que sequer 
programam uma pergunta para seus trabalhos. E aí não se 
comprometem de jeito nenhum com a hipótese. Afinal não há 
hipótese sem pergunta. Essa atuação pode acontecer com qualquer 
ramo científico. É uma espécie de Carolina na janela, que olha a vida 
passar sem nenhum esboço ou consciência, sem mover-se para 
revelar sua questão de pesquisa. Isso não significa que alguém que 
engendre uma pesquisa assim não tenha a curiosidade-mãe de que 
eu falei, mas quer dizer que não se conscientizou de que pergunta 
está fazendo em seu estudo. Nesse caso, a negligência com a 
pergunta (que leva a não ter nem de longe uma hipótese) é uma 
negligência com a inquietação de um povo – se pensarmos, como eu 
disse, que toda pesquisa é social. Essa negligência é uma postura 
ética questionável, pois, se me proponho a pesquisar algo, preciso 
ter clareza do que pergunto sobre esse algo, principalmente se 
concebo que essa pergunta é uma forma de textualizar o clamor que 
não é apenas meu. 

Nem Indiana Jones nem Carolina. Bom senso com uma boa 
farinha não faz mal a ninguém! Que tenhamos honestidade e 
compromisso com nossas pesquisas, pois daí nasce o primeiro 
passo para uma verdadeira transformação que podemos fazer por 
meio da ciência. 

 
E se minha pesquisa não tiver objetivo? 

 
A nossa racionalidade é télica, isto é, herdamos um modo de 

pensar, que exige de nós sempre o alcance de metas. Essa forma de 
razão nos chegou com os povos dominantes no Ocidente. Em 
diferentes culturas pouco conhecidas, nem tudo o que as pessoas 
fazem tem necessariamente um ponto a ser alcançado fora da 
própria ação, ou seja, um objetivo. 



355 

Objetivo é tudo aquilo para o que miramos no exterior de nós, 
que ainda não alcançamos, que está fora do nosso alcance por 
enquanto. Tem aproximação etimológica com as palavras “ejetar” e 
“conjectuara”, ambas que também apontam para um “fora” de algum 
lugar. 

Quantas coisas fazemos, em nosso dia-a-dia, com o desejo de 
chegar a algum lugar na exterioridade do que ainda estamos fazendo, 
com o afã de obter alguma coisa que está fora do processo que 
vivemos para alcançá-la? Fazemos isso diariamente e somos 
incentivades a alimentar essa prática. É assim nos universos do 
trabalho, da nossa formação escolar e acadêmica, bem como na vida 
social em geral. Pode observar. 

Com o avanço do sistema socioeconômico neoliberal nos 
atravessando simbolicamente e com muita força ao longo dos 
últimos séculos, essa necessidade de termos objetivo cresce a todo 
instante. Sabemos que a racionalidade nesse sistema de nada tem 
de justo e equânime. Sua medida é o lucro dos setores hegemônicos. 
Trata-se de um modus operandi altamente excludente, cujo maior 
incentivo é a ideologia da meritocracia que nos impulsiona a buscar 
fora de nós (de preferência num outro que se quer destruir) a nossa 
suposta realização – a qual nunca é, de fato, plena para quem está na 
base dos direitos humanos. Nesse contexto, se você reparar, o nosso 
modo de operação mental para adquirirmos algo se assemelha muito 
ao esforço que uma empresa faz em ampliar as suas conquistas. 
Perceba se até os termos não são parecidos: “precisamos ser 
competentes e produtivos”, “termos estratégias”... 

Não por acaso também percebemos a influência dessa lógica 
na maneira como a ciência, os institutos de pesquisa e as 
universidades têm tratado a produção de conhecimento, a reflexão 
filosófica e a construção das técnicas. Esses espaços de saber, 
avalizados politicamente em nossa sociedade, são cada vez mais 
utilitários e operacionais, como menciona magnificamente a filósofa 
brasileira Marilena Chauí em alguns de seus escritos. Eles fazem 
parte de uma estrutura social maior baseada no lucro financeiro, que, 
por sua vez, é decorrente de uma história de colonização econômica 
– perpetrada por culturas europeias – que reforça o objetivo como 
centro da ação humana. 



356 

Como consequência, as pesquisas que desenvolvemos nesses 
locais trazem o ranço dessa marca, impactando diretamente nossos 
discursos e nossas ações materiais. Por isso, nem questionamos por 
que cargas d’água sentimos a necessidade de um objetivo em nossas 
investigações científicas. Fica parecendo claro que todo estudo a ser 
desenvolvido precisa alcançar uma realidade télica, final ao trabalho, 
que não seja ele próprio. 

Pode parecer estranho para você ouvir isso, mas o que você vem 
a fazer num exercício de reflexão e numa prática concreta com um 
trabalho de pesquisa é já, por si, uma contribuição que ele pode dar 
à realidade de que trata. Inegavelmente, dimensões da vida social 
como a Educação, a Saúde o Direito e tantas outras podem ser 
afetadas diretamente com as descobertas ou com as próprias 
interrogações que fazemos em pesquisa. Sabemos que políticas 
públicas, por exemplo, dependem de pesquisas científicas para se 
realizarem. (1) Quando a Psicopedagogia conclui que fatores estão 
causando baixa autoestima em crianças na escola; (2) no momento 
em que a Biologia define quais são as características da extinção de 
alguns animais; (3) quando pesquisas da Medicina verificam a 
melhor saída para a imunização de uma população contra uma 
doença; entre tantas outras experiências, é claro que o Estado pode 
absolver estes resultados e os reconfigurar em decisões jurídicas 
para, respectivamente, determinar políticas ao bem-estar na escola, 
legislar sobre a preservação de determinadas espécies e sancionar a 
elaboração e distribuição de vacinas. 

Contudo, perceba que as pesquisas em si que chegaram a tais 
resultados descreveram seus objetivos (consonantes ou não às suas 
conclusões) a despeito de como esses resultados contribuirão 
realmente. Entre o projeto dessas pesquisas e seus fins se tornarem 
fatos nas mãos do Estado, muitas águas precisam rolar, e toda 
enxurrada dessas águas depende, inúmeras vezes, daquela mesma 
lógica neoliberal que especifica quem são as pessoas ou os grupos 
populacionais a serem contemplados com o que foi descoberto. Em 
outras palavras, muitíssimas vezes, para o resultado de nossos 
estudos se tornarem realidade na vida das pessoas será preciso a 
mobilização de sistemas poderosíssimos e bastante impenetráveis, 
os quais só se interessarão por nossas pesquisas se fizermos parte 
de algum circuito de poder alinhado a eles. 



357 

Uma perguntinha básica, então: Quantas pesquisas, na 
universidade, você conheceu que conseguiram transformar seus 
resultados em ações efetivas na vida das pessoas? 

O que eu chamo de circuito de poder alinhado à estrutura 
neoliberal consiste em, respectivamente, no caso de nossos 
exemplos: 

(1) ter modelos de sistemas educacionais que tratem a baixa 
autoestima das crianças no ambiente escolar na medida em que as 
incentivam a buscar um cuidado de si para se tornarem competitivas 
dentro da mesma lógica neoliberal que mencionei, tratando a 
autoestima como um exercício de individualização e habilidade, 
mais uma vez, para alcançar metas de hierarquização sobre as 
pessoas; 

(2) conduzir formas de manutenção da vida animal em extinção, 
unicamente com o intuito de evitar o desequilíbrio dos ecossistemas 
que tem como fim uma preocupação política em preservar a vida 
humana, afetada, em última instância, pela escala de morte de 
certas espécies – o que segue um caminho especista típico da 
racionalidade télica ocidentalista e neoliberal; 

(3) propiciar fármacos de imunização como trunfo mercantil a 
exemplo do que muitos países fazem, utilizando-se do poderio da 
indústria farmacêutica (o segundo maior commodity do mundo) 
como meio para o fortalecimento de uma necropolítica bastante 
engendrada ao longo da história (sob a prática de criar uma doença 
por falta de equidade social e solucioná-la com a síntese de uma 
vacina cuja detenção está sob o controle de Estados capitalistas). 

Esses casos não nos servem para desanimarmos e pesarmos 
que os efeitos de nossas pesquisas não podem ser conduzidas sob 
outro caminho. Não! Eles servem para vermos que, por mais que 
criemos objetivos idealizados em nossos projetos de pesquisa, se 
eles são empreendidos por outro padrão de atuação no mundo, já 
conseguem em si serem potentes o suficiente para impactarem a 
realidade investigada. Por isso, eu lhe provoco a pensar: Que tal se o 
objetivo de seu trabalho científico for apenas ele EXISTIR? 

De acordo com as contingências de uma ciência tão operacional, 
utilitarista e desumana como essas que presenciamos em nossas 
universidades e institutos de pesquisa, o que definirá exatamente se 
seu estudo terá a relevância que procura são os modos de 



358 

socialização que você conseguirá exercer com ele. Onde o publicará? 
Apenas em revistas qualificadas pela Capes – braço de fomento à 
pesquisa no Brasil bastante tributário à lógica neoliberal? Unicamente 
por meio de livros vendidos, diversas vezes, por um mercado editorial 
altamente excludente e difundido apenas entre pares? 

Já pensou que sua pesquisa vai ser ela mesma o seu objetivo o 
quanto mais ela for propaganda entre as pessoas a quem interessam 
o seu estudo? Se seu trabalho é sobre e para pessoas em situação de 
rua, é com elas que precisa fazer seu estudo, são elas que você 
precisa escutar para escrever e montar a execução de sua pesquisa 
e, por fim, é a elas que você precisa prestar satisfação. Se seu 
trabalho é sobre e para professoras da educação básica, elas lhe 
ensinarão as maneiras mais rápidas e eficazes para mediar a 
aprendizagem sobre a sua pesquisa (afinal fazem isso todos os dias 
e com muita maestria). Se sua pesquisa é sobre economia solidária 
e criativa, o que não falta são métodos de abrigar o seu estudo em 
plataformas emergentes de difusão e altamente acessadas hoje em 
dia – podcasts, redes sociais digitais, canais de vídeo na web. 

Não me refiro aqui a necessariamente abandonar a 
textualização de objetivos em seu projeto, mas de pensar com 
criticidade a valia deles. Suas ações de saber podem e – aconselho – 
devem acontecer nas bordas da racionalidade dos objetivos. Se 
assim for, você dará facilmente ADEUS a esse plano de fazer de sua 
pesquisa algo para além do que ela é. Sua investigação em si já tem 
poder, não precisa esperar por uma exterioridade que, na maior parte 
das vezes, é objeto de manipulação de um sistema de poder com o 
qual você não concorda. 
 
Alguns mecanismos decolonias simples do letramento científico 

 
Para ratificar a nossa proposta decolonial, vou tratar de alguns 

mecanisos decoloniais do letramento científico. Vamos começar 
com a autoetnografia. Conhece? 

Você conhece alguém que faz etnografia em pesquisa? Acho 
que sim. Mas conhece também alguém que faz autoetnografia?  

A autoetnografia é método de pesquisa qualitativa que busca 
compreender um determinado fenômeno vivenciado pela própria 
pessoa que está pesquisando.  



359 

É um método que pode ser usado na investigação e na escrita e 
tem como proposta descrever e analisar sistematicamente a 
experiência pessoal de si, a fim de compreender uma vivência 
cultural particular.  

No Brasil, existem muitas pessoas que fazem autoetnografia em 
pesquisa científica. No semestre passado, fui professor de um 
estudante de doutorado em Teoria Literária que examina elementos 
de uma forma de produzir literatura a partir das próprias experiências 
dele. Um nome muito inspirador para conhecer a autoetnografia, é a 
cientista Viviane Vergueiro, travesti pesquisadora que investigou 
gênero, no campo da Comunicação, a partir de própria vida, suas 
agruras pessoais a sua luta num mundo cisnormativo. 

E a citação? É uma pedra no sapato de muitas pessoas, não é? 
Citação é um recurso de menção pelo qual usamos de 

intertextualidade explícita (em discurso direto, indireto ou indireto 
livre) para mencionarmos a fala de alguém. A citação é, então, uma 
ação: a ação de trazer a voz de alguém para o meu texto, 
corroborando ou não com ela. 

Como ação, a citação é um mecanismo que indica que 
ideologias nos regem e quais são seus efeitos em nós através da 
própria prática de citar. A citação acadêmica também funciona 
assim.   

O citação acadêmica é regida no Brasil pela ABNT, que nos 
orienta a indicar, pela chamada, apenas o último sobrenome da 
pessoa citada. Com esse antropônimo, não damos a conhecer o 
possível gênero de quem citamos, além disso seguimos uma maneira 
colonial de ressaltar não o nome, mas o que indica a nossa herança 
familiar, prática muito aristocrática, ligada a difusão das 
ascendências sobretudo pelo sobrenome do pai. 

Megg Rayara Oliveira, professora travesti feminista da 
Universidade Federal do Paraná (UFPR), propõe usar o nome 
completo da referência na primeira citação do texto, justificando que, 
assim evidenciamos se quem citamos é provavelmente mulher ou 
homem. Até porque há, no imaginário científico, a ideia que as 
citações são sempre de homens – não por acaso, já que a ciência é 
misógina e masculinista. Outro detalhe é que, quando mostramos o 
nome completo, expomos também o nome do que, na organização 



360 

do registro civil como o nosso, no Brasil, é o sobrenome da mãe, 
geralmente o segundo.  

Essa prática de usar o nome completo sugerida por Megg 
Oliveira é uma ação anticolonial e antipatriarcal se nos opusermos 
contra a segunda razão que eu apresentei. 

Nesse sentido, o uso de nomes completos são bem vindos, mas, 
como isso pode cansar a leitura – haja vista que num texto 
acadêmico usamos muitas citações – uma fórmula é escrever o 
nome completo primeiro e depois retomar não pelo último 
sobrenome, mas pelo primeiro e pelo último, como também pede a 
ABNT, ou ainda pelo primeiro apenas. 

 Sendo assim, uma autora como Megg Rayara, pode aparecer na 
primeira citação como Megg Rayara Gomes de Oliveira (ou para 
economizar, pelo menos, Megg Rayara Oliveira) e depois apenas 
como Megg Rayara ou apenas Megg. Já pensou? Causaria 
estranhamento – como toda ação decolonial –, mas é uma saída 
muito relevante. 

E você já ouviu falar em leitura sensível? 
Numa perspectiva de pesquisa que entendemos conforme o 

que disse antes acerca da participação das pessoas que são sujeitos 
de nosso estudo, a leitura sensível é um mecanismo interessante 
para compartilhar autoria. 

Nada mais é do que dar a esses sujeitos acesso à enunciação da 
pesquisa desde o projeto. Pode ser por meio de leitura do próprio 
projeto, de vídeos sobre ele, de publicações da pesquisa em 
programas de vídeo, de áudio ou em postagens das redes digitais; de 
relatórios, apresentações em eventos, publicações científicas, entre 
outras possibilidades. 

Chamamos de leitura sensível porque é justamente por ela que 
tais sujeitos percebem como estão sendo tratados, quais 
significações estão sendo tecidas sobre eles etc.  

Vou dar outro exemplo para ajudar você. 
Se sua pesquisa é sobre mulheres, violências contra as 

mulheres, mulheridades, alguma característica ou efeito do corpo 
que é identificado como mulher, mas você, pesquisador, não é 
mulher, e sim um homem, não hesite! Seu lugar de fala é muito 
importante como aliado das mulheres, mas sua experiência de 
gênero é outra. Consulte mulheres, peça leituras sensíveis delas para 



361 

a sua pesquisa. Mesmo que seu trabalho seja orientado por uma 
mulher, cabe saber como outras leem o que você vem investigando. 
#ficaadica. 

Já sobre a busca de referências... Quem disse que a busca de 
referências precisa ser apenas em livros, dissertações de mestrado, 
teses, documentos oficiais, artigos científicos...?  

É claro que esses instrumentos são importantes, mas não são 
os únicos. Vale a penas pensar que os saberes estão por toda a parte.  

Por exemplo, informações de plataformas livres na internet 
também podem ser uma fonte de referência. Vamos pensar no 
Wikipedia. 

Apesar de críticas pertinentes à baixa qualidade de alguns 
artigos da Wikipedia, textos da Wiki são uma maneira de 
democratização de conhecimento e construção participativa de 
usuárias. A democratização do conhecimento é algo essencial para 
a construção de uma sociedade crítica, não é? Toda informação, não 
importa sua fonte, sejam saberes populares, verbetes da Wikipédia, 
conversas diversas com as pessoas, processos autobiográficos, 
merecem ser levadas em conta se auxiliarem nos processos de 
construção dos saberes. Esta é, inclusive, uma prática fundamental 
de decolonização do saber. 

Óbvio que você precisa conferir se a fonte é segura. Existem fake 
news, existem charlatões da ciência. Sim. Existem. Mas isso não 
significa que você deve desprezar a história oral de povos que contam 
maravilhas de testemunhos, que são importantes para uma 
pesquisa; textos noticiosos de jornais; textos poéticos; entre outras 
possibilidades de referências. 

Outro dia, comentei no Instagram que um causo contado por 
seu avô pode ser referência de sua pesquisa (imagina o que seu avô 
não testemunhou como conhecimento empírico durante fases 
históricas que você só conhece por livros e enciclopédias). Daí um 
rapaz comentou que não achava justo comparar a história de um avô 
com um artigo qualificado (para ele, são pesos diferentes).  

Eu respondi que não era para desprezarmos os artigos 
científicos (são importantíssimos e inclusive avaliados entre pares), 
mas isso não tira a força de uma história contada por uma pessoa, 
principalmente se você perceber que essa história pode contribuir 



362 

para o seu estudo. Ela não precisa ser apenas dado para análise 
como costumamos pensar, pode ser referência também.  

Os critérios para definir uma referência descentrada assim são: 
- Reconhecer a pertinência para o seu estudo; 
- Atribuir confiabilidade ao que é dito; 
- Identificar um valor não prestigiado por instituições de 

autoridade àquele dado. 
Agora outra coisa. Toda pesquisa científica pode ter como 

autor/a uma ou mais pessoas.  
Às vezes, a pesquisa tem orientador, às vezes não. Mas sempre 

tem alguém para chamar de autor. 
Em vários tipos de pesquisa que tratam de indivíduos que são 

sujeitos sociais, é muito importante que não façamos apenas o 
movimento de extrair informações sobre eles ao favor da pesquisa. 
Se assim agirmos, corremos o risco de produzirmos uma pesquisa 
extrativista, mesmo que nós (quem faz a pesquisa) sejamos parte do 
grupo populacional que pesquisamos. 

Por exemplo, eu pesquiso uma linguagem empreendida por 
pessoas não binárias – ou seja, pessoas que não se reconhecem como 
homens ou mulheres exclusivamente –, mas eu não sou uma pessoa 
não binária. Então o que devo fazer? Será que devo apenas extrair 
informações desse grupo populacional para usar na minha pesquisa? 

O que uma pesquisa crítica, decolonial e antenada com o século 
XXI faz é estabelecer uma relação de compartilhamento de autoria da 
pesquisa, consultando as pessoas de cujas identidades pesquisamos 
para que elas opinem, comentem, sugiram, falem, programem algo em 
nossa própria pesquisa, afinal o estudo é sobre elas. 

Isso não significa que pessoas das identidades que estamos 
pesquisando serão responsáveis pelo trabalho. Continuaremos 
sendo nós as pessoas responsáveis. Entretanto, não podemos mais 
tratar os sujeitos que pesquisamos como meros informantes, 
participantes ou colaboradores, porque, ao fim e ao cabo, interessa 
a essas pessoas o que abordamos sobre elas em nossa investigação. 

O que podemos chamar de compartilhamento de autoria, 
nesse caso, é simplesmente ouvir o que esses sujeitos têm a dizer 
sobre o caminho de nossa pesquisa.  



363 

- Será que alguém neurotípico, ao falar de pessoas dentro do 
espectro autista consegue enunciar bem sobre elas na sua 
pesquisa?  

- Quem não é indígena tem tratado os povos ancestrais do Brasil 
com respeito em estudos científicos e estes se veem representados 
em tais estudos?  

- Pessoas transgênero que são examinadas em pesquisas por 
pessoas cisgênero vem recebendo que tratamento? 

É nesse sentido que conversar com pessoas cujas identidades 
são o tema de sua pesquisa, para que elas contribuam com o estudo 
é uma atitude que compartilha autoria também, sob uma ética que 
não objetifica as identidades investigadas. 

Metodologicamente, isso pode acontecer: com conversas 
espontâneas, entrevistas que sirvam de referências e outras formas, 
de que falarei mais para frente.  

As pesquisas são, em linhas gerais, divididas em pesquisas 
qualitativas e quantitativas. Basicamente, as pesquisas 
qualitativas são aquelas que visam a investigar algo por meio de uma 
análise para compreender como algo funciona, seus atributos, suas 
relações, seus valores, sua história etc. Em geral, as pesquisas 
quantitativas são aquelas que objetivam mensurar a quantidade de 
algum fenômeno (ocorrência, frequência, prevalência etc.).  

Seja para a pesquisa qualitativa, seja para a pesquisa 
quantitativa, vale a penas pensar no lugar das pessoas cujas 
identidades investigamos.  
 
Conclusão sem concluir nada 

 
Gostaria de terminar esse capítulo com um trecho transcrito de 

uma entrevista que Mia Couto concedeu à jornalista Fernanda Mena 
para o programa Café Filosófico – CPFL. Você pode assistir em 
bit.ly/48D2Wt7 a partir da minutagem 15’20’’.  

Entrevistadora: De que maneira a sua escrita, que é povoada por 
seres mágicos, feiticeiros, um universo de encantamento, é uma 
maneira do Mia Couto equilibrar a ciência, que pede um pensamento 
mais racional com esse lado biólogo? Dá pra dizer que uma coisa é 
produto da outra nesse sentido de você buscar um equilíbrio de um 



364 

pensamento mais racional com uma prosa, uma poesia mais 
fantástica? 

Mia Couto: Sim. Essa condição de fronteira é o que me agrada. 
[...] Eu vou contar um episódio que me aconteceu. Eu estava a fazer 
pesquisa no norte de Moçambique. [...] E estávamos à espera do 
ornitólogo pra identificar os pássaros e, como ele não chegou, 
disseram “olha, tu és poeta, vai lá”. [...] Naquela altura eu não sabia 
nada de pássaros. E fui com um velho homem da aldeia que diria o 
nome na língua local dos pássaros. O primeiro pássaro que eu ouvi, 
eu perguntei “Ô, homem, esse pássaro aqui que está a cantar?”. Ele 
disse “Qual pássaro?”. “Esse que está aqui. Não está a ouvir, aqui 
atrás dessa árvore?”. “Ah, esse pássaro, esse pássaro... Bom, esse 
pássaro aqui nós não chamamos bem de pássaro, chamamos sapo”.     

Entrevistadora: Existe quase uma questão espiritual no seu jeito 
de enxergar a vida talvez por conta do seu conhecimento da Biologia. 
Como é que funciona essa dinâmica, coisas que parecem 
antagônicas – espiritualidade e ciência?  

Mia Couto: Eu acho que se tentou, sem muito sucesso, fazer 
esta distribuição de entendimentos do mundo. Uma visão cósmica, 
que é a nossa primeira. Em África, no meu país, é completamente 
dominante. As pessoas pensam em função dessas grandes 
harmonias, das conjugações etc. A doença é um soltar, de uma 
desarmonia. E depois uma visão religiosa, e depois uma visão 
científica, mais racionalista, que foi muito apropriada por um 
discurso muito seco, muito austero. Eu não gosto de ter só essa 
relação. A relação com o conhecimento tem que ser mais sensual. 
Eu não quero ter só um saber, eu quero ter um sabor. Apesar dessa 
visão mais racionalista, mais científica, ter tentado expulsar, tentado 
afastar, aquilo que era a visão cósmica, a visão religiosa, não 
conseguiu. Existe dentro de nós. Nós batemos na madeira. Todos nós 
fazemos e não sabemos que esse gesto que estamos a fazer tem 
milhares de anos e, há mil anos atrás, esses que chamamos de 
animistas faziam o mesmo gesto porque era assim que se despertava 
os bons espíritos que moravam numa árvore, no tronco de uma 
árvore. Então, felizmente, ninguém é completamente só uma coisa. 
Nós estamos misturando. Às vezes, misturando muito mal porque o 
domínio dessa coisa que a gente chama científica, e não é, é uma 
visão mais mecânica do mundo, porque, de repente, há uma 



365 

tentativa de explicar o mundo à maneira de Descartes, à maneira 
cartesiana, que é ser o universo como se fosse um [...] em engenhos, 
engrenagens. E querem explicar um organismo como o nosso dessa 
maneira. 

Repare isso. O que é o saber? É universal? A que serve a ideia de 
que existe uma maneira padrão de produzir conhecimento? Grada 
Kilomba (2019), feminista negra, nos chama a atenção para isso. 
Nossa prática de linguagem, nosso letramento acadêmico e 
científico realiza colonialidade ou decolonialidade. Atentemos a 
isso. Esse texto não tem fim.  

 
 
Referências 

 
CONNELL, Raewyn. O Império e a criação de uma ciência social. 
Contemporânea – Revista de Sociologia da UFSCar. São Carlos, 
Departamento e Programa de Pós-Graduação em Sociologia, 2012, 
v.2 n.2, pp. Online em: https://www.contemporanea.ufsc ar.br/index.
php/contemporanea/article/view/85. Acesso em 25/12/2023. 

DULCI, Tereza Maria Spyer; MALHEIROS, Mariana Rocha. Um giro 
decolonial à metodologia científica: apontamentos epistemológicos 
para metodologias desde e para a America Latina. Espirales. VII 
Encuentro de Estudios Sociales desde América Latina y el Caribe. 
Edição Especial. Jan. 2021. p. 174-193. 

FREITAS, Altiere Dias de; MORAIS, Jorge Ventura de. O “intelectual” 
segundo o pensamento decolonial de Walter Mignolo: redescrição e 
axiologia. Revista interritórios. Recife. v. 05, n. 05, 2019. p. 27-53.  

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas 
universidades ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os 
quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. Trad. 
Fernanda Miguens, Maurício Barros de Castro e Rafael Maieiro. 
Revista Sociedade e Estado. v. 31, n. 1 jan-abr, 2016. p. 25-49. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo 
cotidiano. Rio de Janeiro: Editora Cobogó, 2019. Capítulo 2. 

LUGONES, María. Rumo ao feminismo decolonial. Estudos 
Feministas. 22(3), set.-dez. Florianópolis. 935-952. 2014. 

https://www.contemporanea.ufsc/


366 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do conhecimento abissal: 
das linhas globais a uma ecologia do pensamento. In:______.; 
MENESES, Maria Paula. (Orgs.) Epistemologias do Sul. São Paulo: 
Cortez, 2010. 

 
 
 
 

  



367 

 
 
 

 
  



368 

  



369 

  



370 

 
  



371 

  



372 

  



373 

 
 




