**CLASES DE MEMBRECIA**

* LO QUE CREEMOS
* LA FILOSOFIA DE LA IGLESIA
* LA PARTICIPACION DE LA IGLESIA
* EL LIDERAZGO DE LA IGLESIA
* LA DISCIPLINA DE LA IGLESIA

**CONTENIDOS**

Bienvenido a **IGLESIA BÍBLICA DE LA GRACIA**

1. **LA MEMBRECÍA EN PRINCIPIO**

Lo Que Nosotros Creemos

La Filosofía de la Iglesia

1. Una visión elevada de Dios
2. Una visión suficiente de la Biblia
3. Una visión baja del hombre
4. Una visión precisa de la Iglesia
5. Una visión Bíblica del Liderazgo de la Iglesia

La Participación de la Iglesia

El Liderazgo de la Iglesia

La Disciplina de la Iglesia

1. **LA MEMBRECÍA EN PRÁCTICA**
2. Entendiendo los Formularios de la Iglesia
3. Los "Unos a los Otros"
4. Descubriendo y Usando sus Dones Espirituales
5. Recordatorios del Día del Señor
6. Aprovechando al Máximo los Boletínes.
7. Lista de los Estudios Bíblicos Caseros
8. Ministerios Asociados
9. Los Distintivos de Iglesia Biblica de la Gracia

Bienvenido a Iglesia Bíblica de la Gracia

Quiero compartir el gran gozo que es para mí el darle la bienvenida a la membrecía de Iglesia Bíblica de la Gracia. Al hacerse parte de la familia de IBG, usted ha entrado a esta comunión como un participante activo en el trabajo del ministerio. Un compromiso con IBG es un compromiso con su gente un compromiso a dar sacrificialmente de usted mismo, su tiempo, su energía, y sus recursos. Usted encontrará que su comunión e intimidad personal con otros se hará más profunda y edificante mientras continúa desarrollando amistades espirituales que son alentadoras y que cambian profundamente las vidas. Estos son los frutos del compromiso con el cuerpo de Cristo.

La iglesia es el lugar en donde somos guiados al conocimiento de Dios, donde aprendemos acerca de Cristo, donde ganamos el conocimiento de la fe salvadora y santificadora. Fue en la iglesia donde aprendímos todas las historias de las Escrituras - Antiguo Testamento y Nuevo Testamento y los estándares de Dios para una vida piadosa. En la iglesia aprendemos a orar, a cantar, y a amar y servir a otros. La iglesia fue el lugar donde yo fijé la dirección y las metas para mi vida y experimenté la guía del Espíritu de Dios al ministerio tiempo completo. Mi oración para usted es que Dios le bendiga en maneras similares.

Por favor sepa que cada uno de los que estamos en el personal, estamos aquí para ponernos junto a usted y servirle en el amor de Cristo mientras usted sirve a Dios y a otros. ¡Que el Señor le bendiga mientras usted continúa adorándole en el maravilloso cuerpo de creyentes!

En Cristo

**LA MEMBRECIA EN PRINCIPIO**

1. LO QUE CREEMOS
2. LA FILOSOFIA DE LA IGLESIA
3. LA PARTICIPACION DE LA IGLESIA
4. EL LIDERAZGO DE LA IGLESIA
5. LA DISCIPLINA DE LA IGLESIA

**Lo Que Creemos**

**Creemos que la Biblia es la revelación escrita de Dios para los hombres**. Está inspirada en cada palabra y es absolutamente inerrante en los documentos originales. Nosotros afirmamos la inefabilidad, suficiencia, y autoridad de la Escritura.

**Creemos que hay solo un Dios viviente y verdadero**, un Espíritu infinito, omnisciente, perfecto en todos Sus atributos, uno en esencia, que existe eternamente en tres Personas - el Padre, Hijo, y Espíritu Santo - cada uno mereciendo de igual manera adoración y obediencia.

**Creemos en la deidad de nuestro Señor Jesucristo**, en Su nacimiento virginal, Su vida sin pecado, Sus milagros, Su muerte vicaria y expiatoria, Su resurrección corporal, Su ascensión a la diestra del Padre, y Su regreso personal en poder y gloria.

**Creemos que la salvación del hombre,** quien es pecador y está perdido, es conseguida instantánea y únicamente por el poder del Espiritu Santo utilizando la Palabra de Dios como instrumento, cuando el pecador arrepentido - capacitado por el Espíritu Santo - responde en fe. Esta salvación es totalmente de Dios, por gracia, basada en la obra redentora de Jesucristo y el mérito de Su sangre derramada, y no en méritos u obras humanas. Todos los redimidos son guardados por el poder de Dios y por lo tanto están seguros en Cristo para siempre.

**Creemos en la vida llena del Espíritu.** Como el agente sobrenatural y soberano en la regeneración, el Espíritu Santo bautiza a todos los creyentes dentro del cuerpo de Cristo en el momento de la salvación. El Espíritu Santo también los santifica, instruye, y mora dentro de ellos; les da la capacidad para el servicio; y los sella hasta el día de la redención.

Creemos en la resurrección corporal de ambos los salvos y los no-salvos; los salvos para vida y los no-salvos para condenación.

Creemos que todos aquellos que ponen su fe en Jesucristo son inmediatamente puestos por el Espíritu Santo en un cuerpo espiritual unido, la iglesia, de la cual Cristo es la cabeza. El propósito de la iglesia es glorificar a Dios a través de la edificación en la fe de sus miembros, a través de la instrucción de la Palabra, a través de la comunión, guardando los mandamientos, y avanzando y comunicando el evangelio al mundo entero. La formación de la iglesia, el cuerpo de Cristo, comenzó en el Día del Pentecostés y será completada en la venida de Cristo por los Suyo en el rapto.

**La Filosofía de la Iglesia: Una Filosofia Bíblica del Ministerio**

Si hemos de ser administradores fieles del ministerio que Dios nos ha concedido, debemos trabajar diligentemente para desarrollar una filosofía de ministerio que sea estratégica y completamente bíblica.

Considere las siguientes preguntas:

* *¿Qué debería impulsar un ministerio?*
* *¿Existen diferentes planteamientos que uno pude tomar para tener un ministerio efectivo?*
* *¿Cómo uno evalúa una oportunidad de ministerio?*
* *¿Cómo uno desarrolla un ministerio que es guiado bíblicamente?*

**Definiendo una filosofia de ministerio**

¿Qué es una filosofía de ministerio, y porque una filosofía de ministerio claramente definida es importante?

**A. Definición General**

Una filosofía de ministerio es una serie de principios inalterables que determina como tú funcionaras en tu ministerio. Expresado simplemente, tu filosofía de ministerio define porque tú haces lo que haces.

**B. Definición Específica**

Una filosofía de ministerio bíblica es una serie de principios bíblicos no-negociables que guían todas tus elecciones y decisiones en el ministerio.

Su filosofía de ministerio debería ser sacada de una investigación cuidadosa de las enseñanzas explicitas de las Escrituras y de cualquier metodología implícita que pueda ser hallada viendo como el ministerio ocurría en la iglesia primitiva. Por supuesto, la discusión de enseñanzas explicitas o implícitas de las Escrituras no puede estar afuera de un control exegético y hermenéutico apropiado.

Cuando usted es capaz de definir su filosofía de ministerio de esta crucial manera, usted sabrá no solo porqué hace lo que hace, sino también como hacerlo en realidad.

Beneficios de una filosofía de ministerio

**A. Una filosofía de ministerio desarrolla una unidad de dirección.**

Cuando su filosofía de ministerio ya ha sido firmemente establecida, se filtra a través del resto del rebaño para formar un acercamiento consistente al ministerio. También sirve para promover una comunicación consistente de su propósito y dirección en general. Mantiene a la congregación en la misma página. Tenga en mente que esto no pasa de la noche a la mañana.

**B. Lo fuerza a uno a determinar metas mensuales y anuales teniendo firmemente en mente un entendimiento bíblico total del ministerio.**

**C. Delinea las prioridades bíblicas para el ministerio pastoral.**

**Desarrollando una filosofia de ministerio**

Todos tienen una filosofia de ministerio, a pesar de si es o no percibida, claramente definida, o biblicamente consistente.

¿Cómo se desarrolla una filosofia de ministerio?

Se ha dicho que si apuntas a nada, le pegarás todas las veces. El plantear el ministerio sin un objetivo apropiado es errarle a la clara admonición de las Escrituras de poner orden en la iglesia (Tito 1:5).

**A. Una Visión Elevada de Dios**

1. Dios es santo, recto, y justo (junto con otras perfecciones).

2. Debemos buscar expresar sus atributos comunicables (eso significa, por ejemplo, que debemos ser santos [santificación práctica]).

***Nota: fallar en tener una visión elevada de Dios lleva a***

* Una toleración del pecado.
* Un enfoque en el hombre, evidenciado en las enseñanzas y los programas.

***Resultado: la iglesia refleja un ministerio centrado en el hombre que trata de agradar a los demás en vez de glorificar a Dios.***

Un compromiso a una visión elevada de Dios nos lleva a ver Su Palabra como la brújula perfecta para nuestras vidas.

**B. Una Visión Suficiente de la Biblia**

La Biblia es la misma Palabra de Dios (2 Tim. 3:16) y por lo tanto no tiene error y es completamente confiable en todo lo que afirma. En un mundo sin absolutos, la Palabra de Dios se mantiene como la verdad absoluta para ser conocida y aplicada en cada área de la vida. Las Escrituras son la misma fundación sobre la cual la iglesia está construida. Ellas incluyen no solo el contenido que la iglesia proclama sino también los métodos por los cuales la iglesia funciona. Cada decisión y aspecto del ministerio debe ser sometida al escrutinio de la información biblica. Un ministerio vacio de las enseñanzas de las Escrituras también estará vacio de las bendiciones de Dios.

**1. Inspiración**-Cada palabra (verbal) y todas las palabras (plenaria) de la Biblia son inspiradas por Dios (2 Tim. 3:16; 2 Pedro 1:20-21). La Escritura ha sido "exhalada" por Dios.

**2. Inerrancia** La Biblia no contiene errores. Dios transmitió la verdad a individuos elegidos divinamente. Lo que ellos escribieron no se desvió de la formación original de la verdad como existía en la mente de Dios (Salmo 19).

**3. Autoridad** Lo que la Biblia dice es lo que debo hacer (Salmo 119).

Las ramificaciones de la autoridad de las Escrituras sobre el ministerio son múltiples. Por ejemplo, la iglesia nunca debería descarriarse afuera de los límites dados en la Palabra de Dios. Cada aspecto del ministerio (sea un sermón, estudio Bíblico, programa, o actividad) debe ser motivado por un entendimiento de la autoridad de las Escrituras y debe llevar las Escrituras a la vida de los creyentes. Es más, ya que la Biblia es completamente autoritativa para creer y practicar, la iglesia no necesita sacar sus métodos de la cultura o conformar su mensaje a lo que es aceptable en los ojos del mundo. Más bien, el ministerio debería ser dictado por los principios enseñados en la Escritura misma. .

**4. Suficiencia**-2 Pedro 1:3-4; Salmo 19; 2 Timoteo 3:17; Heb. 4:12.

Las Escrituras no solo son autoritativas sobre cada aspecto de la vida y el ministerio; también son suficiente para lo mismo. Segunda Timoteo 3:16-17 declara, "Toda la Escritura es inspirada por Dios y útil para enseñar, para reprender, para corregir, para instruir en justicia, a fin de que el hombre de Dios sea perfecto, equipado para toda buena obra." Las implicaciones de este verso son asombrosas, porque afirma que la Palabra de Dios es suficiente para todas las áreas del ministerio, incluyendo la predicación, la enseñanza, y el aconsejar creyentes para la piedad. Por lo tanto, el enfoque principal de cada sermón, estudio Biblico, o oportunidad de consejería debe ser la enseñanza de la Escritura. Cada vez que la iglesia se reúne, el énfasis debe ser en la proclamación de la Palabra de Dios y la exhortación a obedecerla (1 Tim. 4:13).

Un ministerio que cree en la suficiencia de la Escritura hará todo lo posible para que la Escritura produzca fruto en las vidas de sus miembros. La suficiencia de la Escritura demanda que tanto los individuos como los ministerios estén dedicados y confiados a la Palabra de Dios. In otras palabras, una visión apropiada de la Escritura demanda nuestra obediencia y nuestra creencia. Demanda nuestros afectos, nuestra fe, y nuestro entendimiento.

Una creencia en la suficiencia de la Escritura prohíbe cualquier intento de integrarla con psicología o filosofias mundanas.

**5. Relevancia La Biblia** es completamente relevante para cada situación (Salmo 19; 119:105; Isa. 40:8; 2 Tim. 3:17).

Quizás no nos dé una respuesta explicita a cada problema especifico, pero siempre nos dará los principios con los cuales podemos, a través de la obediencia, glorificar a Dios.

*Nota: Un fallo en reconocer la inspiración, inerrancia, autoridad, suficiencia, y relevancia de la Palabra lleva a*:

* Búsqueda de confort en vez de obediencia.
* Experiencia personal en vez de la Palabra de Dios como autoridad.
* Pensamiento contemporáneo en vez de los principios de verdad divina como guía para vivir.

*Resultado: La iglesia produce gente que busca sus propios deseos basados en estándares impíos.*

**Una visión suficiente de la Escritura es la base para una visión bíblica de la humanidad.**

**C. Una Visión Baja del Hombre**

1. La Humanidad está totalmente depravada.
* No puede hacer el bien por si misma (Rom. 3:10-18).
* No es capaz de entender o aceptar las cosas de Dios por si misma (1 Cor. 1:18; 2:14).
* Su corazón es engañosamente perverso (Jer. 17:9-10).
* Su meta en la vida es egoísta y hacer continuamente solamente lo malo (Gen. 6:5; Ecle. 9:3).

Que el hombre sea depravado no significa que siempre actué de la manera más perversa posible, sino que esa perversión impregna todo su ser de tal manera que lo esclaviza y por lo tanto es inherentemente incapaz de responder al evangelio en fe y arrepentimiento. Esta realidad tiene implicaciones profundas para el ministerio de la iglesia particularmente en el área de evangelismo. Siendo que el incrédulo esta espiritualmente muerto (Efe. 2:1; Col. 2:13), no hay elocuencia por parte del evangelista que sea capaz de garantizarle vida.

Porque él está ciego espiritualmente, no hay cantidad de lógica o razón humana capaz de abrir sus ojos a la verdad. Y porque él esta esclavizado espiritualmente al pecado, no hay cantidad de persuasión evangelistica capaz de de liberarlo de su incredulidad. A la luz de estas verdades, el evangelista no debe depender de sus propias habilidades retoricas para convencer al pecador a venir a Cristo, porque su habilidad simplemente no existe. El debe mirar, en vez, a Aquel cuyo poder sobrepasa al suyo propio en traer pecadores a la fe en el Salvador. Dicho simplemente, la esperanza del evangelista al buscar la conversión del perdido es hallada en la soberania de Dios.

2. El hombre fue creado para glorificar a Dios, pero por causa del pecado, él busca glorificarse a sí mismo (Romanos 3:23).

*Nota: Un pecador está separado de Dios y como resultado buscara realización en el sistema maligno de este mundo (1 Juan 2:15-17). Las implicaciones de ignorar esta verdad son preocupantes:*

* Cristo no será visto como la única solución a las necesidades del hombre.
* Se proveerán sustitutos que prometen la satisfacción y un mejor concepto de uno mismo.
* Se tratarán las necesidades "sentidas" en lugar de las reales.

*Resultado: La iglesia produce gente que toma decisiones para resolver los problemas de sus vidas basándose en lo que ellos creen que prácticamente satisfaga sus necesidades percibidas.*

Conocer esto nos permite formular un ministerio que busque satisfacer necesidades verdaderas, no solo necesidades sentidas. La meta de todo ministerio verdadero es guiar al hombre a una relación con Dios a través de la obediencia de Su Palabra.

Una antropologia exacta nos permite entender correctamente el propósito de la iglesia.

**D. Una Visión Precisa de la Iglesia**

En Mateo 16:18, Cristo dice, "edificaré mi iglesia; y las puertas del Hades no prevalecerán contra ella," ¡y El ha hecho eso! La iglesia, la cual está compuesta de todos los que se han arrepentido de sus pecados y han puesto su fe en Cristo, es un organismo viviente compuesto de creyentes verdaderos que ofrecen "sacrificios espirituales aceptables a Dios por medio de Jesucristo" (1 Pe. 2:5). Cristo amo a la iglesia de tal manera que Él murió por ella (Ef. 5:25) para santificarla y presentársela a sí Mismo en toda su gloria, intachable y sin ninguna marca ni mancha (Ef. 5:26-27). Cristo sustenta y cuida la iglesia (Ef. 5:29), y Él existe como cabeza sobre Su esposa (Ef. 5:23). La iglesia, habiendo sida "edificada sobre el fundamento de los apóstoles y profetas" (Ef. 2:20), funciona como "columna y baluarte de la verdad" (1 Tim. 3:15). Es a través de la iglesia que los creyentes son equipados para crecer en la semejanza de Cristo (Ef. 4:11-16) y a los inconversos se les presenta las buenas nuevas del evangelio (Mat. 28:19-20).

Porque la iglesia es el principal vehículo del obrar de Dios en esta época, es vital que todos los creyentes se identifiquen con, funcionen en, y se sometan al liderazgo de una iglesia local (Heb. 13:17). Los creyentes deben edificarse los unos a los otros con los dones espirituales (Rom. 12:6- 8; 1 Pe. 4:10-11), congregándose juntos regularmente (Heb. 10:24-25) para que se dediquen a la enseñanza de la Palabra de Dios, la comunión, la celebración de la Santa Cena, y la oración (Hch. 2:42). Por causa de la gran importancia que las Escrituras ponen en este tipo de compromiso en la iglesia local, un ministerio dado debe buscar fomentar en el pueblo de Dios un amor cada vez más profundo hacia la iglesia y un compromiso con ella, así también como un entendimiento bíblico de lo que significa funcionar como una iglesia.

1. La iglesia existe para adorar y glorificar a Dios (1 Cor. 10:31; Heb. 13:15).

2. La iglesia existe para ser un deposito de la verdad divina (1 Tim. 3:15).

3. La iglesia existe para proveer un contexto de comunión afectuosa con el propósito de

edificación mutua (Ef. 3:16-19; 4:12-16).

4. La iglesia existe como un centro de entrenamiento donde la gente puede crecer a través de la aplicación de la enseñanza y la utilización de sus dones espirituales (1 Cor. 12-14; Rom. 12; Ef. 4).

5. La iglesia existe para ser una luz en este mundo en tinieblas; para la evangelización de los elegidos de Dios (Mat. 5:13-16; 28:19-20; Tito 2:11-15).

6. La iglesia existe para proveer un ámbito de responsabilidad mutua para la propia

purificación (Mat. 18).

*Nota: Un fracaso en entender correctamente el propósito de la iglesia lleva a un ministerio superficial y falso, resultando en desunión, y donde el "éxito del programa" es glorificado en vez de Dios. La gente se convierte en espectadores pasivos en vez de participantes activos. Como un malabarista de circo, en liderazgo es forzado a mantener los platos girando para que los programas sigan funcionando.*

*Resultado: La iglesia se convierte en una organización dirigida por hombres y programas, en vez de un organismo de cristianos comprometidos y capacitados por el Espíritu de Dios.*

Una percepción correcta del propósito de la iglesia nos ayuda a entender correctamente la importancia del liderazgo espiritual.

**E. Una Visión Bíblica del Liderazgo de la Iglesia**

Los líderes espirituales no son patrones sino sirvientes. Su liderazgo servicial proviene de su llamado divino a servir (Hch. 20:29).

El Nuevo Testamento enseña que la iglesia local tiene ancianos o sobreveedores, quienes tienen una responsabilidad especial de equipar (Ef. 4:11), cuidar (Hch 20:28), y enseñar (1 Tim. 3:2; Tito 1:9) a los miembros. Es más, el Nuevo Testamento enseña que los miembros deben respetar (1 Tes. 5:12) y someterse a estos líderes (Heb. 13:17), pero no a tratarlos como infalibles (1 Tim. 5:20).

1. Los lideres deben reflejar el carácter de Cristo para ser modelos para el rebaño (1 Tes. 2:4-12; 1 Tim. 3:1-13; Tito 1:5-9; 1 Pe. 5:1-5).

2. Los líderes deben equipar adecuadamente a su gente para hacer el trabajo del ministerio (Ef. 4:12).

3. Los líderes deben proveer abundantes oportunidades para que ellos puedan hacer este trabajo (Heb. 10:24-25).

Nota: Un fracaso en entender correctamente el liderazgo bíblico lleva a:

* Un discipulado no bíblico y las prioridades ministeriales desviadas.
* Una carencia de prioridades bíblicas lleva a un ministerio enfocado en talentos y
* habilidades en vez de en un carácter piadoso. Esto puede llevar a pecados que descalifican.
* Una falta de equipamiento adecuado para la tarea lleva a frustración, la cual puede producir un alto vuelco de liderazgo laico.
* Una falta de equipamiento adecuado lleva a una falla en reproducirse uno mismo en el ministerio, lo cual resulta en que pocos fieles hacen todo el trabajo.

**Conclusión**

Una filosofia de ministerio bíblica y bien articulada es esencial para "hacer ministerio a la manera de Dios". Es crucial que esta filosofia bíblica de ministerio sea el filtro por el cual todas sus decisiones ministeriales sean filtradas.

Desarróllalo...absorbelo...vive por este...y ensénalo a tu familia.

**La Participación de la Iglesia:**

**Las Aspectos Prácticos de la Membrecía de la Iglesia**

Cuando a la mayoría de los cristianos hoy se les pide que definan que significa "ir a la iglesia", ellos raramente pueden dar una respuesta bíblica. Muy seguido, lo que pasa adentro de la iglesia es definido por la cultura afuera de la iglesia. Los espacios en los bancos son reservados para los servicios semanales "de costumbre", donde los pasivos miran a los comprometidos. Pero una iglesia real, vibrante, y biblica nunca debería ser un lugar en donde los miembros simplemente se sientan en soledad, permitiendo que las acciones de los pocos sirvan las necesidades de los muchos. La iglesia verdadera es una asamblea de creyentes unidos para un servicio cristiano dinámico.

**¿Por qué vamos a la iglesia?**

Si la cultura no define porque los cristianos van a la iglesia, entonces ¿Qué exactamente es lo que lleva a las multitudes a llenar los bancos de las iglesias cada domingo? No puede ser por razones relacionadas con la salvación, porque en ningún lado las Escrituras afirman que el venir a la iglesia o hacerse miembro de un cuerpo local de creyentes haga alguna contribución a la redención de uno. La salvación es solo por gracia, solo a través de la fe, puesta solo en Cristo, sin ninguna mención de la asistencia de la iglesia o la membrecia.

**¿Entonces por qué los cristianos van a la iglesia?**

* Porque aquellos que verdaderamente pertenecen a Jesucristo, a los que se les ha garantizado salvación a través de Él, desean usar sus dones espirituales para animar a otros creyentes y estimularlos al amor y a las buenas obras.
* Porque el Espiritu Santo le da a los creyentes el deseo de aprender más de Cristo y crecer en Él; y este crecimiento se logra a través de un compromiso decidido con la iglesia.
* Porque los seguidores de Cristo reconocen su responsabilidad hacia Él a través de la membrecia, ya que Él es el fundador y cabeza de la iglesia.

Hacerse miembro de la Iglesia Bíblica de la gracia es una invitación para una participación enérgica. Los miembros siempre han sido desafiados bíblicamente por los pastores y ancianos a vivir en correcta relación hacia otros por la causa de Cristo. ***Nuestros pastores creen que un ministerio bíblico auténtico es para la adoración y gloria de nuestro Señor Jesucristo, y por lo tanto demanda una participación activa de cada miembro individual, fluyendo de una vida completamente dedicada a Él.***

**¿Qué es la membrecía de la Iglesia?**

La membrecía de la iglesia es un compromiso a unirse con un cuerpo espiritual identificable de creyentes que reúnen en un lugar geográfico determinado, para los propósitos específicos y divinamente ordenados.

Estos propósitos incluyen:

* Recibir instrucción de la Palabra de Dios (1 Tim. 4:13; 2 Tim. 4:2).
* Preparar a los santos para la obra del ministerio (Ef. 4:7:12).
* Servir y edificar unos a otros a través del uso correcto de los dones espirituales (Rom. 12:3-8; 1 Cor. 12:4-31; 1 Pe. 4:10-11).
* Participar en las ordenanzas de Bautismo y Santa Cena (Lc. 22:19; Hch. 2:38-42).
* Proclamar el evangelio a los inconversos (Mat. 28:18-20).

¿Cuáles son los beneficios de la Membrecía de la Iglesia?

Hay muchos beneficios obvios de ser un miembro formal de Iglesia Bíblica de la Gracia:

* Cuidado personal y amoroso
* Un contexto en el cual los creyentes puedes descubrir y usar sus dones espirituales a través de servir y edificar a otros miembros
* La oportunidad de buscar y servir en posiciones de liderazgo en el cuerpo, como anciano, diacono, o maestro
* Elegibilidad para muchos privilegios reservados para los miembros de la iglesia - tener casamientos en el predio, votar para confirmar a lideres, recibir consejería bíblica formal, y obtener asistencia financiera del fondo de los diáconos, si la necesidad surge.

**¿Cuál es la base biblica para la Membrecía de la Iglesia?**

Aunque en ningún lado la Escritura dice "Tú debes unirte a la iglesia", la base biblica para la membrecía de la iglesia se encuentra a lo largo del Nuevo Testamento. Esto puede ser más claramente visto en (1) la existencia del gobierno de la iglesia, (2) la existencia de la disciplina de la iglesia, (3) el ejemplo de la iglesia primitiva, y (4) la exhortación a la edificación mutua.

**La Existencia del Gobierno de la Iglesia**

El patrón consistente a lo largo del Nuevo Testamento es que cada cuerpo local de creyentes debe ser supervisado por una pluralidad de ancianos. Los deberes específicos dados a los ancianos presuponen un grupo claramente definido de miembros de la iglesia que están debajo de su cuidado.

Entre otras cosas, estos hombres piadosos son responsables de:

* Pastorear al pueblo de Dios (Hch. 20:28; 1 Pe. 5:2).
* Trabajar diligentemente entre ellos (1 Tes. 5:12).
* Mandar sobre ellos (1 Tes. 5:12; 1 Tim. 5:17).
* Velar por sus almas (Heb. 13:17).

La Escritura enseña que los ancianos darán cuenta a Dios por los individuos asignados a su cargo (Heb. 13:17; 1 Pe. 5:3). Estas responsabilidades requieren que haya un entendimiento mutuo y distinguible en la membrecía en la iglesia local, porque ¿Cómo pueden los ancianos pastorear a la gente y dar cuenta a Dios por su bienestar espiritual si los ancianos ni siquiera saben quiénes son?

* Los ancianos deben poder identificar a los miembros asignados a su cuidado, con el propósito de proveer una dirección apropiada.
* Los ancianos de una iglesia local no son responsables por el bienestar espiritual de cada individuo que visita la iglesia o que atiende esporádicamente. Ellos son principalmente responsables de pastorear a aquellos que se han sometido al cuidado y la autoridad de los ancianos. Esto se hace a través de la membrecía de la iglesia.
* La Escritura enseña que los creyentes se deben someter a sus ancianos. Hebreos 13:17 dice, "Obedeced a vuestros pastores y sujetaos a ellos."

Aquel que se rehúsa a unirse a una iglesia local y a ponerse debajo del cuidado y autoridad de los ancianos no tiene líderes. Para él, obedecer Hebreos 13:17a es imposible. Para hacerlo simple, este versículo implica que cada creyente sabe a quién se debe someter, lo cual asume una membrecía de la iglesia claramente definida.

**La Existencia de la Disciplina de la Iglesia**

En Mateo 18:15-17, Jesús resume la manera en la cual la iglesia debe seguir la restauración de un creyente que ha caído en pecado un proceso de cuatro pasos comúnmente conocido como la disciplina de la iglesia.

* Primero, cuando una persona peca, él debe ser confrontado en privado por un solo individuo (v. 15).
* Si se niega a arrepentirse, el individuo debe tomar a uno o dos creyentes con él para confrontarlo de nuevo (v. 16).
* Si el individuo en pecado se niega a escuchar a los otros dos o tres, ellos deben decirselo a la iglesia (v. 17a).
* Si todavía no hay arrepentimiento, el paso final es sacar a la persona de la asamblea (v. 17b; 1 Cor. 5:1-13).

El ejercicio de la disciplina de la iglesia, de acuerdo a Mateo 18 y otros pasajes (1 Cor. 5:1-13; 1 Tim. 5:20; Tito 3:10-11), presupone que los ancianos conocen quiénes son sus miembros.

* Por ejemplo, los ancianos de Iglesia Bíblica de la Gracia no tienen la responsabilidad o la autoridad para disciplinar a un miembro de otra iglesia local.
* La falta generalizada de entendimiento de la membrecía de la iglesia ha hecho que sea necesario que nuestros ancianos no solo disciplinen a miembros formales pero también aquellos que regularmente se congregan en Iglesia Bíblica de la Gracia. Sin embargo, las enseñanzas de la Biblia acerca de la disciplina de la iglesia asumen la membrecia de la iglesia.

**El Ejemplo de la Iglesia Primitiva**

* En la iglesia primitiva, venir a Cristo significaba venir a la iglesia. No había ninguna distinción hecha entre los seguidores de Cristo y la iglesia, porque cada creyente era parte de la iglesia.
* La idea de experimentar la salvación sin pertenecer a la iglesia local es ajena al Nuevo Testamento.
* Cuando los individuos se arrepentían y creían en Cristo, ellos eran bautizados y añadidos a la iglesia (Hch. 2:41, 47; 5:14; 16:5).
* Mas que simplemente vivir un compromiso privado con Cristo, esto significaba unirse formalmente con los otros creyentes en la asamblea local y dedicarse a las enseñanzas de los apóstoles, la comunión, el partimiento de pan, y a la oración (Hch. 2:42).
* Las epistolas del Nuevo Testamento fueron escritas a iglesias, y en ciertos casos cuando estas fueron escritas a individuos como Filemón, Timoteo, y Tito estos individuos cumplian roles fundamentales de liderazgo en las iglesias.
* La existencia de las epístolas del Nuevo Testamento demuestran que el Señor asumió que los creyentes se iban a juntar en asambleas, y no corriendo por ahí sueltos.
* Hay también evidencia en el Nuevo Testamento de que de la misma manera que había una lista de viudas que podían recibir soporte financiero (1 Tim. 5:9), también había una lista de miembros que crecía a medida que gente se iba convirtiendo (Hch. 2:41, 47; 5:14; 16:5).
* Cuando un creyente dejaba una ciudad para irse a otra, la iglesia de la ciudad que estaba dejando por lo general le escribía una carta de recomendación a la iglesia de cual ahora iba a ser miembro (Hch. 18:27; Rom. 16:1; 1 Cor. 4:10; cf. 2 Cor. 3:1-2).

Mucha de la terminología usada en el libro de Hechos solo encaja con el concepto de algún tipo de membrecía formal de la iglesia.

* "toda la multitud" (6:5)
* "la iglesia que estaba en Jerusalén" (8:1)
* "los discípulos" en Jerusalén (9:26)
* "en cada iglesia" (14:23)
* "con toda la iglesia" (15:22)
* "los ancianos de la iglesia" en Éfeso (20:17)
* También vea 1 Corintios 5:4; 14:23 y Hebreos 10:25

**La Exhortación a la Edificación Mutua**

El Nuevo Testamento enseña que la iglesia es el cuerpo de Cristo y que cada miembro del cuerpo es llamado a una vida dedicada al ministerio cristiano. En otras palabras, la Escritura exhorta a todos los creyentes a edificar a los otros miembros al practicar el "unos a otros" del Nuevo Testamento (ej., Heb. 10:24-25) y al ejercitar sus dones espirituales (Rom. 12:6-8; 1 Cor. 12:4-7; 1 Pedro 4:10-11).

La edificación mutua solo puede producirse en el contexto corporativo del cuerpo de Cristo, y las exhortaciones a este tipo de ministerio presuponen que los creyentes se han comprometido con otros creyentes en una asamblea local específica. La membrecía de la iglesia es la manera formal de hacer este compromiso.

**¿Cuáles son las responsabilidades de la membrecía de la iglesia?**

* Llevar a cabo el compromiso que uno hace como miembro de Iglesia Bíblica de la Gracia involucra varias responsabilidades: ***ejemplificar un estilo de vida piadoso en la comunidad, ejercitar tus dones espirituales en el servicio fiel, contribuir financieramente a la obra del ministerio, dar y recibir amonestación en amor con mansedumbre, y participar fielmente en la adoración corporativa.***
* Algunas de las responsabilidades más básicas, lo práctico que se espera de cada miembro de Iglesia Bíblica de la Gracia, ocurre en el Dia del Señor. Estas herramientas son los fundamentos que te permitirán aferrarte más a la esencia de la vida de la iglesia y por lo tanto llegar a ser un instrumento más efectivo en las manos del Maestro.
* Este patrón en ningún lado está más claramente articulado que en el decimo capítulo del libro de Hebreos.

**La caja de herramientas del Nuevo Testamento para la Asamblea Cristiana: Hebreos 10**

**La Herramienta de Estar Presente**

"No dejando de congregarnos, como algunos tienen por costumbre..." - Hebreos 10:25

* Estar presente es imperativo,
* La asistencia regular es una de las herramientas más fundamentales en servir a los hermanos ya que requiere un compromiso tangible al mandamiento de las Escrituras, reflejando amor por Dios y los hermanos.
* Cuando el autor dice, "considerémonos unos a otros para estimularnos al amor y a las buenas obras" y después "no dejando de congregarnes." implica que había señales de que la comunión Cristiana se estaba debilitando, resultando de una deficiencia del amor que los debería haber unido en Cristo.
* El ausentismo es un mal espiritual que se expande a cada área de la vida de la iglesia, afectando la habilidad de los miembros de servir y ser pastoreados.
* El ministerio real involucra ambos, ministrar y ser ministrado, y eso no puede pasar en un vacio.

Los cristianos en el libro de Hechos no estaban satisfechos con encontrarse una vez por semana.

Ellos:

* Se encontraban diariamente (2:46).
* Distribuian diariamente (6:1).
* Ganaban almas diariamente (2:47).
* Escudriñaban las Escrituras cada día (17:11).
* Aumentaban en número cada dia (16:5).

Un autor señala,

*"El origen de la mayoría de los problemas que la gente tiene en sus vidas cristianas se relaciona a dos cosas: o bien ellos no están adorando con sus vidas los seis días de la semana, o ellos no están adorando un dia a la semana con la asamblea de los santos"*

* En la actualidad cuando la mayoría de las iglesias están sistemáticamente tirando por la borda los domingos de noche, IBG continúa ofreciendo el servicio del domingo por la noche, a las 6:00 p.m. Este servicio te da otra oportunidad para magnificar al Señor en adoración en nuestro dia de adoración corporativa.
* Si un creyente se mantiene fuera de la iglesia, eventualmente él va a entorpecer su habilidad de glorificar a Dios con la adoración. La adoración congregacional hace posible una intensidad de adoración que no ocurre en soledad.
* La comunión es esencial. Cuando estamos juntos, lo que refleja la vida de una iglesia es el compartir de nuestras vidas en común, el fortalecer las amistades, el soportar las cargas, el cuidado mutuo, y la oración mutua.
* La comunión incluye
* Escucharse unos a otros.
* Orar unos con otros.
* Visitar a alguien en el hospital.
* Participar en una clase o estudio biblico.
* Profundizar amistades espirituales.

**La Herramienta de Estar Preparado**

"Acerquémonos con corazón sincero, en plena certidumbre de fe" Hebreos 10:22

La preparación es un elemento esencial en cada avenida de la vida, sin importar la tarea. Sin embargo, muchos no han considerado el aspecto crucial de la preparación en el tema de la adoración. La adoración aceptable no sucede espontáneamente. Uno debe venir a adorar a Dios con un corazón sincero. La adoración aceptable es la adoración Cristiana, y esto significa que debe ser lo que Cristo ha encomendado.

John MacArthur escribe, "*Algunos me han sugerido que nosotros deberíamos colocar carteles alrededor del edificio de nuestra iglesia que digan '¡Silencio!' o 'Callese en el Lugar de Adoración. Algunas iglesias insertan una nota en el boletín para decirle a la gente que no hable cuando ingresan al santuario. Y yo supongo que a algunos les gustaría que el pastor tuviera campanitas en su traje así cuando el ingresa al servicio, como el sacerdote de antaño, uno sabe, al oir el tintineo, que es tiempo para ponerse santos. Eso no tiene nada que ver con la adoración verdadera. La adoración no se energiza con métodos artificiales. Si tú sientes que debes tener un ritual formal, o cierta clase de música para adorar, lo que tú haces no es adoración. La música y la liturgia puede ayudar o expresar un corazón adorador, pero ellas no pueden convertir un corazón no-adorador en uno que adore. El peligro es que ellas pueden dar a un corazón no- adorador la sensación de haber adorado" (John MacArhtur, The Ultimate Priority [Chicago: Moody], 1998).*

* El "corazón sincero" el cual el autor de Hebreos está hablando en 10:22 es un corazón doctrinalmente sano.
* Muy seguido la gente en la iglesia es como la mujer Samaritana en la fuente en Juan 4. Ellos adoran a Dios en la manera en que ellos creen que es correcta, pero no es adoración Cristiana. Jesús le dijo a la mujer Samaritana que adorar a aquello a lo que ella no conocía era adoración inaceptable, porque el Padre busca adoradores que adoran en espíritu y en verdad.
* Charles Spurgeon escribió: "Yo creo que la gran mayoría de los que van a la iglesia son simplemente adoradores irreflexivos y soñolientos de un Dios desconocido."

**Autodisciplina**

Tener un corazón sincero requiere la disciplina de examinarse a uno mismo. Pablo habla acerca de la autodisciplina en 1 Corintios 9:24-27, donde él usa una metáfora familiar para ilustrar su punto: "¿No sabéis que los que corren en el estadio, todos a la verdad corren, pero uno solo se lleva el premio? Corred de tal manera que lo obtengáis" (1 Cor. 9:24).

Todos en una carrera corren para ganar el premio; por eso están en la carrera. Los creyentes han sido llamados a correr (Gal. 5:7; Fil. 2:16; Heb. 12:1-2) y a correr para ganar. ¿Qué es necesario para lograr esa meta? Pablo nos dice: "Todo aquel que lucha, de todo se abstiene" (1 Cor. 9:25). Si una persona quiere experimentar la victoria, tiene que ser disciplinada. Un hombre no puede ganar una carrera si tiene treinta libras de sobrepeso. Una disciplina tremenda es requerida para mantenerse en forma.

**Pureza**

* Junto a la herramienta de estar preparado esta la herramienta de la pureza. Cuando el autor de Hebreos declara, "purificados los corazones de mala conciencia, y lavados los cuerpos con agua pura," él está hablando de venir a adorar en la asamblea con un corazón puro.
* Venimos preparados a adorar cuando nuestros corazones son verdaderos y limpios. Entonces nos podemos acercar al Señor con gran seguridad por causa de lo que Cristo ha hecho por nosotros,
* Debemos estar comprometidos a poner limites con respecto a la santidad personal y la pureza, cuidadosamente considerando que clase de influencias permitimos para nuestros hijos y para nosotros.

**La Herramienta de Participar**

"Y considerémonos unos a otros para estimularnos al amor y a las buenas obras" - Hebreos 10:24

El autor de Hebreos está llamando a cada uno de sus lectores a la actividad en la iglesia. Muy seguido los que llegan a la iglesia preguntan, "¿Cuál es el verdadero ministerio biblico y a que se parece? La respuesta es la participación intima en la vida de las personas.

John MacArthur recuerda,

***Varios años atrás, la revista Moody Monthly publicó un articula acerca de Grace Church. En aquel momento estábamos en un edificio más pequeño y repleto de personas. Luego de inspeccionar la iglesia y de entrevistar a distintas personas, el escritor decidió titular su articulo "la Iglesia con Novecientos Ministros". El puso eso porque nosotros teniamos novecientas personas y cada una estaba sirviendo activamente. Grace Church no tenia muchos programas formales, pero cada uno estaba ministrando sus dones, Los miembros estaban siempre llamando a la iglesia y preguntando si ellos podrian visitar a alguien en el hospital, si la guarderia necesitaba mas ayudantes, si alguien era necesario para limpiar los baños y las ventanas, si se buscaban más voluntarios para evangelizar, o si se requeria de algún maestro para una clase. Cada uno se hacia disponible. Las hermanos también contaban a los demás como Diox estaba bendiciendo sus ministerios. y daban a Dios la gloria por lo que estaba sucediendo, Esa ex la forma en que una Iglesia deberia ser.***

**Unos a otros**

Estar preocupado por otros es un tema importante en la Escritura. Todos los mandamientos de "los unos a los otros" claramente indican las responsabilidades que los Cristianos tienen hacia otros a través de sus vidas. (Vea "Los unos a otros" y "Descubriendo y Usando su/s don/es espirituales" en este manual). Es nuestra meta que todo miembro de la Iglesia Bíblica de la Gracia esté involucrado en un ministerio completo y vibrante, nunca permitiendo que lo superficial sustituya a lo espiritual.

**Declaración de la Misión de Asimilación de Iglesia Bíblica de la Gracia**

"Servir activamente en IBG incluye experimentar los 'unos a otros', ejercitar los dones espirituales, y buscar hacer discípulos."

**La Herramienta de Perseverar**

"Mantengamos firme la profesión de nuestra esperanza sin vacilar, porque fiel es el que prometió...exhortándonos unos a otros...y mucho mas al ver que aquel el día se acerca." Hebreos 10:23, 25

* El autor de Hebreos da una exhortación a los individuos y a la iglesia en general para perseverar en la vida cristiana de adoración en la asamblea.
* Las Escrituras enseñan que los cristianos deben perseverar individualmente y corporativamente.
* Ellos deben usar sus palabras y acciones para animar y confortar a otros en el cuerpo, para perseverar con ellos mientras esperan por el regreso del Señor. Y esta estimulación, exhortación, y apoyo debe tener lugar en la asamblea de los redimidos.

**Conclusión**

* Ningún miembro de la Iglesia de IBG vive una vida de perfección, pero la vida de cada miembro debe estar dirigida hacia el Señor Jesucristo.
* La membrecía de la Iglesia no es un rito místico que te levanta a un plano más alto. En vez de eso, es un compromiso a amar el cuerpo de Cristo de varias maneras prácticas y a adorarle a Él en espíritu y en verdad, como El nos ha mandado.
* La meta de la membrecía de IBG es que cada persona cumpla con la obra de servicio que Dios ha preparado para él, para la edificación del cuerpo de Cristo (Ef. 2:10; 4:12).

**El Liderazgo de la iglesia**

Biblicamente, el foco de atención del liderazgo de toda iglesia es el anciano. Un anciano es uno de una pluralidad de hombres calificados biblicamente que juntos pastorean y dirigen un cuerpo local de creyentes. La palabra "anciano" traducida se usa casi veinte veces en Hechos y las epistolas en referencia a este grupo único de lideres que tienen la responsabilidad de supervisar al pueblo de Dios.

**El Oficio de Anciano**

Como muchos pasajes en el Nuevo Testamento indican, las palabras "anciano" (presbuteros), "obispo" (episkopos), y "pastor" (poimen) todas se refieren al mismo oficio. En otras palabras, sobreveedores y pastores no son diferentes de los ancianos; los términos son simplemente diferentes maneras de identificar a las mismas personas. Los requisitos de un obispo (episkopos) en 1 Timoteo 3:1-7, y aquellos para un anciano (presbuteros) en Tito 1:6-9 son indudablemente paralelos. De hecho, en Tito 1, Pablo usa los dos términos para referirse al mismo hombre (presbuteras en el v.5 y episkopos en el v. 7). Los tres términos son usados intercambiablemente en Hechos 20. En el versículo 17, Pablo reúne a todos los ancianos (presbiteros) de la iglesia de Efeso para darles su mensaje de despedida. En el versículo 28 él dice, "Por lo tanto, mirad por vosotros, y por todo el rebaño en que el Espiritu Santo os ha puesto por obispos [episkopos]. para apacentar (poimaino) la iglesia del Señor." Primera Pedro 5:1-2 también junta los tres términos. Pedro escribe, "Ruego a los ancianos [presbuteros) que están entre vosotros, yo anciano también con ellos, y testigo de los padecimientos de Cristo, que soy también participante de la gloria que será revelada: apacentad [poimaino) la grey de Dios que está entre vosotros, cuidando [epiapkopeo] de ella, no por fuerza, sino voluntariamente, no por ganancia deshonesta, sino con ánimo pronto." Los diferentes términos, entonces, indican varias características del ministerio, no varios niveles de autoridad o cargos separados, como algunas iglesias sostienen.

**Una Pluralidad de Ancianos**

La pauta consistente a través del Nuevo Testamento es que cada cuerpo local de creyentes es pastoreado por una pluralidad de ancianos ordenados por Dios. Expresado simplemente, esta es la única pauta para el liderazgo de la iglesia dada en el Nuevo Testamento. **En ningún lugar de la Escritura uno puede encontrar una asamblea local gobernada por la opinión mayoritaria o por un único pastor.**

El apóstol Pablo dejó a Tito en Creta y le instruyó que "estableciese ancianos en cada ciudad" (Tito 1:5). Santiago instruyó a sus lectores a que "llame a los ancianos de la iglesia" para orar por los enfermos (Santiago 5:14). Cuando Pablo y Bernabé estaban en Derbe, Listra, Iconio, y Antioquia, ellos "constituyeron ancianos en cada iglesia" (Hch. 14:23). En la primera epistola de Pablo a Timoteo, el apóstol se refirió a "los ancianos que gobiernan bien" en la iglesia en Éfeso (1 Tim. 5:17; ver también Hch. 20:17, donde Pablo se refiere a "los ancianos de la iglesia" en Éfeso). El libro de Hechos indica que había "ancianos" en la iglesia en Jerusalén (Hch. 11:30; 15:2, 4; 21:18).

Una y otra vez, se hace referencia a la pluralidad de ancianos en cada una de las diferentes iglesias. De hecho, cada lugar en el Nuevo Testamento donde el término presbuteros ("anciano") es usado esta en plural, excepto donde el apóstol Juan lo usa para si mismo en 2 y 3 Juan y donde Pedro lo usa para sí mismo en 1 Pedro 5:1. En ningún lugar del Nuevo Testamento hay una referencia a una congregación de un pastor. Puede ser que cada anciano en la ciudad tenía un grupo individual del cual tenía dirección específica. Pero la iglesia era vista como una iglesia, y las decisiones se tomaban por un proceso colectivo y en referencia a la totalidad, no en partes individuales.

En otros pasajes, se hace referencia a la pluralidad de ancianos aunque la palabra presbuteros no es usada. En el saludo inicial de la epistola a los Filipenses, Pablo se refiere a "los obispos [plural de episkopos) y diáconos" de la iglesia de Filipo (Fil. 1:1). En Hechos 20:28, Pablo advirtió a los ancianos de la iglesia de Éfeso, "mirad por vosotros, y por todo el rebaño en que el Espíritu Santo os ha puesto por obispos [plural de episkopos]". El escritor de Hebreos llamó a sus lectores a obedecer y someterse a sus "líderes" los cuales velaban por sus almas (Heb. 13:17). Pablo exhortó a sus lectores Tesalonicenses a "que reconozcáis a los que trabajan entre vosotros, y os presiden en el Señor, y os amonestan" (1 Tes. 5:12) una referencia clara a los ancianos de la asamblea Tesalonicense.

Mucho puede decirse de los beneficios del liderazgo formado por una pluralidad de hombres piadosos. Sus consejos combinados y sabiduría ayudan a garantizar que las decisiones no son basadas en la voluntad o el servicio de un solo individuo (ver Prov. 11:14). Si hay división entre los ancianos al tomar decisiones, todos los ancianos deberían estudiar, orar, y buscar la voluntad de Dios juntos hasta que se alcance un consenso. De esta manera, la unidad y armonía que el Señor desea para la iglesia comenzará con aquellos individuos que Él ha designado para apacentar Su rebaño.

**Los Requisitos de los Ancianos**

El carácter y la efectividad de cualquier iglesia están directamente relacionados con la calidad de su liderazgo. Por eso la Escritura enfatiza la importancia del liderazgo calificado de la iglesia y delinea estándares específicos para evaluar a aquellos que servirán en esa posición sagrada.

Los requisitos para los ancianos se encuentran en 1 Timoteo 3:2-7 y en Tito 1:6-8. De acuerdo con estos pasajes, un anciano debe ser irreprensible, marido de una sola mujer, sobrio, prudente, decoroso, hospedador, apto para enseñar, no dado al vino, no pendenciero, no codicioso de ganancias deshonestas, amable, apacible, no avaro, que gobierne bien su casa, que tenga a sus hijos en sujeción con toda honestidad, no un recién convertido, que tenga buen testimonio de los de afuera de la iglesia, dueño de sí mismo, sensible, retenedor de la palabra fiel tal como ha sido enseñada para que también pueda enseñar con sana enseñanza y convencer a los que contradicen, irreprensible como administrador de Dios, no soberbio, no iracundo, amante de lo bueno, justo, santo, y sincero.

El único requisito que esta por sobre los otros, y el cual es soportado por los otros, es que él debe ser "irreprensible". Eso es, él debe ser un lider que no puede ser acusado de nada pecaminoso porque tiene una reputación sostenida por la ausencia de culpa. Un anciano debe ser irreprensible en su vida matrimonial, su vida social, su vida empresarial, y su vida espiritual. De esta manera, debe ser un modelo de piedad para que legitimamente pueda llamar a la congregación a seguir su ejemplo (Fil. 3:17). Todos los otros requisitos, excepto quizás por las habilidades de enseñanza y administración, solo amplifican esa idea.

Además, el cargo del anciano está limitado para hombres. Primera Timoteo 2:11-12 dice, "la mujer aprenda en silencio, con toda sujeción. Porque no permito a la mujer enseñar, ni ejercer dominio sobre el hombre, sino estar en silencio." En la iglesia, la mujer debe estar debajo de la autoridad de los ancianos, excluidas de enseñar a hombres o mantener posiciones de autoridad sobre ellos.

**Las Funciones de los Ancianos**

Cuando la era apostólica llegaba a su final, el cargo del anciano emergia como el nivel más alto del liderazgo de la iglesia local. Por consiguiente, train una gran responsabilidad. No habia una corte de apelación más alta ni una fuente más grande para conocer la mente y corazón de Dios con respecto a temas en la iglesia.

La responsabilidad principal de un anciano es servir como el encargado y guardián de la iglesia (1 Tim. 3:5). Eso involucra un número de deberes específicos. Como supervisor espiritual del rebaño, los ancianos deben determinar la política de la iglesia (Hch. 15:22); supervisar la iglesia (Hch.20.28); ordenar a otros lideres (1 Tim. 4:4); gobernar, enseñar, y predicar (1 Tim. 5:17; ver también 1 Tes. 5:12; 1 Tim. 3:2); exhortar y refutar (Tito 1:9); y actuar como pastores, poniendo un ejemplo para todos (1 Pe. 5:1-3). Esas responsabilidades pusieron a los ancianos en el núcleo de la obra de la iglesia del Nuevo Testamento.

Por causa de su herencia de valores democráticos y su larga historia del gobierno congregacional de la iglesia, el evangelicalismo Americano moderno, frecuentemente ve al concepto del gobierno de ancianos con sospecha. La enseñanza clara de la Escritura, sin embargo, demuestra que la norma biblica para el liderazgo de la iglesia es una pluralidad de ancianos ordenados por Dios, y solo al seguir esta pauta biblica la iglesia maximizara su fertilidad para la gloria de Dios.

**La Disciplina de la Iglesia**

En ocasiones un cristiano se desvía de la comunión de otros creyentes y se encuentra atrapado por el pecado por causa de la ignorancia o desobediencia deliberada. Entonces es necesario para la iglesia, y particularmente para sus pastores, buscar activamente el arrepentimiento y la restauración de ese cristiano. Como pastores del rebaño, los ancianos aman a las ovejas y deben rendir cuentas ante Dios por su bienestar espiritual, incluyendo el de la oveja descarriada. Como en la parábola de Jesús en Lucas 15:3-8, es un tiempo de gozo, tanto en el cielo como dentro de la iglesia, cuando un cristiano descarriado se arrepiente verdaderamente.

Un medio por el cual la iglesia busca restaurar amorosamente al creyente errante es el proceso de la disciplina de la iglesia. En Mateo 18, el Señor explica a Sus discípulos como responder cuando un creyente peca. Los principios que Él establece deben guiar al cuerpo de Cristo mientras este busca implementar disciplina en la iglesia hoy.

**El Propósito de la Disciplina**

El propósito de la disciplina de la iglesia es la restauración espiritual de los miembros caidos y la consecuente consolidación de la iglesia y glorificación del Señor. Cuando un creyente pecador es reprendido, y vuelve de su pecado y es perdonado, entonces él es ganado de vuelta a la comunión con el cuerpo y con su cabeza, Jesucristo.

La meta de la disciplina de la iglesia, por tanto, no es echar a la gente afuera de la iglesia o alimentar el orgullo de creerse que son santos a aquellos que administran la disciplina. No es avergonzar gente o ejercer autoridad y poder de alguna manera no bíblica. El propósito es restaurar un creyente pecador a la santidad y traerlo de vuelta a una pura relación dentro de la asamblea.

En Mateo 18:15, Jesús dice, "por tanto, si tu hermano peca contra ti, ve y repréndele estando tú y él solos; si te oyere, has ganado a tu hermano." La palabra traducida del griego "ganado" era usada originalmente para el acumulamiento de riquezas en el sentido de inercaderias monetarias. Aqui se refiere a recuperar algo de valor que está perdido, particularmente, un hermano errante. Cuando un hermano o hermana se desvia, un tesoro valioso es perdido, y la iglesia no deberia estar contenta hasta que él o ella son restaurados. El cuerpo de Cristo está dedicado a la recuperación (Gal. 6:1), y este es el propósito de la disciplina de la iglesia.

El Proceso de la Disciplina

En Mateo 18:15-17, Jesús establece el proceso de cuatro pasos de la disciplina de la iglesia: (1) dile su pecado a solas; (2) toma algunos testigos; (3) dilo a la iglesia; y (4) trátalo como un extraño.

**Paso Uno** (Mat. 18:15). El proceso de la disciplina de la iglesia comienza en el nivel individual. Jesús dijo, "si tu hermano peca contra ti, ve y repréndele estando tu y él solos" (v. 15a). Aquí, un individuo creyente debe ir privadamente al hermano pecador y confrontarlo con un espiritu de humildad y mansedumbre. Esta confrontación involucra exponer claramente su pecado para que sea consciente de éste, y entonces, llamarlo al arrepentimiento. St el hermano pecador se arrepiente en respuesta a la confrontación privada, ese hermano es perdonado y restaurado (v 15b).

**Paso Dos** (Mat, 18:16). Si el hermano pecador se rebisa a escuchar al qur lo ha repeendido privadamente, el próximo paso en el proceso disciplinario es tomar uno o dos creyentes más para confrontario de muevo (v. 160). El propósito de llevar otros creyentes es "para que en boca de dos o tres testigos conste toda palabra (v. lob). En otras palabras, los testigos no solo están presentes para confirmar que el pecado fue cometido sino también para confirmar que el hermano pecador fise reprendido apropiadamente y si se ha arrepentido o no

La presencia de testigos adicionales es de protección tanto para la persona que es confrontada como para la persona que confronta. Después de todo, una persona prejuicios podria equivocadamente decir, "Bueno, yo trate de confrontarlo, pero es impeniteme." Seria presuntuoso pensar que una persona podria tomar la determinación final, especialmente si es la victima del pecado del otro. Los testigos necesitan confirmar si hay un comunión de arrepentimiento o uno de indiferencia o rechazo. Semejante testimonio provee la base para el accionar futuro porque la situación ha sido verificada más allá del informe de un individoo

A este punto, se deberia esperar que la o las personas que son traidas para confrontar al pecador no vayan a tener que convertirse en testigos públicos contra el frente al resto de la iglesia. Lo ideal seria que su reproche adicional sea suficiente para inducir un cambio de corazón en el bermuno culpable. Si este cambio de corazón ocurre, ese hermano es perdonado y restaurado, y el tema es dado de baja.

**Paso tres** (Mat. 18:17a). Si el hermano pecador se rehúsa a escuchar y responder a la confrontación de los testigos después de un periodo de tiempo, esos testigos deben entonces decirsela a la iglesia (v. 17a). La manera más apropiada de hacer esto es traerlo a la atención de los ancianos, quienes en su momento lo comunicarán a la asamblea en general.

¿Por cuánto tiempo deben los testigos llamar al pecador al arrepentimiento antes de decirselo a la iglesia? Los ancianos de iace Community Church evitan levar a cabo el tercer y cuarto paso de la disciplina de la iglesia hasta que ellos estin absolutamente seguros de que el hermano errante ha pecado verdaderamente, o continúa pecando, y que se ha rehusado a arrepentirse cuando fue confrontado apropiadamente. Los ancianos enviariin rutinariamente una carta por correo registrado, advirtiendo al individuo que el tercer (o cuarto) paso de la disciplina va a suceder si ellos no reciben una palabra de arrepentimiento para alguna fecha especifica. Cuando esta fecha ha pasado, el pecado de la persona y el rechano a arrepentirse se hacen públicos delante de soda la asanmblea durante un servicio de comunión, o a través de un grupo de comunión en la cual la persona es conocida.

Ha sido la costumbre de IBG, una vez que este paso tres se pone en ejecución, indicarle claramente a la congregación de que ellos van a seguir a la persona en forma intensiva, y a regarle que se arrepienta antes de que el cuarto paso sea necesario. Este crucial y poderoso procedimiento a veces trae al pecador al arrepentimiento y a la obediencia. Si el arrepentimiento ocurre, el creyente pecador es perdonado y restaurado.

**Cuarto Paso** (Mat. 18:176) El cuarto y final paso en el procese disciplinario de la iglesia es ostracismo. Si un creyente pecadou se rehisa a escuchar inclusive a la iglesia, el debe ser asslado de la comunión. Jesus dijo, "tenlo por gestil y publicano" (v. 176). El sérmino "gentil" era principalmente usado para los no judíos que mantenian su paganismo tradicional y no formaban parte del pacto, la adoración, o la vida social de los juadios. Por one lado, un "publicano" era uno que se marginaba del pueblo elegido, por propia decisión, al haberse convertido en un traidor de su propio pueblo. El uso que Jesús hace de estos términos no significa que la iglesia debe tratar a esta gente mal. Simplemente significa que cuando un creyente profesante se rehúsa a arrepentirse, la iglesia lo debe tratar como si estuviera fuera de la comunión. No deben dejarie asociarse ni participar de las bendiciones y beneficios de la asamblea cristiana.

Cuando un hombre en la iglesia de Corinto se rebusó a abandonar una relación incestuosa con su madrastra, el apóstol Pablo mandó a que ese hombre sea removido de entre ellos (1 Cor. 5:13). Los creyentes no debían siquiera compartir una comida con él (1 Cor. 5:11), porque comer con alguien era un símbolo de comunión hospedadora y cordial. Aquel que es persistentemente impenitente debe ser aislado totalmente de la comunión de la iglesia y tratado como un desterrado, no como un hermano.

En cuanto al bienestar de la iglesia, el propósito de sacar al hermano es para proteger la pureza de la comunión (1 Cor. 5:6), para advertir a la asamblea de la seriedad del pecado (1 Tim. 5:20), y para dar testimonio de rectitud a un mundo que mira. Pero en cuanto al bienestar del hermano mismo, el propósito del ostracismo no es castigar sino despertar, y por lo tanto debe ser hecho con amor humilde y nunca con un espiritu de creerse santos y superiores (2 Tes. 3:15).

Cuando una iglesia ha hecho todo lo que puede para traer a un miembro pecador de vuelta a la pureza de vida pero no lo logra, ese individuo debe ser dejado en su pecado y su vergüenza. Si es un cristiano verdadero, Dios no lo echará afuera, pero Él quizás permita que se hunda aun más profundo antes de que se sienta lo suficientemente desesperado como para volver de su pecado.

El mandato a no tener comunión o ni siquiera contacto social con el hermano que no se arrepiente no excluye todo contacto, Cuando hay una oportunidad para reprenderlo y tratar de llamarlo de vuelta, la oportunidad debe ser aprovechada. De hecho, ciertas oportunidades deberían ser buscadas. Pero el contacto debe ser con el propósito de reprender y restaurar y no otro.

**LA MEMBRESIA EN PRÁCTICA**

ENTENDIENDO LOS FORMULARIOS DE LA IGLESIA

LOS "UNOS A LOS OTROS"

DESCUBRIENDO Y USANDO SUS DONES ESPIRITUALES

RECORDATORIOS DEL DÍA DEL SEÑOR

LISTA DE LOS ESTUDIOS BIBLICOS CASEROS

LOS DISTINTIVOS DE IBG

**Los "Unos a los Otros"**

Uno de los gozos más grandes de ser parte de la familia de la iglesia es ser usado por Dios para ministrar a otros. La Palabra de Dios contiene muchos mandamientos de "unos a otros" que exponen maneras específicas en las cuales nosotros podemos hacer eso. Como miembro de IBG, considere como usted puede cumplir con los siguientes mandatos de la Escritura en la vida de aquellos alrededor suyo.

PREFERIRSE LOS UNOS A LOS OTROS

Romanos 12:10

Prefiéranse unos a otros en honra.

AMARSE LOS UNOS A LOS OTROS

Romanos 12:10

Ame a otros con amor fraternal.

SEAN UNANIMES LOS UNOS CON LOS OTROS

Romanos 12:16

Tenga una opinión modesta de usted mismo.

NO SE JUZGEN LOS UNOS A LOS OTROS

Romanos 14:13

Cada uno dará cuentas a Dios.

EDIFİQUENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Romanos 14:19

Persiga la paz y edifique a otros.

ACEPTENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Romanos 15:7

Acéptese como Cristo lo aceptó.

AMONESTENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Romanos 15:14

Corrija en madurez.

NO SE DEMANDEN LOS UNOS A LOS OTROS

1 Corintios 6:7

No tenga pleitos con otros.

NO SE NIEGUEN LOS UNOS A LOS OTROS

1 Corintios 7:5

No niegue intimidad marital.

PREOCUPENSE LOS UNOS POR LOS OTROS

1 Corintios 12:25

Evite la división, cuidando a otros.

NO TENGAN ENVIDIA LOS UNOS A LOS OTROS

Gálatas 5:26

No tenga envidia, sino contentamiento.

SEAN SINCEROS LOS UNOS CON LOS OTROS

Efesios 4:25

Hable la verdad con los otros.

SEAN AMABLES LOS UNOS CON LOS OTROS

Efesios 4:25

Sea agradable y compasivo.

SOMETEOS LOS UNOS A LOS OTROS

Efesios 5:21

Sujétese a aquellos que están por encima suyo.

ESTÍMENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Considere a otros como más importantes.

Filipenses 2:3

NO SE MIENTAN LOS UNOS A LOS OTROS

Colosenses 3:9

Deje las mentiras de lado.

SOPÓRTENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Colosenses 3:13

Sea paciente y perdone.

ENSÉÑENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Colosenses 3:16

Enseñe y amoneste con la Escritura.

ÁMENSE LOS UNOS A LOS OTROS

1 Tesalonicenses 3:12

Aumente su amor por otros.

CONFORTENSE LOS UNOS A LOS OTROS

1 Tesalonicenses 4:18

Conforte a otros con la venida de Cristo.

ANÍMENSE LOS UNOS A LOS OTROS

1 Tesalonicenses 5:11

Anime a otros en la fe.

MANTÉNGANSE EN PAZ LOS UNOS CON LOS OTROS

1 Tesalonicenses 5:13

Viva en paz y armonía con otros.

BUSQUEN EL BIEN LOS UNOS POR LOS OTROS

1 Tesalonicenses 5:15

Busque lo que es bueno para todos los hombres.

OREN LOS UNOS POR LOS OTROS

1 Timoteo 2:1

Ore por los hermanos y por todos los hombres.

ESTIMŮLENSE LOS UNOS A LOS OTROS

Considere como provocar buenas obras.

Hebreos 10:24

NO MURMUREN LOS UNOS CON LOS OTROS

Santiago 4:11

No hable en contra de su hermano,

SEAN HOSPITALARIOS LOS UNOS CON LOS OTROS

1 Pedro 4:9

Sea generoso, sin quejarse.

SÍRVANSE LOS UNOS A LOS OTROS

1 Pedro 4:10

Use sus dones para servir a otros.

SEAN HUMILDES LOS UNOS CON LOS OTROS

1 Pedro 5:5

Relaciónese con otros en humildad.

SALÚDENSE LOS UNOS A LOS OTROS

1 Pedro 5:14

Salude mostrando aprecio.

ESTEN EN COMUNIÓN LOS UNOS CON LOS OTROS

1 Juan 1:7

Esté en comunión con Dios y con los hombres.

**Descubriendo y Usando Sus Dones Espiritales**

**Como Descubrir su Don/es Espiritual**

Descubrir el/los don/es espirituales de uno implica seguir nueve pasos distintos. Conocer las posibilidades bíblicas de los dones es una cosa; identificar cuáles son las habilidades espirituales de uno, es otra. Esto es un descubrimiento que relativamente pocos cristianos parecer haber hecho. Una teoría con respecto a los dones es de poco valor práctico a no ser que esa teoría se haga práctica en la vida individual. El proceso siguiente, si se sigue cuidadosamente, deberia guiar a un cristiano a un entendimiento de cuál sea su don o dones espirituales.

**El primer paso** en el proceso de aprender de cuál es el don(es) de uno involucra alcanzar la seguridad establecida de que cada cristiano tiene un don. Cada contexto en donde los dones espirituales reciben una mención especial en el Nuevo Testamento enfatiza firmemente este hecho (ver 1 Cor. 12:7, 11; Rom. 12:3; Ef. 4:7; 1 Pe. 4:10). En cada uno de estos versículos aparece la palabra griega hekastos ("cada"). La palabra individualiza a cada miembro con su don especifico. 1 Corintios 12:11, además de hekastos, usa idios ("propio"), que hace que la expresión sea más enfáticamente individualista. La operación de los dones espirituales no es solamente para ciertas partes del cuerpo; es para todo el cuerpo, cada miembro individual. Hasta el punto que si incluso un miembro no funciona en su rol adecuado, ese miembro estropea al cuerpo entero. Para que el cuerpo tenga efectividad completa cada parte necesita estar equipada y en funcionamiento.

**El segundo paso** para descubrir el don(es) de uno es tener conciencia de las posibilidades y los propósitos de los dones... Hablando como cristianos del siglo veinte, podemos concluir que ocho dones están actualmente en actividad para promover el crecimiento continuo en el cuerpo de Cristo. Ellos incluyen los dones del habla...y los dones auxiliares... Los dones del habla son el de evangelismo, enseñanza, pastor-maestro, y exhortación. Los dones auxiliares son de servicio o ministerio, dar, mostrar misericordia, y gobernar o administrar. Los dones del habla fortalecen el cuerpo de Cristo numéricamente y cualitativamente. Evangelismo agrega nuevos miembros al cuerpo de Cristo, y pastor-maestro, enseñanza, y exhortación ayudan a los miembros que ya existen a caminar en el servicio al resto de los miembros. Los dones auxiliares hacen de varias maneras que los dones del habla sean más efectivos, y sin ellos los dones del habla tendrían poco impacto en el crecimiento del cuerpo.

Dios diseñó específicamente los diez dones restantes para la iglesia naciente, el cuerpo de Cristo, en los días de su comienzo, cada uno con propósitos específicos...

**El tercer paso** hacia el descubrimiento es el paso de la oración por iluminación con respecto al don(es) de uno. Aunque no se nombra específicamente en conexión con el aprender acerca de los dones, la oración sostiene una conexión indiscutible con el celo por los dones espirituales por los cuales Pablo encomienda a los Corintios. 1 Corintios 14:1 manda tener un celo por los dones espirituales, aunque el celo es secundario a la búsqueda del amor, en el mismo versículo. El celo aun está ahí e indica un grado de intensidad en la búsqueda de los dones espirituales de uno. Esto, sin lugar a dudas, involucra oración hacia ese fin. 1 Corintios 14:12 presenta el celo de los Corintios por los dones espirituales en una luz favorable. Su celo parece haber sido desviado en cuanto a su propósito, pero ese mismo celo con un propósito correcto es deseable. La oración está involucrada en cualquier lugar donde el celo cristiano está involucrado. Así debe ser.

**El cuarto paso** que nos guía hacia el descubrimiento de los dones espirituales es una consideración de las habilidades naturales, las circunstancias, y los recursos de uno. Cierta consideración no es determinativa en el análisis final porque los dones no siempre están en linea con las cualidades naturales de la persona. Sin embargo, parece ser que la mayoría del tiempo, el Espiritu elije coincidir los dones espirituales de uno con la situación natural de uno.

Un ejemplo visible de la asociación de un don espiritual con las circunstancias naturales es el don de apóstol. Nadie podría recibir semejante don sin ser un testigo ocular del ministerio y la resurrección de Cristo. De ahí que el otorgamiento del don presuponía una serie determinada de experiencias personales en el pasado. Un ejemplo de la asociación de los dones espirituales de uno con los recursos naturales de uno es el don de dar. Si bien no es absolutamente necesario, se presupone que la persona tiene una cantidad significativa para dar. Sin duda los cristianos pueden tener medios muy limitados y aun asi hacer inversiones sabias de lo que tienen, en la obra del Señor, por lo cual podrian aun tener el don de dar. Pero los ejemplos más claros de aquellos con el don de dar parecen ser de los que han sido bien dotados con cosas materiales. Con respecto a las habilidades naturales, una persona con una dificultad significativa en comunicarse a través del discurso dificilmente recibirá el don espiritual de la enseñanza. Eso no es absolutamente cierto en cada caso, sin embargo, el don de la enseñanza presupondrá una habilidad natural y sustancial para comunicarse oralmente.

**El quinto paso** en esta secuencia es probablemente la más difícil de todas, aunque en cierto sentido es la más crucial. La experimentación es esencial si alguien quiere descubrir su don(es). Los creyentes deben probarse en cada don posible antes de que puedan saber con seguridad si es que tienen el don o no. Cuando hablamos de experimentación, estamos hablando de un breve intento de funcionar en alguna área determinada durante un periodo de cuatro a seis meses por lo menos. El descubridor debe rebuscar en cada una de las ocho áreas de un posible don.

Esa sugerencia puede parecer más bien atrevida y hasta imprudente. Alguien puede preguntar. "¿Qué si yo pruebo en un área en particular y resulta que no soy dotado en esa área? ¿No he presumido sobre el Señor? ¿No me he metido en un área de destreza en la cual yo no me debo meter? La respuesta es rotunda, "No, no lo has hecho." Cada uno de los ocho dones representa una responsabilidad cristiana general, un ministerio en el cual cada cristiano es responsable a Dios por estar activo, tenga ese don o no. Si tú resultas no ser dotado en cierta forma, tú no has pecado, has simplemente obedecido a Dios al tratar de tener un efecto positivo en el crecimiento del cuerpo de Cristo llevando a cabo deberes que cada cristiano debería estar cumpliendo. No es pecado compartir el evangelio con una persona perdida y buscar ganarle para Cristo si tú no tienes el don de evangelismo. Simplemente has obedecido la Gran Comisión dada a cada cristiano. Tú no has pecado por tratar de confortar a un hermano o hermana en Cristo que esta afligido aunque no tengas el don de mostrar misericordia. Ese es un servicio que deberías realizar de todas maneras, tengas o no ese don. Lo mismo es verdad a lo largo de la lista de los ocho dones vigentes. Cada don es un deber que cada hijo de Dios necesita llevar a cabo aun sin esa habilidad especializada específica. En el proceso de probar los dones uno por uno, tú no solo descubrirás tu don, sino que también cumplirás la voluntad de Dios para tu vida como cristiano.

Hacer que la gente experimente es muy dificil. Experimentar es dificil; requiere valor. Surgirån cientos de objeciones para emprender esta parte del proceso, pero debe ser hecho. Es crucial. No hay cantidad suficiente de estudios sobre los dones espirituales que sean capaces de remplazarlo. La experimentación es el campo de prueba donde el descubrimiento real ocurre. La dificultad reconocida desaparecerá si la persona posee el celo del cual 1 Corintios 14:1, 12 habla. Si tu deseo por conocer tu don(es) es lo suficientemente fuerte, correrás el riesgo, tomarás el más dificil de los pasos, e intentarás funcionar en cada una de las ocho maneras.

**El sexto paso** en el proceso de descubrir estas habilidades especiales es la etapa de la evaluación personal. Cuando una persona experimenta en una o más de las ocho áreas, él o ella sentirán una satisfacción interna no encontrada en los otros, una satisfacción que consiste en saber que la actividad en la cual él o ella se han envuelto vale la pena de una manera especial.

1 Corintios 14:4 observa que una persona que hable en una lengua se edifica a sí mismo. La auto-edificación de la cual habla el versículo no es una cosa sana. Es una acción contraria al principio de amor en 1 Corintios 13:5, que el amor no busca las cosas propias. Es una edificación con propósitos egoístas que no es recomendable ni debe ser justificada. La edificación de uno mismo no es un alto ideal cristiano. Sabemos por 1 Corintios 8:10 que la auto- edificación puede ser un factor en derribar el cuerpo de Cristo.

Sin embargo, 1 Corintios 14:4 subraya otra característica de los dones espirituales. Cuando tú usas tu don con la finalidad correcta, la de edificar otros miembros del cuerpo de Cristo, como consecuencia, tú mismo experimentaras un grado de edificación. La edificación de ti mismo no es tu meta en lo que haces, pero la experimentarás como un efecto secundario de servir a otros. Aunque ese no es el propósito, el maestro mismo experimenta crecimiento en la fe. Él experimenta un conocimiento subjetivo de que al edificar a otros, su propia edificación ha ocurrido. Esta es la satisfacción por la cual uno debería estar alerta en el paso de la auto- evaluación.

**El séptimo paso** hacia el descubrimiento del don(es) espiritual de uno es buscar la reacción de otros que son cristianos maduros y respetables. La prueba fundamental de nuestro ministerio por Cristo es su impacto en otra gente. En 1 Corintios 14:19, Pablo indica su preferencia por tener un impacto positivo en las vidas de otros. Aunque sus diez mil palabras en otra lengua sobrepasan por mucho en cantidad, a las cinco palabras con entendimiento; las cinco palabras con entendimiento sobrepasan por mucho a las diez mil palabras en importancia. ¿Por qué? Porque otra gente recibe beneficio por medio del crecimiento cristiano. La importancia de buscar la opinión de otros es por consiguiente bastante evidente.

1 Corintios 14:29 es una ilustración más del valor de solicitar la reacción de otros. Para que la pronunciación de un profeta sea aceptada como válida, otros profetas compañeros tenían que juzgarla. Si su opinión era negativa, la iglesia menospreciaba el discurso. Las palabras no habian sido una profecía verdadera.

Necesitamos las respuestas de otra gente. En el punto de la auto-evaluación (paso 6), tenemos algo de ayuda, pero nuestras conclusiones pueden ser tan subjetivas que hemos evaluado equivocadamente. Una u otra cosa quizás esté presente en nuestra vida que crea un punto ciego. Verificar dos veces nuestras propias opiniones es vital; de ahí que necesitamos las confirmaciones de cristianos maduros y respetables. Después de involucrarte en un acto de servicio, busca a uno de estos cristianos y hazle preguntas tales como, ¿Qué grado de beneficio para otros detectaste? ¿Qué grado de beneficio hacia ti detectaste en mi servicio? La evaluación debe ser parte del proceso de aprendizaje al investigar tu propio don espiritual.

**El octavo paso** en esta secuencia debe ser el reconocer que una persona puede tener más de un don, o hasta una combinación de dones. Ese es un rasgo que impide que dos miembros del cuerpo de Cristo sean idénticos el uno con el otro. Pablo tenía el don de apóstol (1 Cor. 9:1); él también tenía el don de lenguas (1 Cor. 14:18). Probablemente los apóstoles tenían todos los dones. Esta abundante bendición no va a caracterizar nuestras vidas, pero la mayoría de los cristianos descubrirán más de un solo don, más de una sola habilidad especial para cumplir con el servicio a los otros miembros del cuerpo de Cristo.

Es casi imposible trazar líneas de distinción entre los dones que se encuentra en combinación. Los dones están usualmente superpuestos por naturaleza. Por ejemplo, el don de mostrar misericordia y el don del pastor-maestro pueden tener caracteristicas en común. Compasión y sensibilidad hacia las necesidades de otros deben estar presentes en ambos casos. Uno no debería estar muy preocupado de si en cierto momento esta ejercitando el don de pastor-maestro o el don de mostrar misericordia. La persona simplemente debería estar consciente de una manera general de la presencia de ambos dones. Lo que es verdad en cuanto a estos dos dones superponiéndose es verdad de otras combinaciones de los otros ocho dones en discusión.

**El noveno paso** es el reconocimiento de las distintas medidas de gracia recibidas. Entre los que tiene el don de enseñanza, por ejemplo habrá un rango de habilidad. Algunos serán mejores que otros. Porque uno no es un maestro tan efectivo como otra persona brillante quien es altamente dotada con habilidades comunicativas, esa persona no debería concluir necesariamente que él o ella no posee ese don. Esa persona puede tener efectividad, aunque no sea tan profunda como otra persona.

Al mismo tiempo, sin embargo, recuerde que hay una gran diferencia entre los que están en el circulo de los dotados y aquellos que están lejos de ese círculo. El último grupo puede funcionar, como debería, en la enseñanza con respecto a temas que son la responsabilidad de todos los cristianos, pero aquellos sin el don de enseñanza no puede en realidad obtener el nivel de habilidad que caracteriza a los que poseen el don. Lo mismo es verdad acerca de todos los dones, con respecto a si las personas poseen dones en un grado mayor o menor.

La presencia de un rango de habilidades es otro factor que hace a la variedad en el cuerpo de Cristo. No hay dos miembros iguales; no hay dos con el mismo grado de habilidad. La variedad en el grado de capacidad, combinado con la variedad en las combinaciones de dones (vea el paso 8) es una provisión amplia para la absoluta diferenciación de cada miembro particular del cuerpo de Cristo.

**Como Usar tu Don(es) Espiritual**

El descubrimiento del don(es) espiritual de uno es solo el comienzo del proceso, no el final. Hay cinco lecciones o principios prácticos de la vida cristiana sacados de la Escritura y que uno debe aplicar para usar los dones en su máxima efectividad.

El primer principio es la lección de desarrollo. En 1 Timoteo 4:33, Pablo le dice a Timoteo que se ocupe en la lectura, en la exhortación, y la enseñanza, Estos dos últimas, la exhortación y la enseñanza, eran áreas en las cuales Timoteo estaba aparentemente dotado. En el versiculo 14, Pablo le dice a Timoteo que no descuide el don de Dios que estaba en él. El don del cual se habla en singular es aparentemente una combinación de todos los dones que Timoteo poseía, incluyendo exhortación, enseñanza, y cualquier otro don que tuviera. La dirección de Pablo para él es que no debe descuidarlos pero que él debe prestarle mucha atención con miras a agudizarlos y desarrollaros para ser más y más efectivos.

En 2 Timoteo 1:6, Pablo le dice a su discípulo que avive (que haga un fuego debajo) el don que

él tenía. Debía estudiar las maneras en las cuales el don se podía hacer más efectivo. Él debía practicar y practicar y practicar hasta que el don se perfeccione en una técnica bien pulida. Con el paso del tiempo, el don aumentaria en efectividad, y su valor contribución hacia el crecimiento del cuerpo de Cristo se haría más y más grande.

Un seminario teológico y una universidad cristiana o bíblica no pueden otorgar dones espirituales a sus estudiantes. Solo Dios reparte los dones. Primera Corintios 12:11 aclara que en la voluntad soberana de Dios, el Espiritu Santo determina quien, en el cuerpo de Cristo, tendrá cierto don específico. Las instituciones de entrenamiento y las escuelas teológicas tienen la responsabilidad de ayudar a los estudiantes a descubrir - si es que ya no lo saben y desarrollar sus dones. Por lo general, aquellos a los que Dios llama para estudiar en estos lugares conocen sus dones o sino están abiertos a descubrirlos lo más rápido posible. En el ambiente de una escuela, ellos pueden afilar esos dones a través del estudio, la práctica, y a través de la interacción con los profesores y los otros estudiantes. Ellos también tienen oportunidades en las cuales pueden probar sus dones y encontrar maneras para hacerlos más efectivos. El entrenamiento institucional puede ayudar con el desarrollo de los dones, pero no te los puede dar.

Aun después de entrenarse, los siervos de Dios deben continuar desarrollando sus dones. Ellos deben buscar continuamente mejorar, siempre buscando maneras para ampliar la capacidad de sus dones y hacerlos más provechosos para la gente a la cual ellos sirven. El desarrollo continuado es de principal importancia en el uso de nuestros dones espirituales.

**La segunda indicación** para usar los dones espirituales de la mejor manera es asegurarse de que están en armonía con el fruto del Espíritu. De acuerdo con Gálatas 5:22, el fruto del Espíritu es amor. La importancia suprema del amor es la razón para la inclusión de 1 Corintios 13, el capitulo del amor, entre dos capítulos que tratan de los dones espirituales. Los lectores de Corintios perdieron el punto más básico. Ellos recibieron la reprensión fuerte de Pablo por errarle en ese estándar tan fundamental. Ellos habían dedicado el ejercicio de los dones mayormente para el placer personal derivado de ellos mismos. Pablo les marcó su defecto de una manera indirecta y suave en 1 Corintios 12:31b-13:13. Él describió la calidad del amor cristiano con terminología general, como era lo más aplicable para la necesidad de los corintios. Después en 1 Corintios 14, aplicó la implementación del amor más específicamente en referencia a los dones de profecía y lenguas.

En 1 Corintios 13, es justificable etiquetar al amor como el fruto del Espíritu por razones que no parecen muy evidentes. El listado de las cualidades del amor en 1 Corintios 13:4-7 muestran una asombrosa relación con los frutos del Espíritu listados en Gálatas 5:22-23. La lista comienza con amor, y todos los frutos siguientes en realidad describen y definen lo que es el amor. En Gálatas el amor es definido por el gozo; 1 Corintios 13 dice que el amor se goza con la verdad. En Gálatas el amor tiene paciencia y longanimidad; 1 Corintios 13 describe al amor como paciente y sufrido. Gálatas incluye bondad en la lista encabezada por el amor, 1 Corintios lo describe con el adjetivo benigno. Gálatas dice que el amor es templanza (dominio propio); 1 Corintios 13 dice que el amor no hace nada indebido. El resto de los dos listados coincide el uno con el otro de manera similar. Todas las cualidades son lo que Gálatas 5:22-23 llama el fruto del Espiritu.

Ese mismo amor es un elemento indispensable en el funcionamiento de los dones espirituales. En 1 Corintios 13:1-3, el Espiritu Santo, a través de Pablo, habla acerca de la preeminencia del amor. En el versículo 1, habla de alguien que posee el grado final de habilidad lingüística a través del don de lenguas, un caso ideal pero no real. Dice que aunque alguien tenga ese rico don, el mismo seria como un metal que resuena o a un cimbalo que retiñe si no es acompañado por el amor. En el versiculo 2, habla del máximo del don de profecía y conocimiento, posiblemente incluyendo el don de sabiduría refiriéndose al entendimiento de todos los misterios. En el mismo versículo, se refiere a la medida final del don de fe. Riquezas tan abundantes como estas son inservibles si no se ejercitan en conjunción con el amor. En el versículo 3, se refiere al don de ayuda o de mostrar misericordia, o quizás hasta el don de dar. Habla de dar todas sus posesiones, lo cual Pablo, dicho sea de paso, nunca hizo; él retuvo lo suficiente como para mantener sus esfuerzos ministeriales. Entonces agrega la posibilidad de hasta venderse a la esclavitud para poder tener medios adicionales para ayudar al necesitado. Pero todo esto es en vano y no produce provecho para el cuerpo de Cristo, a no ser que una motivación de amor se encuentre detrás de su implementación. Ese amor, en parte, solo es alcanzable si la persona está siendo controlada por el Espíritu Santo. El creyente carminando en armonía con el Espiritu Santo ama; uno que no está en armonía con el Espíritu Santo no puede amar. El fruto del Espiritu es esencial en el uso fructifero de los dones espirituales,

**El mayor problema en Corinto era la ausencia de amor**. La congregación cristiana ahí tenia grandes medidas de dones espirituales excepcionales (ver 1 Cor. 1:7), pero ellos estaban usando sus dones con los propósitos equivocados. La gente estaba insistiendo en hacer alarde de sus dones cuando les parecía bien hacerlo, debido a la satisfacción egoísta que encontraban en ello (ver 1 Cor. 14:4). Lo que estaba ausente era el empleo constructivo del potencial del don en sumisión a las necesidades de los demás.

La esencia de lo que Pablo enseña en 1 Corintios 13:4, 5, y 7, es que el amor nos enseña a posponer nuestro propio interés con el fin de atender los intereses de los demás. Semejantes cualidades demuestran la docilidad del amor. La paciencia o la longanimidad no pierden los estribos rápidamente con las deficiencias de los demás o los malos tratos por parte de otras personas. El amor es benigno; la fuerza básica de la palabra para benigno es utilidad. El amor hace lo que es útil a favor de otras personas. El amor no tiene envidia. Se contenta con el éxito y la prosperidad de otros, en lugar de envidiarlos. El amor no se jacta o se promueve a si mismo; no insiste con conseguir un lugar de prominencia, no tiene que ser el centro de atención. La razón de su libertad de tales tendencias es que el amor no se envanece ni es arrogante. No se empecina en ser el número uno en importancia o habilidad. El versiculo agrega que el amor no se comporta de manera impropia. Los Corintios hablan demostrado costumbres muy malas, incluso cuando tenian "banquetes de amor" (1 Cor. 11:20-22). El amor no busca las cosas propias, sin importar que tan positivas esas cualidades puedan ser. Ni siquiera busca su propia edificación (ver 1 Cor. 10:23-24, 33). El provecho que es el propósito de los dones espirituales (1 Cor. 12:7) no es el provecho del que posee el don, sino el provecho de otros miembros de cuerpo para los cuales funcionan los beneficios del don. El amor es exclusivamente extrovertido y se dirige a otros. El amor no es provocado ira como resultado de las fallas de otros. Soporta los golpes y no pelea. Es capaz de mantener la calma y no perder la cabeza. Mantenerse libre de ira no viola el principio de Efesios 4:26, que permite la ira en un sentido limitado de estar enojado con las cosas que enojan a Dios. La provocación que evita el amor en 1 Corintios 13 es una provocación por razones egoistas porque otro viola los derechos personales de una persona. Una descripción más detallada del amor en la lista muestra que el amor no mantiene un registro permanente del mal que ha experimentado. No mantiene un registro a largo plazo con vista a una venganza futura.

Las cualidades de docilidad del amor continúan en el versiculo 7. El amor "todo lo soporta", en otras palabras, se mantiene ante las diferentes personalidades que normalmente irritarian. Choques de personalidades no ocurren en las relaciones entre cristianos apacibles. El amor "todo lo cree". No es desconfiado. Toma a la gente por su palabra y acepta el valor nominal de sus declaraciones y promesas. En verdad, a veces la gente no cumple con su palabra y rompen promesas. Cuando esto pasa, el amor "todo lo espera." Mira hacia el tiempo futuro cuando la otra persona resolverá el problema espiritual que le ha hecho poco fiable y se convertirá en una persona sincera que es confiable. Finalmente, el amor "todo lo sufre". Se mantiene ante el sufrimiento infligido por los enemigos de la eruz. La persecución viene y crea opresión, pero la opresión y el sufrimiento no obstruyen al amor. Sigue amando a pesar de todas las negativas, como Esteban que, cuando sus opresores lo estaban afligiendo, oro por el perdón de ellos. Esa respuesta evidenció el amor.

Los Corintios necesitaban desesperadamente estas cualidades. En vez de someterse al mejor interés de otros, ellos estaban usando cada oportunidad para sacar ventaja de otros. Ellos también necesitaban, sin embargo, otro lado del amor, el rigor del amor, del cual habla el versículo 6. Ellos necesitaban reconocer que el amor tiene sus límites. Cuando una acción esquiva la justicia de Dios, el amor no se regocija; se aflige. No importa que tan humanamente digno un propósito pueda parecer, si viola los estándares de la justicia de Dios, no es amor cristiano. Tampoco el amor se pone en contra de la verdad de Dios; en cambio, se regocija solo en comunión con la verdad. El error doctrinal, tal como una visión equivocada de la resurrección que Pablo corrigió en 1 Corintios 15, no puede estar de la mano con el amor cristiano. Los límites estrictos puestos por la verdad de Dios son barreras, más allá de las cuales el amor no funciona.

Todas las cualidades descritas arriba, las pertenecientes a la sumisión y las pertenecientes al rigor, son relevantes en el uso apropiado de los dones espirituales. Esas cualidades son necesarias para ejercitar los dones para un máximo beneficio. El provecho verdadero vendrá solo si los cristianos se mantienen bajo el control del Espiritu Santo para demostrar el fruto del Espíritu.

**La tercera directriz** que debe seguirse en el uso de los dones espirituales requiere que el don sea regulado a la luz de fuertes responsabilidades cristianas. Esto implica una consideración de los efectos de su uso en los demás. Un conjunto de circunstancias puede ocurrir en el cual se produzca un daño y no un bien en el uso de su don. A veces debes refrenarte de usar tu don aunque sientas que eres más dotado que otro que está usando su don en la iglesia, o incluso cuando te sientas que puedes traer más beneficios al cuerpo de Cristo que el que está actualmente bajo la asignación de cubrir cierto rol. Es posible que detectes un espiritu de celos de parte de otro u otros en la asamblea. El uso de tu don en esas circunstancias solo agravaria e incrementaria la envidia. Es verdad que esa envidia está mal y necesita ser corregida, sin embargo en ese tiempo es mejor esperar para usar tu don hasta que la atmosfera espiritual se haya limpiado.

La congregación puede tener un representante debidamente designado o elegido para realizar una tarna dada que otra persona dotada sabe que él (o ella) puede efectuar de una manera mucho más efectiva. Esa persona debe reconocer la dirección soberana de Dios de esa designación y respetar la posición y autoridad de aquel que correctamente cumple esa responsabilidad.

1 Corintios 14:30 proporciona un caso sernejante. En el medio de una pronunciación profética, un profeta se encontró siendo interrumpido por otro que habla recibido revelación de Dios. Su deber era dejar de hablar y permitirle la palabra al nuevo profeta. Esa era la manera correcta y ordenada de proceder. De esa manera, los profetas podian profesar constructivamente y no simultáneamente para el beneficio de toda la congregación (1 Cor. 14:31). Un procedimiento ordenado armoniza con la voluntad de Dios, quien no es un Dios de confusión sino de paz y orden (1 Cor. 14:33).

Esas responsabilidades cristianas más fuertes, que limitan el ejercicio de los dones espirituales, significan que una persona no va a ejercitar su don constantemente. De hecho, pueden ocurrit periodos considerables de tiempo entre su uso. Esta es una consideración importante a la luz del amor y tomando en cuenta qué es beneficioso para otros en el cuerpo de Cristo.

**El cuarto principio** para ser observado en el uso de los dones espirituales es evitar el orgullo. Aqui hay otra aplicación especifica del amor en conexión con los dones espirituales. Es bastante evidente en otras partes de 1 Corintios que los cristianos de Corinto eran gente orgullosa (ver1 Cor. 4:18). Tal arrogancia es contraria al amor (1 Cor. 13:4). Ellos también estaban envanecidos por poseer algunos de los dones espirituales más sensacionales. Es muy fácil y natural enorgullecerse cuando uno tiene habilidades especiales que son llamativas para otros y atraen atencióe. Las personas con tales dones fácilmente comienzan a creer los cumplidos que la gente les hace acerca de lo excepcionales que son. El egocentrismo es natural en esas situaciones. Dios dice que esto no debe pasar.

Primera Corintios 12:21 usa la ilustración del cuerpo humano en el cual el ojo, con sus capacidades asombrosas, se podría convertir en egocéntrico y decirle a la mano que no es necesaria. El versículo también plantea el caso en el que la cabeza le dice lo mismo al pie. En forma figurativa, esta es una indicación de orgullo. Es alguien sumamente dotado mirando hacia abajo a aquellos que son dotados de menor manera y diciéndoles que no son necesarios. Eso es arrogancia, la cual no tiene absolutamente ningún lugar en el ejercicio de los dones espirituales

**El quinto principio** en el uso de los dones espirituales es recordar que cada miembro del cuerpo de Cristo es necesario. Eso es cierto en el cuerpo de Cristo como también lo es en el cuerpo humano. Si algún miembro individual del cuerpo humano falla en su función, este deteriora al cuerpo humano. El cuerpo no puede operar en su máxima eficiencia y efectividad sin ese miembro. Así es en el cuerpo de Cristo, Cada miembro por separado es absolutamente necesario para la operación fluoda del cuerpo espiritual. Cada don, sin importar que tan insignificante parezca, es vital para el funcionamiento efectivo del cuerpo de Cristo. Pablo señala en 1 Corintios 12:15-16 que ningún miembro del cuerpo puede mirarse y decir, "yo no soy necesario La variedad es necesaria, todas las funciones deben ser operativas (1 Cor. 12:17). La contribución de un individuo puede parecer muy pequefia, pero su ausencia inicia una reacción en cadena de obstáculos y de pérdidas de largo alcance en el crecimiento del cuerpo. Nunca en esta vida vendrá un tiempo en el cual nos podarnos sentar y decir que la iglesia ya no necesita nuestros dones. Debemos continuar contribuyendo con nuestra parte, aunque pueda parecer muy pequeña en comparación con la contribución de otros.

**Notas**

Hay diferentes posiciones acerca del numero de dones vigentes hoy.

**Recordatorios del Dia del Señor**

Como cualquier familia, la iglesia tiene pautas de comportamiento que promueven la armonía y reducen la discordia. El espíritu en el cual estas pautas son dadas y en el cual están destinadas a ser seguidas es uno de poner a Dios y Su gloria sobre todo lo demás cuando nos juntamos para adorar.

Para mantener una actitud de adoración en los servicios, por favor no aplauda después de las piezas musicales.

(Para mantener una atmosfera de adoración en los servicios, hay instalaciones provistas para guardería y cuidado de bebés (1375) que está equipado con circuito cerrado de televisión para que los padres puedan ver el servicio de adoración.) dependiendo el contexto

Por reverencia al Señor y respeto a aquellos que nos ministran, por favor llegue a tiempo -listo para adorar para que todos se beneficien de lo que el Señor ha preparado.

Los ancianos están disponibles después de cada servicio de adoración para cualquiera que quiera hablar con un consejero acerca de la salvación, el bautismo, o cualquier otro interés espiritual.

Antes de que comience el servicio de adoración, por favor revise su teléfono celular, localizador, y otros aparatos electrónicos para asegurarse de que no van a interrumpir nuestro tiempo de adoración.

Por favor estacione de tal manera que no afecte a los vecinos. Como parte de nuestro testimonio, queremos dejar espacios abiertos para el uso de nuestros vecinos.

**Los Distintivos de IBG**

Con tantos temas enfrentando a la iglesia hoy, a veces es difícil para el creyente promedio entender y articular lo qué cree y porqué. Las preguntas son muchas, y las respuestas no siempre son fáciles de encontrar. Por ejemplo, ¿Qué enseña la Biblia acerca del don de lenguas? ¿O del divorcio y el segundo matrimonio? ¿O del Catolicismo Romano?

Nuestro deseo en IBG es que cada persona en nuestra congregación tenga la oportunidad de tener las bases más firmes en las verdades de la Palabra de Dios. De acuerdo con este deseo, hemos creado la serie de Distintivos Doctrinales de IBG, folletos que establecen algunas de las convicciones bíblicas y teológicas claves de nuestra iglesia. Cada folleto busca comunicar claramente y concisamente lo que la Biblia enseña acerca de un tema en particular.

Estos folletos están diseñados para asistirle en por lo menos tres maneras. Primero, le ayudaran a entender lo que la Biblia enseña acerca de varios temas que son cruciales para la vida de la iglesia. Segundo, le guiaran a recursos más detallados con los cuales usted puede afinar su entendimiento a través del estudio adicional. Y tercero, le servirán como una herramienta valiosa para pasar a amigos o familiares que pueden estar pensando los mismos temas. Que el Señor también los use como una bendición en su ministerio.

Actualmente existen disponibles los siguientes títulos:

El liderazgo bíblico de ancianos

El lugar del Señorío de Cristo en la salvación

La disciplina de la Iglesia

El catolicismo romano

Membrecía en la Iglesia

El papel de las mujeres

Divorcio y nuevo matrimonio

La soberanía de Dios en la salvación

El don de lenguas

La Escritura, el consejero del alma

Usted los puede conseguir en el sitio web de la iglesia IBG.