
TÜRKİYE VE DÜNYADA 

MİMARLIK

Editör: Dr.Öğr.Üyesi Şerife ÖZATA

yaz
yayınları



 

 
 

Türkiye ve Dünyada Mimarlık 

 

 

 
Editör 

Dr.Öğr.Üyesi Şerife ÖZATA 

 

 

 

 

 

 
2025 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Türkiye ve Dünyada Mimarlık 

 

Editör: Dr.Öğr.Üyesi Şerife ÖZATA 

 

 

© YAZ Yayınları 

Bu kitabın her türlü yayın hakkı Yaz Yayınları’na 
aittir, tüm hakları saklıdır. Kitabın tamamı ya da 
bir kısmı 5846 sayılı Kanun’un hükümlerine göre, 
kitabı yayınlayan firmanın önceden izni 
alınmaksızın elektronik, mekanik, fotokopi ya da 
herhangi bir kayıt sistemiyle çoğaltılamaz, 
yayınlanamaz, depolanamaz. 

 

E_ISBN    978-625-8678-35-2 

Aralık 2025 – Afyonkarahisar 

 

 

Dizgi/Mizanpaj: YAZ Yayınları 

Kapak Tasarım: YAZ Yayınları 

 

 

YAZ Yayınları. Yayıncı Sertifika No: 73086 

M.İhtisas OSB Mah. 4A Cad. No:3/3 
İscehisar/AFYONKARAHİSAR 

www.yazyayinlari.com 

yazyayinlari@gmail.com 

 



 

İÇİNDEKİLER 

 
Repositioning Peter Zumthor's Architecture: Senses, 
Atmosphere, and the Phenomenological Approach in 
Contemporary Architecture .............................................. 1 
Fazıl AKDAĞ 

Cumhuriyet Dönemi Türk Mimarlığında                     
Türkiye İş Bankası Yapıları .............................................. 21 
Çağdaş SAYDAM, Deniz YILDIRIM 

The Concept and Applications of Urban                    
Revitalization in the Context of Cultural Heritage 
Conservation: Theoretical Foundations and Literature 
Review ................................................................................. 42 
İbrahim Batuhan DOĞAN 

Spatial Creation and Historical Context in Vienna 
Architecture: Morphological Analysis of the              
Belvedere and Secession Buildings ................................... 52 
Nalan SEVİNÇLİ 

Tarihi Kentsel Peyzaj Tavsiye Kararları ve Döngüsel 
Ekonomi Arasındaki İlişki ................................................. 69 
Sena PEREN, Ayşegül TANRIVERDİ KAYA 

Tarihi Türbelerin Fotogrametrik Olarak     
Belgelendirilmesi: Erenler (Kiçi Hatun) Türbesi          
Örneği .................................................................................. 92 
Mustafa Haki ERASLAN 

Mekânsal Performans ve Kamusal Davranış:        
Mimarlıkta Görünürlük ve Çevre Psikolojisi .................. 108 
Selda Cansu CEYLAN 



 

Dijital Tasarım Yaklaşımlarının Mimaride          
Kullanılması ........................................................................ 131 
Ertan VARLI 

Türk Evi’nde Oda ile Konargöçer Karaçadırında         
Mekân Kullanım İlişkisinin Esneklik ve Geçicilik 
Kavramları Açısından İncelenmesi .................................. 152 
Alperen AK, Kemal Reha KAVAS, İbrahim BAKIR 

The Examination of Mimesis in Architecture                
Within the Context of the Relationship Between            
Nature and Form ................................................................ 167 
Emine YILDIZ KUYRUKÇU, Şeyma Nur GÜMÜŞ EZDEMİR 

Geleneksel Konutun Mekansal Analizi ve Dönüşüm       
Süreci: Türkiye ve Suriye Bağlamında Bir          
Karşılaştırma ...................................................................... 185 
Sevde Gülizar DİNÇER 

Yemeğin Mekânsal Karakteri: Gastronomik Kimliğin 
Mimari Mekânda Temsili .................................................. 203 
Elif TAŞDEMİR, Beyza İNAN, Eyüp UYANIK,                  
Mehmet ESKİOCAK 

Türk-İslâm Mimari Sanatında Kozmik Bellek;                 
Taşa Yazılan Hikmet, Işığa Yansıyan Metafizik ............. 222 
Kifayet ÖZKUL 

 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Bu kitapta yer alan bölümlerde kullanılan kaynakların, görüşlerin, 
bulguların, sonuçların, tablo, şekil, resim ve her türlü içeriğin 

sorumluluğu yazar veya yazarlarına ait olup ulusal ve uluslararası 
telif haklarına konu olabilecek mali ve hukuki sorumluluk da 

yazarlara aittir." 

 



REPOSITIONING PETER ZUMTHOR'S 
ARCHITECTURE: SENSES, ATMOSPHERE, 

AND THE PHENOMENOLOGICAL APPROACH 
IN CONTEMPORARY ARCHITECTURE 

 

Fazıl AKDAĞ1 

 

1. INTRODUCTION 

Contemporary architecture is developing with great 
diversity, even chaos, in terms of aesthetics and form, influenced 
by factors such as digital technologies, globalization, and the 
search for iconic status. This "chaos" often brings a dominance of 
visual imagery and the transformation of structures into objects 
of consumption. Modern architectural production is frequently 
reduced to a purely visual spectacle, detached from human scale 
and the depth of spatial experience. Yet, architecture is not only 
a field that meets humanity's most fundamental needs, but also an 
art and experience that gives meaning to our existence through 
the senses and memory. Indeed, architect and theorist Juhani 
Pallasmaa emphasizes that “the inhumanity of contemporary 
architecture and cities can be understood as the consequence of 
the neglect of the body and the senses”, noting that focusing 
solely on the visual ultimately diminishes architecture 
(Pallasmaa, 2005). This critical perspective highlights the need to 
reconsider architecture as a phenomenological experience that 
appeals not only to the eye but to all the senses. 

This article aims to reposition the practice of Swiss 
architect Peter Zumthor within that context. Zumthor is a figure 

1  Dr, Erciyes Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü, ORCID: 0000-
0002-3316-8104. 

Mimarlık

1



in contemporary architecture who stands apart from current 
trends, focusing on creating atmosphere and sensory experience 
rather than visual spectacle in his work. His structures are 
examples of architecture that “make sensory contact with life” 
through the tangible, audible, and tactile qualities of materials and 
space. In the article, the theoretical foundations of the relationship 
between the senses and architecture will be discussed, drawing on 
the views of thinkers such as Pallasmaa. Then, Zumthor's 
architectural approach and the concept of "atmosphere" will be 
examined. In light of this theoretical framework, Zumthor's 
selected projects - particularly the Therme Vals Spa, the Bruder 
Klaus Field Chapel, and the Kolumba Museum - will be analyzed 
in detail, revealing concrete examples of sensory architecture in 
his works. In the discussion, Zumthor's architecture will be 
evaluated in terms of its position within the complexities of 
contemporary architecture and the alternative discourse it offers. 
In conclusion, a proposal for repositioning Zumthor's architecture 
will be presented based on the findings. 

 

2. SENSES AND ARCHITECTURE: A 
PHENOMENOLOGICAL APPROACH 

Historically, architecture has been primarily considered a 
discipline that appeals to the senses and is explained through 
concepts of form and order. However, since the late 20th century, 
the senses as a whole and the body's relationship with space have 
become increasingly important in architectural theory. Juhani 
Pallasmaa, a key figure in this shift, criticizes modern architecture 
for being “reduced to a visual tone,” emphasizing the 
fundamentally multisensory nature of architecture (Pallasmaa, 
2005). According to Pallasmaa, quality and meaningful 
architecture allow us to experience ourselves as fully embodied 
and spiritual beings. In his view, the true task of architecture is 

Mimarlık

2



not to present the world as a mere image, but rather to make 
visible “how the world touches us” (Merleau-Ponty, 1964; 
Pallasmaa, 2000). This statement refers to architecture's 
responsibility to create an integrated experience engaging not just 
the eyes but also touch, hearing, and smell. 

In The Eyes of the Skin, Pallasmaa argues that 
architecture carries an existential mission: to create spaces that 
embody human existence in the world - treating the act of shelter 
not only as a physical necessity but as a ground for spiritual and 
sensory integration (Pallasmaa, 2005). Indeed, a good 
architectural space not only provides aesthetic pleasure but also 
creates a phenomenological experience that leaves a lasting 
impression in memory, prompting the user to connect past and 
present. In this sense, architecture becomes a tool where 
memories and sensations converge, constructing a collective 
memory. Similarly, the French thinker Gaston Bachelard argues 
that beyond meeting functional needs, architecture should create 
“spaces that allow for bodily experiences through the senses,” 
linking memory and imagination - particularly in the context of 
the home - and asserts that lived spaces become part of one's core 
identity (Bachelard, 1994). 

In the phenomenological tradition, Maurice Merleau-
Ponty also emphasized that perception is grounded in the body. 
Merleau-Ponty explains that humans perceive the world through 
the cooperation of all their senses - for example, we experience 
the depth or roughness of an object not just through sight, but with 
an intuitive bodily perception (Merleau-Ponty, 1964). These 
views confirm the central role of the body in architecture and the 
importance of intersensory interaction. In fact, Pallasmaa 
contends that architecture should not be perceived through “five 
senses [considered] isolated from each other,” but as a fused 
sensory experience with the sense of touch at its core; according 

Mimarlık

3



to him, all senses, including sight, function as extensions of the 
sense of touch (Pallasmaa, 2000). 

In the modern era, the hegemonic position of the eye has 
been further solidified by photography and screen culture. Martin 
Heidegger famously defined the modern age as the “conquest of 
the world as picture”, and noted that architecture has also been 
influenced by this visual paradigm (Heidegger, 1977). As a result, 
many cities and buildings today deprive their users of 
multisensory engagement and are experienced as abstract forms 
detached from the human scale. Pallasmaa criticizes this 
situation, observing that “as buildings lose their plasticity and 
connection to the language of the body, they become isolated in 
the cool and distant realm of the eye”, and that with the loss of 
tangible details, architectural products become “repulsively flat, 
sharp-edged, immaterial, and unreal” (Pallasmaa, 2005). This 
harsh assessment reveals how neglecting the senses makes 
architecture one-dimensional and alienating to human experience. 

Yet, architecture has the potential to create a holistic 
sensory experience. As Pallasmaa famously stated, “every 
touching experience of architecture is multi-sensory; qualities of 
matter, space, and scale are measured equally by the eye, ear, 
nose, skin, tongue, skeleton, and muscle” (Pallasmaa, 2000). 
Similarly, architect and theorist Steven Holl notes that 
architecture is experienced as a series of partial perceptions 
overlapping in time - even when we revisit a space at different 
times, we encounter new sensory impressions and fragmented 
views that gradually form a whole (Holl, Pallasmaa, & Pérez-
Gómez, 2006). All these theoretical perspectives indicate that the 
meaning and value of architecture lie in its relationship with the 
senses. In other words, good architecture should not only be 
“visible,” but also tangible, audible, and even memorable by scent 
(Pallasmaa, 2005). 

Mimarlık

4



At this point, one of the architects who most consistently 
and impressively represents a sensory understanding of 
architecture in practice - against the backdrop of contemporary 
complexity - is Peter Zumthor. Zumthor’s approach can be seen 
as a reflection of the phenomenological principles summarized 
above in contemporary architecture. His designs offer spaces that 
go beyond visual aesthetics, supporting the “body-centered world 
experience” articulated by Pallasmaa. Below, Zumthor's 
architectural philosophy and the concept of “atmosphere” will be 
discussed, followed by an examination of how this philosophy is 
manifested in concrete project examples. 

 

3. SENSES AND ATMOSPHERE IN PETER 
ZUMTHOR'S ARCHITECTURE 

Peter Zumthor (b. 1943) is a prominent figure in 
contemporary architecture, known for his “hermit” attitude and 
buildings of unique sensitivity. The fact that he began his career 
as a cabinetmaker and later worked in historic preservation 
(restoration) is often cited as the source of his emphasis on 
materials and craftsmanship in architecture. Zumthor's design 
approach is characterized above all by an intense focus on 
creating a building’s atmosphere. In his own words, “in order to 
design buildings with a sensuous connection to life, one must 
think in a way that goes far beyond form and construction” 
(Zumthor, 2006). This statement clearly shows that Zumthor 
prioritizes the feelings and emotions a space evokes in people, 
rather than just formal or functional issues in design. 

In his book Atmospheres (essentially the text of a lecture 
he gave in 2003), Zumthor states that a good building has its own 
unique atmosphere. This atmosphere appeals to our emotions by 
creating an immediate and powerful effect on the user. According 
to him, the most striking aspect of architecture is the “air” 

Mimarlık

5



(ambiance or atmosphere) that “surrounds us within a few 
seconds” of entering a space and then remains in our memory 
(Zumthor, 2006). To create this atmospheric phenomenon, 
Zumthor approaches every detail with patience and care 
throughout the design process. Indeed, in an interview, he 
emphasizes that good architecture begins in the details: “I cannot 
create an atmosphere in a hurry; windows, doors, hinges... all 
these things are important. If I am not careful, my work loses its 
meaning” (Robathan, 2017). Even when pressured by clients, his 
refusal to compromise on quality and time stems from his view of 
architectural production as a craft that requires patience. 

In Zumthor's designs, elements such as material, light, and 
sound are not merely means to an end, but almost ends in 
themselves. “When I start a structure, my first idea always begins 
with the material. Architecture is not about paper or form, it is 
about space and material,” says Zumthor, establishing the 
foundation of sensory architecture in material reality (Pogrebin, 
2009). Indeed, the materials used in his buildings - natural stone, 
wood, concrete, and glass, among others - are carefully selected 
and often left in their natural state. The texture, warmth, and even 
the patina that the material will develop over the years are integral 
parts of Zumthor’s design. “I am convinced that a good building 
must be capable of absorbing the traces of human life and taking 
on a specific richness... I think of the patina that age gives to 
materials, the small scratches on surfaces, the corners that shine 
with use...” he notes, seeing the aging and weathering of buildings 
over time as an indicator of architectural quality (Zumthor, 2010). 
This understanding, in contrast to the cult of the new and smooth 
often seen in modern architecture, has yielded spaces in 
Zumthor’s works that “bear witness to past lives.” 

Zumthor’s guide to creating atmosphere is presented 
through specific thematic sections in his book Atmospheres. 
These themes are essentially the sensory and experiential 

Mimarlık

6



principles he explores during design: principles such as “the body 
of architecture,” “material compatibility,” “the sound of a space,” 
“the temperature of a space,” “surrounding objects,” “between 
composure and seduction” (balance of tranquility and allure), “the 
tension between interior and exterior,” “levels of intimacy,” and 
“the light on things” are among the components Zumthor 
considers when designing a space’s atmosphere (Zumthor, 2006). 
For example, the body of architecture refers to perceiving the 
building as a whole - like a body - where visible and invisible 
elements form a coherent entirety; in this context, Zumthor 
compares a building’s skeleton, envelope, and surfaces to the 
human body, seeing architecture as a “skin” that surrounds us. In 
the principle of material compatibility, the goal is for different 
materials to interact to create a unique composition when brought 
together; Zumthor, by speaking of the “radiance” of materials, 
emphasizes that each material has an effect that permeates others. 
The sound of a space addresses how buildings collect, echo, or 
transmit sound like “large instruments”; Zumthor notes that a 
space with perfect acoustics can make one feel at home, 
reminding us that we are not alone. Likewise, the temperature of 
a space refers to the thermal sensation of a building; for example, 
even when it is cold outside, the interior of an all-wood pavilion 
can feel warm thanks to wood’s heat retention - Zumthor points 
out that steel feels cold and draws heat, whereas wood feels warm. 

Other atmospheric principles describe how surrounding 
objects - when a building is eventually filled with furniture and 
belongings by its users - gain a life of their own and transform the 
space in ways the architect could not fully foresee, effectively 
turning it into a living environment. In the principle of the balance 
between tranquility and seduction, Zumthor argues that 
architecture, like music, is an art experienced over time, and that 
a space should subtly draw people in and encourage movement 
rather than rigidly dictate it. Indeed, his design for the Therme 

Mimarlık

7



Vals baths allows visitors to discover the space with gentle, 
enticing cues, without relying on explicit directional signs as one 
might find in a hospital. The tension between inside and outside 
is another theme evident in Zumthor’s buildings: often the facade 
and interior do not directly mirror each other, so a building that 
appears closed or austere from the outside can contain a 
surprisingly complex world inside - the Bruder Klaus Chapel is a 
prime example of this. Zumthor remarks that facades need not 
reveal everything happening inside, which creates a productive 
tension between the visible and the hidden. Finally, the role of 
light is indispensable for Zumthor: the interaction of natural light 
with materials, and the mood it creates in the interior, are at the 
heart of his designs. For example, at the Kunsthaus Bregenz, the 
building’s façade of frosted glass panels diffuses external light, 
almost as if emitting its own glow into the interior; thus, the 
building becomes a vessel that not only reflects light but also 
absorbs and modulates it. 

As can be seen, Zumthor conceives of architecture as a 
multifaceted experience that engages all the senses. Owing to this 
approach, it is often noted that his practice aligns closely with 
Pallasmaa’s theories of multi-sensory architecture. Pallasmaa 
himself refers to Zumthor’s Therme Vals project as an example 
of an “architecture [of] sensory richness [that] addresses all the 
senses simultaneously” (Soltani & Kırcı, 2019). Zumthor’s 
buildings strive to be “a backdrop sensitive to the rhythm of life” 
rather than exercises in visual grandeur; in the architect's own 
words, “architecture has its own realm. It is neither a message nor 
a symbol; fundamentally, it should be the ground of life that flows 
in and around it” (Zumthor, 2010). This understanding forms the 
essence of his humble yet profound approach to building. 

In the following sections, this understanding of sensory and 
atmospheric architecture will be analyzed concretely through 
three of Zumthor’s significant works. These examples are 

Mimarlık

8



important because they demonstrate how Zumthor’s theory and 
practice come together, and what kind of gap they fill in 
contemporary architecture. 

 

4. SPATIAL FABRICS OF THE SENSES: AN 
ANALYSIS OF PETER ZUMTHOR'S 
SELECTED PROJECTS 

Peter Zumthor's architecture is a rare approach that makes 
the presence of space felt through the senses. In his buildings, 
atmosphere takes precedence over architectural form, material, or 
structure. Light, sound, smell, touch, and even temperature all 
interplay to center the user not just as a seeing observer, but as a 
full-bodied participant. Zumthor's three masterpieces - Therme 
Vals, Bruder Klaus Field Chapel, and Kolumba Museum - reveal 
different dimensions of this sensory architecture: one is the space 
of water, one of fire, and one of time. 

Therme Vals (completed 1996) is perhaps the most 
comprehensive embodiment of Zumthor's sensory world. Nestled 
in a deep valley of the Swiss Alps, the thermal baths create a cave-
like spatial experience built entirely from local stone. The 
structure is almost an extension of the surrounding mountain, as 
it is partially buried in the earth. The use of the region’s 
characteristic Valser quartzite stone (quarried from the site itself) 
means that material taken directly from the environment is 
returned to nature in the building’s fabric (Pogrebin, 2009). This 
stone, with its cold and damp texture, defines the building's 
identity: when visitors run their hands along the stone surfaces, 
they feel both the roughness of the material and the massive 
weight of the mountain it came from. Zumthor intends to bring 
the user into physical contact with the building’s material, thus 
ensuring that “the body becomes part of the architecture.” At 
Therme Vals, water is not merely a functional element but the 

Mimarlık

9



central concept of the design. A series of pools with different 
temperatures offer a ritualistic sequence that heightens bodily 
awareness: moving through hot, warm, and cold baths leads the 
body to rediscover its own thresholds and sensations. The 
interplay of steam, stone, water, and light transforms the 
architecture into a kind of choreography for the senses. Light 
filters in through narrow slits and openings in the roof, piercing 
the rising mist and dancing on the stone surfaces. These plays of 
light, which shift throughout the day, continually remake the 
atmosphere of the baths - from the cool clarity of morning to the 
golden glow of late afternoon. Acoustics, too, are part of this 
holistic design: the thick stone walls muffle extraneous noise, and 
the gentle echoes of splashing water create a meditative quietude, 
wholly removed from the outside world. In this space, visitors 
perceive the passage of time, the contrast between warmth and 
coolness, and the depth and enclosure of the stone volumes 
through all their senses. What Zumthor calls the “soul of 
architecture” is born precisely in this multi-sensory encounter. 

Bruder Klaus Field Chapel (completed 2007) achieves a 
similar sensory intensity on a much smaller scale. Located in the 
countryside near Cologne, Germany, this chapel was built largely 
by local farmers as a tribute to St. Nicholas of Flüe (Bruder 
Klaus). The construction process itself was highly 
unconventional: the interior void of the structure was formed by 
arranging 112 tree trunks in a tepee-like bundle, then pouring 
concrete around them in layers, and finally burning out the logs. 
As a result of this process, the interior became a blackened, 
charcoal-scented cave bearing the exact imprints and textures of 
the incinerated wood (Zilliacus, 2016). The building, which 
appears as a simple monolithic concrete prism from the outside, 
evokes an unexpected emotional intensity on the inside. Upon 
entering the dark, tapered volume, the visitor is immediately 
struck by the sharp smell of soot, the cool hardness of the lead-

Mimarlık

10



coated floor, and the rough texture of the concrete walls. As one’s 
eyes gradually adjust to the darkness, a circular opening at the 
very top of the chapel (an oculus open to the sky) becomes visible, 
and the light filtering through it at midday projects a constantly 
moving pattern on the walls - at times reminiscent of a distant 
starry night. When it rains, water drips 30 meters down from this 
oculus onto the floor, each drop amplifying sounds as it hits a 
metal plate in the floor and echoing throughout the chamber. In 
this way, the chapel directly incorporates natural elements - light, 
air, water, and sound - into its sensorial composition. 

As visual stimuli diminish in the chapel’s dim interior, the 
other senses intensify. This is precisely Zumthor's aim: to remind 
us that architecture is not just a visual art but one that is felt with 
the whole body. In this space, completely isolated from external 
noise, the lingering scent of charred wood, the heavy silence 
punctuated by echoes of footsteps or drops of water, and even the 
tactile coldness of the walls create a deeply contemplative 
atmosphere. The duration of each echo and the profound stillness 
between sounds heighten one’s sense of presence and “listening” 
to the space. In this respect, the Bruder Klaus Chapel functions 
almost like a sanctuary against the modern obsession with speed 
and spectacle; it is a place that teaches people to slow down, to be 
alone with themselves, and to feel their own existence. 

The Kolumba Museum (completed 2007) in Cologne 
demonstrates Zumthor's sensory architecture within a rich 
historical urban context. This museum, built for the art collection 
of the Archdiocese of Cologne, stands on the ruins of a late-
Gothic church that was destroyed during World War II. In this 
project, Zumthor masterfully blends past and present in a quiet 
harmony, making memory itself a part of the sensory experience. 
The façade is constructed from thin, grey, handcrafted bricks—a 
type specially developed in collaboration with a brickworks for 
this project—and is perforated in a way that creates a porous, 

Mimarlık

11



semi-transparent enclosure. These perforated brick walls filter 
daylight into the interior, producing a dappled, ever-changing 
light across the spaces: a cool, diffuse grey light in the morning 
that turns warm and golden as the afternoon sun slants in 

In this way, the building brings the atmosphere of the 
outside world into the museum, making the passage of time 
visible throughout the day (Moffitt, 2009). There is a narrow gap 
left between the preserved remnants of the old church walls on 
the site and the new museum’s walls - both a physical and 
symbolic interstice. Sunlight slips through this gap, subtly 
illuminating the rough texture of the ancient stone next to the 
precise courses of new brick, thus literally shining a light on the 
contact between past and present. As visitors walk through the 
museum, they transition between walking on the smooth new 
terrazzo floors and the rough centuries-old stone remnants; sight, 
touch, and even imagination work together as one senses the 
dialogue between modern space and historic ruin. 

Material simplicity is notable in Kolumba’s interiors: 
terrazzo floors, pale grey brick walls, simple plaster, and brass 
handrails all contribute to an aesthetic that is reserved yet rich in 
texture. The natural materials will age gently - the brass will 
develop a patina, the wood will darken, and the brick will record 
subtle changes in temperature and moisture - so the museum itself 
feels like a living organism that will evolve. The acoustic 
environment has also been carefully tuned, allowing visitors to 
contemplate the artwork in near silence, with the hushed quality 
of the rooms encouraging a reflective state of mind. This museum 
is not just a neutral container for art; it is an experiential space 
that actively engages the visitor’s body and memory. In designing 
Kolumba, Zumthor succeeded in capturing the “spirit of the 
place,” letting the silence of the past reverberate in a 
contemporary architectural language. The result is a building that 
feels at once ancient and modern - it makes the weight of history 

Mimarlık

12



palpable through modern materials, allowing visitors to sense the 
continuity of time tangibly. 

All of these works demonstrate how Zumthor realizes 
architecture as the “art of the senses.” He conceives of 
architecture not as an assemblage of forms, but as the weaving 
together of sensory atmospheres. In his hands, light becomes a 
building material, sound defines spatial volume, and scent acts as 
a mnemonic device. The warm thermal waters of Vals, the smoky 
darkness of the Bruder Klaus Chapel, and the mottled light of 
Kolumba are each different facets of the same approach. In 
Zumthor’s architecture, aesthetics transform into an emotional 
resonance; each structure initiates a new dialogue between the 
human body and its surroundings. 

Zumthor's work proposes a deep aesthetic of experience 
as an antidote to the rapidly consumed visual images of the 
contemporary world. He brings silence, shadow, material weight, 
and the grace of light back to the forefront of architecture’s 
agenda. Therefore, his buildings are not only seen, but also 
experienced. The stones of Vals that chill and comfort the skin, 
the charred aroma of the Bruder Klaus Chapel that lingers in 
memory, and the light that glides along Kolumba’s walls - all 
become objects of sensory recollection for their visitors. In 
Zumthor's world, architecture is not a visual representation to be 
looked at, but a realm of experience where humans can be 
reawakened through their five senses. 

 

5. REPOSITIONING ZUMTHOR'S 
ARCHITECTURE IN A CONTEMPORARY 
CONTEXT 

In light of the examples examined above, the place and 
significance of Peter Zumthor's architecture in today’s 
architectural world become much clearer. Zumthor offers a 

Mimarlık

13



conscious alternative to many of the dominant global trends in 
recent decades. While the parametric and iconographic 
architecture of the digital age often produces dazzling forms and 
rapidly consumed images, Zumthor represents the exact opposite: 
an architecture of slowness, calmness, and deep thoughtfulness. 
In his own words, “I think space, architectural space, is my thing. 
It’s not about façade, elevation, making image, making money. 
My passion is creating space” (Zumthor, 2010). This approach is 
based on viewing architecture as a lived space rather than as a 
mere design object. 

Zumthor's works are like buildings that speak in a low 
voice amid the "noisy" environment of contemporary 
architecture, yet they say a great deal (Pritzker Prize Jury, 2009). 
His architecture prioritizes human experience above all else: in 
every detail of his buildings, he considers the sensations and 
emotions of the people who will inhabit them (Pritzker Prize Jury, 
2009). In this respect, Zumthor transcends the mandates of 
modernist functionalism and the surface symbolism of 
postmodernism, continuing instead the tradition of 
phenomenological architecture. Many of the concepts that Juhani 
Pallasmaa defends in theory find their living counterparts in 
Zumthor's practice - including the centrality of the body, honest 
use of materials, multisensory engagement, the integration of 
memory, and a strong sense of place. Therefore, Zumthor's 
architecture presents a stance that reasserts the human and the 
local in a globalized contemporary setting. 

Especially since the 1990s, the rise of the "starchitect" 
phenomenon has led to a stylistic confusion: iconic buildings with 
flashy forms have appeared in many cities, often looking similar 
across cultures, while local identity and user experience take a 
backseat. Zumthor, by contrast, produces projects deeply attuned 
to their geographical and cultural context. The structures he 
designed for Swiss mountain villages, a historic urban fabric in 

Mimarlık

14



Germany, or a remote site in Norway are entirely different from 
one another - yet all share a sincerity that reflects the genius loci, 
the spirit of the place (Frampton, 1983). In this sense, Zumthor 
carries the ethos of critical regionalism: privileging site-specific 
experience over globalized form-making. However, he achieves 
this not by mimicking the forms of the past, but by creating a 
continuity of sensory experience and material presence. 

When evaluating Zumthor's position in contemporary 
architecture, it is important to highlight the concept of 
“atmosphere,” which has become a buzzword in architectural 
discourse in recent years and has been discussed by philosophers 
like Gernot Böhme. Zumthor’s work can be seen as a successful 
practical demonstration of this concept. He defines atmosphere as 
the “sensory perception of space,” designing his buildings to 
consciously evoke this perception (Böhme, 1993; Zumthor, 
2006). In this respect, Zumthor develops an approach that 
seamlessly combines aesthetics with feeling, pushing technical 
and purely visual concerns to the background. In our time, many 
architects focus on generating novel forms, and what is often 
forgotten is how people actually feel inside buildings. Zumthor's 
architecture pointedly fills this void. As one commentator noted, 
while some architects seem to forget the broader cultural world 
we inhabit, figures like Pallasmaa and Zumthor deeply grasp and 
engage with that world in their work. 

Of course, Zumthor's approach should not be seen as a 
formula that can be easily applied to every situation. His 
preferences for working at a particular scale, at a deliberate pace, 
and with full immersion in a project’s context have led him to 
produce a limited number of carefully chosen works - a path he 
has followed intentionally. Instead of designing massive 
structures in large metropolitan areas, he has created primarily 
small to medium-sized projects developed over many years. This 
stands in stark contradiction to the fast-paced, high-turnover 

Mimarlık

15



nature of much contemporary architectural production. 
Nevertheless, precisely for this reason, Zumthor serves as a 
critical voice in the architectural landscape. The Pritzker Prize 
jury, in awarding him the prize in 2009, alluded to this very point 
- emphasizing that Zumthor’s focus on physical context, sensory 
experience, and emotional response gives his architecture a 
timeless, universal relevance (Pritzker Prize Jury, 2009). In 
honoring him, the jury celebrated an architecture that resists the 
commercial and the ostentatious, and instead upholds 
craftsmanship, authenticity, and human-centric design. 

Zumthor's works have also been a source of inspiration for 
many young architects and students. They provide powerful 
examples that architecture is fundamentally about shaping 
experience, not just creating objects. Those who visit his projects 
often come away with a heightened awareness of how 
architecture can engage all five senses and touch the soul. For 
instance, an architect influenced by a visit to Therme Vals might 
realize that designing a spa or wellness center is not only about 
planning pools and circulation, but also about orchestrating the 
sound of water echoing on stone, the particular scent of warm 
mineral water, and the dance of light and shadow in a humid 
space. In this sense, Zumthor is also establishing himself as an 
educational role model in contemporary architecture, one who 
encourages a more profound exploration of materials, place, and 
sensory experience. 

Peter Zumthor's architecture stands as a calm harbor amid 
the turbulence of contemporary architectural spectacle. Beyond 
the visual chaos and often meaningless formal games of much 
recent architecture, it charts a unique path by focusing on the 
human experience at the core of architecture. With his works 
shaped under the guidance of the senses, he represents an 
approach that has the potential to return contemporary 
architecture to its existential foundations. His practice is a 

Mimarlık

16



powerful reminder that, ultimately, beyond walls and roofs, 
architecture shapes how we feel in the world. Zumthor's buildings 
provide spaces that enhance this feeling and enable us to 
experience life with greater awareness. 

 

6. CONCLUSION 

In this article, Peter Zumthor's architecture is examined 
within the framework of a phenomenological approach centered 
on the senses, and an attempt is made to reposition it amidst the 
complexities of contemporary architecture. In the introduction, it 
was emphasized that architecture is not merely an object for the 
eyes but a multisensory experience; drawing on the views of 
thinkers like Pallasmaa and Bachelard, the existential dimension 
of architecture was highlighted. Subsequently, Zumthor's 
architectural philosophy was discussed, with his emphasis on 
atmosphere and the senses elucidated through concrete principles 
and his own words. The examples of Therme Vals, Bruder Klaus 
Chapel, and Kolumba Museum demonstrated how Zumthor 
masterfully uses elements such as material, light, sound, and scent 
to create spaces that leave an unforgettable impression on the 
user. The analysis of these projects revealed that Zumthor's 
architecture employs a design language that is slow, deliberate, 
and human-centered, standing in contrast to many current trends. 

Repositioning Zumthor's architecture is, in fact, a 
reminder of the essence of architecture: beyond providing shelter, 
architecture has the potential to offer an existential space that 
shapes our sensory world and our sense of meaning. Zumthor's 
example demonstrates that this potential - often overlooked in 
contemporary practice - can indeed be realized. His works satisfy 
our longing for calm, belonging, and profound experience that the 
modern world frequently neglects. In this respect, Zumthor’s 

Mimarlık

17



architecture is gaining importance as a balancing element and a 
critical voice in the discourse of contemporary architecture. 

Peter Zumthor’s architecture is characterized by its 
emphasis on the senses and the soul. By breaking the hegemony 
of vision, it creates an architecture of smell, sound, and touch. It 
reconnects us with sensations we have forgotten in our era of steel 
and glass. Zumthor’s buildings are like sanctuaries for the 
contemporary individual who seeks a simple yet profound 
experience in a complex world. His approach will continue to 
inspire a search for human-centered and sensory-rich practices in 
future architectural discussions. Architecture finds its meaning 
when it speaks to the very senses that make us human - and 
Zumthor’s quiet but compelling manifesto teaches us exactly this. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

18



REFERENCES 

Bachelard, G. (1994). The Poetics of Space (M. Jolas, Trans.). 
Boston, MA: Beacon Press. (Original work published 
1958) 

Böhme, G. (1993). Atmosphere as the Fundamental Concept of a 
New Aesthetics. Thesis Eleven, 36(1), 113–126. 

Frampton, K. (1983). Towards a Critical Regionalism: Six Points 
for an Architecture of Resistance. In H. Foster (Ed.), The 
Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture (pp. 16–
30). Port Townsend, WA: Bay Press. 

Heidegger, M. (1977). The Age of the World Picture. In The 
Question Concerning Technology and Other Essays (W. 
Lovitt, Trans., pp. 115–154). New York, NY: Harper & 
Row. (Original essay published in 1938) 

Holl, S., Pallasmaa, J., & Pérez-Gómez, A. (2006). Questions of 
Perception: Phenomenology of Architecture (2nd ed.). 
San Francisco, CA: William Stout Publishers. 

Merleau-Ponty, M. (1964). Sense and Non-Sense (H. L. Dreyfus 
& P. A. Dreyfus, Trans.). Evanston, IL: Northwestern 
University Press. (Original essays published in 1948) 

Moffitt, D. (2009, February 18). Kolumba Art Museum. 
ArchitectureWeek. Retrieved from 
http://www.architectureweek.com/2009/0218/design_4-
1.html 

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius Loci: Towards a 
Phenomenology of Architecture. New York, NY: Rizzoli. 

Pallasmaa, J. (2000). Hapticity and Time: Notes on a Fragile 
Architecture. The Architectural Review, 207(1239), 78–
84. 

Mimarlık

19

http://www.architectureweek.com/2009/0218/design_4-1.html
http://www.architectureweek.com/2009/0218/design_4-1.html


Pallasmaa, J. (2005). The Eyes of the Skin: Architecture and the 
Senses (2nd ed.). Chichester: Wiley-Academy. 

Pogrebin, R. (2009, April 12). Pritzker Prize Goes to Peter 
Zumthor. The New York Times. Retrieved from 
https://www.nytimes.com/2009/04/13/arts/design/13pritz
ker.html 

Pritzker Architecture Prize Jury. (2009). Jury Citation: Peter 
Zumthor. The Hyatt Foundation. Retrieved from 
https://www.pritzkerprize.com/jury-citation-peter-
zumthor 

Robathan, M. (2017). Interview: Peter Zumthor – The Role of 
Emotions in His Work. CLADmag (Issue 1), 52–58. 

Soltani, S., & Kırcı, N. (2019). Phenomenology and Space in 
Architecture: Experience, Sensation and Meaning. 
International Journal of Architectural Engineering 
Technology, 6(1), 1–6. 

Zumthor, P. (2006). Atmospheres: Architectural Environments. 
Surrounding Objects. Basel, Switzerland: Birkhäuser. 

Zumthor, P. (2010). Thinking Architecture (3rd ed.). Basel, 
Switzerland: Birkhäuser. 

Zilliacus, A. (2016, October 29). Peter Zumthor’s Bruder Klaus 
Field Chapel Through the Lens of Aldo Amoretti. 
ArchDaily. Retrieved from 
https://www.archdaily.com/798340 

 

 

Mimarlık

20

https://www.nytimes.com/2009/04/13/arts/design/13pritzker.html
https://www.nytimes.com/2009/04/13/arts/design/13pritzker.html
https://www.pritzkerprize.com/jury-citation-peter-zumthor
https://www.pritzkerprize.com/jury-citation-peter-zumthor
https://www.archdaily.com/798340


CUMHURİYET DÖNEMİ TÜRK 
MİMARLIĞINDA TÜRKİYE İŞ BANKASI 

YAPILARI  
  

Çağdaş SAYDAM1 

Deniz YILDIRIM2 

 

1.  GİRİŞ 

Bu çalışma, Türkiye İş Bankası’nın Türkiye 
Cumhuriyeti’nin kurulduğu dönem ve sonrasına ait yapılarının 
tarihsel gelişimini ve dönemsel özelliklerini mimari açıdan 
irdelemektedir.  

Çalışma yöntem olarak, Türkiye İş Bankası’nın 
1920’lerden başlayarak günümüze kadar olan mimari üretimini, 
Metin Sözen’in 1984 tarihli ‘Cumhuriyet Dönemi Türk Mimarisi’ 
kitabında ifade ettiği dönemlere dayanarak, sınıflandırmıştır.  

Cumhuriyet’in ilanından sonraki dönemde inşa edilen 
şube binaları, tasarım ilkeleri, kullanılan malzemeler ve 
fonksiyonel dönüşümleri kapsamında incelenmiştir. Bununla 
birlikte, mimarların yaklaşımı, dönemin ideolojik ve ekonomik 
koşullarının mimari yapılar üzerindeki etkileri ve günümüzdeki 
durumları kapsam dahiline alınmıştır.  

Araştırma, literatür taraması ve görsel belge incelemesi ile 
iki aşamalı bir yöntem izlemektedir. İlk aşamada, Türkiye İş 
Bankası’nın mimari yapılarıyla ilgili akademik kaynaklar, arşiv 

1  Dr. Öğr. Üyesi, Akdeniz Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü, 
ORCID: 0000-0002-1349-9934. 

2  Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Mimarlık 
Ana Bilim Dalı, ORCID:0000-0001-0428-6825. 

Mimarlık

21



belgeleri ve yayınlar detaylı şekilde incelenmiştir. İkinci 
aşamada, banka yapılarının mimari üslupları ile ilgili dönem 
irdelenerek bu yapılarının günümüzdeki durumları ve 
kullanımları tespit edilmiştir. 

 

2. CUMHURİYET DÖNEMİ TÜRK MİMARİSİ VE 
İŞ BANKASI YAPILARI  

Sözen (1984), Cumhuriyet dönemi Türk mimarisini 
ülkede yaşanan ekonomik, sosyal, politik ve kültürel 
değişikliklerin de etkisiyle dört farklı döneme ayırmıştır. Bunlar; 
1. Ulusal Mimarlık Dönemi, 1. Ulusal Mimarlık Dönemi Sonrası 
(Yön Arayışı ve Yabancı Etkileri), 2. Ulusal Mimarlık Dönemi ve 
2. Ulusal Mimarlık Dönemi Sonrası (Modernleşme, Çeşitlilik ve 
Serbestleşme Dönemi) şeklindedir. 

Cumhuriyet’in ilanından bir yıl sonra kurulmuş olan İş 
Bankası ilk ulusal bankadır. 2. Dünya Savaşı’ndan sonra giderek 
liberalleşen iktisadi rejimin her aşamasında İş Bankası, ekonomi 
politikalarının uygulanması için rol almıştır (Özen Bilgin, 2024) 

1924 yılında kurulan Türkiye İş Bankası, Erken 
Cumhuriyet döneminde merkezi yönetimin kalkınma, 
sanayileşme ve millî ekonomi hedefleri doğrultusunda önemli bir 
rol üstlenmiştir.  

Özellikle 20. yüzyılın ortalarından itibaren çok sayıda 
bankanın faaliyete geçmesiyle birlikte artan rekabet ortamı, 
Türkiye İş Bankası’nın şubeleşme sürecini hızlandırmıştır 
(Mamalı, 2019). 

Türkiye İş Bankası'na ait yapılar, Cumhuriyet dönemi 
mimarlığının söz konusu dört dönemi çerçevesinde incelenmiş; 
her bir dönemin mimari anlayışının, bankanın yapılarına nasıl 
yansıdığı değerlendirilmiştir. 

 

Mimarlık

22



2.1. 1. Ulusal Mimarlık Dönemi (1923-1930) 

Milli mimari üslup, milli mimari rönesans, Neo-klasik 
üslup gibi akımlar Birinci ulusal mimarlık dönemini 
oluşturmuştur. Dönemin başlarında batılı üslup çok daha ön 
plandayken ilerleyen zamanlarda mimarlar kendi tarihsel 
miraslarına yönelmişlerdir. Dünyada farklı denemelere ortam 
hazırlanmış, işlevselci bir yaklaşımla tasarım yapılmıştır. Türkiye 
bu dönemden ulusal bir kimlik yaratma amacına hizmet ettiği için 
dışarıya kapalıdır ve etkilenmemiştir (Sözen, 1984). 

Bu dönemde cephe tasarımına önem verilmiştir. Klasik 
Osmanlı Dönemi ve Selçuklu Dönemi üslûbunda görülen kemer 
ve kubbeler tasarlanmıştır (Ünlüsoy, 2010). Bir diğer önemli 
tasarım noktası ise girişlere önem verilmesidir. Cephe ayrıca 
mermer sütunlar, çini panolar ve madeni bezemelerle 
tasarlanmıştır. Mermer sütun başlıklarında genellikle mukarnas 
veya baklava deseni görülmektedir. Köşe arsalara tasarım 
yapılırken de keskin hatlar yerine yuvarlatılmış cepheler 
görülmektedir (Sözen, 1984). 

İş Bankası, kuruluşunun ilk yıllarında genel müdürlük ve 
Ankara Şube Binalarını Evkaf İdaresi’nden kiralayarak 
kullanmıştır. Bankanın kendisine ait ilk yapısı, Mimar Giulio 
Mongeri tarafından tasarlanan ve 1929 yılında Ankara Ulus'ta 
inşa edilen binadır. Bu yapının inşaatı sürerken, Mongeri aynı 
zamanda İzmir Şubesi’nin tasarım çalışmalarına başlamıştır 
(Özen Bilgin, 2024).  

Mimarlık

23



 

Şekil 1. Ulus Meydanı ve Türkiye İş Bankası 3. Umum Müdürlüğü 
(Kaynak: SALT Araştırma, Aslı Aspar Koleksiyonu). 

Yapı ikizkenar üçgen plana sahiptir. Giriş kısmı 
yuvarlatılmış ve giriş aksı dairesel formdadır. Binanın beş katlı 
avlulu simetrik bir planlaması vardır. Planda giriş bölümünden 
sonra geniş bir hol bulunur ve bütün mekânlar bu ana holün 
etrafında biçimlenmiştir. Banka olmasından dolayı müşterilerin 
beklemeleri için hol geniş tasarlanmıştır. İç mekânı Selahattin 
Refik Sırmalı tasarlamıştır. Tavanlarda ve sütun başlıklarında 
alçıdan yapılan süslemeler vardır. İç mekânda bulunan Pençe 
vitraylar ve ahşap mobilyalar dikkat çekmektedir. Girişte alçı 
işlemelere sahip ayaklar ve tonozlar bulunmaktadır. Cephe 
tasarımında hem batı hem de Osmanlı mimarlığından 
esinlenmiştir. Girişte bulunan yarım plan şeklindeki gölgelik ise 
Art Nouveau tarzını yansıtmaktadır. Cephe süslemelerinde 
mukarnas, baklavalı sütun başlıkları ve rozetler kullanılmıştır 
(Mamalı, 2019).  

2.2. 1. Ulusal mimarlık dönemi sonrası (yön arayışı ve 
yabancı etkileri) (1927-1940) 

Siyasal, ekonomik, toplumsal ve kültürel alanlardaki 
değişimler ile devletin izlediği yenilikçi politikalar, Türkiye'deki 
mimarlık anlayışını etkilemiştir. Bu dönemde Batı'nın teknoloji 
ve maddi kültür seviyesine ulaşma hedefi doğrultusunda yabancı 
mimarlar (Ernst Egli, Bruno Taut gibi) ülkede eğitim vermiş ve 

Mimarlık

24



tasarım yapmışlardır. Bu durum uluslararası mimari üslubun 
gelişimine yol açmıştır. Yapıların amacına odaklanılan bu üslup, 
yerli mimarlar tarafından da benimsenmiş ve daha yalın, sade 
cephe tasarımları, kübik formlar, geniş cam cepheler, düz çatılar, 
betonarme ve iskelet düzeninin yaygın kullanımıyla karakterize 
olmuştur. Le Corbusier gibi ünlü mimarların tasarım 
yaklaşımlarının yansıdığı bu dönemde, çevre ile ilişki kurmaya 
dikkat edilmeye başlanmış ve mimarlık eğitimi veren kurumların 
artışıyla birlikte mimar sayısı artmıştır. 

Semih Rüstem Temel, Birinci Ulusal Mimarlık akımının 
etkilerinin sürdüğü 1930 yıllarında, Adana (1930) ve Mersin 
(1930) şubeleri gibi İş Bankası şubeleri tasarlamıştır.  Geleneksel 
Osmanlı mimarisiyle modern unsurları harmanlayarak tasarımlar 
yapmıştır. Yurt dışında aldığı eğitimle birlikte modern mimarlık 
yaklaşımlarını benimsemiştir (Özen Bilgin, 2024). 

Yön arayışı ve yabancı etkileri altındaki dönemde yapılar 
Kübik tarzda tasarlanmıştır. Her ne kadar Giulio Mongeri gibi 
mimarlar; Kemaleddin Bey ve Vedat Bey’in seçmeci eklemeci 
biçimsel üslubu tercih etse de Devlet Kübik tasarımı 
desteklemiştir. Türkiye İş Bankası’nın yapılarında kübik tasarım 
yaklaşımı görülmektedir (Mamalı, 2019). 

Bu dönemde Mersin Şubesi 1929 yılında tarafından 
Semih Rüstem Temel tarafından tasarlanmıştır. Modern üslubu 
yansıtan yapıda, kütle kompozisyonu ve cephe oranları dikkat 
çekerken; birinci katta yer alan serbest betonarme merdiven, yerel 
taş kullanımı ve kütledeki çıkmalar yapının modernist karakterine 
vurgu yapmaktadır. Döneminin özelliğini yansıtan biçimde Milli 
Mimari Rönesansı formlarına ters olarak Kübik tasarım stilinde 
tasarlanmıştır. 

 

 

Mimarlık

25



 
Şekil 2.  Mersin Şubesi (Kaynak: German National Museum 

Nürnberg/Archiv für bildende Kunst). 

Eliyeşil, Tarsus şubesini ise tek katlı tasarlamıştır. 
Yapının girişi eğrisel bir kavis verilen köşeden sağlanmıştır. 
Yapının kat ve saçak silmeleri sade ve zariftir. İlerleyen 
zamanlarda banka şubesine tek kat yeterli gelmemiş, yapıya kat 
eklemek gerekmiştir. 1934 yılında kat ilave edilmiştir. Üst katta 
da zemin katta olduğu gibi eğrisel bir form kullanılmıştır.  

    

Şekil 3, 4.  İş Bankası Tarsus Şubesi 1929 yılı tek katlı hali ve 1934 
yılı İlave kat edildikten sonra görüntüsü (Kaynak: Özen Bilgin, 

2024). 

İş Bankası’nın İzmir’deki ikinci şubesi için düşünülen 
binasının Ankara’daki Umum Müdürlük binasını andırması 
gerektiği düşünülmüştür (Güngördü, Güner, 2019). Mongeri’nin 
tasarımını üstlendiği şubenin cephe kurgusu, köşe cepheye, 
çökertmeler içine alınmış pencerelere, taç kapı geleneğini 
yansıtan girişe, tepelikli parapet duvarına sahiptir. Yüksek 
kabartma teknikli bitkisel bezemeler, kabaralar, gülbezek 
motifleri gibi bezemelere sahiptir. Ankara’daki üçüncü Genel 

Mimarlık

26



Müdürlük Binasının devamı niteliğindedir. Ulusal dönemden 
etkilenmiş bir üslupta tasarlanmıştır.  

           

Şekil 5, 6. İzmir İş Bankası 1931-1956 yılı değişimi (Kaynak: Özen 
Bilgin, 2024). 

Bu yapı 1931 yılında tamamlanmıştır. Yapının cephesinde 
zaman içerisinde yenilikler ve değişiklikler yapılmıştır. 1956 
yılında yetersiz geldiği için kat eklenmiştir. Ofisler cephelere 
yerleştirilmiş ve merkezindeki aydınlık ayırt edilebilmektedir. 
Pahlanmış köşe yapının girişini, eğrisel bir form verilmiş köşe ise 
yapının merdivenlerini işaret etmektedir. Zemin katta gişeler 
yapının merkezinde konumlandırılmıştır. Yapının çatı 
seviyesinde merkezde yer alan ışıklık bu çalışma alanını 
aydınlatmaktadır. 1974 yılında meydana gelen deprem sonucunda 
büyük hasar alan yapı için tahliye kararı alınmıştır. 1975 yılında 
yapı tamamen yıkılmıştır. Yıkılan yapının yerine 1980 yılında 
Cevdet İşeri modern üslupla İzmir Bölge Müdürlüğü Binası 
tasarlamıştır (Özen Bilgin, 2024).  

      
Şekil 7, 8. İzmir İş Bankası 1931-1956 yılı değişimi (Kaynak: Özen 

Bilgin, 2024). 

Mimarlık

27



Her ne kadar söz konusu dönem, Ulusal Mimarlık 
akımının sonrasına denk gelse de mimarların bireysel 
yaklaşımlarına bağlı olarak farklı tasarım anlayışları ortaya 
konmuştur. Mimarlıkta dönemler arası geçişler, çoğu zaman 
geçmişin izlerini taşıyan yapı ve üslup özelliklerini 
barındırmaktadır. 

2.2. 2. Ulusal mimarlık dönemi (1940-1950) 

Atatürk'ün ölümü ve II. Dünya Savaşı'nın başlaması İkinci 
Ulusal Mimarlık Dönemi'ni etkilemiştir. Cumhuriyet'in kendine 
özgü biçimler üretme isteği, Birinci Ulusal Mimarlık dönemini 
sonlandırarak uluslararası fonksiyonalizm akımının başlamasına 
zemin hazırlamıştır. Bu dönemde devletin gücünü yansıtmak 
amacıyla anıtsal yapılar, simetrik cepheler, büyük kütleler ve taş 
malzeme kullanımı öne çıkmıştır. II. Dünya Savaşı nedeniyle 
dışarıdan malzeme alımının kesilmesi, yerel malzemelere dönüşü 
hızlandırmıştır. İmar planlarının sayısı artmış ve günümüze 
ulaşamayan yapılar için detaylı bir arşiv oluşturulmuştur. 
Anıtkabir, bu dönemin günümüze ulaşan en önemli örneklerinden 
biridir. 

Bu dönemde, Garanti Bankası, Akbank ve Yapı ve Kredi 
Bankası gibi bankalar kurulmuştur. Bunun sonucunda rekabet 
başlamış, yeni yapılara ve birimlere ihtiyaç doğmuş bu nedenle 
bu konularla ilgilenecek organizasyon müdürlüğü kurulmuştur. 
1960 yıllarında şube sayısı 244’e yükselmiştir. Şubelerde iş 
hacmi ve hiyerarşik düzen oluşturulmuştur. Birinci sınıf şubeler, 
merkezler ve alt şubeler kurulmuştur (Mamalı, 2019).  

Mimar Arif Hikmet Holtay Alman modern mimarisindeki 
gelişmeleri takip ederek ‘akademik-klasik’ üslup olarak 
değerlendirilen yapılar tasarlamıştır. Samsun Şubesi (1949), 
Mersin Şubesi (1949), Bursa Şubesi (1951), Konya Şubesi 
(1951), Malatya Şubesi (1952) ve Ankara İş Bankası arşiv binası 
(1952) yapılarını tasarlamıştır (Demir, G.E, Evliyaoğlu, F. 2021).  

Mimarlık

28



Mimar Arif Hikmet Holtay tarafından tasarlanan Samsun 
Şubesi, betonarme iskelet sistem ve tuğla duvar kullanılarak inşa 
edilmiştir. Tasarımda, alçak tavanlı bir zemin kat üzerine oturan 
kaide dikkat çekmektedir. Üst kata lojman eklenmesi mümkün 
olmadığı için, Holtay denize bakan cepheye ana binadan ayrı 
çalışan bir blok ekleyerek lojman ihtiyacını çözmüştür. Cadde 
cephesinde ise, binanın bir banka olduğunu vurgulamak amacıyla 
oval bir form ve simetrik pencere düzeni kullanarak yapı algısını 
kent dokusuna yansıtmıştır. 

 

Şekil 9,10. Mersin İş Bankası ve Samsun İş Bankası (Kaynak: 
Holtay, A. H. (1949b) Arkitekt, 211-214 (08-10), 150- 153) 

(Kaynak: Holtay, A. H. (1949a). Arkitekt, 209-210 (05-06), 100- 
102, 112). 

 

 

Şekil 11. Bursa İş Bankası (Kaynak: Holtay, A. H. (1951). Bursa 
Türkiye İş Bankası. Arkitekt, 233-236 (05-08), 98-102) 

Mimarlık

29



Mersin Şubesi Mimar Arif Hikmet Holtay tarafından 
tasarlanmıştır. Kıyı çizgisine yakın olmasından dolayı yapı 
kaidenin üstüne tasarlanmıştır. Samsun Şubesinin aksine lojman 
yapısı üst katlarda çözülmüştür. Yapı geniş kemerli balkonları ve 
pencere tasarımıyla öne çıkmaktadır. Ritim duygusu uyandıran 
birbirini takip eden cephe detayları dikkat çekmektedir. Yerel taş 
malzeme kullanılmıştır. Mersin Şubesinden sonra Holtay, İş 
Bankası Malatya Şubesini 1952’de tamamlamıştır. Yapı 
betonarme karkas sistemle tasarlanmıştır. Yapının cephesi pembe 
renkte kalker taşı ile kaplanmıştır. Cephesinde almaşık duvar 
örgüsü kullanmış, kemerli açıklıklar tasarlamıştır.  Malatya 
şubesi sonraki yıllarda yıkılmış ve yeni mimari üsluba göre tekrar 
inşa edilmiştir (Özen Bilgin, 2024). 

 
Şekil 12.  Arif Hikmet Holtay tasarımı İş Bankası Malatya Şubesi 
ve günümüzde yerinde bulunan şube (Kaynak: Özen Bilgin, 2024). 

Holtay'ın 1951 tarihli Bursa Şubesi ise ön cephesindeki 
kemerler ve açık çıkmalar ile neo-rönesans yaklaşımını 
sergilemektedir.  Bu tasarımlarda genel olarak simetrik 
pencereler, yer yer oval detaylar ve yerel taş veya beton malzeme 
kullanımı gözlemlenmektedir (Mamalı, 2019). 

Mimarlık

30



 

Şekil 13. İş Bankası Konya Şubesi (Kaynak: Özen Bilgin, 2024). 

İş Bankası Konya Şubesi 1951 yılında tasarlanmıştır. Arif 
Hikmet Holtay tarafından tasarlanan bina Holtay’ın diğer şube 
tasarımlarına benzer özelliklere sahiptir. Özellikle Mersin 
şubesini anımsatan kemerli açıklıklar ve yarı kapalı mekânlar bu 
yapıda da mevcuttur. Anıtsal ölçüleri ve geleneksel mimariye 
gönderme yapan unsurlarıyla dikkat çeken binanın en belirgin 
özelliği, içeriye doğru çekilerek bir çıkma oluşturan köşe giriş 
bölümüdür. Yapının cephesinde öne çıkan doğal malzeme 
kaplamalar ve dekoratif kornişler geleneksel mimari unsurlara 
atıfta bulunmaktadır. Bina 1980 yılında yol genişletme 
çalışmaları sırasında yıkılmıştır. (Özen Bilgin, 2024).      

2.3. 2.  Ulusal mimarlık dönemi sonrası (modernleşme, 
çeşitlilik ve serbestleşme dönemi) (1950’ler ve 
sonrası) 

1940'ların sonlarına doğru Türkiye'de Ulusal Mimarlık 
dönemi zayıflamaya başlamış, yerini çok partili siyasetin ve 
liberal-kapitalist düşüncenin etkisiyle şekillenen yeni mimari 
arayışlara bırakmıştır. İkinci Dünya Savaşı sonrası konut 
sorununu çözme çabaları ve teknik olanakların denenmesi 
mimarlık ortamını etkilemiştir (Sözen, 1984). Türkiye’de demir 
fabrikalarının yetersizliği, kereste, tuğla ve kiremitin düşük 
kalitede oluşu ve taş ve mermerin yüksek maliyette olmasından 
dolayı çağdaş mimari akımdan etkilenen mimarlar bile yerel 

Mimarlık

31



malzeme kullanmayı tercih etmiştir (Alsaç 2005:100; Ural 
1974:34; Sarıoğlu 2001:89). Bu dönemde rasyonalist-pürist 
anlayış ve 1960'lardan sonra ortaya çıkan brütalist eğilimler gibi 
Batı kökenli birçok yaklaşım benimsenmiştir (Sözen, 1984).  

Halit Femir ve Feridun Akozan 1953-1954 tarihlerinde 
Beyoğlu Şubesini tasarlamıştır. Zemin, bodrum ve birinci kat 
karma inşa sistemiyle yapılmıştır. Zeminde bulunan kalın 
ayakları kaldırarak yerine çelik putrel ve çelik kiriş ekleyerek 
yapısal değişiklikler yapılmıştır (Mamalı, 2019).  

Yapı günümüzde restorasyon görmüştür. Türkiye İş 
Bankası Resim Heykel Müzesi olarak hizmet vermektedir. 

         

Şekil 14,15. İş Bankası Beyoğlu şubesi, 1953. (Kaynak: Özen 
Bilgili, 2024) 

Pangaltı Şube Binası Muhlis Türkmen tarafından 
tasarlanmıştır. Bina asma kata ve dört kat lojmana sahiptir. Mimar 
Holtay’ın tasarımına benzer tasarım yaklaşımı görülür. Giriş 
cephesinde Le Corbusier’in mimari üslubuna gönderme yapan 
cephe boşlukları oluşturulmuştur (Mamalı, 2019). 

              

Şekil 16,17. İş Bankası Pangaltı Şubesi (kaynak: Özen Bilgili, 
2024) 

Mimarlık

32



Muhlis Türkmen yarışmada birinci olarak Galatasaray 
Şubesinin tasarımını üstlenmiştir.  Mimar Türkmen bankoyu 
kademeli olarak geri çekmiş ve mobilyalar ile açık mekân 
düzenlemesi yapmıştır. Çatıda günışığı alabilmek için yarıklar 
tasarlamıştır. Dar bir cepheye sahip olan yapı sade elemanlar 
kullanılmıştır.  

    
Şekil 18,19. İş Bankası Galatasaray Şubesi (kaynak: Özen Bilgili, 

2024) 

1957 yılında Perran Doğancı, Altay Erol, Süleyman 
Giritlioğlu ve Cavit Özedey tarafından tasarlanan Kadıköy İş 
Bankası Şubesi, banka fonksiyonunu bodrum, zemin ve asma 
katlarda barındırırken, üst katlar lojman olarak kullanılmıştır; 
teras kat ise personel lokantası ve lojman terası olarak işlev 
görmüştür. 

Yapının temeli deniz seviyesinin 2 metre altında 
betonarme bir havuz içine yerleştirilmiştir. Caddeye bakan 
cephede yatak odalarındaki sesi kesmek amacıyla sağır cephe 
anlayışı benimsenmiş, ışık ihtiyacı ışık satıhları ile sağlanmış ve 
cepheler dışarıdan cam mozaiklerle kaplanmıştır. Özellikle 
cephede renk kullanılması, bu şubeyi dönemin diğer İş Bankası 
tasarımlarından ayırmıştır. Yapı, 1999 depreminde yıkılmış 
olmasına rağmen daha sonra yeniden tasarlanarak günümüzde 
halen İş Bankası Kadıköy Şubesi olarak hizmet vermektedir. 
(Örnek, N. 2023). 

Mimarlık

33



 
Şekil 20,21. İş Bankası Kadıköy Şubesi, 1957. (Kaynak: Özen 

Bilgili, 2024) 

Mevcut Genel Müdürlük Binası'nın yetersiz kalması 
üzerine, Türkiye İş Bankası yeni bir yapı arayışına girmiştir. Yeni 
Genel Müdürlük Binası'nın inşası için Ayhan Böke ve Yılmaz 
Sargın görevlendirilmiştir. Temel hedef, yapının Ankara silüeti 
üzerindeki etkisini dikkate alarak anıt-bina niteliğinde bir tasarım 
ortaya koymak ve böylece TİB'in büyüklüğünü ile Türkiye 
ekonomisindeki önemini simgelemektedir (Binamızın 
Mimarlarıyla Bir Görüşme, 1976).   

Böke ve Sargın bankanın dik duruşunu vurgulamak için 
ana kütleyi sütun şeklinde inşa etmiştir ve yapı zeminden en üst 
kata doğru incelmektedir. Bu perspektif sayesinde yapı daha 
yüksek algılanmaktadır. Gün ışığını kontrol etmek için pencere 
açıklıkları sınırlı şekilde tasarlanmıştır. Ankara’nın soğuk iklimi 
göz önüne alınarak masif bir tasarım yapılmıştır (Türkiye İş 
Bankası A.Ş. Genel Müdürlük Binası Ankara, 1978).  

 

Mimarlık

34



                             
Şekil 22,23. 4.Genel müdürlük binası. (Kaynak: Özen Bilgin, 

2024). 

1960'lar ve sonrasında İş Bankası şubelerinin özgün 
mimari dili modernist ve brütalist tasarımdır (Özen Bilgin, 2024). 
Van Şubesi, Ayhan Böke tarafından 1965 yılında tasarlanmıştır. 
Müşterilere ve çalışanlara yönelik bir tasarım yapma hedefiyle 
mimari kararlar alınmıştır (Mamalı, 2019).  

 

Şekil 24, İş Bankası Van Şubesi, 1965 (Kaynak: Mamalı, 2019) 

Ayhan Böke’nin uyguladığı mimari üsluba benzer yapılar 
tasarlayan Cevdet İşeri, 1975 yılında İş Bankası İzmir Şubesini 
tasarlamıştır. Yapı bodrum, zemin ve 7 kata sahiptir. Yapıda 
modern üslupla güneş kırıcı görevi üstlenen yatay silmeler ve bu 
yataylığı kesen düşey masif bloklar tasarlanmıştır. Zemin ve 
birinci kat banka fonksiyonları için kullanılırken üst katlar, 

Mimarlık

35



servisler, yönetim, toplantı salonun ve kütüphane içermektedir. 
Son katta ise kafeterya ve mutfak bulunmaktadır. 

 
Şekil 25, İzmir İş Bankası, 1975 (Kaynak: Özen Bilgin, 2024). 

Ardından İşeri, Karadeniz Bölge Müdürlüğü ve Trabzon 
Merkez Şube Binasını tasarlamıştır. Yapı bodrum, zemin kat ve 
altı kat içermektedir. Teras katında kafeterya bulunmaktadır. 
Yapıda bölgenin iklimine uygun malzemeler kullanılmıştır. 
Yatay kat silmeleri ve düşeyde tasarlanan kütleler İzmir 
Şubesindeki mimari dili devam ettirmektedir (Mamalı, 2019). 

                          

Şekil 26,27. Ankara Yenişehir İş bankası Şubesi ve Mağusa Kıbrıs 
İş Bankası Şubesi  

Mağusa İş Bankası Şubesi de aynı tasarım diline sahip 
banka binasıdır. Aynı üsluba sahip Ankara Yenişehir Şubesi ise 
Kadir Erkmen tarafından tasarlanmıştır. Mimari üslubu Ayhan 
Böke’nin öncülüğünü yaptığı ve Cevdet İşeri’nin devam ettirdiği 
modernist bir tasarımdır (Özen Bilgin, 2024). 

Mimarlık

36



1980-2000 yılları İş Bankası’nın ‘Dijitalleşme 
Dönemi’dir. Ender Teraman’ın (Görüşme, 18 Nisan 2025) 
anlatımına göre 1980 sonrası dönemde, Türkiye İş Bankası’nın 
mimari yaklaşımı ve tasarım politikası, dijitalleşme sürecinin 
etkisiyle değişmiştir.  Azalan kullanıcı ve çalışan sayısı 
doğrultusunda, mimarlar şubelerde modüler tasarım anlayışına 
yönelmiştir. 1998 yılından itibaren uygulanmaya başlanan bu 
sistemde 60x90x120 cm ölçülerine dayalı modüller 
kullanılmaktadır. Bu modüler yapı sayesinde, farklı ölçekteki 
alanlara hızlı ve etkili şekilde uyum sağlanabilmektedir. 

Geçmişte, Türkiye İş Bankası tarafından tasarlanan 
yapılar genellikle brüt beton malzeme ile inşa edilmiş, üst katlar 
ise banka personeline yönelik lojman işleviyle planlanmıştır. 
Ancak şube sayısının artmasıyla birlikte bu katlar bankaya dahil 
edilmiştir. Örneğin Finike şubesi, bina ve lojman yapısı olarak 
tasarlanmıştır. Tadilat sonrasında yapının diğer bölümleri de 
bankaya dahil edilmiştir. 

 

3. DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

Cumhuriyetin ilanıyla beraber Türkiye’de yalnızca siyasi 
bir değişim değil, aynı zamanda yeni bir sosyal ve mekânsal yapı 
da oluşturulmaya başlanmıştır. İş Bankası şubeleri, yer aldıkları 
zaman diliminin mimari akımlarını yansıtan yapılardır. 
Cumhuriyet dönemi boyunca farklı mimarlık aşamalarıyla paralel 
olarak gelişen bu yapılar, bir taraftan dönemin estetik anlayışını 
yansıtırken, diğer taraftan bankacılık kurumunun temsil görevini 
yerine getirmiştir.  

Mimarın bakış açısı, devletin destek olduğu akım, yurt içi 
ve yurt dışı politikaların ve akımların değişiklikleri gibi olgular 
mimari yapıların karakterlerini etkilemektedir. Başlangıç 
dönemlerinde (Cumhuriyetin ilk yıllarında) neoklasik etkilerle 
şekillenen Türkiye İş Bankası yapıları, 1940’lar itibarıyla 

Mimarlık

37



tarihselci, anıtsal bir dile dönüşmüş; 1950 sonrası ise 
modernleşme, çeşitlenme ve uluslararası stillerin etkisiyle daha 
sade ve işlev odaklı yapılara evrilmiştir. Bu mimari süreklilik ve 
dönüşüm, Türkiye İş Bankası'nın mimari politikalarının aynı 
zamanda toplumsal, ekonomik ve ideolojik değişimlerle nasıl 
paralel seyrettiğini de göstermektedir. 

Türkiye İş Bankası, Cumhuriyet’in kuruluşundan itibaren 
yalnızca bir finans kuruluşu değildir. Aynı zamanda 
modernleşme ve ulus inşa sürecinin mekânsal bir temsilcisi 
olarak değerlendirilmelidir. Kurumun farklı dönemlerde inşa 
ettiği yapılar, yalnızca işlevsel ihtiyaçlara cevap vermekle 
kalmamış; dönemin mimari eğilimlerini, ideolojik yönelimlerini 
ve kamusal temsiliyet anlayışını doğrudan yansıtan yapılar haline 
gelmiştir.  

Bulundukları meydanlar, caddeler ya da kamusal odak 
noktaları aracılığıyla yapılar, toplumsal hafızada yer etmiştir. Bu 
durum, kullanıcılar ile banka arasında sadece hizmet temelli 
değil, aynı zamanda mekânsal bir aidiyet ilişkisinin kurulmasına 
neden olmuştur. 

Bu çalışma kapsamında yapılan araştırmalar sonucunda, 
toplamda 35 farklı İş Bankası binasının, mimarları, yapım 
tarihleri, konumları ve mevcut durumları hakkında bilgiler 
toplanmıştır. Elde edilen veriler doğrultusunda, söz konusu 
yapılardan 3 tanesinin günümüzde müze olarak kullanıldığı 
belirlenmiştir. Toplam 12 yapı hâlen İş Bankası şubesi olarak 
bankacılık faaliyetlerine devam etmektedir. 

Buna karşın, 9 yapı, işlevsel ve mekânsal yetersizlikler 
nedeniyle yıkılarak yerlerine yeni şubeler inşa edilmiştir. Ayrıca 
7 yapının çeşitli nedenlerle yıkıldığı tespit edilmiş, ancak bu 
yapıların yıkım nedenleri bilinmemektedir. Konya’daki bir şube 
binası, kentte gerçekleştirilen yol genişletme çalışmaları 

Mimarlık

38



kapsamında yıkılmıştır. Bunun yanı sıra, 2 yapı depremden 
kaynaklı yıkılırken, 1 yapı yangın sonucu yıkılmıştır. 

Günümüze ulaşmasına rağmen bankacılık işlevi 
taşımayan 2 şube binası ise farklı amaçlarla kullanılmaktadır: 
Bunlardan biri İş Gayrimenkul Yatırım Ortaklığı (İş GYO) 
tarafından Bankacılık Düzenleme ve Denetleme Kurulu’na 
(BDDK) kiralanmış, diğeri ise özel bir giyim markasının satış 
mağazası olarak hizmet vermektedir. 

Yapılan kapsamlı inceleme, banka yapılarının sadece 
dönemsel üslupları değil, aynı zamanda kentsel mekân içindeki 
konumlanmaları, kullanıcı ilişkileri ve koruma durumları 
bakımından da önemlidir. Ne yazık ki, birçok yapı işlevsel 
yetersizlik, doğal afetler ya da kentleşme baskısı gibi nedenlerle 
yıkılmış ya da farklı işlevlere dönüştürülmüştür.  Bugün hâlâ aktif 
olarak kullanılan veya müzeye dönüştürülmüş az sayıdaki İş 
Bankası yapısı, bu kültürel mirasın yaşatılması adına kıymetli 
örneklerdir. Ancak bu örneklerin sürekliliği için mimari bellekten 
kopmayan, dönemin ruhunu taşıyan ve koruma odaklı yeni 
yaklaşımların benimsenmesi gerekmektedir. Özellikle son 
yıllarda geliştirilen modüler ve esnek tasarım sistemleri ile şube 
tasarımlarının standartlaştırılması, kurumsal kimliği güçlendirse 
de yerel mimari kimlikten uzaklaşma riskini de beraberinde 
getirmektedir. 

Bu bağlamda, Türkiye İş Bankası kurumun tarihsel 
sürekliliğini ve Cumhuriyet’in mekânsal temsilini sürdürmek 
açısından hayati önemdedir. Mimari bir miras olarak bu yapıların 
ele alınması, sadece geçmişin korunması değil, gelecekteki 
mekân üretim süreçlerinin de daha bilinçli şekillenmesine katkı 
sağlayacaktır. 

 

 

Mimarlık

39



KAYNAKÇA 

Akşit, Ş. (2010). Ulusalcı Mimarlık ve Başkentte Finans Merkezi: 
Ankara İş Bankası Genel Müdürlüğü (Yüksek lisans tezi, 
Gazi Üniversitesi). YÖK Tez Merkezi 
(https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/TezGoster?key
=ZeTyprYuef2HkaF3xt4wYsCYrnDabjihhD3_eq05NC
AqHPUH95C7ylqMRJOGCs2N) 

Alsaç, Ü., “İkinci Ulusal Mimarlık Dönemi”, Modern Türk 
Mimarlığı, TMMOB Mimarlar Odası Yayınları, Ankara 
2005, s.99-108. 

Demir, G.E, Evliyaoğlu, F. (2021). Holtay’ın İş Bankası 
Şubelerindeki Rasyonelleşme: Malatya İş Bankası. 
Betonart, 45(4), 34–39. 

Güngördü, A., & Güner, H. E. (2019). 1922 Büyük İzmir Yangını 
Sonrası İzmir Cumhuriyet Meydanı’nın Oluşumu ve 
Mekânsal Gelişiminin İncelenmesi. İstanbul Aydın 
Üniversitesi Dergisi, 11(2), 111-130. 

İş Bankası’nın Beyoğlu’ndaki tarihi binasında restorasyon 
başlıyor. (2020, Haziran 4). bi-özet. https://bi-
ozet.com/2020/06/04/is-bankasinin-beyoglundaki-tarihi-
binasinda-restorasyon-basliyor/ 

Kocabaşoğlu, U. (2001). Türkiye İş Bankası Tarihi: 1924–2000. 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Mamalı, T, A, (2019). Türkiye İş Bankası Mimarlığı ve Çelik 
Alantur’un Çalışmaları (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 
Teknik Üniversitesi) YÖK Merkezi. 

Mamalı, T.A. (2020). Nezih Eldem Arşivinde Türkiye İş Bankası, 
Saltonline. 

Örnek, N. (2023, Ağustos 13). Türkiye İş Bankası Kadıköy Şube 
ve Lojman Binası. Her Umut Ortak Arar. 

Mimarlık

40



Özen Bilgili, S. (2024). Memleketin İktisadi Binası Türkiye İş 
Bankası. Türkiye İş Bankası Yayınları. 

Sözen, M. (1984). Cumhuriyet Dönemi Türk mimarisi. Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları. 

Ünlüsoy, A. (2010). Yozgat İli 1. Ulusal Mimarlık Dönemi 
Yapılarının Analizi ve Üslup Değerlendirmesi. Yüksek 
Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, 
Konya. 

Mimarlık

41



THE CONCEPT AND APPLICATIONS OF 
URBAN REVITALIZATION IN THE CONTEXT 
OF CULTURAL HERITAGE CONSERVATION: 

THEORETICAL FOUNDATIONS AND 
LITERATURE REVIEW 

 

İbrahim Batuhan DOĞAN1 

 

1. INTRODUCTION 

Cultural heritage conservation, a core interest of the 
architecture and urbanism disciplines, is a critical process aimed 
at ensuring the sustainability of tangible and intangible values 
passed down through generations. Cultural heritage elements are 
more than just single structures with aesthetic or historical value; 
they represent an integrated system that embodies the identity, 
memory, and connection to place of societies (İSMEP (Rehber 
Kitapları, 2014; Said et al., 2013). In this context, the act of 
conservation transcends the instinct to protect a valued entity 
from harm, aiming instead to transfer cultural richness to future 
generations holistically. The intergenerational transmission of 
cultural values, shaped by the unique lifestyle and geography of 
each society, forms the basis of cultural heritage; architectural 
structures stand out as the most tangible and symbolic elements 
of this legacy (Kasap & Güneş, 2025). 

The institutionalization of conservation awareness 
accelerated, particularly after the destruction experienced during 
World Wars I and II, driven by the fear of losing cultural assets. 

1  Araştırma Görevlisi, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Güzel Sanatlar ve Tasarım 
Fakültesi, İç Mimarlık ve Çevre Tasarımı Bölümü, ORCID: 0000-0003-3378-1387. 

Mimarlık

42



These initial steps, codified in the Carte Del Restauro in 1931, 
gradually expanded from the scale of the individual building to 
the environment and the city. This evolution was solidified by 
international documents such as the Venice Charter (1964) and 
the Amsterdam Declaration (1975). These texts expanded the 
concept of a historical monument to include urban and rural 
settlements, thus elevating the conservation approach to the level 
of urban conservation. Cultural heritage is a treasure that conveys 
the shared past of a society’s members, strengthening their 
feelings of solidarity, and is also a fundamental element for 
tourism, increasing competitiveness (Kasap & Güneş, 2025). 

This chapter aims to examine street revitalization (or 
urban sağlıklaştırma in Turkish terminology), a crucial 
implementation tool of this holistic approach to cultural heritage 
conservation, within its theoretical and legal framework. The first 
section presents the definitions and historical development of key 
concepts, including conservation, cultural heritage, and urban 
conservation, as outlined in the national and international 
literature. The second section examines the legal basis of the 
street revitalization concept and its application processes through 
examples from Turkey (Mardin, Eskişehir, Ankara) and 
internationally (England, Canada). 

The study presented here aims to develop a street 
revitalization project proposal for Sakarya Street in the Osmaneli 
District of Bilecik, an area that retains its traditional character. 
The literature review and conceptual analyses establish a 
foundation for documenting the current state of Sakarya Street, 
identifying disconnections between the traditional texture and the 
present day, and proposing the necessary interventions and 
improvements for the sustainability of cultural heritage. This 
approach will serve to preserve the region's cultural identity and 
enhance its tourism potential. 

Mimarlık

43



2. CONCEPTUAL FRAMEWORK AND 
THEORETICAL FOUNDATIONS 

2.1. The Concept of Conservation and Cultural 
Heritage 

The act of conservation is generally defined as "keeping a 
person or thing away from external influences, danger, or a 
difficult situation; preserving or safeguarding" (Türk Dil 
Kurumu, n.d.). In the context of architecture and urbanism, 
conservation aims to protect structures or groups of structures 
with aesthetic, cultural, or historical value from potential threats, 
thereby ensuring the transmission of this cultural richness to 
future generations. 

The institutionalization of conservation awareness began 
with the recognition of cultural and aesthetic works as "worthy of 
preservation," laying the groundwork for establishing criteria for 
what to conserve and how. This process directly introduced the 
concept of cultural heritage into the literature. Cultural heritage, 
in its broadest sense, can be defined as the term given to assets 
inherited from previous generations that hold universal value. 
This concept embodies the accumulation of societies' values and 
serves as evidence of their identity and existence (İSMEP Rehber 
Kitapları, 2014; Kasap & Güneş, 2025). 

Cultural heritage was formally defined and internationally 
recognized with the "Convention Concerning the Protection of 
the World Cultural and Natural Heritage," adopted by UNESCO 
in 1972. This convention categorized cultural heritage elements 
under three main headings: Monuments, Groups of Buildings, 
and Sites (Convention Concerning the Protection of the World 
Cultural and Natural Heritage, 1972). Furthermore, recognizing 
that cultural heritage is not solely composed of concrete objects, 
the "Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural 
Heritage" was adopted in 2003. 

Mimarlık

44



The irreplaceable and non-recoverable nature of cultural 
heritage elements underscores the importance of defining what, 
how, and by what methods their conservation should be carried 
out. At this juncture, the concept of restoration comes to the fore, 
particularly to save historically and culturally significant 
structures from being lost amidst modern developments and to 
reintroduce them to society (Kasap, Seri Yeşil, & Kaya, 2025). 

2.2. Conservation Methods and Techniques 

Conservation and restoration applications refer to 
technical and scientific approaches that vary according to a 
building's material properties, types of deterioration, and 
environmental influences (Kasap, 2025). To sustain historic 
buildings, various techniques and procedures must be applied, 
tailored to the specific needs of each structure (Kasap, Seri Yeşil, 
& Kaya, 2025). 

The principal conservation methods and techniques 
include: 

Stabilization: Involves strengthening the load-bearing 
system of the structure and, when necessary, the ground on which 
it sits. Methods such as underpinning, cross-section enlargement, 
foundation strengthening, tensioning, and injection/stitching are 
used, particularly to prevent the collapse of dilapidated old 
structures (Kasap, Seri Yeşil, & Kaya, 2025; Kasap, 2025). 

Completion: The process of finishing or replacing 
damaged parts of the structure that have not survived to the 
present day with an appropriate contemporary material. 
According to Article 12 of the Venice Charter (1964), completion 
must be compatible with the overall structure but remain 
distinguishable from the original to prevent the misrepresentation 
of historical authenticity (Kasap, Seri Yeşil, & Kaya, 2025; 
Kasap, 2025). 

Mimarlık

45



Cleaning: The removal of accumulated dirt, biological 
growth, or atmospheric pollutants from the building surface using 
techniques that do not harm the structure; this is critical for both 
aesthetic and structural conservation (Kasap, 2025). 

Integration: In cases of severe structural damage, detached 
stone fragments may be reattached using resins or adhesives, or 
missing parts may be filled with similar stones or natural 
materials (Kasap, 2025). 

Restorative Repair: Involves repairing damaged or 
deteriorated building components using original materials and 
techniques, aiming to maintain the structure's historical and 
aesthetic value (Kasap, 2025). 

Adaptive Reuse: Giving the historic building new 
functions suitable for contemporary needs. This method aims to 
preserve the structure while enhancing its social and economic 
value (Kasap, 2025). 

In implementing these methods, scientific approaches, 
such as terrestrial laser scanning, are crucial for generating 
detailed 3D models of structures that serve as reference data for 
the restoration process (Kasap, 2025). 

2.3. Urban Conservation and Street Revitalization 

Cities are constantly living, developing, and accumulating 
entities that reference their historical development processes. 
Historical urban textures shape the identity and memory of 
contemporary cities, allowing individuals to experience the 
historical process by bridging the past and the present (Tan, 
2020). In this context, heritage elements are experienced as the 
identity of a place, and spaces are considered tools that enable the 
formation of identities (Massey, 1991; Said et al., 2013). 

Urban conservation is a comprehensive approach that 
aims to protect historical urban textures and the cultural values 

Mimarlık

46



they embody from disappearing under changing social and 
economic conditions, ensuring their continued existence 
integrated with contemporary life (Erder, 1975). Urban 
conservation applications aim to achieve permanent 
improvements across economic, physical, social, and 
environmental dimensions, rather than merely solving isolated 
problems (Roberts & Sykes, 2002). 

Street revitalization (Sokak Sağlıklaştırma) is an approach 
within urban conservation, forming part of holistic, sustainable 
efforts applied particularly to historic urban textures. This 
concept, recognized by the Washington Charter, ensures the 
physical, social, and cultural improvement of the historic 
environment, which is accepted as the common heritage of all 
humanity (Altınörs Çırak, 2017). 

Street revitalization projects involve not only the repair of 
qualified structures but also the regulation of the street's physical 
elements (infrastructure, paving, urban furniture) and its built 
environment. Street revitalization projects aim to protect both 
registered and unregistered immovable cultural properties by 
addressing their surrounding environment (Kasap, 2025). 

In Turkey, the definition and content of the street 
revitalization concept were first established under the Law on the 
Conservation of Cultural and Natural Assets (No. 2863). The 
Cultural Assets Tender Regulation (2013) defines the street 
revitalization project as: "...all kinds of projects in the fields of 
surveying, restitution, restoration, urban design, and engineering 
required for the preservation and documentation of the facades of 
registered and unregistered immovable cultural properties facing 
the street, along with courtyard walls, outbuildings, fountains, 
and similar architectural elements, together with the authentic 
street texture and urban furniture, to ensure their preservation, 

Mimarlık

47



revitalization, and integration into contemporary life" (Kültür 
Varlıkları İhale Yönetmeliği, 2013). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

48



REFERENCES 

Ahunbay, Z. (2018). Tarihi çevre koruma ve restorasyon 
[Historical environment protection and restoration]. Yapı 
Endüstri Merkezi Yayınları. 

Altınörs Çırak, Ş. (2017). Kentsel koruma projelerinde sokak 
sağlıklaştırma uygulamalarının değerlendirilmesi: Ankara 
Hacettepe ve Beypazarı örnekleri [Evaluation of street 
revitalization applications in urban conservation projects: 
Examples of Hacettepe and Beypazarı, Ankara]. 
Unpublished master’s thesis, Gazi University, Ankara. 

Amsterdam Bildirgesi (1975). Avrupa Mimarlık Mirası Kongresi 
Bildirgesi [Declaration of the European Architectural 
Heritage Congress]. 

Avrupa Mimari Mirasının Korunması Sözleşmesi (1954). Mimari 
miras tanımları, korunacak varlıkların tespiti ve yasal 
çerçevesi [Convention for the Protection of the 
Architectural Heritage of Europe: Definitions, 
identification of properties to be protected, and legal 
framework]. 

Dünya ve Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi (1972). 
UNESCO Genel Konferansı [Convention Concerning the 
Protection of the World Cultural and Natural Heritage]. 

Duran, D., & Kaya, F. (2020). Tarihi yapılarda restorasyon ve 
bütünleme teknikleri [Restoration and completion 
techniques in historical buildings]. Mimarlık ve Yaşam 
Dergisi, 5(1), 181-192. 

Erder, L. (1975). Tarihi çevrenin korunması ve yenilenmesi 
[Conservation and renewal of the historical environment]. 
ODTÜ Mimarlık Fakültesi Yayınları. 

İSMEP Rehber Kitapları. (2014). Kültürel miras yönetimi ve 
stratejileri [Cultural heritage management and strategies]. 

Mimarlık

49



İstanbul Sismik Riskin Azaltılması ve Acil Durum 
Hazırlık Projesi. 

Kasap, S. (2025). Conservation proposal for traditional masonry 
structures in Çatalca, Istanbul. International Journal of 
Computational Engineering Research, 15(9), 53. 

Kasap, S., & Güneş, P. (2025). Route Study On The Cultural 
Heritage Of Bilecik City Center. Duzce University 
Journal of Science and Technology, 13(4), 1612-1628. 
https://doi.org/10.29130/dubited.1731959 

Kasap, S., Seri Yeşil, G., & Kaya, F. (2025, August 28–31). 
Restoration and adaptive reuse of historical buildings: The 
case of Bursa. In the Socrates 11th International Health, 
Engineering and Applied Sciences Congress, Rome, Italy. 

Keleş, R. (1998). Kentbilim terimleri sözlüğü [Dictionary of 
urban science terms]. İmge Kitabevi. 

Kültür Varlıkları İhale Yönetmeliği. (2013). Resmi Gazete (Sayı: 
28789) [Official Gazette (Issue: 28789)]. 

Massey, D. (1991). A global sense of place. Marxism Today, 
38(6), 24–29. 

Roberts, P., & Sykes, H. (2002). Urban regeneration: A 
handbook. Sage Publications. 

Said, H., Osman, Y., & Abu-Ghazzeh, O. M. (2013). The role of 
community participation in preserving the identity of 
historical buildings. Journal of Engineering Research and 
Applications, 3(2), 1085-1090. 

Smith, L. (2006). Uses of heritage. Routledge. 

Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi (2003). 
UNESCO 32. Genel Konferansı [Convention for the 
Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage]. 

Mimarlık

50



Tan, B. (2020). Kentsel bellek ve kimlik [Urban memory and 
identity]. Unpublished master’s thesis, İstanbul Technical 
University, İstanbul. 

Taşçıoğlu, E. S., & Atmaca, Y. (2015). Geleneksel konut 
dokusunun korunmasında sokak sağlıklaştırma 
çalışmalarının önemi [The importance of street 
revitalization efforts in the preservation of traditional 
housing texture]. Journal of Social and Humanities 
Sciences Research (JSHSR), 2(2), 1-13. 

Tellioğlu, H. C., & Satıcı, A. (2023). Geleneksel yapıların taşıyıcı 
sistem sorunları ve güçlendirme yöntemleri [Structural 
system problems and strengthening methods of traditional 
buildings]. Restorasyon ve Konservasyon Dergisi, 2(1), 
45-60. 

Türk Dil Kurumu (n.d.). Koruma [Conservation]. Büyük Türkçe 
Sözlük. Retrieved from https://sozluk.gov.tr/ 

Ünver, R. (2017). Kentsel koruma bağlamında sokak 
sağlıklaştırma uygulamalarının değerlendirilmesi: Ankara 
Hamamönü örneği [Evaluation of street revitalization 
applications in the context of urban conservation: The 
case of Hamamönü, Ankara]. Unpublished master’s 
thesis, Karadeniz Technical University, Trabzon. 

Venedik Tüzüğü (1964). Tarihi anıtların ve yerlerin korunması ve 
restorasyonu uluslararası tüzüğü [International Charter for 
the Conservation and Restoration of Monuments and 
Sites]. 

Washington Tüzüğü (1987). Tarihi Kentlerin ve Kentsel 
Alanların Korunması Tüzüğü [Charter for the 
Conservation of Historic Towns and Urban Areas]. 

Mimarlık

51



SPATIAL CREATION AND HISTORICAL 
CONTEXT IN VIENNA ARCHITECTURE: 
MORPHOLOGICAL ANALYSIS OF THE 

BELVEDERE AND SECESSION BUILDINGS 
 

Nalan SEVİNÇLİ1 

 

1. GİRİŞ 

The late 19th century in Vienna (fin-de-siècle) was a 
period of great architectural and cultural diversity, yet also one 
marked by significant tension. During this period, numerous 
monumental structures in various styles, such as Renaissance, 
Neo-Gothic, and Neo-Classical, which aimed to reflect the 
grandeur of the Habsburg dynasty on their facades, rose up along 
the Ringstrasse in the city center and continue to dominate the 
city's skyline (Vergo, 2015). At the same time, views opposing 
the exaggerated facade decorations, which were considered a sign 
of power and wealth, began to emerge during this period. In 19th-
century Vienna, alongside the adoption of a historicist approach 
in architecture, a new movement emerged that rejected this 
approach. This movement, which sought a new language and 
style, argued that ornamentation and symbolism needed to be re-
examined. Therefore, during this period, various questions arise 
regarding how a new artistic revolution and a modern 
understanding of architecture will connect with Vienna's history 
(Long, 2016). This situation causes various tensions in the 
cultural and architectural context. On the one hand, the 
historicism movement, which seeks to connect with the past, and 

1  Araştırma Görevlisi, Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi, Sanat Tasarım ve 
Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü, ORCID: 0000-0002-7157-5317. 

Mimarlık

52



on the other hand, the representatives of new art in Vienna, who 
seek to break the pressure of history with an artistic and 
intellectual approach, want to have a say in the city's 
development. Representatives of the new art movement, such as 
architect Joseph Maria Olbrich, Josef Hoffmann, painter Gustav 
Klimt, and Kolo Moser, have made their mark on the social 
memory by constructing various works that influence Vienna's 
cultural and architectural identity (Whalen, 2007). 

This study examines the aforementioned tension through 
two symbolic structures. This study examines the aforementioned 
tension through two symbolic structures. The Belvedere Palace, 
representing Vienna's imperial past and Baroque heritage, and the 
Secession Building, a manifesto of new art that represents a 
rebellion against this heritage and historicism, form the focus of 
the study. The Belvedere, which today functions as a museum, 
exemplifies the ‘reprogramming’ of the static structure of the past 
with a modern narrative, while the Secession Building, which 
rose with the slogan ‘To every age its art, to every art its freedom’ 
(Der Zeit ihre Kunst. Der Kunst ihre Freiheit), displays a flexible 
stance that challenges the historicist approach. In this context, the 
study aims to analyze both buildings comparatively based on Kali 
Tzortzi's (2016) theoretical framework of spatial morphology in 
museums. In this context, the Belvedere’s strategy of 
reprogramming the existing historical fabric through a modern 
narrative (reflective/long model) and the Secession’s strategy of 
rejecting history in favor of a renewed and flexible creative 
approach (creative/short model) will be discussed in terms of 
spatial configuration and visitor experience. 

 

 

 

Mimarlık

53



2. SPATIAL MORPHOLOGY IN MUSEUMS: 
REFLECTIVE (LONG MODEL) AND 
CREATIVE (SHORT MODEL) SPATIAL 
DESIGN 

Beyond being a shell framed by physical boundaries, 
museum buildings constitute a living experiential domain that 
shapes users’ movements, their perception of objects, and social 
interaction. In order to analyse the impact of this experiential 
spatial configuration on visitors, Kali Tzortzi (2016) suggests 
using a dual model based on spatial arrangement. She classifies 
museums as either long or short models, depending on their 
exhibition narrative and spatial structure. This classification aims 
to delineate the continuum extending from formality to 
informality within both the spatial and social contexts of 
museums. Therefore, the formation of models is shaped by the 
ratio of randomness to the rules in the space. 

The long model refers to a systematic and directive 
organization defined by a large number of predefined rules. The 
spatial behavior system, which attempts to construct a long model 
based on numerous sets of rules, requires many symbols to guide 
the user within the space. The long model aims to create a 
reflective system that, through numerous sets of rules, enables the 
visitor to consistently produce the same behavioral pattern. In the 
short model, the ratio of randomness to rules is high. Thus, the 
museum user can discover different routes in each experience. 
The creation of multiple routes increases randomness and helps 
establish new relationships. Thus, it can be said that the short 
model helps establish a productive system by enabling the user to 
establish new relationships in each experience. 

The long and short models can be evaluated in the context 
of the museum's spatial structure as well as its exhibition 
strategies. In the long model, the exhibited object is placed within 

Mimarlık

54



a narrative sequence predetermined by the curator. Here, the 
curator not only arranges the objects chronologically but also 
constructs the relationships between individual works. In this 
model, the route and objects that the visitor will experience are 
predetermined by the curator, limiting freedom of movement. 
Consequently, this can make the museum experience 
understandable but predictable. Information is conveyed to the 
visitor in a didactic manner rather than through discovery. In the 
short model, the comprehensibility of the space varies depending 
on the intellectual level of the visitor. The works create flexible 
spaces where they can be interchanged. While this may reduce 
the predictability of the space, it can trigger the visitor's sense of 
discovery. Therefore, the short model aims to generate possible 
fields of meaning by providing rich productions in both space and 
object. A comparison of these two models, classified according 
to various variables, is shown in Table 1, adapted from Tzortzi 
(2016). 

Table 1. Comparison of Spatial Morphologies in Museums based 
on Tzortzi’s Framework (Source: Adapted from Tzortzi, 2016, p. 

113) 

Criterion Long Model Short Model 
Spatial 
Arrangement 

Sequential: The spatial order 
is in flux and necessitates 
one-way movement. 

Choice-Based: The user can 
choose between different paths; 
navigation is flexible and non-
linear. 

Curatorial 
Strategy 

Reflective: The arrangement 
reflects a predetermined 
narrative (e.g. a chronological 
history). There is a high level 
of conceptual intervention. 

Generative: The arrangement 
encourages visitors to create 
their own interpretations. 
Conceptual intervention is kept 
to a minimum to allow for 
discovery. 

Visitor 
Experience 

Didactic: The layout guides 
the visitor. It guides them to 
specific information. 
Exploration is reduced. 

Exploratory: It is up to the 
visitor to construct their own 
path and interpretation. 

Social 
Interaction 

Restricted: Social encounters 
are predictable because 
movement patterns are 
uniform. 

Emergent: Encounters are 
created in a randomised and 
dynamic way by movement 
patterns that are diverse. 

Mimarlık

55



3. SPATIAL CONFLICT IN 19TH-CENTURY 
VIENNA: HISTORICISM AND MODERNISM  

The debates over historicism and modernism that shaped 
19th-century architecture were not limited to Vienna but were a 
common transformation process observed throughout Europe. 
Numerous structures began to rise around Vienna's historic city 
center, the Ringstrasse, including the Vienna Opera House, built 
in Neo-Renaissance style in 1869; the Vienna Historical Museum, 
built in Neoclassical and Neo-Baroque styles in 1891; and the 
Austrian Parliament Building, built in Greek Revival and 
Neoclassical styles in 1883 (Şengöz, 2024; Johnson, 2015; Vergo, 
2015). During this period, the decorative ornamentation on the 
facades, which referenced past eras, was seen by the bourgeoisie 
as a sign of power and wealth. Adolf Loos, who played a 
significant role in Viennese history, characterized the decorative 
ornamentation on the facades as a waste of labor, money, and 
time. Emphasizing the importance of simplification, Loos viewed 
ornamentation as a sign of backwardness and degeneration (Loos, 
2016). 

In the process leading to modernism, criticism of mass 
production arose. During this period, the Art Nouveau movement 
emerged in England, which presented handcraftsmanship as an 
alternative to mass production, led by pioneers such as William 
Morris and John Ruskin (Aliçavuşoğlu and Artun, 2009). In 
Vienna, various artists and architects emerged to meet the 
changing needs of the era. Under the leadership of Otto Wagner, 
one of the respected educators at the Vienna Academy of Fine 
Arts, a group of architects and artists formed a strong Vienna 
Secession movement, which became a reflection of early 
modernism (Fischer, 2018). The pioneers of the Vienna Secession 
movement adopted an abstract design language, preferring to use 
geometric forms beyond mere curvilinear shapes. In doing so, 
they brought a new perspective to local architecture (Kuleli & 

Mimarlık

56



Pfeiffer-Taş, 2022). In 1897, architect Josef Olbrich, Otto 
Wagner, Josef Hoffmann, painter Koloman Moser, and Gustav 
Klimt came together to found the Secession, bringing 
developments related to Art Nouveau to Vienna (Fırıncı, 2006). 
The representatives of this movement developed a belief that they 
would be left behind unless they kept pace with the spirit of the 
time, and from this perspective, they created numerous works of 
art and constructed many buildings. These artworks and 
structures were received with great interest and have secured a 
place in the collective memory of society (Değirmenci, 2018). 

3.1. Belvedere Museum: Reprogramming History and 
the "Long Model" 

The Baroque Palace Belvedere, completed in 1723, began 
to be used by Prince Eugene of Savoy. The palace consists of two 
parts, the Upper Belvedere and the Lower Belvedere, set within 
extensive gardens. The Upper Belvedere palace, completed in 
1723, was designed as the purely ceremonial residence of Prince 
Eugen, renowned for his military genius. The Lower Belvedere, 
completed in 1716 by the architect and military engineer Johann 
Lukas Hildebrandt, was the palace where Prince Eugen carried 
out his daily life and which served more functional purposes 
(Stella, 2020; Visiting Vienna, 2025). Over time, it began to serve 
as a cultural institution and museum under state management, 
preserving valuable works of art from history. 

The Belvedere was converted into a museum in 1781 (Belvedere 
Museum. n.d.). The museum's founding mission was based on 

the goal of educating visitors by making art history visible. 
According to the museum's first curator, Christian von Mechel, 

the collection should serve as a learning tool for the visitor. 
Mechel's guide and display layout also aimed to ensure visitors' 

sustained focus on the work. This approach to creating an 
educational collection evokes the sense of social control that 

Mimarlık

57



characterized Vienna during the reign of Empress Maria Theresa 
and her son Joseph II. Therefore, while the museum offers 
visitors access to cultural heritage, it is also conceived as a 

mechanism of social control (Prottas, 2019). 

Figure 1. Upper Belvedere Floor Plans and Visitor Route (Source: 
(Belvedere Museum, 2025) 

As seen in the official visitor guide obtained from the 
museum during the field study (Figure 1), the exhibition layout 
extends from the ground floor to the upper floors and is organized 

Mimarlık

58



along a predetermined route that begins with medieval and 
Renaissance works and continues up to the 1970s. When the 
visitor guide is examined, the directions transform the visitor 
experience from an exploratory one to a mandatory route 
determined by the curators. 

The Belvedere Museum boasts a large and comprehensive 
collection spanning from the Middle Ages to the 1950s. The 
collection is displayed chronologically, with medieval works on 
the ground floor and modern works dating back to the 1950s on 
the upper floors (Stella, 2020). The Belvedere played a significant 
role in the construction of Austria's national identity. For 
example, the signing of the treaty that granted Austrian 
independence in the Marble Hall section of the Upper Belvedere 
elevates the building beyond its role as an art museum and serves 
as a place of collective memory. Aiming to create a collective 
memory, the Belvedere constructs the idea of "being Austrian." 
For this reason, a selective view of history is created by selecting 
certain values from the past. Rather than activating the visitor 
experience through discovery or curiosity, it aims to offer a 
passive experience and inspire awe. The Marble Hall and Gustav 
Klimt's famous The Kiss, for which everyone lined up to see, are 
examples of this (Riedler, 2009). Figure 1 also shows the Marble 
Hall and Gustav Klimt's The Kiss specifically marked. 

3.2. The Secession Museum: Spatial Flexibility and the 
"Short Model"  

The Secession Exhibition Building, opened in 1898, was 
designed by architect Joseph Maria Olbrich, a pioneer of the 
Secession movement (Fırıncı, 2006). A foundational structure in 
the history of modernism, the Secession boasts an innovative and 
forward-looking program. Furthermore, the building was 
continuously developed throughout its construction to meet new 
needs (Secession, n.d.). This demonstrates that the building is not 

Mimarlık

59



a historical monument but a living, evolving, transforming 
structure.  

Secession continues to exist as an institution that fosters 
innovative artistic productions with its functional and aesthetic 
elegance. Today, it continues to offer visitors new discoveries and 
experiences through its various contemporary exhibitions. Gustav 
Klimt's original Beethoven Frieze, located on the second 
basement floor of the building, is a permanent feature, while the 
other spaces are dedicated to temporary exhibitions. This 
demonstrates that Secession offers a dynamic exhibition structure 
that constantly hosts works by diverse artists (Arandelovic, 
2024). Secession has quite simple and geometric forms, both in 
terms of mass and plan. The centrally planned building was 
designed on an area of 1,000 square meters (Figure 2) (Secession, 
n.d.). The use of movable exhibition elements in the museum 
added functionality and flexibility to the structure (Aslanoğlu, 
1982). Designing the interior with movable partitions instead of 
fixed walls allows the space to be redesigned for each exhibition 
(Topp, 2004). Furthermore, Olbrich aimed to provide flexibility 
by using curvilinear lines and intersecting elements to break up 
the rigidity of the building's form (Secession, n.d.). 

Vienna's architecture during the Imperial period was 
dominated by a historicist approach based on strict academic rules 
and the repetition of past styles. The Secession Building, a 
concrete manifesto against this established order, represents a 
radical break with the "New Art" movement. The building's 
overall layout, interior design, and façade layout offer 
innovations that reflect the spirit (Zeitgeist) of the era. In 
particular, regarding construction techniques, the Secession 
opposed artificial ornamentation produced with industrial molds, 
contrary to the popular historicist approach of the period. Olbrich 
emphasized the importance of reviving handcraftsmanship by 
using local materials instead of artificiality (Arandelovic, 2024). 

Mimarlık

60



 

Figure 2. Plan of the Seccesion Museum (Source: Secession, n.d.) 

The Secession building breaks historical boundaries not 
only with its exterior slogan, "Der Zeit ihre Kunst. Der Kunst ihre 
Freiheit" (To every age its art, to every art its freedom) but also 
with its interior design (Figure 3) (Secession, n.d.). Destroyed in 
World War II, the building was rebuilt after the war with the 
support of artists. In 1963, it was recreated, remaining largely 
faithful to its original form. The largest and last general 
renovation of the 20th century took place in 1984. To update the 
building's technological infrastructure and adapt it to today's 
conditions, a comprehensive rehabilitation was undertaken in 
2017-2018 (Arandelovic, 2024). Thus, reshaped by 21st-century 
innovations, the Secession is not an untouchable shell but a living 
organism updated according to the needs of art. 

Mimarlık

61



 
Figure 3. Front View of the Secession Building (Source: Secession, 

n.d.) 

3.3. Comparative Evaluation: Reflective (Long Model) 
and Creative (Short Model) Space 

The two landmarks of Vienna represent two opposing 
poles in terms of their spatial configurations and exhibition 
strategies. While the Belvedere Palace represents a ‘Long Model’ 
that reflects and reconstructs a historical narrative, the Secession 
Building, with its flexible and innovative approach, offers a 
creative example of a ‘Short Model’ that generates new meanings 
with each exhibition. These two structures, which are sharply 
distinguished from each other by their historical backgrounds and 
their interior and exterior design concepts, were evaluated 
comparatively within the framework of the criteria of the spatial 
morphology model developed by Tzortzi (2016) (Table 2). 

 

 

 

 

Mimarlık

62



Table 2. Comparison of Belvedere and Seccesion Museums 
According to Long and Short Model Criteria 

Criterion Belvedere Museum ‘Long 
Model’ 

Secession Museum ‘Short 
Model’ 

Spatial 
Arrangement 

The Belvedere Museum's 
exhibition scheme is structured 
around a specific timeline. It is 
essential for both the exhibition 
narrative and spatial order that 
visitors follow a designated 
route within a series of rooms 
(Belvedere Museum, n.d.). 
Therefore, as Tzortzi (2016) 
describes in his definition of the 
"Long Model," the one-way 
circulation structure is also 
evident in the Belvedere's 
chronological narrative. 

The Secession Building's open 
plan and the use of 
transformable exhibition 
elements allow the space to be 
constantly reorganized in 
accordance with the spirit of 
the age (Arandelovic, 2024). 
This spatial flexibility allows 
the visitor to personalize their 
route by offering multiple 
options, and in this respect, it 
fully aligns with Tzortzi's 
(2016) definition of the 'Short 
Model.' 

Curatorial 
Strategy 

The Belvedere Museum adheres 
closely to a chronological order 
and the art historical canon. As 
Stella (2020) states, the 
collection presentation adheres 
to a chronological flow, aiming 
to convey a predetermined 
hierarchy of information to the 
visitor. This corresponds to 
Tzortzi's (2016) "Long Model" 
strategy of "reflecting" an 
existing order and knowledge. 

The building's exhibition 
strategy is based on 
'temporality' and 'flexibility.' 
As noted by Arandelovic 
(2024), all exhibition settings, 
with the exception of the 
Beethoven Frieze in the 
basement, are temporary and 
constantly changing according 
to the zeitgeist. This aligns 
with Tzortzi's (2016) definition 
of the 'Short Model' and 
represents a 'generative' 
curatorial strategy that 
generates new meanings rather 
than reflecting a fixed 
narrative. 

Visitor 
Experience 

The museum's concept is based 
on a didactic approach that aims 
to convey art history to visitors 
in an understandable way from 
its inception (Prottas, 2019). At 
the same time, Belvedere aims 
to create a selective historical 
narrative (Riedler, 2009).  This 
historical ‘teaching’ mission 
and the curator's control of 
knowledge fully aligns with 
Tzortzi's (2016) definition of 
the ‘Long Model’, where 
discovery is limited and 
knowledge is transmitted. 

The visitor experience is 
dynamic and exploratory rather 
than static, due to the 
constantly changing, temporary 
nature of the exhibitions other 
than the Beethoven Frieze 
(Arandelovic, 2024). This 
flexible structure, offered 
instead of a fixed route, 
transforms the visitor from a 
passive observer into an active 
participant; this aligns 
perfectly with Tzortzi's (2016) 
definition of the ‘Short Model’, 

Mimarlık

63



where the initiative lies with 
the visitor. 

Social 
Interaction 

Restricted: Early museums like 
the Belvedere were conceived 
as mechanisms of 'social 
control' (Prottas, 2019). The 
layout restricts random 
encounters by channeling 
visitors along a prescribed 
route, aligning with the 'Long 
Model' characteristic of 
regulated social interaction 
(Tzortzi, 2016). 

The open plan and movable 
partitions of the Secession 
building allow exhibitions to 
be arranged in an original way 
according to the spirit of the 
times (Topp, 2004). 
Consequently, these 
exhibitions, which have 
various viewing routes, can 
create dynamic encounter 
possibilities for visitors. This 
situation corresponds to the 
random and sudden nature of 
social interaction described in 
Tzortzi's (2016) ‘Short Model’. 

 

4. CONCLUSION  

This study examines the spatial transformations and 
strategies that occurred in Vienna's architecture during a period 
of peak social, political, and cultural diversity in the 19th century. 
Alongside the historicist movement, which intensified in the 19th 
century and aimed to reconstruct history, the New Art (known in 
Vienna as the Secession) movement emerged, which opposed the 
ostentatious architectural elements perceived by the bourgeoisie 
as a symbol of power and fame. This movement created a 
profound rupture in Vienna's architectural identity. To embody 
this modern rebellion, the Secessionists constructed the Secession 
Building, a flexible and manifesto structure in keeping with the 
"zeitgeist." This study comparatively evaluates the spatial 
morphologies of the Belvedere Palace, a representative of the 
18th-century Baroque heritage, and the Secession Building, 
which emerged as a rebellion against historicism. The analysis is 
structured on the spatial morphology classification developed by 
Tzortzi (2016) for museums. Within this scope, the "Long 
Model," which aims to "reflect" established knowledge by 
reprogramming the historical structure, and the "Short Model," 

Mimarlık

64



which supports the "generative" process of meaning with its 
flexible structure, are examined through the examples of the 
Belvedere and the Secession, respectively. The findings reveal 
that the Belvedere, with its historical context, aligns with the 
"Long Model" definitions in terms of spatial organization, visitor 
experience, curatorial strategy, and social interaction criteria, 
while the Secession Building fully meets the "Short Model" 
criteria. Ultimately, the dialectical relationship between these two 
structures demonstrates that Viennese modernism was not merely 
a stylistic shift but a radical paradigm shift in the construction of 
space and experience. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

65



REFERENCES 

Aliçavuşoğlu, E., & Artun, A. (2009). Bauhaus: Modernleşmenin 
Tasarımı. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arandelovic, B. (2024). Architectural Analysis of the First Major 
Rehabilitation in the 21st Century of Olbrich’s Secession 
Building in Vienna. Buildings, 14(5), 1229. 

Aslanoğlu, İ. (1982). Sanat ve Mimarlıkta Art Nouveau Akım, 
Yeni Boyut Plastik Sanatlar Dergisi, (1/3), Ankara: 
Torunoğlu Ofset Tic. Ltd. şti. 

Belvedere Museum. (2025). Floorplan Oberes / Upper Belvedere 
[Brochure]. Vienna: Belvedere Museum. 

Belvedere Museum. (n.d.). Belvedere: Upper Belvedere, Lower 
Belvedere & Belvedere 21 [Brochure]. Belvedere 
Museum Vienna. 

Değirmenci, E., & Pilehvarian, N. K. (2018). 19. yüzyılda Viyana 
ve otto wagner. GRID-Architecture Planning and Design 
Journal, 1(2), 109-138. 

Fırıncı, M., & Zencirci, D. E. (2006). Gustav Klimt Ve 
“Beethoven Friz”. Dokuz Eylül Üniversitesi Buca Eğitim 
Fakültesi Dergisi, 20, 137-144. 

Fischer, O. W. (2018). The Veil of Truth? Van de Velde, 
Muthesius, and the Battle over Ornament in Modern 
Architecture. In L. Vandi (Ed.), Ornament and European 
Modernism: From Art Practice to Art History (pp. 104-
168). New York; Routledge. 

Johnson, J. (2015). “The Streets of Vienna Are Paved with 
Culture, the Streets of Other Cities with Asphalt”: 
Museums and Material Culture in Vienna—A 
Comment. Austrian History Yearbook, 46, 89-96.  

Mimarlık

66



Kuleli, A. E., & Pfeiffer-Taş, Ş. (2022). Emergence of the 
Istanbul Art Nouveau Style of Raimondo D’Aronco: The 
Transformation from the School of Industry to the 
Ministry of Forestry, Mining and Agriculture and The 
Janissary Museum. Osmanlı Mirası Araştırmaları Dergisi, 
9(23), 55-94. 

Long, C. (2016). The new space: Movement and experience in 
Viennese modern architecture. Yale University Press. 

Loos, A. (2016). Mimarlık üzerine. (A. Tümertekin & N. Ülner, 
Çev.) İstanbul: Janus Yayıncılık. 

Prottas, N. (2019). Where does the history of museum education 
begin? . Journal of Museum Education, 44(4), 337-341. 

Riedler, M. (2009). Moving forward into the past: The role of the 
Belvedere Museum in the construction and representation 
of Austrian identity. University of Illinois at Urbana-
Champaign. 

Secession. (n.d.). Building. Retrieved November 26, 2025, from, 
https://secession.at/building 

Stella, R. (2020). Rethinking the Museum. What Turns a Museum 
Visit into a Lasting Experience? Актуальные проблемы 
теории и истории искусства, (10), 662-666. 

Şengöz, M. (2024). The Vıenna State Opera. Meetıng Modernıty 
Whıle Followıng Tradıtıon. Uluslararası Kültürel ve 
Sosyal Araştırmalar Dergisi, 10(2), 181-191. 

Topp, L. (2004). Architecture and truth in fin-de-siècle Vienna. 
Cambridge et al. 

Tzortzi, K. (2016). Museum space: where architecture meets 
museology. Routledge. 

Vergo, P. (2015). Art in Vienna 1898-1918: Klimt, Kokoschka, 
Schiele and their contemporaries. London: Phaidon Press. 

Mimarlık

67

https://secession.at/building


Visiting Vienna. (2025, October 11). History Exhibition – 
Belvedere Sites. VisitingVienna.com. Retrieved 
November 25, 2025, from 
https://www.visitingvienna.com/sights/museums/belvede
re-sites/history-exhibition/ 

Whalen, R. W. (2007). Sacred spring: god and the birth of 
modernism in fin de sicle Vienna. Wm. B. Eerdmans 
Publishing. 

 

 

Mimarlık

68



TARİHİ KENTSEL PEYZAJ TAVSİYE 
KARARLARI VE DÖNGÜSEL EKONOMİ 

ARASINDAKİ İLİŞKİ1 
 

Sena PEREN2 

Ayşegül TANRIVERDİ KAYA3 

 

1. GİRİŞ 

Küresel miras kavramı, tarih boyunca toplumların kolektif 
belleğini, kimliğini ve mekansal sürekliliğini koruma arzusunun 
bir yansıma olarak şekillenmiştir. Özellikle 20. yüzyılın son 
çeyreğinden itibaren bu kavram, yalnızca geçmişin fiziksel 
kalıntılarını korumaktan (Choay, 2001; Jokilehto, 1999) insan ile 
çevre arasındaki ilişkileri, sosyo-kültürel değerleri ve ekonomik 
sistemlerin iç içe geçtiği daha geniş bir çerçeveye evrilmiştir. Bu 
değişim, korumanın statik bir eylem olmaktan çıkıp dinamik, çok 
katmanlı ve katılımcı bir paradigmaya dönüşmesini beraberinde 
getirmiştir.  

Küresel iklim değişikliği, kaynakların tükenmesi ve hızlı 
kentleşme, 21. yüzyılın en kritik sorunları arasında yer 
almaktadır. Bu süreçte geleneksel koruma anlayışları, kentlerin 
dinamik yapısına uyum sağlamakta; ekonomik odaklı kalkınma 
modelleri ise kentsel belleği ve kültürel belleği korumakta 

1  ‘’Bu çalışma, yazarın Düzce Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Mimarlık 
Anabilim Dalı’nda Doç. Dr. Ayşegül TANRIVERDİ KAYA danışmanlığında 
hazırlanmakta olduğu ‘’Tarihi Kentsel Peyzaj Tavsiye Kararları ve Döngüsel 
Ekonomi Arasındaki İlişki’’ başlıklı Yüksek Lisans tez çalışmasından üretilmiştir.  

2  Yüksek Lisans Öğrenci, Düzce Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Mimarlık 
Anabilim Dalı, ORCID: 0000-0001-7060-7447 

3  Doç. Dr., Düzce Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Mimarlık Anabilim 
Dalı, ORCID: 0000-0001-6871-6708. 

Mimarlık

69



zorlanmıştır. Bu bağlamda kültürel mirasın korunması ve 
yönetimi, sürdürülebilir kalkınma süreçleriyle doğrudan 
ilişkilendirilmiş olup; koruma anlayışı dinamik ve bütüncül bir 
yaklaşıma dönüşmüştür. (Bandarin & Van Oers, 2012).  

Kentsel ölçekte mirasın genişlemesi, UNESCO’nun 2011 
tarihli Tarihi Kentsel Peyzaj (Historic Urban Landscape- HUL) 
Tavsiye Kararı ile kurumsal bir karşılık bulmuştur. HUL, anıtsal 
koruma anlayışını aşarak kentin, kültürel, doğal, somut ve soyut 
unsurlarını bir bütün olarak ele alan bir yaklaşım sunmaktadır. 
(UNESCO, 2011). Koruma statik bir dondurma eylemi olarak 
değil, değişimi yöneten dinamik bir süreç olarak tanımlayan HUL 
(Bandarin & Van Oers, 2012), sürdürülebilir kentsel gelişimin bir 
aracı olarak mirası yeniden yorumlamaktadır.  

Öte yandan, 21. yüzyılın küresel sorunlarından olan iklim 
değişikliği, atık yönetimi ve kaynakların tükenmesi, mirasın 
sürdürülebilirliğini doğrudan etkileyen faktörler haline gelmiştir. 
Küresel sorunların odağında yer alan yapılı çevre ve inşaat 
sektöründe, yapılı çevre çok büyük kaynak gerektirir ve çıkarılan 
malzemelerin %50’sini oluştururken, inşaat sektörü ise toplam 
atık üretiminin %35’i ve fazlasından sorumludur. (European 
Commission, 2020a). Bu durum geleneksel ekonomik modelin 
(‘’al-yap-at'’) sürdürülemezliğini ortaya koyarak, kaynakların 
ekonomide mümkün olan en uzun süre tutulduğu, değerlerinin 
maksimize edildiği ve ömürleri sonunda geri kazanıldığı bir 
sistem olan Döngüsel Ekonomi’ye (Circular Economy- CE) 
zemin hazırlamıştır. (Ellen MacArthur, 2013).  

1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Kentsel sürdürülebilirlik politikalarının kesişen 
hedeflerinden kaynaklanan teorik yakınlaşmasın rağmen, HUL ve 
CE yaklaşımları arasında bu araştırmanın temel problemini 
oluşturan kritik bir ayrışma ortaya çıkmaktadır. Bu çalışmanın 
temel amacı, sürdürülebilir kentsel kalkınma hedefleri 

Mimarlık

70



doğrultusunda birbirini tamamlayıcı nitelikte olan Tarihi Kentsel 
Peyzaj yaklaşımı ile Döngüsel Ekonomi ilkeleri arasındaki 
kavramsal ve uygulamalı ilişkiyi ortaya koymaktır. HUL’un 
sosyo-kültürel, değer odaklı ve bütüncül koruma anlayışı ile 
CE’nin kaynak verimliliği ve sistem odaklı anlayışı 
karşılaştırılarak, bu iki yaklaşımın kesişim, farklılaşma ve 
birbirini tamamlama potansiyelleri analiz edilmektedir.  

Son yıllarda hızla gelişen HUL ve CE yaklaşımlarının 
kesişimindeki literatüre rağmen, bu iki paradigma literatürde ve 
pratikte genellikle birbirinden bağımsız ve paralel yollarla 
ilerlemektedir. (Fusco Girard & Gravagnuolo, 2017). Foster ve  
Saleh (2021) tarafından yapılan kapsamlı bir sistematik 
incelemede, Avrupa şehirlerinin döngüsel şehir planlarının 
sadece %7’sinin kültürel mirası veya uyarlanabilir yeniden 
kullanım stratejilerini içerdiği ortaya konmuştur. Bu durum, 
pratikte, yasal, finansal, idari ve bilgiye dayalı çok boyutlu 
engellerle sonuçlanmaktadır. 

Araştırmanın nihai hedefi, ‘’Tarihi Kentsel Peyzaj 
yaklaşımı ile Döngüsel Ekonomi ilkeleri nasıl 
ilişkilendirilebilir?’’ sorusuna yanıt arayarak, tarihi çevrelerin 
korunması ve yönetilmesinde sürdürülebilirlik için HUL ve CE 
yaklaşımları arasındaki kavramsal ve uygulamalı ilişkiyi 
sistematik olarak ortaya koymaktır. 

 

2. LİTERATÜR ANALİZİ 

2.1. Sürdürülebilirlik Ekseninde Tarihi Kentsel 
Peyzaj (HUL) Yaklaşımı 

Geleneksel koruma anlayışları, kentlerin dinamik 
doğasına ve güncel ihtiyaçlarına uyum sağlamakta zorlanarak, 
miras alanlarının korunmasında zaman zaman yetersiz 
kalmaktadır. Tarihi Kentsel Peyzaj yaklaşımı, geleneksel, statik 

Mimarlık

71



ve tekil anıtlara odaklanan koruma anlayışlarının günümüz 
kentlerinin dinamik doğasına uyum sağlanmakta zorlanmasına 
yanıt niteliğinde ortaya çıkmıştır. 2011 yılında UNESCO 
tarafından kabul edilen ‘’Recommendation on the Historic Urban 
Landscape’’ belgesi ile uluslararası koruma literatürüne giren bu 
yaklaşım, tarihi kentlerin miras değerlerini korurken bu 
değerlerin çağdaş yaşamın gereksinimleri ile bütünleşmesini 
sağlamayı amaçlamaktadır. (UNESCO, 2011).  

2.1.1. HUL’un Kavramsal Temelleri 

Modern koruma anlayışının temelleri, 19. yüzyılda 
Eugene Viollet-le-Duc'ün yeniden inşa yoluyla koruma anlayışı 
ile John Ruskin’in müdahalesiz koruma ilkeleri arasındaki zıtlıkla 
atılmıştır. (Jokilehto, 1999). Bu tarihsel birikim, günümüzde 
HUL’un temelini oluşturan bütüncül koruma anlayışının 
gelişimine zemin hazırlamıştır. 1964 Venedik Tüzüğü ile 
uluslararası bir terminoloji oluşmuş, ancak belgenin anıt merkezli 
yaklaşımı zamanla yerel toplulukları ve yaşayan kültürel 
değerleri göz ardı ettiği gerekçesiyle eleştirilmiştir. (Labadi, 
2013; Smith, 2006). 

1972 yılında UNESCO’nun Dünya Kültürel ve Doğal 
Miras Sözleşmesi, doğa ve kültür arasındaki bütünlüğü 
tanımlayarak kültürel peyzaj kavramına zemin hazırlamış olup; 
(UNESCO, 1972) kavram, 1992 yılında Operasyonel 
Kılavuzlar’a eklenerek resmen tanınarak Sözleşme kültürel 
peyzajları koruyan ilk uluslararası yasal araç haline gelmiştir. 
(UNESCO, 1992). 2000 tarihli Avrupa Peyzaj Sözleşmesi ise 
peyzajı ‘’doğal çevrenin veya insan faaliyetleri sonucu oluşan 
çevrenin insanlar tarafından algılandığı biçim’’ olarak 
tanımlayarak (Council of Europe, 2000), doğal ve kültürel 
mirasın birlikte yönetimini gerektiren bir anlayışa işaret etmiştir.  

‘’Tarihi Kentsel Peyzaj’’ ifadesi 2005 tarihli Viyana 
Memorandumu’nda ilk kez resmi olarak kullanılmıştır. UNESCO 

Mimarlık

72



(2011) Tavsiye Kararı’nın 8. maddesine göre HUL, ‘’kültürel ve 
doğal değerlerin tarihsel katmanlaşmasının bir sonucu olan v 
daha geniş kentsel bağlamı ve coğrafi ortamını da kapsayan bir 
kentsel alan’’dır. Bu tanım, topoğrafya, jeomorfoloji ve hidroloji 
gibi doğal ortamı; açık alanlar, bahçeler ve arazi kullanım 
düzenleri gibi yerleşik özellikleri; zaman içindeki algılar ve 
görsel ilişkileri; sosyal ve ekonomik süreçleri; ve bir şehrin 
kimliği ile anlamını oluşturan somut olmayan değerlerini içeren 
katmanlı bir yapıyı ifade etmektedir. 

2.1.2. HUL’un Temel İlkeleri ve Değer Odaklı 
Yaklaşımı 

HUL yaklaşımının temelinde değer temelli koruma 
anlayışı bulunmaktadır. Bu yaklaşım, mirası yalnızca taş ve ahşap 
gibi fiziksel bileşenlerle değil, bu bileşenlerin taşıdığı anlam, 
kimlik ve toplumsal bellek ile değerlendirir. (UNESCO, 2011; 
Smith, 2006; Mason, 2002). UNESCO (2011), kentsel mirasın 
değerlendirilmesini kültürel değer, sosyal değer, ekonomik değer, 
çevresel değer ve mekansal-estetik değer olarak beş ana boyutta 
tanımlar. Bu çok katmanlı değer sistemi, koruma kararlarının 
mimari ölçütlerin dışında, kimlik, sosyal etkileşim, ekonomik 
fayda ve ekolojik denge gibi göstergelere de dayanmasını sağlar. 
Bu bağlamda HUL, koruma süreçlerini uzman merkezli olmaktan 
çıkarıp, yerel halkı ve paydaşları karar mekanizmasının aktif bir 
parçası haline getiren katılımcı bir yönetişim modelini savunur. 
(Tanrıverdi Kaya, & Kaya, 2025b) 

HUL’un dört temel ilkesi şöyle sıralanır:  

(1) Bütüncüllük: Fiziksel, toplumsal ve çevresel değerlerin 
bir arada ele alınması, 

(2) Katılımcı yönetişim: Karar süreçlerinde yerel 
toplulukların etkin rol alması,  

Mimarlık

73



(3) Uyarlanabilirlik: Miras alanlarının çağdaş işlevlerle 
yeniden yaşatılması,  

(4) Değerin çok boyutluluğu: Mirasın çok katmanlı 
değerlerinin tanınması. (UNESCO, 2011; Bandarin & 
Van Oers, 2015).  

Bandarin ve Van Oers (2012) tarafından detaylandırılan 
altı adımlı eylem planı, HUL uygulamaları için bir yol haritası 
sunmaktadır:  

(1) Haritalama: Kentin doğal, kültürel, sosyal ve ekonomik 
kaynaklarının kapsamlı araştırılması, 

(2) Uzlaşma: Paydaş katılımı yoluyla miras değerleri 
üzerinde ortak anlayış oluşturulması, 

(3) Hassasiyet: Değişim dinamiklerinin belirlenmesi,  

(4) Uyum: Miras değerlerinin kentsel gelişim hedefleriyle 
ilişkilendirilmesi,  

(5) Önceliklendirme: Koruma ve kalkınma için eylemlerin 
belirlenmesi,  

(6) İşbirliği: Kamu, özel sektör ve sivil toplum arasında 
ortaklıkların kurulması. 

HUL yaklaşımının teorik çerçevesini pratiğe dökmek 
amacıyla HUL’un uygulama araçları, UNESCO (2011) Tavsiye 
Kararı ve onu izleyen uygulama rehberlerinde tanımlanmıştır; 

(1) Kültürlerarası İletişim Araçları: HUL’un en özgün 
yönlerinden biri olan bu araçlar, paydaş katılımını ve 
ortak akıl üretimini teşvik eden mekanizmaları içerir. 

(2) Bilgi ve Planlama Araçları: Kentin tarihi katmanlarını 
belgelemeyi, Coğrafi Bilgi Sistemleri (CBS) ve miras 
envanterleri ile mekansal analizler yapmayı kapsar. 

Mimarlık

74



(3) Düzenleyici Sistemler: Miras değerlerini koruyan yasal 
ve yönetsel araçlardır.Bu araçlar, koruma ilkelerinin imar 
planları, koruma yönetmelikleri ve tasarım rehberleri gibi 
kentsel planlama süreçlerine entegre edilmesini amaçlar. 

(4) Finansal Araçlar: Korumayı destekleyen fonlar, 
teşvikler ve yenilikçi iş modellerini içerir. 

Bu araçlar, tarihi kentlerin yönetiminde koruma ve 
kalkınma arasında bir denge kurmayı ve değişimi yönetmeyi 
amaçlamaktadır. 

2.2. Kaynak Verimliliği Ekseninde Döngüsel Ekonomi 
(CE) Yaklaşımı 

Döngüsel Ekonomi, 21. yüzyılın çevresel, ekonomik ve 
sosyal sürdürülebilirlik krizlerine karşı geliştirilen en kapsamlı 
paradigma değişimlerinden biridir. Bu kavram, sürdürülebilir 
kalkınma paradigması içinde kaynakların verimli, yenileyici ve 
döngüsel biçimde kullanılmasını hedefleyen bir sistem 
düşüncesidir.  

2.2.1. CE'nin Kavramsal Temelleri 

Döngüsel Ekonomi kavramsal olarak, 1960’ların 
‘’ekolojik ekonomi’’ düşüncesine ve 1970’lerde Kenneth 
Boulding’in ortaya attığı ‘’kapalı sistemli ekonomi’’ modeliyle 
Stahel’in (1982) ‘’performans ekonomisi’’ modeline 
dayanmaktadır. Boulding’in ‘’Uzay Gemisi Dünya’’ metaforu, 
sınırlı kaynakların sonsuz ekonomik büyüme anlayışıyla çeliştiği 
vurgulamış ve kapalı döngü prensibine dayalı bir ekonomik 
sistem fikrini öne sürmüştür. (Boulding, 1966).  

Bu düşünsel temeller, 2000’li yıllarda Ellen MacArthur 
Foundation (2013) tarafından sistematik bir çerçeveye 
kavuşturulmuş ve CE, sürdürülebilir kalkınma stratejilerinin 
merkezine yerleşmiştir. Avrupa Birliği, 2015 yılında Döngüsel 
Ekonomi Eylem Planı’nı yayımlayarak atık oluşumunun 

Mimarlık

75



azaltılması, ürün yaşam döngülerinin uzatılması, kaynakların 
yeniden kullanımı gibi hedefleri ortaya koymuştur. (European 
Commission, 2015). 

Kavram, 2019’da yayımlanan Avrupa Yeşil Mutabakatı 
çerçevesinde, iklim değişikliğiyle mücadele etmenin yanı sıra 
Avrupa Birliği’ni kaynak verimliliği yüksek, rekabetçi ve modern 
bir ekonomi haline getirmeyi amaçlayan merkezi bir politika 
aracı konumuna yerleştirilmiştir. 2020 yılında yayımlanan Yeni 
Döngüsel Ekonomi Eylem Planı ile çerçeve genişletilmiş olup, 
yapı sektörü ve kültürel miras alanlarını da içeren politika 
başlıkları aracılığıyla kaynak verimliliğini, karbon nötrlüğünü ve 
sürdürülebilir kentsel dönüşümü desteklemektedir. (European 
Commission, 2020a). 

2.2.2. CE’nin Temel İlkeleri 

Kirchherr, Reike ve Hekkert (2017) tarafından yapılan 
kapsamlı bir analiz sonucunda, literatürde Döngüsel Ekonomi’ye 
ait 114 farklı tanım olduğu ortaya konmuştur. 

Ellen MacArthur Vakfı (2019) bu çerçevede döngüsel 
ekonominin temel ilkelerini üç başlık altında tanımlamıştır:  

(1) Atık ve kirliliği ortadan kaldırma: Ürünlerin ve 
malzemelerin kullanım sonrasında ekonomiye geri 
dönecek şekilde tasarımla atığın oluşumunu önleme, 

(2) Ürün ve malzemeleri dolaşımda tutma: Bakım, yeniden 
kullanım, yenileme ve geri dönüşüm yoluyla 
malzemelerin değerini koruma, 

(3) Doğayı yenileme: Doğal sistemleri destekleme ve 
biyolojik döngüleri güçlendirmek. 

Günümüzde döngüsel ekonomi süreci 9R kapsamında ele 
alınmaktadır. (Potting vd., 2017). Bu hiyerarşi, en çok tercih 
edilenden (R0-Reddetme) en az tercih edilene (R9-Geri Kazanım) 
doğru sıralanır: R0 (Reddetme), R1 (Yeniden Düşünme), R2 

Mimarlık

76



(Azaltma), R3 (Yeniden Kullanma), R4 (Onarma), R5 
(Yenileme), R6 (Yeniden Üretme), R7 (Başka Amaçla 
Kullanma), R8 (Geri Dönüşüm), R9 (Geri Kazanım). 

2.2.3. Yapılı Çevrede CE Stratejileri 

Küresel en büyük hammadde tüketicisi olan yapılı çevre, 
küresel CO2 emisyonlarının %25-40'ını ve küresel enerji 
kullanımının yaklaşık %40’ını oluşturduğu için döngüsel 
dönüşümün merkezinde yer almaktadır. (Pomponi & Moncaster, 
2017). Avrupa Komisyonu’nun 2020 tarihli Yeni Döngüsel 
Ekonomi Eylem Planı, inşaat sektörünü döngüsel dönüşümün 
öncelikli alanlarından biri olarak tanımlamaktadır. (European 
Commission, 2020a).  

Yapılı çevrede CE’nin en görünür ve temel stratejileri, 
yapı malzemelerinin yeniden kullanımı, uyarlanabilir yeniden 
kullanım ve kentsel madencilik gibi uygulamalardır. Kentsel 
madencilik, mevcut yapı stoklarında ve altyapılarda gömülü 
kaynakların geri kazanımını ifade ederek, kentleri ömrünü 
tamamlamış binalar aracılığıyla büyük bir malzeme deposu 
olarak görmektedir. (Brunner, 2011) 

Uyarlanabilir yeniden kullanım ise, mevcut yapı stoğunu 
koruyarak, yıkmak yerine dönüştürmek prensibiyle (Bullen & 
Love, 2011) yeni işlevlerle değerlendirilmesini hedefleyen 
(Plevoets & Cleempoel, 2019) kritik bir sürdürülebilirlik 
stratejisidir. Foster (2020), kültürel miras binalarında 
uyarlanabilir yeniden kullanımın döngüsel ekonomi stratejileri 
aracılığıyla çevresel etkileri önemli ölçüde azaltabileceğini 
belirtmektedir. Gravagnuolo, De Angelis ve Iodice (2019), miras 
yapılarında söküm ve yeniden inşanın sınırlı olmasından dolayı 
mevcut yapının ömrünü uzatmanın en döngüsel çözüm olacağını 
ve bu bağlamda uyarlanabilir yeniden kullanımın tarihi çevrede 
CE’nin en uygulanabilir stratejisi olduğunu ifade etmektedir. 

Mimarlık

77



Döngüsel Ekonomi, performansını ölçmek için genellikle 
Yaşam Döngüsü Analizi (LCA) gibi nicel ve teknik odaklı araçlar 
kullanılmaktadır. Bu araçlar, karbon emisyonları, kaynak 
verimliliği ve enerji tüketimi gibi göstergelere dayanır. (Foster & 
Kreinin, 2020). 

2.3. Literatürdeki Entegrasyon Girişimleri 

Tarihi Kentsel Peyzaj yaklaşımı ile Döngüsel Ekonomi 
paradigması arasındaki kavramsal ilişki son on yılda giderek 
artan bir ilgiye konu olmuş, ancak bu iki sistemin bütüncül bir 
metodolojiyle birleştirilmesine yönelik çalışmalar sınırlı 
kalmıştır. (Foster & Saleh, 2021; Nocca, De Toro & 
Voysekhovska, 2021). 

2.3.1. Kavramsal Entegrasyon 

Kavramsal entegrasyon girişimleri, büyük ölçüde kültürel 
mirasın döngüsel bir değer sistemi olarak yeniden yorumlanması 
etrafında şekillenmiştir. Nocca (2020), kültürel mirasın CE 
sistemlerinde, ekonomik, çevresel ve sosyal değer üretim 
mekanizması olarak işlev görebileceğini öne sürmüştür. Fusco 
Girard (2020), kültürel mirası ‘’yenileyici bir sistem’' olarak 
tanımlayarak, CE’nin teknik döngülerine ek olarak kültürel 
döngü kavramını önermiştir.  

Fusco Girard ve Vecco (2021), kültürel mirasın içsel 
değerinin ekonomik getirilerle birlikte kültürel anlam ve kimliğin 
korunmasıyla değerlendirilmesi gerektiğini vurgular. Cultural 
Heritage Circular Governance for the European Green Deal 
raporu (Europa Nostra, 2021), kültürel mirasın döngüsel 
dönüşüm süreçlerinde aktif bir politika aracı olarak yeniden 
tanımlanması gerektiğini savunmaktadır. 

2.3.2. Uygulama Tabanlı Entegrasyon 

Pratikte HUL ve CE entegrasyonuna yönelik uygulama 
örnekleri, genellikle AB projeleri kapsamında görülmektedir. 

Mimarlık

78



Avrupa düzeyinde ROCK ve CLIC gibi projeler, HUL ve CE 
ilkelerini bir araya getiren deneysel laboratuvar işlevi 
görmektedir. (European Commission, 2019; Fusco Girard & 
Gravagnuolo, 2025). 

CLIC projesi, kültürel mirasın uyarlanabilir yeniden 
kullanımını döngüsel değer zinciri olarak ele almış olup, bu 
süreçte çevresel, sosyal ve ekonomik etkileri ölçmüştür. Proje 
kapsamında geliştirilen ‘’Döngüsel Miras Uyarlanabilir Yeniden 
Kullanım Çerçevesi’’, HUL’un kültürel değer koruma ilkelerini 
CE’nin kaynak verimliliği hedefleriyle birleştirmiştir. Salerno, 
Amsterdam ve Vasteras gibi şehirlerde yapılan pilot çalışmalar, 
miras yapılarının döngüsel değer zinciri içinde ekonomik, sosyal 
ve çevresel faydaları nasıl üretebileceğini göstermiştir.  

Salerno’daki CLIC projesi, kültürel mirasın döngüsel 
kentsel dönüşümün temel kaynağı olabileceğini ortaya koyan 
öncü bir örnek olarak değerlendirilirken (Lupaccihini & 
Gravagnuolo, 2019; Gravagnuolo, Micheletti, & Bosone, 2021). 
Amsterdam’daki Pakhuis de Zwijger uygulaması ise yerel paydaş 
katılımını güçlendiren yönetişim modeli aracılığıyla kültürel 
değer üretimi ile ekonomik döngüselliği bütünleştiren yenilikçi 
bir yaklaşım sunmaktadır. (Ikiz Kaya, Pintossi, Lu, & Pereira 
Roders, 2021). 

2.3.3. Değerlendirme Modellerinin Entegrasyonu 

Son yıllardaki araştırmalar, nicel ve nitel değerlendirme 
yöntemlerini entegre eden hibrit modeller geliştirmeye 
odaklanmıştır. Nocca, De Toro ve Voysekhovska (2021) 
tarafından geliştirilen Entegre Değerlendirme Çerçevesi modeli, 
çevresel LCA verilerini kültürel ve sosyal göstergelerle birleştirir 
ve uyarlanabilir yeniden kullanım projelerinin sürdürülebilirlik 
performansını bütüncül biçimde ölçer.  

Gravagnuolo, Fusco Girard, Ost ve Saleh (2017), kültürel 
mirasın döngüsel uyarlanabilir yeniden kullanım projelerini 

Mimarlık

79



değerlendirmek için ekonomik, sosyal, kültürel ve çevresel 
boyutları entegre eden çok boyutlu bir kriter seti geliştirmiştir. 
CLIC değerlendirme çerçevesi çok ölçütlü değerlendirme 
yöntemiyle farklı paydaşların değer önceliklerini karşılaştırarak 
sürdürülebilirlik skorları üretmiştir. 

2.4. HUL ve CE Arasındaki Kavramsal İlişki 

Yapılan literatür taraması, Tarihi Kentsel Peyzaj ile 
Döngüsel Ekonomi arasındaki ilişkinin, günümüz 
sürdürülebilirlik söyleminin en özgün kesişim alanlarından birini 
temsil ettiğini ortaya koymaktadır. Her iki yaklaşım da 
kaynakların, değerlerin ve kimliğin sürdürülebilir yönetimi 
üzerine kurulu ortak bir paradigma olup; ancak farklı değer 
sistemleri ve öncelikler üzerinden hareket ettiği görülmektedir. 
(Fusco Girard & Gravagnuolo, 2017).  

2.4.1. Ortak Zeminler 

Kültürel mirasın bir kaynak olarak ele alınması, HUL’un 
ve CE yaklaşımlarının en yenilikçi ortak paydasını oluşturur. 
HUL yaklaşımı, kentsel mirası yaşayan bir sistem olarak ele 
alarak toplumsal gelişmenin dinamik bir kaynağı olarak 
konumlandırmış olup (UNESCO, 2011), Avrupa Komisyonu’nun 
2020 tarihli Döngüsel Ekonomi Eylem planı belgesinde kültürel 
miras, yenileyici ve kapsayıcı ekonomi geçişinde stratejik bir 
varlık olarak tanımlanmıştır. (European Commission, 2020b).  

HUL’un mirasa yüklediği yaşayan değer anlayışı, CE’nin 
kaynakların sürekliliğini esas alan döngüsel üretim modeliyle 
birleştiğinde, miras yeniden üretilen ortak bir değer haline 
gelmektedir. (Gravagnuolo, Angrisano & Girard, 2019).  

Fusco Girard (2013), kültürel mirasın tarihi bir değer, 
ekonomik ve çevresel fayda sağlayan çok işlevli bir sermaye 
biçimi olduğunu öne sürmektedir. Her iki yaklaşım da doğrusal 
kalkınma modellerine karşı yenileyici bir paradigma 

Mimarlık

80



önermektedir. Fusco Girard (2020) bu yaklaşımı, kültürel 
ekosistem değerleri kavramı üzerinden açıklamaktadır. Bu 
modele göre, kültürel miras kendi kendini yenileyen bir döngü 
içinde işler. CE yaklaşımı da benzer biçimde, kaynakların 
değerini maksimuma çıkarmayı ve atıkları sisteme yeniden 
kazandırmayı hedefler. (Ellen MacArthur, 2013).  

İki yaklaşımı birleştiren kilit kavram uyarlanabilir 
yeniden kullanımdır. Uyarlanabilir yeniden kullanım, HUL’un 
‘’yaşayan miras’’ ve kültürel süreklilik hedefine hizmet ederken, 
CE’nin kaynakların yaşam döngüsünü uzatma ve atık önleme 
hedefini de gerçekleştirir. (Gravagnuolo, Fusco Girard, Ost, & 
Saleh, 2017). Bu bağlamda, uyarlanabilir yeniden kullanım 
mekansal ve anlam sürekliliğini, kentsel madencilik ise kaynak 
verimliliğini sağlar. 

2.4.2. Gerilim Alanları 

HUL ve CE yaklaşımları, sürdürülebilirlik amacında 
birleşseler de temel hedefleri ve değer sistemleri açısından 
farklılıklar gösterir. HUL ve CE entegrasyonundaki temel 
gerilim, değer kavramının nasıl tanımlandığı ve ölçüldüğü 
noktasındadır.  

HUL’da miras, kimlik, aidiyet ve yer duygusunu yaşatan 
sosyal bir sermayedir. (Tanrıverdi Kaya, & Kaya, 2025a; Rey-
Perez & Pereira Roders, 2020). HUL, mirasın nitel, kültürel, 
sosyal ve içsel değerleri öncelemektedir. (Fusco Girard & Vecco, 
2021). Bandarin ve Van Oers (2012), HUL’un değer sistemini 
‘’insan merkezli koruma’’ olarak tanımlar.  

Buna karşılık CE, nicel, ekonomik, çevresel ve araçsal 
değerlere odaklanır. (Gravagnuolo & Fusco Girard, 2017). 
Pomponi ve Moncaster (2017), CE’nin değer sistemini kaynak 
merkezli ekonomi olarak tanımlar. CE açısından değer, ürünlerin, 
yapıların ve kaynakların yaşam döngüsünün uzatılmasıyla 
yeniden üretilen ekonomik ve çevresel faydayı temsil eder.  

Mimarlık

81



Fabbriciatti ve Biancamano (2019) bu gerilimi, HUL’un 
anlam sürekliliğini esas alması, CE’nin ise kaynağın sürekliliğini 
önceliklendirmesi olarak tanımlar. Örneğin, CE perspektifinden 
bir yapının yeniden işlevlendirilmesi kaynak optimizasyonu 
anlamına gelirken, HUL perspektifinde aynı müdahale kültürel 
otantikliğin sorgulanmasına yol açabilir. (Gravagnuolo & Fusco 
Girard, 2017; Gravagnuolo, Saleh, Ost & Fusco Girard, 2018).  

Değer sistemlerinin yanı sıra, yaklaşımlar arasında ölçek, 
zaman ve yönetişim boyutlarında da farklılıklar mevcuttur. HUL 
genellikle mikro düzeyde (mahalle, kentsel doku, yerel topluluk) 
işlerken, CE daha çok makro ölçekte (bölgesel, ulusal, endüstriyel 
sistemler) ele alınır. (European Commission, 2020a). Zaman 
açısından, HUL geçmişe, CE ise geleceğe yöneliktir. Yönetişim 
açısından ise, HUL katılımcı süreçler ve çok paydaşlı karar alma 
mekanizmalarıyla desteklenirken, CE uygulamaları genellikle 
endüstriyel aktörlerin ve kamu politikalarının kontrolündedir.  

Ancak bu iki sistem karşıt değil, birbirini tamamlayıcı 
yapılardır. Çünkü kültürel anlamların sürekliliği olmadan 
döngüsel sistemler toplumsal meşrutiyet kazanmazken; 
ekonomik verimlilik olmadan da miras koruma sürdürülebilir 
olmaz. (Fusco Girard, 2020; Fusco Girard & Vecco, 2021). Bu 
bağlamda, HUL, tarihsel sürekliliği korurken; CE, o sürekliliğin 
ekonomik ve işlevsel sürdürülebilirliğini sağladığından; HUL’un 
değerlerin korunması hedefi ile CE’nin değerin yeniden üretimi 
ilkesi arasında dinamik bir ilişki kurulabilir. (Fusco Girard, 
2019). Dolayısıyla her iki yaklaşım da, sürdürülebilirliğin 
çevresel, sosyal ve ekonomik boyutlarını içeren çok katmanlı bir 
yapıya sahip olduğunu savunur. Her iki yaklaşım da, farklı 
disiplinlerden beslenmekle birlikte, kaynakların, değerlerin ve 
kimliğin sürdürülebilir yönetimi üzerine kurulu ortak bir 
paradigma sunar (Fusco Girard & Gravagnuolo, 2017). 

 

Mimarlık

82



3. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu çalışmada gerçekleştirilen kavramsal ve literatür 
temelli inceleme sonucunda, Tarihi Kentsel Peyzaj yaklaşımı ile 
Döngüsel Ekonomi ilkeleri arasında sürdürülebilirlik, değer 
sistemleri, yönetişim ve kaynak olarak mevcut yapı stoğunun 
kullanılması eksenlerinde güçlü kavramsal bağlar bulunduğu 
ortaya konmuştur.  

3.1. Temel Bulgular 

HUL, mirasın sosyal, kültürel ve ekonomik katmanlarını 
bütüncül bir biçimde ele alarak tarihi çevreyi yaşayan bir sistem 
olarak görürken; CE kaynak döngüselliği, yeniden kullanım ve 
enerji verimliliği ilkeleri üzerinden yapılı çevrenin sürdürülebilir 
dönüşümünü hedeflemektedir. Literatürde yapılan 
karşılaştırmalar, iki yaklaşımın birbirini tamamlayıcı potansiyel 
taşıdığını göstermiştir. 

Bu bütüncül yaklaşım, kültürel mirası sürdürülebilir 
kalkınmanın aktif bir kaynağı ve yenileyici bir güç olarak 
konumlandırır. Uyarlanabilir yeniden kullanım çevresel karbon 
ayak izini azalttığı ve toplumsal belleğin mekânsal sürekliliğini 
sağladığı için bu entegrasyonun en güçlü uygulama aracıdır. 

Araştırma bulgularına göre, HUL ve CE yaklaşımları 
arasında dört temel tematik kesişim alanı belirlenmiştir. 

(1) Değer sistemleri ve öncelikler: HUL’un anlamsal 
değerleri ile CE’nin ölçülebilir değerlerinin entegrasyonu 

(2) Kaynak olarak mevcut yapı stoğu: Uyarlanabilir 
yeniden kullanımın her iki yaklaşım ortak stratejisi olması 

(3) Yönetişim ve katılım modelleri: Çok paydaşlı karar 
alam süreçlerinin önemi 

(4) Sürdürülebilirlik yaklaşımları: Kültürel ve çevresel 
sürdürülebilirliğin bütünleşik ele alınması. 

Mimarlık

83



Ancak bu entegrasyon, kavramsal ve metodolojik 
düzeyde belirli zorluklar içermektedir. En temel zorluk, HUL’un 
nitel, değer temelli analiz araçları ile CE’nin nicel, performans 
temelli göstergeleri arasında sistematik bir bağlantı kurulamamış 
olmasıdır.  

3.2. Gelecek Araştırma Önerileri 

Bu çalışma, HUL ve CE entegrasyonunun kavramsal 
temellerini ortaya koymuş olmakla birlikte, ampirik veri 
içermemesi ve belirli bir alan çalışmasına dayanmaması temel 
sınırlılığını oluşturmaktadır. Gelecek çalışmalar için şu önerilerde 
bulunulabilir:  

Hibrit değerlendirme modellerinin geliştirilmesi için, 
CE’nin nicel göstergeleri (enerji tasarrufu, malzeme geri 
kazanımı, karbon emisyonu azaltımı) ile HUL’un nitel 
değerlendirme araçları (kültürel etki değerlendirmesi, toplumsal 
katılım düzeyi, kimlik algısı) birleştirilerek operasyonel bir 
ölçüm sistemi oluşturulabilir.  

Paydaş katılımının etkinliğini arttırmak için, yerel 
toplulukların, miras uzmanlarının, döngüsel ekonomi 
uzmanlarının ve karar vericilerin ortak bir dil ve anlayış 
geliştirmesini sağlayacak kapasite geliştirme programları 
tasarlanmalıdır. 

Son olarak, HUL ve CE entegrasyonunun ekonomik 
boyutunun derinleştirilmesi için, uyarlanabilir yeniden kullanım 
projelerinin yaşam döngüsü maliyet analizi, sosyal getiri yatırımı 
değerlendirmesi ve yerel ekonomik etki analizleri 
gerçekleştirilebilir. 

Sonuç olarak, HUL ve CE entegrasyonu, sürdürülebilir 
kentsel gelişimin geleceği için kritik bir öneme sahiptir. Her iki 
yaklaşım da farklı değer sistemlerinden beslenir fakat bu farklılık 
tamamlayıcı bir ilişki sunar. HUL, CE’ye insani ve tarihsel bir 

Mimarlık

84



derinlik kazandırırken; CE, HUL’a ekonomik ve yönetişimsel 
sürdürülebilirlik sağlamaktadır. Bu bütüncül yaklaşım, geçmişin 
değerlerini bugünün kaynak döngülerine, bugünün üretim 
süreçlerini ise geleceğin miras potansiyeline dönüştüren yenilikçi 
bir çerçeve sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

85



KAYNAKÇA 

Bandarin, F., & Van Oers, R. (2012). The historic urban 
landscape: Managing heritage in an urban century. 
Chichester, UK: Wiley-Blackwell. 

Bandarin, F., & Van Oers, R. (2015). Reconnecting the city: The 
historic urban landscape approach and the future of 
urban heritage. Chichester, UK: Wiley-Blackwell. 

Boulding, K. E. (1966). The economics of the coming spaceship 
earth. In H. Jarrett (Ed.), Environmental quality in a 
growing economy (pp. 3–14). Baltimore, MD: Johns 
Hopkins University Press. 

Brunner, P. H. (2011). Urban mining: A contribution to 
reindustrializing the city. Journal of Industrial Ecology, 
15(3), 339–341. 

Bullen, P. A., & Love, P. E. D. (2011). Adaptive reuse of heritage 
buildings. Structural Survey, 29(5), 411–421. 

Choay, F. (2001). The invention of the historic monument. 
Cambridge, UK: Cambridge University Press. 

Council of Europe. (2000). European landscape convention. 
Florence: Council of Europe. 

Ellen MacArthur Foundation. (2013). Towards the circular 
economy: Economic and business rationale for an 
accelerated transition. Cowes, UK: Ellen MacArthur 
Foundation. 

Ellen MacArthur Foundation. (2019). Circular economy in cities: 
Project guide. Cowes, UK: Ellen MacArthur Foundation. 

Europa Nostra. (2021). Cultural heritage and the European 
Green Deal. The Hague: Europa Nostra. 

Mimarlık

86



European Commission. (2015). Closing the loop: An EU action 
plan for the circular economy. Brussels: European 
Commission. 

European Commission. (2019). ROCK – Regeneration and 
optimisation of cultural heritage in creative and 
knowledge cities. Horizon 2020 Programme, Grant 
Agreement No. 730280. Retrieved from 
https://rockproject.eu/ 

European Commission. (2020a). A new circular economy action 
plan for a cleaner and more competitive Europe. Brussels: 
European Commission. 

European Commission. (2020b). A Renovation Wave for Europe 
- greening our buildings, creating jobs, improving lives 
(COM(2020) 662 final). Brussels: European Commission. 

Fabbricatti, K., & Biancamano, P. F. (2019). Circular economy 
and resilience thinking for historic urban landscape 
regeneration: The case of Torre Annunziata, Naples. 
Sustainability, 11(12), 3391. 
https://doi.org/10.3390/su11123391 

Foster, G. (2020). Circular economy strategies for adaptive reuse 
of cultural heritage buildings to reduce environmental 
impacts. Resources, Conservation and Recycling, 152, 
104507. 

Foster, G., & Kreinin, H. (2020). A review of environmental 
impact indicators of cultural heritage buildings: A circular 
economy perspective. Environmental Research Letters, 
15(4), 043003. https://doi.org/10.1088/1748-9326/ab751e 

Foster, G., & Saleh, R. (2021). The adaptive reuse of cultural 
heritage in European circular city plans: A systematic 
review. Sustainability, 13(5), 2889. 

Mimarlık

87

https://rockproject.eu/
https://rockproject.eu/
https://doi.org/10.3390/su11123391
https://doi.org/10.3390/su11123391
https://doi.org/10.1088/1748-9326/ab751e


Fusco Girard, L. (2013). Toward a smart sustainable development 
of port cities/areas: The role of the “Historic Urban 
Landscape” approach. Sustainability, 5(10), 4329–4348. 
https://doi.org/10.3390/su5104329 

Fusco Girard, L. (2019). Implementing the circular economy: The 
role of cultural heritage as the entry point. BDC. Bollettino 
Del Centro Calza Bini, 19(1), 245–277. 

Fusco Girard, L. (2020). The circular economy in transforming a 
died heritage site into a living ecosystem, to be managed 
as a complex adaptive organism. Aestimum, 77, 145–180. 
https://doi.org/10.13128/aestim-9788 

Fusco Girard, L., & Gravagnuolo, A. (2017). Circular economy 
and cultural heritage/landscape regeneration: Circular 
business, financing and governance models for a 
competitive Europe. BDC. Bollettino Del Centro Calza 
Bini, 17(1), 35–52. https://doi.org/10.6092/2284-
4732/5472 

Fusco Girard, L., & Gravagnuolo, A. (2025). Adaptive reuse of 
cultural heritage: Circular business, financial and 
governance models. Cham: Springer International 
Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-031-67628-4 

Fusco Girard, L., & Vecco, M. (2021). The intrinsic value of 
cultural heritage as driver for circular human-centred 
social and economic systems. Sustainability, 13(6), 3231. 
https://doi.org/10.3390/su13063231 

Gravagnuolo, A., & Fusco Girard, L. (2017). Multicriteria tools 
for the implementation of historic urban landscape. 
Quality Innovation Prosperity, 21(1), 186–201. 
https://doi.org/10.12776/qip.v21i1.792 

Gravagnuolo, A., Fusco Girard, L., Ost, C., & Saleh, R. (2017). 
Evaluation criteria for a circular adaptive reuse of cultural 

Mimarlık

88

https://doi.org/10.3390/su5104329
https://doi.org/10.3390/su5104329
https://doi.org/10.13128/aestim-9788
https://doi.org/10.13128/aestim-9788
https://doi.org/10.6092/2284-4732/5472
https://doi.org/10.6092/2284-4732/5472
https://doi.org/10.1007/978-3-031-67628-4
https://doi.org/10.3390/su13063231
https://doi.org/10.3390/su13063231
https://doi.org/10.12776/qip.v21i1.792
https://doi.org/10.12776/qip.v21i1.792


heritage. BDC. Bollettino Del Centro Calza Bini, 17(2), 
185–216. https://doi.org/10.6092/2284-4732/5473 

Gravagnuolo, A., Saleh, R., Ost, C., & Fusco Girard, L. (2018). 
Towards an evaluation framework to assess cultural 
heritage adaptive reuse impacts in the perspective of the 
circular economy. Roma: INU Edizioni. 

Gravagnuolo, A., Angrisano, M., & Fusco Girard, L. (2019). 
Circular economy strategies in eight historic port cities: 
Criteria and indicators towards a circular city assessment 
framework. Sustainability, 11(13), 3512. 
https://doi.org/10.3390/su11133512 

Gravagnuolo, A., De Angelis, R., & Iodice, S. (2019). Circular 
economy strategies in the historic built environment: 
Cultural heritage adaptive reuse. BDC - Bollettino del 
Centro Calza Bini, 19(2), 211–232. 

Gravagnuolo, A., Micheletti, S., & Bosone, M. (2021). A 
participatory approach for “circular” adaptive reuse of 
cultural heritage: Building a heritage community in 
Salerno, Italy. Sustainability, 13(9), 4812. 
https://doi.org/10.3390/su13094812 

Ikiz Kaya, D., Pintossi, N., Lu, L., & Pereira Roders, A. (2021). 
Operationalising the HUL tools at building level: circular 
models of adaptive reuse. In U. Pottgiesser, S. Fatoric, C. 
Hein, E. de Maaker, & A. Pereira Roders (Eds.), LDE 
Heritage Conference: On Heritage and Sustainable 
Development Goals (pp. 315-324). TU Delft Open. 

Jokilehto, J. (1999). A history of architectural conservation. 
Oxford, UK: Butterworth-Heinemann. 

Kirchherr, J., Reike, D., & Hekkert, M. (2017). Conceptualizing 
the circular economy: An analysis of 114 definitions. 
Resources, Conservation and Recycling, 127, 221–232. 

Mimarlık

89

https://doi.org/10.6092/2284-4732/5473
https://doi.org/10.3390/su11133512
https://doi.org/10.3390/su11133512
https://doi.org/10.3390/su13094812
https://doi.org/10.3390/su13094812


Labadi, S. (2013). UNESCO, cultural heritage, and outstanding 
universal value. Lanham, MD: AltaMira Press. 

Lupacchini, R., & Gravagnuolo, A. (2019). Cultural heritage 
adaptive reuse: Learning from success and failure stories 
in the city of Salerno, Italy. BDC. Bollettino Del Centro 
Calza Bini, 19(2), 353–377. 

Mason, R. (2002). Assessing values in conservation planning: 
Methodological issues and choices. In M. de la Torre 
(Ed.), Assessing the values of cultural heritage (pp. 5–30). 
Los Angeles, CA: Getty Conservation Institute. 

Nocca, F. (2020). The role of cultural heritage in sustainable 
development. Sustainability, 12(1), 274. 

Nocca, F., De Toro, P., & Voysekhovska, V. (2021). Circular 
economy and cultural heritage conservation: A proposal 
for integrating Level(s) evaluation tool. Aestimum, 78, 
105–143. 

Plevoets, B., & Van Cleempoel, K. (2019). Adaptive reuse of the 
built heritage: Concepts and cases of an emerging 
discipline. London, UK: Routledge. 

Pomponi, F., & Moncaster, A. (2017). Circular economy for the 
built environment: A research framework. Journal of 
Cleaner Production, 143, 710–718. 
https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2016.12.055 

Potting, J., Hekkert, M. P., Worrell, E., & Hanemaaijer, A. 
(2017). Circular economy: Measuring innovation in the 
product chain. The Hague: PBL Netherlands 
Environmental Assessment Agency. 

Rey-Pérez, J., & Pereira Roders, A. (2020). Historic urban 
landscape: A systematic review, eight years after the 
adoption of the HUL approach. Journal of Cultural 

Mimarlık

90

https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2016.12.055
https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2016.12.055


Heritage Management and Sustainable Development, 
10(3), 233–258.  

Smith, L. (2006). Uses of heritage. London, UK: Routledge. 

Stahel, W. R. (1982). The product-life factor. Mitchell Prize 
Competition. 

Tanrıverdi Kaya, A., & Kaya, F. E. (2025a). A system dynamics 
framework for enhancing stakeholder engagement in the 
implementation of the historic urban landscape (HUL) 
approach in Türkiye. Land, 14(12), 2348. 
doi:10.3390/land14122348 

Tanrıverdi Kaya, A., & Kaya, F. E. (2025b). Navigating 
stakeholder dynamics: Enhancing communication and 
coordination for historic urban landscape conservation in 
Türkiye. In G. Hayder, M. F. Shahidan, & A. Ozcan-
Buckley (Eds.), Cities’ identity through the art of urban 
spaces (pp. 227–236). Cham, Switzerland: Springer. 

UNESCO. (1972). Convention concerning the protection of the 
world cultural and natural heritage. Paris: UNESCO 
World Heritage Centre. 

UNESCO. (1992). Operational guidelines for the implementation 
of the World Heritage Convention. Paris: UNESCO 
World Heritage Centre. 

UNESCO. (2011). Recommendation on the historic urban 
landscape. Paris: UNESCO. 

 

Mimarlık

91

https://doi.org/10.1108/JCHMSD-12-2019-0164


TARİHİ TÜRBELERİN FOTOGRAMETRİK 
OLARAK BELGELENDİRİLMESİ: ERENLER 

(KİÇİ HATUN) TÜRBESİ ÖRNEĞİ 
 

Mustafa Haki ERASLAN1 

 

1. GİRİŞ 

Türk-İslam mimarisindeki anıt mezar geleneği (türbe), ilk 
olarak 10. yüzyılda Horasan ve Türkistan bölgelerinde ortaya 
çıkmış ve İran üzerinden Anadolu coğrafyasına ulaşmıştır (Daş, 
2003). Anadolu Selçuklu Devleti döneminde yaygınlaşan bu yapı 
tipi, genellikle bânisinin veya ailesinin defnedildiği, küçük 
ölçekli ve kişiye özel tasarımlar olması sebebiyle form, malzeme 
ve süsleme açısından büyük çeşitlilik göstermiştir (Kalınbayrak 
Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). Mimari açıdan dikey formun 
vurgulandığı türbeler, aynı zamanda manevi ve sembolik yapılar 
olarak önem taşımıştır (Bates, 1971). Anadolu’daki türbe 
inşaatındaki artış, özellikle 13. yüzyılın ortasında gerçekleşen 
Moğol istilası sonrasında yaşanan siyasi, dini ve kültürel 
dönüşümlerle hız kazanmıştır (Bates, 1971). Bu süreçte göç 
dalgalarıyla Anadolu’ya gelen dini liderler, sanatkârlar ve 
mimarlar, bölge mimarisine, özellikle de türbe yapılarına yeni 
üslup ve motifler getirmiştir (Bates, 1978; Şaman Doğan, 2003). 
Geçmişi Orta Asya’ya dayanan bu gelenek, Selçuklu döneminde 
Anadolu coğrafyasında başlamış ve sonrasında Osmanlı 
döneminde belirginleşmiştir (Top, 1999; Mutlu, 2024). 

Bu siyasi dönüşümlerin yaşandığı 14. yüzyılda Tokat ve 
çevresi, İlhanlı hâkimiyeti altında bulunmuş ve mimari açıdan 

1  Arş. Gör., Karabük Üniversitesi, Safranbolu Başak Cengiz Mimarlık Fakültesi, 
Mimarlık Bölümü, ORCID: 0000-0003-1569-5733. 

Mimarlık

92



Bizans mimarisinin, Anadolu Selçuklu geleneklerinin ve 
İran/Orta Asya'dan gelen sanatsal etkilerin harmanlandığı yaratıcı 
bir ortama sahne olmuştur (Açıkel, 2012; Kalınbayrak Ercan & 
Kalkan Açıkkapı, 2022). Tokat’ta 14. yüzyıla tarihlenen bağımsız 
türbeler arasında yer alan Erenler Türbesi (Kiçi Hatun Türbesi), 
bu dönemin mimari özelliklerini yansıtan önemli bir örnektir 
(Kalınbayrak Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). Kitabesinden 
elde edilen bilgiye göre 1310 yılına tarihlenen Erenler Türbesi, 
baldaken tarzı türbelerin ilk örneklerinden biri olarak kabul 
edilmektedir (Kılcı, 2007; Kalınbayrak Ercan & Kalkan 
Açıkkapı, 2022). Baldaken formundaki bu yapının kare planı, 
sivri kemerli açıklıkları ve kemerlerinde kullanılan yarım yıldız 
oymaları gibi süsleme detayları, Anadolu Selçuklu mimarisindeki 
geleneklerin devam ettiğini göstermektedir (Kılcı, 2007; Ögel, 
1966). Genel olarak bakıldığında bu dönem Tokat türbelerinde 
Anadolu Selçuklu geleneklerinin yanı sıra Moğol baskısıyla gelen 
grupların sanatsal etkileri de gözlemlenmektedir (Kalınbayrak 
Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). 

Tarihi olaylar, doğal afetler (deprem, sel gibi), yangın, 
savaş ve insan ihmali gibi çeşitli faktörler nedeniyle, Erenler 
Türbesi gibi paha biçilmez kültürel miras varlıkları zamanla 
tahrip olmakta, bozulmakta veya kısmen ya da tamamen yok 
olma riskiyle karşı karşıya kalmaktadır. Bu nedenle, bu yapıların 
korunması ve gelecek nesillere aktarılması için doğru ve hassas 
bir belgeleme yapılması vazgeçilmez bir zorunluluktur. Geçmişte 
el çizimi gibi geleneksel yöntemlerle yapılan belgeleme 
çalışmaları, hata olasılığını artırması ve zaman alması gibi 
dezavantajlar taşımaktaydı (Kaya & Temel, 2022). Ancak 
günümüzde, hızla gelişen dijital teknolojiler sayesinde dijital 
belgeleme yöntemlerinin kullanılması, bu tür kültürel miras 
eserlerinin korunması bağlamında kritik bir öneme ve aciliyete 
sahiptir (Yağcı & Bölükbaşı Ertürk, 2025). 

Mimarlık

93



Dijital belgeleme teknikleri, özellikle yakın resim 
fotogrametrisi (Close-Range Photogrammetry), İHA (İnsansız 
Hava Aracı) fotogrametrisi ve lazer tarama gibi yöntemlerle, 
yapıların geometrik özelliklerinin ve mevcut durumlarının son 
derece doğru ve hassas bir şekilde (milimetrik hassasiyette 
ölçümlerle) 3 boyutlu olarak kaydedilmesini sağlamaktadır (Pulat 
vd., 2022). Elde edilen bu zengin görsel ve metrik veriler, yapının 
dijital ikizinin (Digital Twin) oluşturulmasına olanak tanır ki bu 
da sadece bir arşivleme faaliyeti değil, aynı zamanda gelecekteki 
restorasyon, restitüsyon ve rekonstrüksiyon projelerine temel 
oluşturan, ölçülebilir referans veriler sunan bir sistemdir 
(Abdelalim, 2025; Kabadayı, 2023). Dijital belgeleme, tehlikeli 
veya erişilemeyen alanların ölçülmesinde kolaylık, hız ve 
personel güvenliği sağlaması gibi pratik avantajlarının yanı sıra 
(Yılmaz vd., 2007; Yiğit vd., 2020), üretilen fotogerçekçi 3B 
modeller aracılığıyla sanal müze, artırılmış gerçeklik (AG) 
uygulamaları ve dijital turizm gibi alanlarda kültürel mirasın 
erişilebilirliğini ve tanıtımını da desteklemektedir. Bu bağlamda 
Erenler Türbesi gibi tarihi ve mimari açıdan kritik öneme sahip 
eserlerin dijital ortama aktarılması, kültürel kimliğin ve tarihi 
anlatının sürdürülebilirliği için yüksek öncelikli olmaktadır. 

 

2. METOT 

Bu çalışma, somut kültürel mirasın dijital ortamda 
korunması ve sürdürülebilirliğinin sağlanması amacıyla, Tokat 
Erenler Türbesi örneği üzerinden Yersel Fotogrametri (Terrestrial 
Photogrammetry) tekniğinin uygulanabilirliğini inceleyen bir 
vaka analizidir. 

Araştırmanın metodolojik altyapısı, "Görüntü Tabanlı 
Modelleme" (Image-Based Modeling - IBM) prensiplerine 
dayanmaktadır. Bu yöntem, nesnenin farklı açılardan çekilmiş iki 
boyutlu (2D) görüntülerinden, Hareketten Yapı (Structure from 

Mimarlık

94



Motion - SfM) algoritmaları kullanılarak üç boyutlu (3D) 
geometrik verinin ve doku bilgisinin elde edilmesi esasına 
dayanır. Geleneksel rölöve tekniklerinin (el ile ölçüm) zaman 
alıcı doğası ve Lazer Tarama (LIDAR) sistemlerinin yüksek 
maliyeti göz önüne alındığında; bu çalışmada mobil tabanlı 
fotogrametri yöntemi, "hızlı, ekonomik ve erişilebilir" bir 
alternatif olarak benimsenmiştir. 

Veri toplama sürecinde, profesyonel DSLR kameralar 
yerine, günümüz mobil teknolojilerinin ulaştığı yüksek sensör 
kalitesini test etmek amacıyla iPhone 13 Pro cihazının entegre 
kamerası kullanılmıştır. Cihazın 12 MP çözünürlüğe sahip geniş 
açılı lensi, yapının yakın mesafe çekimlerinde detay kaybını 
önlemek için tercih edilmiştir. 

Veri işleme ve modelleme aşamasında ise Epic Games 
tarafından geliştirilen RealityScan yazılımı kullanılmıştır. 
RealityScan, karmaşık fotogrametrik hesaplamaları bulut tabanlı 
(cloud computing) bir sistem üzerinde gerçekleştirerek, donanım 
gücünden bağımsız olarak yüksek poligonlu modeller 
üretilmesine olanak tanımaktadır. Çalışmanın iş akışı; (1) Sahada 
veri toplama, (2) Veri işleme ve modelleme ve (3) Modelin dışa 
aktarımı (export) olmak üzere üç aşamalı bir sistematikte 
kurgulanmıştır. 

Mimarlık

95

3. ERENLER (KİÇİ HATUN) TÜRBESİ
ÖZELLİKLERİ

Tokat’ta, İlhanlı hâkimiyeti dönemine tarihlendirilen ve 
14.4. yıla ait olduğu kabul edilen Erenler (Kiçi Hatun) Türbesi,
Türk-İslam anıt mezar mimarisinin baldaken tarzı türbelerinin
önemli bir örneği olarak dikkat çekmektedir (Kılcı, 2007;
Kalınbayrak Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). Baldaken tarzı
yapılar, genellikle kare veya çokgen planlarda inşa edilmiş, üst
örtüsü ayaklar veya sütunlar tarafından taşınan, üstü kapalı fakat



yanları açık anıt mezar tipini ifade etmektedir (Kılcı, 2007; 
Canbulat, 2021; Kalınbayrak Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). 
Erenler Türbesi, yaklaşık 5,25 x 5,30 m ölçülerinde kare plan 
şemasına sahip olup, gövdenin dört köşesinde yer alan dört adet 
L formunda ayak üzerine oturtulmuş, dışa sivri kemerli 
açıklıklarla açılan bir kuruluşa sahiptir (Şekil 1). 

 
Şekil 1. Erenler Türbesi planı (Kılcı, 2007; Saka Akın, 2009) 

Türbenin bu formu, Anadolu’ya İran ve Orta Asya’dan 
gelen mimari ve sanatsal etkilerle yorumlanmış, İslamiyet öncesi 
ve sonrası yapı geleneklerinin bir yansıması olarak 
değerlendirilmektedir. Baldaken formu, Farsçada “dört kemer” 
anlamına gelen çār-ṭāḳ kavramının bir karşılığı olup, kökeni 
Mezopotamya’ya kadar uzanan bir yapı birimi olmakla birlikte, 
Anadolu Selçuklu döneminde kervansarayların köşk 
mescitlerinde yaygınlaşmış ancak türbe mimarisinde kullanımı 
Beylikler dönemine, dolayısıyla 14. yüzyıla tarihlenmektedir 
(Canbulat, 2021). 

Mimarlık

96



Yapının malzeme ve yapım tekniği incelendiğinde, 
kemerler kesme taştan inşa edilmişken, L formundaki kemer 
ayaklarının moloz taştan örüldüğü görülmektedir. Gövdenin dış 
cephesi kesme taş ile kaplanmış durumdadır; ancak bu 
kaplamanın büyük bir kısmının restorasyon öncesinde sadece 3-4 
sıra halinde günümüze ulaştığı belirtilmiştir. Gövdenin üst kısmı 
ise tuğla malzeme kullanılarak inşa edilmiştir. Bu tuğla kullanımı, 
yapının dış üst örtü sisteminde de devam eden, İran geleneğinin 
bir uzantısı olarak kabul edilen bir özelliktir (Kalınbayrak Ercan 
& Kalkan Açıkkapı, 2022). 

Cephe düzeni ve süsleme açısından bakıldığında, Erenler 
Türbesi’nin tüm cepheleri benzer şekilde tasarlanmış ve 
süslenmiştir, bu nedenle mimari olarak öne çıkan özel bir cephesi 
bulunmamaktadır. Kesme taştan yapılmış olan kemerler, dış 
yüzeylerinde üç silme ile zenginleştirilmiştir. Bu silmelerden 
ortada yer alanı, yere kadar inerek üç kollu yarım yıldız oymaları 
ile bezenmiştir.  

Silmelerin ve oyma yarım yıldız motiflerinin kullanımı, 
Niğde Alaaddin Camii ve Konya Sırçalı Medrese gibi 13. yüzyıl 
Anadolu Selçuklu yapılarının portallerinde sıkça karşılaşılan 
geleneksel bir süsleme repertuarının devamı niteliğindedir (Ögel, 
1966; Kalınbayrak Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). 

Türbenin üst örtü sistemi, içte bir kubbe ve dışta onu örten 
piramidal bir külah olmak üzere çift katmanlıdır. Kare planlı 
gövdeden kubbeye geçişte, Türk üçgenleri kullanılarak kübik 
gövde köşeleri pahlanmış ve sekizgen bir kasnak oluşturulmuştur. 
Kubbe ve kasnak, tuğladan örülmüştür. Kasnak yüzeylerinde, 
kemerlerin hizasına denk gelecek şekilde sivri kemerli nişlere yer 
verilmiştir. Yapının piramidal külahı orijinal olarak günümüze 
ulaşamamış olup, güncel durumu restorasyon sırasında kesme 
taştan yeniden inşa edilmiştir. Restorasyon sırasında, kübik gövde 
ile sekizgen kasnağın birleştiği köşelerdeki boşluklara, Nurettin 

Mimarlık

97



İbn-i Esentimur Türbesi’ndeki gibi üçgen prizma şeklinde dış 
tromplar yerleştirilmiştir (Şekil 2). 

 
Şekil 2. Erenler Türbesi mevcut durumu (Yazarın arşivinden). 

Türbenin mevcut durumu, yapıya ait rölöve, restitüsyon 
ve restorasyon projelerinin Tokat Vakıflar Bölge Müdürlüğü 
tarafından hazırlandığını ve yapının 2009 yılında kapsamlı bir 
restorasyon geçirdiğini göstermektedir. Restorasyon öncesinde 
türbe oldukça harap bir durumdaydı ve dış cephe kaplaması ciddi 
oranda kayba uğramıştı (Kalınbayrak Ercan & Kalkan Açıkkapı, 
2022) (Şekil 3). 

Akın (2009), yapının toprak altında kalan kısmında 
tonozlu bir kriptanın (mezar odası) açığa çıkarıldığını belirtse de, 
güncel Vakıflar projelerinde bu kriptanın varlığı belirtilmemiştir 
(Kalınbayrak Ercan & Kalkan Açıkkapı, 2022). 

 

Mimarlık

98



 
Şekil 3. Erenler Türbesi restorasyon öncesi durumu (Tokat 
Vakıflar Bölge Müdürlüğü; Kalınbayrak Ercan & Kalkan 

Açıkkapı, 2022) 

 

4. DİJİTAL DOKÜMANTASYON 

Erenler Türbesi’nin dijitalleştirilmesi süreci; veri toplama 
(arazi çalışması), veri işleme (modelleme) ve dışa aktarma olmak 
üzere üç temel aşamada gerçekleştirilmiştir. Bu süreçte 
geleneksel lazer tarama yöntemlerinin aksine, erişilebilirliği ve 
maliyet etkinliği nedeniyle mobil tabanlı fotogrametri yöntemi 
tercih edilmiştir. 

4.1. Veri Toplama ve Arazi Çalışması  

Arazi çalışması kapsamında, yapının geometrik 
bütünlüğünü ve doku detaylarını eksiksiz kaydedebilmek 
amacıyla iPhone 13 Pro cihazının kamerası kullanılmıştır. 
Çekimler, fotogrametrik hesaplamaların doğruluğu için kritik 
olan "diffüz ışık" koşullarının sağlandığı öğle saatlerinden sonra 
güneşli bir günde yapılmıştır. Yapının çevresinde dairesel 
yörüngeler izlenerek, zemin seviyesinden ve farklı 
yüksekliklerden toplam 450 adet fotoğraf çekilmiştir (Şekil 4). 

Görüntü hizalama (alignment) başarısını artırmak adına, 
ardışık fotoğraflar arasında %60 ile %80 oranında bindirme 

Mimarlık

99



(overlap) sağlanmasına özen gösterilmiştir. Özellikle türbenin 
cephe detayları, malzeme geçişleri ve köşe birleşim noktaları gibi 
karmaşık geometrik alanlarda çekim sıklığı artırılarak veri 
kaybının önüne geçilmiştir. 

     
Şekil 4. Veri toplama esnasındaki görüntüler (Yazarın 

arşivinden). 

4.2.RealityScan ile Veri İşleme ve Modelleme 

Elde edilen ham görüntü verileri, Epic Games tarafından 
geliştirilen bulut tabanlı fotogrametri yazılımı RealityScan 
ortamına aktarılmıştır. İşlem süreci şu adımları izlemiştir: 

Hizalama ve Seyrek Nokta Bulutu (Alignment & Sparse 
Cloud): Yazılım, fotoğraflardaki ortak öznitelik noktalarını 
(feature matching) tespit ederek kamera pozisyonlarını 
hesaplamış ve yapının ilk 3 boyutlu iskeletini oluşturan seyrek 
nokta bulutunu üretmiştir (Şekil 5). 

Yoğun Nokta Bulutu ve Ağ Model (Dense Cloud & 
Mesh): Tanımlanan noktalar sıklaştırılarak yapının hacimsel 
geometrisini oluşturan poligon örgü (mesh) model elde edilmiştir. 
Bu aşamada, yapının çevresindeki gereksiz veriler (bitki örtüsü, 
çevre elemanları) "cropping" aracı ile temizlenmiştir. 

Mimarlık

100



Doku Kaplama (Texturing): Yapının fotorealistik 
görünümünü sağlamak amacıyla, yüksek çözünürlüklü 
fotoğraflardan elde edilen renk ve malzeme bilgisi, geometrik 
model üzerine giydirilmiştir. 

 
Şekil 5. Modelin nokta bulutu 

4.3.Modelin Dışa aktarımı 

İşlem sonucunda elde edilen yüksek poligonlu 3B model, 
.OBJ formatında dışa aktarılmıştır (Şekil 6). 

Erenler Türbesi özelinde yapılan bu çalışma, RealityScan 
ve mobil fotogrametrinin, milimetrik hassasiyet gerektiren ileri 
mühendislik ölçümleri haricindeki rölöve, belgeleme ve 
görselleştirme çalışmalarında yeterli doğruluk payına sahip 
olduğunu göstermiştir. Elde edilen dijital ikiz (digital twin), 

Mimarlık

101



yapının mevcut koruma durumunun tespiti ve olası restorasyon 
projeleri için güvenilir bir referans kaynağı niteliğindedir. 

 
Şekil 6. Modelin görüntüsü 

 

5. SONUÇ 

Tokat Erenler Türbesi özelinde yürütülen bu çalışma, 
tarihi yapıların belgelenmesinde mobil tabanlı yersel fotogrametri 
yönteminin uygulanabilirliğini, hızını ve elde edilen verilerin 
güvenilirliğini ortaya koymuştur.  

Araştırma sonuçları, güncel mobil cihaz sensörlerinin ve 
bulut tabanlı görüntü işleme yazılımlarının, yüksek maliyetli 
lazer tarama sistemlerine erişimin kısıtlı olduğu durumlarda etkili 
bir alternatif sunduğunu göstermiştir. Erenler Türbesi’ne ait 

Mimarlık

102



üretilen yoğun nokta bulutu, ağ model (mesh) ve yüksek 
çözünürlüklü doku haritaları, yapının mevcut geometrik ve 
malzeme özelliklerini hassasiyetle dijital ortama aktarmayı 
başarmıştır. Elde edilen ortofotoların, geleneksel rölöve 
çizimlerine ve restorasyon projelerine altlık oluşturabilecek 
nitelikte ve ölçekte olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca, bu yöntemin 
geleneksel ölçüm tekniklerine kıyasla sahada geçirilen süreyi 
minimize ettiği ve iş gücü maliyetlerini önemli ölçüde düşürdüğü 
gözlemlenmiştir. 

Bu çalışma, dijital belgelemenin sadece bir arşivleme 
faaliyeti olmadığını, aynı zamanda yok olma riski taşıyan kültür 
varlıklarının dijital ikizlerinin (digital twin) oluşturulması adına 
kritik bir adım olduğunu kanıtlamıştır. Üretilen 3 boyutlu 
modeller, yapının fiziksel bütünlüğünün bozulması durumunda 
başvurulacak birincil referans kaynağı olma özelliği taşımaktadır. 

Çalışmadan elde edilen dijital veri setinin potansiyelini 
artırmak amacıyla, gelecek araştırmalar ve uygulamalar için şu 
öneriler geliştirilmiştir: 

Sanal ve Artırılmış Gerçeklik (VR/AR) Uygulamaları: 
Üretilen fotogerçekçi modellerin oyun motorlarına entegre 
edilerek, fiziksel erişimin mümkün olmadığı durumlarda 
ziyaretçilere sanal gezinti imkânı sunan etkileşimli platformların 
geliştirilmesi önerilmektedir. 

Tarihi Yapı Bilgi Modellemesi (HBIM): Nokta bulutu 
verilerinin anlamsal (semantik) verilerle zenginleştirilerek HBIM 
ortamına aktarılması, yapının bakım-onarım süreçlerinin ve 
malzeme bozulmalarının zaman içinde takip edilmesini 
kolaylaştıracaktır. 

Turizm ve Eğitim Entegrasyonu: Elde edilen dijital 
modellerin QR kod ve mobil uygulamalar aracılığıyla turizm 
rotalarına dahil edilmesi, yapının görünürlüğünü artıracak ve 
kültürel miras bilincinin yaygınlaşmasına katkı sağlayacaktır. 

Mimarlık

103



Sonuç olarak; Erenler Türbesi örneği, mobil 
fotogrametrinin kültürel mirasın korunması, belgelenmesi ve 
gelecek nesillere aktarılması sürecinde hızlı, ekonomik ve 
sürdürülebilir bir araç olarak kullanılabileceğini doğrulamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

104



KAYNAKÇA 

Açıkel, A. (2012). Tokat. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 41, 219-223. 

Abdelalim, M. (2025). Heritage Preservation Using Laser 
Scanning: Architectural Digital Twins Using Al-Mu’izz 
Street as a Case Study. Buildings, 15, 1480. 

Akın, E. S. (2009). Tokat Kenti'nin Fiziksel Gelişimi, Anıtsal ve 
Sivil Mimari Örneklerinin Analizi ve Değerlendirmesi. 
Doktora Tezi, Karadeniz Teknik Üniversitesi. 

Bates, Ü. Ü. (1971). An ıntroduction to the study of the Anatolian 
Türbe and its ınscriptions as historical documents. Journal 
of Art History, 4, 74-86. 

Bates, Ü. Ü. (1978). The ımpact of the Mongol Invasion on 
Turkish architecture. International Journal of Middle East 
Studies, 9(1), 23-32. 

Canbulat, İ. (2021). “ÇÃR-TÃK”TAN ( طاق چار  ) “ÇARDAK”A 
 sözcüğün tarihsel semantiği üzerine bir (چاردق)
monografi. Journal of Humanities and Tourism Research, 
11(1), 195-225. 

Daş, E. (2003). Erken Dönem Osmanlı Türbeleri (1300-1500). 
(Yayımlanmamış doktora tezi). Ege Üniversitesi. 

Kabadayı, A. (2023). Kültürel Mirasın Dijital Arşivlenmesi: 
Emirci Sultan Türbesi ve Camii Örneği. Türkiye 
Fotogrametri Dergisi, 5(2), 82-88. 

Kalınbayrak Ercan, A. & Kalkan Açıkkapı, D. (2022). Tokat’ta 
Bulunan 14. Yüzyıla Tarihlenen Bağımsız Türbeler 
Üzerine Mimari Bir Değerlendirme. Journal of History 
School, 59, 2271-2308. 

Kaya, Y. & Temel, D. (2022). Cep Telefonu Kameralarından 
Elde Edilen Görüntüler ile Kültürel Miras Eserlerinin 

Mimarlık

105



Modellenmesi. Türkiye Fotogrametri Dergisi, 4(1), 17-
22. 

Kılcı, A. (2007). Anadolu Türk Mimarisinde Erken Devir (XIV-
XV. Yüzyıl) Baldaken Tarzı Türbeler. Vakıflar Genel 
Müdürlüğü. 

Mutlu, M. (2024). Silifke-Taşucu mezarlığındaki Osmanlı 
dönemi mezar taşları. Karadeniz Araştırmaları, XXI(83), 
995-1029. 

Ögel, S. (1966). Anadolu Selçukluları'nın Taş Tezyinatı. Türk 
Tarih Kurumu. 

Pulat, F., Yakar, M. & Ulvi, A. (2022). Yersel Fotogrametrik 
Yöntem Kullanılarak Fotogrametrik Yazılımların 
Karşılaştırılması: Hüsrev Paşa Camii Örneği. Türkiye 
Fotogrametri Dergisi, 4(1), 30-40. 

Şaman Doğan, N. (2003). Bezemeye bakış: Anadolu'da İlhanlı 
izleri. Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 
20(1), 150-166. 

Top, M. (2002). Hakkari’deki Osmanlı Devri Mezar Taşları. XIII. 
Türk Tarih Kongresi (4-8 Ekim 1999). Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları: 1291-1308 

Yağcı, O. Z., & Bölükbaşı Ertürk, A. E. (2025). Reviving and 
Documenting Architectural Heritage Through Augmented 
Reality: A New Mobile Interface Experience at the Konya 
(Türkiye) People’s House. Buildings, 15(17), 3087.  

Yılmaz, H. M., Yakar, M., Güleç, S. A., & Dülgerler, O. N. 
(2007). Importance of digital close-range 
photogrammetry in documentation of cultural heritage. 
Journal of Cultural Heritage, 8(4), 428-433. 

Yiğit, A. Y., Ulvi, A., & Varol, F. (2020). Artırılmış Gerçeklik 
Uygulaması ile Kültürel Mirasın 3 Boyutlu Belgelenmesi: 

Mimarlık

106



Özbekistan Chashma-Ayub Türbesi Örneği. Journal of 
Tourism and Gastronomy Studies, 8(4), 3155-3172. 

Mimarlık

107



MEKÂNSAL PERFORMANS VE KAMUSAL 
DAVRANIŞ: MİMARLIKTA GÖRÜNÜRLÜK VE 

ÇEVRE PSİKOLOJİSİ 
 

Selda Cansu CEYLAN1 

 

1. GİRİŞ 

Kamusal alan, yalnızca bireylerin bir araya geldiği fiziksel 
bir yüzey değil; aynı zamanda toplumsal ilişkilerin, görünürlük 
pratiklerinin ve iktidar biçimlerinin mekânsal olarak üretildiği bir 
düzenleme biçimidir. Bu bağlamda kamusal alanlar, üretildikleri 
kültüre ve döneme ait toplumsal yaşam pratiklerinden bağımsız 
olarak düşünülemez. Toplumsal yaşam pratikleri içerisinde 
kamusal alanların düzenlenmesine ilişkin temel olgulardan biri 
ise “mahremiyet” kavramıdır.  

Literatürdeki pek çok çalışma, modernitenin birey ile 
toplum, mahrem ile kamusal ve görünen ile gizlenen arasındaki 
sınırları giderek geçirgenleştiren bir mekânsal deneyim ürettiğini 
ortaya koymaktadır. Duerr (2004; 217), mahremiyetin bedenin ve 
davranışın denetimiyle içselleştirilen bir toplumsal mit olduğunu, 
modern dönemde ise hazcılığın bir tüketim biçimine 
dönüşmesiyle esneklik kazandığını belirtmektedir. Vincent 
(2020; 63-213) ise 19. yüzyılda meydana gelen teknolojik 
gelişmelerin mahremiyet anlayışını kökten değiştirdiğini 
vurgulamaktadır. Ulaşım ve iletişim teknolojilerindeki 
ilerlemeler, bireyler arasındaki kamusal karşılaşma biçimlerini 
dönüştürmüş; radyo, sinema ve dans salonları gibi yeni eğlence 
ortamları kamusal yaşamın sınırlarını yeniden tanımlamıştır. 

1  Arş. Gör. Dr., Karabük Üniversitesi, Safranbolu Başak Cengiz Mimarlık Fakültesi, 
Mimarlık Bölümü, ORCID: 0000-0001-5712-9778. 

Mimarlık

108



Bununla birlikte televizyonun yaygınlaşması, ev içi eğlencesinde 
çeşitli değişiklikler yaşanmasına neden olarak, ev birimi içinde 
daha fazla yakınlık sağlamıştır. Bu yakınlık ile mahrem alanın 
içine kamusal imgeler taşınırken; özel ve kamusal arasındaki sınır 
hem genişlemiş hem de bulanıklaşmıştır. 

20. yüzyıla gelindiğinde medya ve gözetleme pratikleri 
ışığında bireyin mekansal davranışları yeniden tanımlanmaya 
başlanmıştır. Sennett (1992), Gözün Vicdanı adlı çalışmasında 
modern kentin geçirdiği dönüşümle beraber ortaya çıkan 
görünürlük rejimine dikkat çekmektedir. Bu rejim ışığında 
Sennett (1992; 237) modern kentlerin, kamusal alandaki 
karşılaşmalara ve kolektif deneyimlere olanak tanıyacak şekilde 
karmaşık ve açık sınırlar yaratması gerektiğini belirtmiştir. 
Mekansal davranış biçimlerinde meydana gelen bu gelişmelere 
rağmen Harvey (1996; 58), modernist kent planlamacıların 
bilinçli olarak bir kapalı biçim tasarımı aracılığıyla metropol 
üzerinde bir bütünsellik ve hakimiyet kurmayı hedeflediklerini 
ifade etmektedir. Benzer biçimde Jacobs (1961), gündelik 
yaşamın kamusal sokaklarda sürdürülmesinin toplumsal denge 
açısından önemini vurgularken, modernist planlamanın bu canlı 
kamusallığı ortadan kaldırdığını belirtmektedir. Modern 
planlamadaki bu üretim biçiminin, kentsel ideolojinin bir sonucu 
olduğunu ifade eden Lefebvre’ye (2016; 147) göre kapitalist 
tüketim merkezi oluşturmak buradaki en temel amaçtır.  

Dijitalleşmenin hız kazanmasıyla birlikte, tüketim 
merkezinin kavramsal çerçevesi de dönüşüme uğramıştır. 
Günümüz toplumunda bireyler, fiziksel mekândan bağımsız 
biçimde, tüm gereksinimlerini karşılayabilecekleri kapsamlı bir 
sanal tüketim ekosistemine kolaylıkla erişebilmektedir. Byung-
Chul Han (2020; 28), bu yeni dönemi “şeffaflık toplumu” 
kavramıyla tanımlamakta ve kapitalist ekonominin her şeyi 
sergilenme zorunluluğuna tabi kıldığını ileri sürmektedir. Han’a 
(2020; 53) göre bu sergilenme yalnızca nesnelere değil, 

Mimarlık

109



mahremiyete de sirayet etmiş; birey, özel alanına ait unsurları 
görünür kılarak onları da tüketim döngüsüne dahil etmiştir. 
Böylece mahremiyet, korunması gereken bir değer olmaktan 
çıkıp, sergilenen ve dolaşıma sokulan bir gösteri nesnesine 
dönüşmüştür. Colomina (2020; 12) ise bu değişimin mimari 
planlamaya etki ederek; geleneksel anlamda içerisi, yani dışarısı 
ile açık bir karşıtlık içinde kurulmuş bir kapalı mekan olarak 
içerisi kavramının yerinden edildiğini ve tüm sınırların 
şeffaflaştığını belirtmektedir.  

Bu tartışmalar, çağdaş toplumda mahremiyetin artık sabit 
bir koruma alanı olmaktan çıkıp, görünürlüğü kışkırtan kültürel 
ve teknolojik dinamiklerle sürekli yeniden tanımlanan akışkan bir 
deneyime dönüştüğünü göstermektedir. Dijital platformlar, 
tüketim ağları ve medya teknolojileri aracılığıyla birey, hem 
kendini sunma biçimlerini hem de mekânsal davranışlarını 
görünürlüğün kurallarına göre düzenlemekte; böylelikle kamusal 
olanla özel olan arasındaki sınırlar tarihsel bir kopuş yaşayarak 
hem genişlemekte hem de çözülmektedir. Bu dönüşüm yalnızca 
kentsel ve mimari mekânlarda izlenen bir fenomen değildir; aynı 
zamanda çağdaş temsil biçimlerinde de güçlü bir şekilde ifadesini 
bulmaktadır. Özellikle sinema, mahremiyetin nasıl görünür hâle 
geldiğini, kamusal davranış normlarının nasıl dönüştüğünü ve 
birey–mekân etkileşiminin nasıl yeniden kurgulandığını görsel 
bir anlatı diliyle kayda geçiren ayrıcalıklı bir gözlem alanı 
sunmaktadır. Dolayısıyla sinema, kuramsal çerçevenin ortaya 
koyduğu bu mekânsal ve toplumsal dönüşümlerin kültürel 
temsillerini takip edebilmek için önemli bir analitik imkân 
sağlamaktadır. 

 

 

 

Mimarlık

110



2. GOFFMAN’IN PERFORMANS KURAMI: 
KAMUSAL YAŞAMIN SAHNELEME DÜZENİ 

Mahremiyet alanında meydana gelen dönüşümün 
mekansal izdüşümünü, mimarlık ve kentsel planlama pratikleri 
üzerinden değerlendiren pek çok araştırmacı bulunmaktadır. Bu 
araştırmacıların öncüllerinden biri olan Erving Goffman’ın, 
kamusal yaşamı “sahneleme” metaforu üzerinden açıklayan 
yaklaşımı; bireylerin kamusal mekânlarda nasıl görünür hâle 
geldiklerini, etkileşim ritüellerini nasıl yönettiklerini ve mekânın 
bu süreçte nasıl bir düzenleyici unsur olarak işlediğini anlamak 
açısından güçlü bir kuramsal araç sağlamaktadır.  

Gündelik Yaşamda Benliğin Sunumu (The Presentation of 
Self in Everyday Life) adlı kitabında Goffman (2021), kamusal 
yaşamın bir sahneye benzer bir düzen içerisinde işlediğini öne 
sürmekte ve bireyin kendilik sunumunu tiyatro kuramıyla 
açıklamaktadır. Bu kuramda toplumsal ilişkiler, performansa 
dayalı bir etkileşim olarak ele alınmakta ve bu performans 
esnasında gözler önüne eylem kalıpları ise “rol” ve “rutin” olarak 
tanımlanmaktadır (Goffman, 2021; 13-27). Goffman’ın (2021) 
rol ve rutinlere bağlı olarak tanımladığı benlik sunumunda 
“performans” ve “vitrin” kavramları önemli bir yere sahiptir. 
Performans kavramı, bir kimsenin belirli bir gözlemci kümesi 
önünde sürekli bulunduğu, bir süredir gerçekleştirdiği ve 
gözlemci üzerinde de etkisi bulunan tüm faaliyetleri içermektedir. 
Vitrin kavramı ise, performans esnasında bireyin istemli ya da 
istemsiz olarak kullandığı standart ifade biçimleri olarak 
tanımlanmaktadır (Goffman, 2021; 33). Goffman’a göre (2021; 
234) sahnelenen benlik bireyin başkalarına vermeye çalıştığı bir 
imajdır. Bu imajlar mimari mekanların sunduğu çerçeveler 
içerisinde sergilenmekte ve bireyler davranışlarını bu çerçevelere 
göre düzenlemektedir.  

Mimarlık

111



Goffman (2017), “Kamusal Alanda İlişkiler, Toplu 
Yaşamın Mikro İncelemeleri” başlıklı yapıtında, sahnelenen 
performansların mekansal düzenini kapsamlı biçimde 
tartışmaktadır. Bu tartışmada Goffman (2017); kişisel alan, benlik 
sınırları, etkileşim biçimleri, ritüeller, ve toplumsal jestler 
üzerinden kamusal mekanın kareografisini analiz etmektedir. 
Goffman’a (2017) göre modern kamusal yaşam, bireylerin 
birbirini tanımadan ama farkında olarak bir arada bulundukları bir 
davranış rejimi üretmektedir. Bu rejim ise; görme, duyma, 
dokunma ve yaklaşma gibi bedensel eylemlerin sınırlarını 
belirler. Söz konusu sınırlar, mimari düzenle doğrudan ilişkili 
olmakla birlikte mekanın ölçeği, şeffaflığı, erişilebilirliği ve akış 
biçimi, bireyin kamusal performansını yönlendirmektedir. Bu 
bağlamda Goffman’ın (2017) çalışmasında mimarlık, kamusal 
ilişkilerin yalnızca sahnesi değil, aynı zamanda senaryosunu da 
belirleyen bir düzenleyici olarak ele alınmaktadır. 

Bu çalışma, kamusal mekânın dönüşümü ile 
mahremiyetin görünürleşmesini incelemek üzere Erving 
Goffman’ın etkileşim sosyolojisini hem kuramsal bir temel hem 
de analitik bir yöntem olarak kullanmaktadır. Goffman’ın 
kamusal yaşamı bir “sahneleme düzeni” olarak ele alan 
yaklaşımı, bireyin görünürlük stratejilerini, etkileşim ritüellerini 
ve mekânın bu süreçlerdeki yönlendirici rolünü analiz edebilmek 
için güçlü bir araç sunar. Bu doğrultuda çalışma, Goffman’ın 
performans temelli kavramlarını sinemasal temsil aracılığıyla 
işleyen bir nitel çözümleme yöntemi geliştirmektedir. Sinemanın 
da toplumsal yaşam gibi bir sahneleme mantığına dayanması, 
Goffmancı kavramların sinematik mekânın çözümlenmesine 
uyarlanmasını mümkün kılmakta; böylece kamusal-mekânsal 
etkileşimin film aracılığıyla nasıl temsil edildiğini incelemek için 
sağlam bir kuramsal zemin oluşturmaktadır. 

Mimarlık

112



3. YÖNTEM: GOFFMAN’IN PERFORMANS 
KURAMINA DAYALI SİNEMATİK MEKAN 
ANALİZİ 

Bu çalışma, kamusal mekânın dönüşümünü ve 
mahremiyetin görünürleşmesini incelemek amacıyla nitel bir 
analiz yöntemi benimsemekte; Erving Goffman’ın performans 
kuramını sinemasal temsilin çözümlenmesine uyarlamaktadır. 
Sinemanın toplumsal yaşam gibi bir “sahneleme düzeni” 
kurması, Goffman’ın kavramlarının mekânsal temsilleri okumak 
için elverişli bir analitik çerçeve sunmasını sağlamaktadır. Bu 
nedenle yöntem, sinema sahnelerini yalnızca estetik bir anlatı 
olarak değil, toplumsal etkileşimlerin mimari mekân aracılığıyla 
düzenlendiği bir davranış alanı olarak değerlendirmeyi 
amaçlamaktadır. 

Çalışmanın yöntemi üç temel aşamadan oluşmaktadır: (1) 
filmin seçimi, (2) Goffman’ın kavramlarına göre sahneleme 
çözümlemesi, (3) mekansal performansın yorumlanması. İlk 
aşamada, kamusal yaşamı, görünürlük rejimlerini ve 
mahremiyet–kamusallık sınırlarının dönüşümünü temsil eden 
sinema filmleri taranmış; özellikle kamusal mekânın aktif bir 
etkileşim yüzeyi olarak kurgulandığı ve bireylerin kamusal 
davranış kalıplarının belirgin biçimde görünürleştiği yapımlar 
değerlendirilmiştir. Bu tarama sonucunda çalışma, tek bir film 
üzerinden derinlemesine bir analiz yürütmeyi amaçlamış ve 
Playtime (Jacques Tati, 1967) bu bağlamda özel olarak 
seçilmiştir.  

Filmin tercih edilmesinin temel nedeni, modern kentin 
kamusal mekânını şeffaflık, sürekli gözlenebilirlik ve 
davranışların mimari tarafından düzenlenmesi ilkeleri üzerinden 
olağanüstü düzeyde görünür kılmasıdır. Playtime’da cam 
yüzeylerin hâkimiyeti, gridal mekânsal organizasyon, modüler 
ofis katları, havalimanı ve fuar gibi modern kamusal mekân 

Mimarlık

113



tipolojileri, Goffman’ın “ön sahne/arka sahne” ayrımının 
neredeyse tamamen çözüldüğü bir düzen üretmektedir. Bu 
mimari kurgu, bireylerin kamusal performanslarının kesintisiz bir 
görünürlük alanında gerçekleşmesine, gündelik ritüellerin 
mekânsal normlarla standartlaşmasına ve mahremiyetin fiziksel 
olarak askıya alınmasına yol açmaktadır. Bu nedenle Playtime, 
kamusal etkileşimin mimari tarafından nasıl biçimlendirildiğini 
hem mekânsal hem davranışsal hem de temsil düzeyinde açık 
biçimde gösteren ender sinemasal örneklerden biridir. Filmin 
anlatısının büyük ölçüde kamusal mekânlarda gerçekleşmesi, 
Goffmancı kavramların sahneleme pratikleri içinde 
izlenebilirliğini artırmakta; böylece tek-film odaklı yaklaşım, 
derinlikli ve çok katmanlı bir çözümleme gerçekleştirmeye 
olanak tanımaktadır. 

Filmin analizi; Playtime’daki kamusal sahnelerin 
Goffman’ın performans, rol, ritüel, izlenim yönetimi ve 
görünürlük düzenine ilişkin kavramları üzerinden 
çözümlenmesini; mekânın toplumsal performansı nasıl 
düzenlediğine ilişkin mekân–beden–bakış ilişkilerinin 
incelenmesini; modern mimarinin mahremiyet/kamusallık 
sınırlarını nasıl yeniden ürettiğinin yorumlanmasını içermektedir. 
Bu doğrultuda analiz; sahne tanımlama, Goffman temelli 
kodlama ve mekânsal performansın yorumlanması olmak üzere 
üç aşamalı bir çözümleme kurgusuna dayanmaktadır: 

Sahne Tanımlama: Playtime’da kamusal mekânı 
doğrudan sahneleyen ve mimarinin etkileşim düzenini görünür 
kılan bölümler arasından üç temel mekânsal sekans analiz için 
seçilmiştir: havalimanı, ofis kompleksi ve sergi alanı. Bu 
sahneler, Goffman’ın performans kuramının farklı boyutlarını 
mimari ölçekte en belirgin şekilde görünür kıldıkları için 
çalışmanın analitik odağını oluşturmaktadır. 

Mimarlık

114



• Havalimanı sekansı, modern kamusal mekânlarda 
bireylerin birbirleriyle düşük yoğunluklu, mesafeli ve 
geçişken etkileşimler kurduğu bir davranış düzenini 
görünür kılmaktadır. Playtime’daki havalimanı; geniş 
görüş alanları, sürekli hareket hâlindeki kalabalık, cam 
yüzeylerin yarattığı yüksek görünürlük ve akışkan 
mekânsal organizasyon ile bireyleri hem sürekli 
izlenebilir kılmakta hem de karşılaşmaları yüzeysel bir 
ritme indirgemektedir. Bu mimari düzen, modern kamusal 
yaşamda anonimliği, geçiciliği ve mesafeyi yeniden 
üreten bir etkileşim modeli oluşturmaktadır. Bu nedenle 
havalimanı sekansı, kamusal davranış kalıplarının modern 
mimarlık aracılığıyla nasıl düzenlendiğini sinematik bir 
kompozisyon içinde göstermesi bakımından analize dâhil 
edilmiştir. 

• Ofis kompleksi sekansı, Goffman’ın (2021) ön sahne, 
rutin ve rol dağılımı kavramlarının mekânsal olarak en 
belirgin şekilde kurulduğu bölümdür. Filmdeki modüler 
ofis düzeni, her bireyin kendine ait küçük bir sahne içinde 
tekrar eden performanslar sergilediği, mimari olarak 
belirlenmiş davranış alanları oluşturmaktadır. Bu nedenle 
ofis kompleksi sekansının, mimarinin sosyal role nasıl 
yön verdiğini gözlemlemek için temel bir analitik katman 
sağladığı düşünülmektedir.  

• Sergi alanı sekansı, kamusal mekânın teatral bir vitrine 
dönüştüğü bağlamı temsil etmesi açısından önemlidir. 
Burada bireyler yalnızca birbirlerine görünmez, aynı 
zamanda mekânın görsel tüketim ritminin parçası hâline 
gelmektedir. Bu durum Goffman’ın (2021) performans ve 
vitrin kavramlarının, modern kültürel mekânlarda nasıl 
estetikleştiğini sinematik bir düzen içinde göstermektedir. 
Bu yüzden sergi sahnesi, görünürlük rejiminin üretiliş 

Mimarlık

115



biçimini analiz etmek için çalışma kapsamında önemli bir 
örneklem oluşturur. 

Goffman Temelli Kodlama: Sahnelerin 
çözümlenmesinde Goffman’ın çalışmaları temel alınmış ve 
mekânsal davranışın nasıl örgütlendiğini görünür kılmak 
amacıyla üç ana kavramsal kategori belirlenmiştir: (1) görünürlük 
düzenleri, (2) rol ve performans, (3) etkileşim ritüelleri.  

• Görünürlük düzenleri, mekânın etkileşim üzerindeki 
belirleyiciliğini analiz etmede kritik bir başlangıç 
noktasıdır. Bu kategori altında; mekânsal örgütlenme ve 
organizasyonun, bireylerin kamusal etkileşim biçimlerine 
etkileri araştırılmıştır. Bu bağlamda seçili sekanslarda yer 
alan mekanlarda bireylerin birbirlerini nasıl gördüğü, 
göründüğü ve izlenebilirlik üzerinden davranışlarını nasıl 
ayarladığı araştırılmıştır.  

• Rol ve performans, bireylerin bu görünürlük koşulları 
içinde üstlendikleri işlevsel ya da geçici kimlikleri ve bu 
kimlikleri mekânın sunduğu sahnelerde nasıl 
sürdürdüklerini incelemeye olanak tanımaktadır.  

• Etkileşim ritüelleri, Goffman’ın karşılıklı davranış 
düzenlerini açıklayan temel kavram seti olarak; bireylerin 
birbirleriyle kurdukları mikro temasların (nazik geçişler, 
kaçınma, selamlaşma, telafi jestleri) mekânsal 
koreografiye nasıl dönüştüğünü analiz etmeyi mümkün 
kılmaktadır.  

Mekânsal Performansın Yorumlanması: Goffman 
temelli kodlama sürecinin ardından, bu aşamada elde edilen 
bulgular mekânsal performans kavramı çerçevesinde 
yorumlanmıştır. Bu yorumlama süreci, mekânın toplumsal 
etkileşimleri nasıl yönlendirdiğini, bireylerin kamusal ve mahrem 
alanlar arasındaki sınırları hangi mimari düzenekler aracılığıyla 
deneyimlediğini ve görünürlük rejiminin mekânsal temsil 

Mimarlık

116



stratejileriyle nasıl kurulduğunu ortaya koymayı amaçlamaktadır. 
Böylece kodlama yoluyla tanımlanan davranış örüntülerinin, 
belirli mekânsal koşullar altında nasıl üretildiği ve sürdürüldüğü 
analiz edilmiştir. 

Bu bağlamda mekân, yalnızca etkileşimlerin gerçekleştiği 
pasif bir arka plan olarak değil; bireylerin rollerini, hareketlerini 
ve karşılaşma biçimlerini çerçeveleyen, hatta yönlendiren aktif 
bir sahneleme aygıtı olarak ele alınmıştır. Kamusal mekânın 
mimari organizasyonu; görüş alanları, sınır geçirgenlikleri, 
dolaşım şemaları ve şeffaflık düzeyleri üzerinden, hangi 
davranışların mümkün, hangilerinin bastırılmış ya da görünmez 
kılındığını belirleyen bir düzen üretmektedir. Bu düzen, kamusal 
ve mahrem alanlar arasındaki sınırların kimi zaman keskin 
biçimde tanımlandığı, kimi zaman ise bilinçli olarak 
muğlaklaştırıldığı bir mekânsal performans alanı yaratmaktadır. 

Bu yorumlama süreci, Playtime’ın sinemasal temsili 
aracılığıyla modern kentin mimarisinin, toplumsal performansın 
üretildiği ve denetlendiği aktif bir düzenek olarak nasıl işlediğini 
görünür kılmayı hedeflemektedir. Tek-film odaklı bu yöntem, 
kamusal alanın güncel dönüşümlerini; mekânsal kurgu, davranış 
kalıpları ve temsil stratejileri arasındaki karşılıklı ilişkiyi dikkate 
alarak bütüncül biçimde değerlendirme imkânı sunmaktadır. 

 

4. BULGULAR 

Bu bölümde elde edilen bulgular, Goffman temelli 
kodlama sürecinde tanımlanan üç ana analitik kategori 
doğrultusunda sunulmuştur: görünürlük düzenleri, rol ve 
performans ile etkileşim ritüelleri. Bu kategorilere ilişkin her bir 
başlık altında, Playtime filminden seçilen üç temel mekânsal 
sekans (havalimanı, ofis kompleksi ve sergi alanı) ayrı ayrı ele 
alınarak; farklı kamusal mekân tipolojilerinin toplumsal 

Mimarlık

117



davranışları nasıl farklı biçimlerde yapılandırdığını görünür 
kılmak amaçlanmıştır. 

4.1. Görünürlük Düzenleri 

Havalimanı: Geniş açıklıklar, sürekli akış hâlindeki 
kalabalık ve cam yüzeylerin yarattığı yüksek geçirgenlik, 
bireyleri istemsiz biçimde görünür kılarken; aynı zamanda 
etkileşimin düşük yoğunluklu ve mesafeli bir ritim içinde 
sürdürülmesine olanak tanımaktadır. Bu koşullar Goffman’ın 
(2017;32) “tarama” olarak tanımladığı -mekândaki katılımcı 
bireylerin birbirlerinin varlığını kısa bir bakışla tanıyıp, ardından 
dikkatini geri çekerek anonimliği koruduğu- normun işlemesi için 
ideal bir mekânsal zemin oluşturmaktadır.  Böylece havalimanı, 
yüksek izlenebilirlik ile düşük etkileşim arasındaki modern 
kamusal dengeyi mimari düzeyde yeniden üretmektedir.  

 

Şekil 1. Filmdeki havalimanı iç mekânının kamusal etkileşim ve 
görünürlük ilişkisi 

Ofis Kompleksi: Bu sekans, Goffman’ın (2021) 
performans ve vitrin kavramlarını belirgin biçimde görünür 
kılmaktadır. Modüler ofis düzeni, her çalışanı işlevsel olarak 
ayrışmış ancak sürekli görünür olan küçük “ön sahneler”e (set) 
yerleştirerek; her bireyi kendisine tahsis edilmiş mikro sahnede 
rutinleşmiş rolünü kesintisiz biçimde sürdürmek zorunda 
bırakmaktadır. Bu mimari örgütlenme, görünürlüğü yalnızca 

Mimarlık

118



mekânsal bir özellik olmaktan çıkararak; performansın 
sürekliliğini, rolün istikrarını ve davranışın denetlenebilirliğini 
sağlayan bir kontrol mekanizmasına dönüştürmektedir.   

 

Şekil 2. Çalışanları sürekli görünür olan modüllere yerleştirerek 
performansın sürekliliğini ve rol istikrarını mekânsal olarak 

zorunlu kılan mimari kurgu 

Sergi Alanı: Bu sekans, görünürlüğün bir düzenleme 
ilkesinden çok bir gösteriye dönüştüğü mekânsal bir sahneleme 
sunmaktadır. Sergi mekânının görsel tüketime dayalı 
organizasyonu, bireyleri aynı anda hem izleyen hem izlenen 
konumuna yerleştirerek Goffman’ın (2021) “vitrin” ve “gösterim 
alanı” kavramlarını sinematik ölçekte somutlaştırmaktadır. Bu 
bağlamda görünürlük, yalnızca kamusal davranışı düzenleyen bir 
norm olmaktan çıkarak; mekânın kendisini kuran, estetik olarak 
dramatize edilen temel bir unsura dönüştürmektedir. Böylece 
sergi alanı, modern kamusal mekânın performatif doğasının en 
açık şekilde teşhir edildiği bir görsel sahne hâline gelmektedir.  

Mimarlık

119



 
Şekil 3. Playtime’da sergi alanı: Görünürlüğün vitrinsel bir 
gösteriye dönüştüğü, bireylerin aynı anda hem izleyen hem 
izlenen konumunda yer aldığı performatif kamusal mekân 

4.2. Rol ve Performans 

Havalimanı: Bu sekansta yolcular, kişisel öznellikten çok 
mekânın yönlendirdiği akışlara uyum sağlayan geçici ve anonim 
roller üstlenmektedir. Bu roller, büyük ölçüde yürüme, bekleme, 
yön bulma gibi minimum performans gerektiren rutin 
hareketlerden oluşmaktadır. Goffman’ın (2017) kamusal 
alanlarda gözlenen düşük yoğunluklu performans repertuvarına 
karşılık gelen bu durum, bireylerin kamusal görünürlük içinde var 
olsalar da etkileşimsel olarak nötr ve geçişken bir davranış düzeni 
benimsemeleriyle karakterizedir. 

 

Şekil 4. Havalimanı mekânında düşük yoğunluklu kamusal 
performansların mimari akışlar ve roller aracılığıyla örgütlenmesi 

Mimarlık

120



Ofis Kompleksi: Bu sekansta, ofis içinde çalışanlara 
görevleri doğrultusunda atanan rollerin, mekânın mimari 
yerleşimiyle örtüşerek düzenli bir işleyiş ürettiği görülmektedir. 
Her bir çalışan, Goffman’ın (2017;54) kişisel mekan olarak 
tanımladığı şekilde, kendisine ait çalışma alanında belirli bir 
davranış repertuvarını tekrarlamaktadır. Böylece mekân, rolün 
sürekliliğini ve performansın istikrarını destekleyen bir 
sahneleme düzeni hâline gelmektedir.  

  

Şekil 5. Sekreter ve danışma pozisyonu ile modüler ofis 
birimlerine hizmet veren çalışan 

Sergi Alanı: Sergi alanında roller, mekânın estetik 
çerçevesi tarafından yönlendirilmekte ve spontane 
performanslara açık hale gelmektedir. Bu tarz mekanlarda 
Goffman’ın (2017;60) “kullanım mekanı” olarak tanımladığı; 
bireyin hemen etrafında veya önünde bulunan ve oradaki hak 
iddiasının görünür araçsal ihtiyaçlar dolayısıyla tanındığı 
bölgeler, ziyaretçilerin rol ve mekan ilişkisini 
biçimlendirmektedir. Playtime filmindeki sergi alanı sekansında; 
sergilenen ürünlere ilişkin standların giriş bölgelerinin kullanım 
mekanı olarak işlevlendiği görülmektedir.  

Mimarlık

121



 

Şekil 6. Standların giriş bölgelerinin “kullanım mekânı” olarak 
işlev gördüğü sahne 

4.3. Etkileşim Ritüelleri 

Havalimanı: Yolcular arasındaki nazik yönelme, yol 
verme, hız ayarlama gibi davranışlar Goffman’ın (2017) 
destekleyici etkileşim ritüellerinin tipik örnekleri olarak bu 
sekansta görülmektedir. Burada bireyler, kısa jestlerle akışı 
sürdürmektedir. Ayrıca havalimanındaki yoğun hareket, 
çarpışma ihtimalini yükseltmektedir. Bu nedenle geri çekilme, 
yön değiştirme, sıra bekleme gibi telafi edici ritüeller de bu 
sekansta dikkat çekmektedir. Film bunları mizahi bir abartıyla 
sergilemektedir. Bu mekandaki insanların birbirini tanımayan 
yabancılar olmasına rağmen ortak bir ritim içinde hareket etmesi 
ise, Goffman’ın (2017) tarif ettiği zayıf bağ işaretlerinin (bakış 
kaçırma, beden hizalama, sırayı koruma) mekansal bir 
kareografiye dönüştüğünü göstermektedir. Son olarak Tati’nin 
mizahı, havalimanındaki bu düzenin içerisine küçük norm 
sapmaları (yanlış yönelenler, aynı anda dönen kalabalıklar, ritmin 
bozulması) ekleyerek, normalin kırılganlığını görünür 
kılmaktadır.  

Mimarlık

122



 
Şekil 7. Mekan içerisinde yol bulmaya çalışan bir turist kafilesinin 

bekleme ve sıraya girme davranışı 

Ofis Kompleksi: Ofis çalışanları arasındaki baş selamı, 
nazik geçişler ve kapı tutma davranışları, Goffman’ın (2017) 
karşılıklılık temelli olumlu ritüellerinin mekân tarafından nasıl 
standartlaştırıldığını açıkça göstermektedir. Buna karşılık, yanlış 
kapıya yönelme, çarpışma ihtimali veya masalar arasındaki 
kaçınma gibi durumlar ise telafi edici ritüelleri devreye 
sokmaktadır. Özellikle cam yüzeylerin ve modüler mobilyaların 
hâkim olduğu düzen, hata payını artırarak bu telafi anlarını daha 
görünür kılmaktadır. Çalışanların birbirini tanıma biçimlerinde 
ortaya çıkan mekanikleşmiş tokalaşmalar, kısa işaretleşmeler ve 
içsel hiyerarşiyi belirleyen küçük jestler ise “bağ işaretleri”nin 
ofis bağlamındaki karşılıklarıdır. Tüm bu pratikler, ofis düzeninin 
normalliği otomatik tekrarlarla sürekli yeniden ürettiğini; buna 
karşın Tati’nin, yanlış kişiyle konuşmak, mekânı yanlış okumak 
ya da cam duvarlara çarpmak gibi norm sapmalarını görünür 
kılarak; bu mekânsal performansın ne denli kırılgan olduğunu 
açığa çıkardığını göstermektedir.  

Mimarlık

123



 
Şekil 8. Filmin ana karakteri Mösyö Hulot’un mekanı yanlış 

okuyarak bir toplantı salonuna davetsiz girişi 

Sergi Alanı: Sergi alanı sekansı, bireyin mekânla kurduğu 
görünür ve görünmez ilişkilerin teatral bir çerçeveye oturduğu bir 
düzen sunmaktadır. Bu mekânda birey, sergilenen nesnelerle 
birlikte adeta bir “gösteri objesi”ne dönüşmekte; yönelimler ve 
duruşlar vitrin mantığıyla biçimlenmektedir. Buradaki etkileşim 
pratikleri nazik durma, ürün inceleme ve diğer ziyaretçiye alan 
açma gibi destekleyici ritüellerle estetikleşirken; sergi mekânı, 
Goffman’ın olumlu ritüellerinin daha gösterişli ve koreografik 
hâline sahne olmaktadır. Kalabalığın yoğunlaştığı anlarda 
çarpışmadan kaçınma, çarpışma sonrası küçük özür jestleri ya da 
geri çekilme davranışları ise telafi edici ritüelleri 
belirginleştirmektedir. Ayrıca, satıcı–ziyaretçi temasları, bakış 
alışverişleri ve stand çevresinde oluşan geçici kümelenmeler, bu 
alanda anlık ve kırılgan bağ işaretleri üretmektedir. Ancak 
mekânın vitrinsel düzeni, “normal davranış”ı bile teatral bir 
gösteriye dönüştürmektedir. Tati, yanlış standı inceleme, nesneyi 
yanlış yorumlama veya gösterim ritminin bozulması gibi küçük 
sapmalarla bu yapay düzeni kırarak sergi alanının performatif 
doğasını görünür kılmaktadır.  

Mimarlık

124



 
Şekil 9. Sergi mekanındaki bir ürünün tanıtımı esnasında oluşan 

rastlantısal topluluk 

4.4. Mekânsal Performansın Yorumlanması 

Playtime’da görünürlük düzenleri, rol ve performans ile 
etkileşim ritüelleri üzerinden elde edilen bulgular birlikte ele 
alındığında, modern kamusal mekânın nötr bir kullanım alanı 
olmaktan ziyade, toplumsal davranışları üreten ve denetleyen bir 
sahneleme aygıtı olarak işlediği görülmektedir. Filmde mimari, 
bireysel eylemlerin yalnızca gerçekleştiği bir zemin değil; hangi 
davranışların mümkün, hangilerinin “normal” ya da sapma olarak 
algılanacağını belirleyen kurucu bir düzenek olarak ortaya 
çıkmaktadır. Bu yönüyle mekân, Goffman’ın gündelik yaşamı 
sahnelenmiş bir etkinlik olarak tanımlayan yaklaşımının 
somutlaştığı temel aktörlerden biri hâline gelmektedir. 

Playtime filminde yer alan havalimanı, ofis kompleksi ve 
sergi alanı, kamusal performansın farklı yoğunluklarda ve farklı 
denetim biçimleriyle üretildiği mekânsal sahneler sunmaktadır. 
Havalimanı sekansında görülen iç mekânlar, akışkan ve geçirgen 
yapısı ile bireyleri sürekli görünür kılarken; etkileşimi yüzeysel 
ve geçici bir düzeyde tutmaktadır. Ofis kompleksinde yer alan 
çalışma birimleri ise modüler ve tekrarlı mimari dokusuyla, rol 
dağılımını sabitleyerek adeta performansın sürekliliğini zorunlu 
kılmaktadır. Son olarak sergi alanı sekansında oluşturulan 
vitrinsel mimari kurgu, görünürlüğü estetikleştirerek; gündelik 

Mimarlık

125



davranışları teatral bir gösteriye dönüştürmektedir. Bu bağlamda 
incelenen bu üç mekân, kamusal performansın tek tip değil, 
mimari organizasyonun biçimine göre farklılaşan bir üretim 
süreci olduğunu incelikli bir şekilde ortaya koymaktadır.  

Seçili sekanslardaki kamusal ve mahrem alanlar 
arasındaki sınırların ise fiziksel ayrımlardan ziyade, görünürlük 
dereceleri ve davranışın izlenebilirliği üzerinden kurulduğu 
görülmektedir.  İç mekânlardaki cam yüzeyler, açık planlar ve 
süreklilik arz eden dolaşım şemaları, bireyin geri çekilme 
olanağını sınırlayarak mahremiyetin mekânsal olarak aşındığı 
kamusal bir düzen üretmektedir. Bu durum, bireyleri yalnızca 
görünür kılmakla kalmayarak; aynı zamanda davranışlarını 
sürekli olarak ayarlamaya, düzeltmeye ve normlara uyumlu hâle 
getirmeye zorlayan bir performans baskısı yaratmaktadır. 
Böylece mekân, davranışın hem sahnesi hem de denetim aracına 
dönüşmektedir. Ancak Tati’nin sinemasal yaklaşımı, bu düzeni 
doğal ya da sorunsuz bir yapı olarak sunmak yerine, sürekli olarak 
küçük kırılmalar üzerinden görünür kılmaktadır. Yanlış yönlenen 
bedenler, cam duvarlara çarpan figürler, senkronize olamayan 
kalabalıklar ve vitrinsel mantığı bozan jestler, mekânsal 
performansın ne kadar kırılgan ve yapay olduğunu açığa 
çıkarmaktadır. Bu sapmalar ile Tati, modernizmin oluşturduğu bu 
kamusal düzenin kendiliğinden değil; aksine sürekli tekrar, uyum 
ve disiplin gerektiren bir sahneleme olduğunu alaycı bir dille ifşa 
etmektedir.  

Bu çerçevede Playtime, modern kamusal mekânın 
rasyonel, şeffaf ve düzenli olduğu varsayımını eleştirel bir 
biçimde tersyüz etmektedir. Mimarlık, burada ilerleme ve 
verimlilik ideallerinin taşıyıcısı olduğu kadar, bireysel öznelliği 
bastıran ve davranışı standartlaştıran bir mekanizma olarak da 
görünür hâle gelmektedir. Mekânsal performans, bireyin bilinçli 
temsiline değil; mimarinin dayattığı görünürlük rejimleri, rol 

Mimarlık

126



çerçeveleri ve etkileşim ritimleri içinde otomatikleşen bir 
gündelik yaşama işaret etmektedir. 

 

5. SONUÇ 

Playtime üzerinden elde edilen bulgular, Erving 
Goffman’ın gündelik yaşamı “sahnelenmiş bir faaliyet dizisi” 
olarak kavramsallaştıran yaklaşımının, modern mimarlık ve 
kamusal mekân bağlamında güçlü bir mekânsal karşılık 
bulduğunu göstermektedir. Goffman’ın bireyler arası etkileşime 
odaklanan mikro-sosyolojik çerçevesi, bu çalışma kapsamında 
mimari düzenekler aracılığıyla genişletilerek; kamusal 
davranışların yalnızca kişiler arası ilişkilerle değil, mekânsal 
organizasyonlar tarafından da üretildiğini ortaya koymaktadır. 
Böylece performans, bireysel niyetlerden çok, mimarinin 
sunduğu görünürlük koşulları, dolaşım şemaları ve davranış 
normları içinde şekillenen bir toplumsal pratik olarak 
okunmaktadır (Goffman, 2017; 2021). 

Bu okuma, Henri Lefebvre’in mekânın toplumsal olarak 
üretildiği yönündeki yaklaşımıyla doğrudan ilişkilendirilebilir. 
Lefebvre’e (2014) göre mekân, edilgen bir kap değil; toplumsal 
ilişkilerin üretildiği, yeniden düzenlendiği ve ideolojik olarak 
yüklü bir yapıdır. Playtime’da havalimanı, ofis ve sergi alanı gibi 
modern kamusal mekânlar, tam da bu anlamda, belirli davranış 
biçimlerini mümkün kılan ve diğerlerini dışlayan mekânsal 
pratikler üretmektedir. Filmde mimari, görünürlüğü artıran ancak 
etkileşimi yüzeyselleştiren bir düzen kurarak, modern kentsel 
yaşamın rasyonelleşmiş ve denetimli doğasını görünür 
kılmaktadır.  

Buna paralel olarak, Michel Foucault’nun gözetim ve 
disiplin kavramları da Playtime’daki mekânsal performans 
rejimlerini anlamak için önemli bir teorik arka plan sunmaktadır. 
Cam yüzeyler, açık planlar ve kesintisiz görüş alanları, bireyin 

Mimarlık

127



sürekli izlenebilir olduğu bir kamusal düzen üretirken; bu durum 
davranışların içselleştirilmiş bir denetim altında sürdürülmesine 
yol açmaktadır (Foucault, 2012). Ancak Playtime, bu gözetim 
rejimini açık bir baskı mekanizması olarak değil, gündelik 
yaşamın “normal” akışı içinde görünmezleşen bir düzen olarak 
temsil etmektedir. Bu yönüyle film, disiplini zorlayıcı değil; 
alışkanlıklar ve tekrarlar yoluyla işleyen bir mekanizma olarak 
ele almaktadır. Öte yandan, sergi alanında belirginleşen vitrinsel 
mekânsal kurgu, Guy Debord’un “gösteri toplumu” kavramıyla 
ilişkilendirilebilir. Debord’a (1996) göre modern toplumda 
toplumsal ilişkiler giderek temsiller aracılığıyla kurulmakta; 
bireyler hem izleyici hem de gösterinin bir parçası hâline 
gelmektedir. Playtime’daki sergi sekansı, görünürlüğün yalnızca 
davranışı düzenleyen bir norm değil, başlı başına 
estetikleştirilmiş bir gösteri unsuruna dönüştüğünü ortaya 
koymaktadır. Bu bağlamda kamusal mekân, gündelik hayatın 
teatralleştirildiği bir vitrin işlevi görmektedir. 

Bu kuramsal çerçeve içinde Playtime, modernist 
mimarlığın rasyonellik, şeffaflık ve düzen ideallerini sorgulayan 
eleştirel bir temsil sunmaktadır. Film, mimarlığı ilerleme ve 
verimlilik söylemleriyle ilişkilendirirken, aynı zamanda bu 
düzenin bireysel öznelliği nasıl bastırdığını ve davranışları nasıl 
standartlaştırdığını görünür kılmaktadır. Goffman’ın performans 
kavramı, bu bağlamda yalnızca kişiler arası etkileşimleri değil; 
mimari aracılığıyla kurulan daha geniş bir kamusal disiplin 
rejimini okumak için işlevsel hâle gelmektedir. 

Sonuç olarak bu çalışma, Goffman’ın mikro ölçekte 
geliştirdiği etkileşim kuramını, sinemasal temsil ve mimari analiz 
yoluyla mekânsal bir düzleme taşımaktadır. Playtime, modern 
kamusal mekânın yalnızca toplumsal yaşamın gerçekleştiği bir 
alan değil; bu yaşamı biçimlendiren, sınırlayan ve yeniden üreten 
bir performans rejimi olduğunu göstermektedir. Bu yönüyle film, 
modern kent deneyimine dair eleştirel bir düşünme zemini 

Mimarlık

128



sunarken, mimarlığın toplumsal davranış üzerindeki kurucu 
rolünü yeniden tartışmaya açmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

129



KAYNAKÇA 

Colomina, B. (2020). Mahremiyet ve Kamusallık, Kitle İletişim 
Aracı Olarak Modern Mimari. (Çev. Aziz Ufuk Kılıç). 
İstanbul: Metis Yayınları.  

David, H. (1996). Postmodernliğin Durumu. (Çev. Sungur 
Savran). İstanbul: Metis Yayınları. 

Debord, G. (1996). Gösteri Toplumu. (Çev. Ayşen Ekmekçi, 
Okşan Taşkent). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Duerr, H. P. (2004). Mahremiyet, Uygarlaşma Sürecinin Miti-II. 
(1. Baskı). (Çev. Mustafa Tüzel). Ankara: Dost Kitabevi.  

Foucault, M. (2012). Discipline and punish: The birth of the 
prison. Vintage. 

Goffman, E. (2017). Kamusal Alanda İlişkiler, Toplu Yaşamın 
Mikro İncelemeleri. (1. Baskı).  (Çev. M. Fatih Karakaya). 
Ankara: Heretik Yayınları. 

Goffman, E. (2021). Gündelik Yaşamda Benliğin Sunumu. 
(4.Baskı). (Çev. Barış Cezar). İstanbul: Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2020). Şeffaflık Toplumu. (Çev. Haluk Barışcan). 
İstanbul: Metis Yayınları. 

Jacobs, J. (1961). Büyük Amerikan Şehirlerinin Ölümü ve Yaşamı. 
(Çev. Bülent Doğan). İstanbul: Metis Yayınları. 

Lefebvre, H. (2014). Mekânin Üretimi. (Çev. Işık Ergüden). 
İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Lefebvre, H. (2016). Şehir Hakkı. (Çev. Işık Ergüden). İstanbul: 
Sel Yayıncılık. 

Sennett, R. (1992). Gözün Vicdanı. (Çev. Süha Sertabiboğlu). 
İstanbul: Metis Yayınları. 

Vincent, D. (2020). Mahremiyetin Kısa Tarihi. (1. Baskı). (Çev. 
Orhan Düz). Ankara: Fol Kitap. 

Mimarlık

130



DİJİTAL TASARIM YAKLAŞIMLARININ 
MİMARİDE KULLANILMASI1 

 

Ertan VARLI2 

 

1. GİRİŞ 

Yüzyıllar içerisinde belirli bir tecrübe ve bilgi birikimiyle 
gelişen mimarlık pratiği geleneksel bir süreci beraberinde 
getirmektedir. Dijital teknolojilerin kullanılmadığı geleneksel 
tasarım süreci; görsel düşünceye dayalı, tasarım düşüncesinin 
çizim, maket gibi tekniklerle geliştirildiği ve biçimlendiği bir 
süreçtir. Dijital teknolojilerin kullanıldığı tasarım süreci ise en 
baştan her ayrıntısının tanımlandığı bir süreç olmanın ötesinde, 
belirli kural ve parametrelerin belirli aşamalarda tanımlandığı, 
tasarımların ve çizimlerin kağıt üzerinde değil bilgisayarlarda 
verildiği bir süreç olarak tanımlanabilir. 

Günümüz mimarlık ortamında dijital teknolojilerin 
gelişmesiyle birlikte bir grup mimarın bilgisayarı tasarım ortağı 
olarak kullanması mimari tasarım sürecinde değişimi buna bağlı 
olarak da tasarım yaklaşımlarındaki değişimi de zorunlu kılmıştır. 
Son yıllarda yaygın bir şekilde kullanılmaya başlayan dijital 
tasarım yaklaşımlarından olan topolojik tasarım, izomorfik 
tasarım, parametrik tasarım, türetici tasarım/biçim gramerleri, 
evrimsel sistemler/genetik algoritmalar, animasyon teknikleriyle 
tasarım ve performansa dayalı tasarım yaklaşımları çalışmanın 
kapsamını oluşturmaktadır. 

1  “Geleneksel ve dijital tasarım yaklaşımlarının okunulabilirliğinin incelenmesi” 
doktora tezinden üretilmiştir.  

2  Dr. Öğr. Üyesi, Trakya Üniversitesi Mimarlık Fakültesi, ORCID: 0000-0001-5243-
5266. 

Mimarlık

131



2. TASARIM KAVRAMI VE SÜRECİ 

Tasarım kelimesi, sözlük karşılığı olarak bir ürünü ortaya 
koymaya yönelik düşünsel ya da maddi çalışmalar süreci, bir 
şeyin biçimini zihinde oluşturma işi ya da bu yolla düşünülmüş 
biçim olarak tanımlanmaktadır (TDK, 2024).  

Tasarım kavramı, tasarım araştırmacıları tarafından kendi 
kabulleri doğrultusunda farklı şekillerde yorumlanmış ve buna 
bağlı olarak çeşitli tanımlamalar yapılmıştır. Tasarım kavramını; 
Archer (1965) “sonuca odaklanan bir problem çözme faaliyeti”, 
Newell ve Simon (1972) “problem çözme süreci”, Ovalı (2012) 
“hem soyut bir zihinsel biçimlendirme sürecine hem de bu sürecin 
sonucunda ortaya çıkan somut nesneye işaret eden iki yönlü bir 
kavram” olarak açıklamaktadır. 

Farklı tasarımcılar tarafından yapılan bu tanımların ortak 
özelliği, birbirlerinden farklı olmalarıdır. Bunun temel nedeni, 
tasarımcı sayısı kadar tasarım yapma biçiminin ve dolayısıyla 
tasarım tanımının bulunmasıdır.  

Tasarım üzerine yapılan araştırmalardan çıkarılan genel 
kanı, tasarımda iki farklı düşünce biçiminin bulunduğudur. Uraz 
tasarımdaki bu düşünce biçimlerini; birincisini hızlı, bütüncül, 
detaylara inmeyen ve çok seçenekli; ikincisini ise temkinli, 
detaycı, parçalara yönelik ve aşamalı gelişen bir düşünce faaliyeti 
olarak tanımlamaktadır. Uraz (1993), bu düşünce biçimlerini 
“buluş yapan düşünce (yanal düşünme)” ve “akıl yürütme 
(doğrusal düşünme)” başlıkları altında açıklamaktadır (Uraz, 
1993). 

Mimarlık

132



 
Şekil 1. Yanal ve doğrusal tasarımcı düşünce yaklaşımları (Uraz, 

1993) 

Mimari tasarım; düşünülen yapının içerisinde yer alacak 
eylemler için gerekli alanların tasarlandığı, plan ve şemalar 
aracılığıyla uygulama projelerinin üretildiği bir süreç olarak 
tanımlanmaktadır (Bayazıt, 2004). 

Birçok araştırmacı ve yazarın ortak görüşü tasarım 
sürecinin analiz, sentez ve değerlendirme olmak üzere üç temel 
aşamadan oluştuğu yönündedir (Archer, 1965; Bayazıt, 2004). 

Analiz süreci; tasarım probleminin belirlenmesi, 
tanımlanması ve araştırılmasını kapsayan aşamadır. Bu süreç, 
problemin açık biçimde ortaya konulmasına ve sentez aşamasında 
kullanılacak bilgilerin toplanması, düzenlenmesi ve 
değerlendirilmesine yönelik eylemleri içermektedir. Sentez 
süreci, çözüm önerilerinin oluşturulduğu aşamadır. 
Değerlendirme süreci ise analiz aşamasında elde edilen bilgiler 
ile analiz ve sentez süreçlerinde kabul edilen ölçütler 
doğrultusunda seçimlerin yapıldığı, bu seçimlerin denendiği ve 
gerektiğinde geliştirildiği bir aşamadır.  

Genel olarak tasarım süreci, tasarımcının problemle ilk 
karşılaştığı aşamadan çözümün ortaya konulduğu son aşamaya 
kadar geçen sürede gerçekleştirdiği bir dizi işlemler zinciri olarak 
ifade edilebilir. 

Mimarlık

133



Günümüz mimarlığında; dijital teknolojilerle birlikte son 
ürünün değil tasarım sürecinin de tasarlanması gerekliliği ortaya 
çıkmıştır. Artık tasarım süreci en baştan her ayrıntısının 
tanımlandığı bir süreç olmanın ötesinde, belirli kural ve 
parametrelerin belirli aşamalarda tanımlandığı ve tamamı 
önceden tahmin edilemeyen olasılıksal bir yapıya doğru 
gitmektedir.  

Günümüzde dijital teknolojilerin gelişmesi ile birlikte 
mimarlık pratiği geleneksel tasarım yaklaşımlarından farklı 
olarak dijital tasarım yaklaşımlarının kullanımı ile ilgili 
araştırmaların parçası haline gelmiştir. 

 

3. DİJİTAL TASARIM YAKLAŞIMLARI 

Literatürde “dijital tasarım” kavramı; dijital mimarlık, 
bilgisayar ortamında tasarım, tasarım teknolojileri ve bilgisayar 
ortamında mimarlık gibi farklı terimlerle ifade edilmektedir. 
Dijital tasarım, tasarım sürecinin bir teknoloji aracılığıyla 
gerçekleştirildiğini ifade etmekte olup, mimarlıkta tasarım 
geliştirme amacıyla kullanılan bilgisayar tabanlı teknolojileri 
kapsamaktadır.  

Günümüzde dijital tasarım yaklaşımları, birçok 
araştırmacı tarafından farklı yönleriyle ele alınmıştır. Kipnis, 
Lynn, Van Berkel ve Bos, Kwinter ve Oosterhuis dijital tasarımın 
teorik ve felsefi boyutlarını incelerken; Zellner ve Rosa bu 
yaklaşımların karakteristik özelliklerine odaklanmıştır. 
Kolarevic, Schnabel ve Oxman ise dijital tasarım yaklaşımlarını 
metodolojik açıdan sınıflandırmıştır (Kolarevic, 2007; Schnabel, 
2007; Oxman, 2006). 

Kolarevic, dijital tasarım yaklaşımlarını; Öklit dışı 
geometriler, topolojik yaklaşımlar, parametrik tasarım, 
performansa dayalı tasarım, güç alanlarının tanımlanmasına 

Mimarlık

134



dayalı tasarım, biçim değişimlerine dayalı tasarım ve genetiğe 
dayalı yaklaşımlar gibi çeşitli başlıklar altında sınıflandırmıştır 
(Kolarevic, 2007). 

Bu çalışmada dijital tasarım yaklaşımları yedi ana başlık 
altında incelenmiştir: 

 Topolojik tasarım 

 İzomorfik tasarım 

 Parametrik tasarım 

 Türetici tasarım / biçim gramerleri 

 Evrimsel sistemler / genetik algoritmalar 

 Animasyon teknikleriyle tasarım 

 Performansa dayalı tasarım 

3.1. Topolojik Tasarım 

Türk Dil Kurumu Sözlüğü’nde topoloji; geometrik 
cisimlerin nitelikleriyle ilgili özelliklerini ve bağıl konumlarını, 
biçim ve büyüklüklerinden bağımsız olarak ele alan geometri dalı 
olarak tanımlanmaktadır (TDK, 2024). 

Greg Lynn’in 1993 yılında yayımladığı Architectural 
Curvilinearity başlıklı makalesi, tasarım alanında topolojik 
yaklaşımın erken ve önemli örneklerinden birini oluşturmaktadır. 
Lynn, bu çalışmasında topolojik mimariyi, “biçimleri akışkan bir 
mantıkla ilişkilendirmek” olarak tanımlamaktadır (Lynn, 1993). 
Bu yaklaşımda NURBS eğri ve yüzeylerinin kullanımı yaygındır. 
Kontrol noktalarının, ağırlıkların ve düğümlerin konumlarının 
değiştirilmesiyle çok sayıda farklı ve kendi içinde tutarlı NURBS 
eğri ve yüzeyleri üretmek mümkün olmaktadır.1997 yılında 
açılışı yapılan, Frank Gehry tarafından tasarlanan Guggenheim 
Müzesi ise topolojik tasarım yaklaşımına örnek gösterilebilecek 
önemli yapılardan biridir (Kolarevic, 2007). 

Mimarlık

135



 

 

Şekil 2. Guggenheim Müzesi (www.arcspace.com) 

3.2. İzomorfik Tasarım 

İzomorf kelimesi sözlük anlamı itibarıyla eşbiçimli olarak 
tanımlanmaktadır (TDK, 2024). Greg Lynn tarafından “blob 
mimarlığı” olarak adlandırılan ve literatürde blobitecture ya da 
blobism gibi terimlerle de anılan izomorfik tasarım yaklaşımında, 
yüzeyler “blob” ya da “metaball” olarak tanımlanan biçimlerden 
oluşmaktadır (Lynn, 1999). 

“Blob” ya da “metaball”lar, elipsoit nesnelerin 
birbirleriyle etkileşimleri sonucunda ortaya çıkan amorf 
biçimlerdir. Bu nesneler, iç kısımlarında bir kütleye, dış 
yüzeylerinde ise bir etkileşim alanına sahiptir. Söz konusu 
etkileşimler pozitif ya da negatif yönde gerçekleşebilmekte ve bu 
etkileşimler sonucunda izomorfik yüzeyler oluşmaktadır. 
(Kolarevic, 2007). 

 

Şekil 3. İzomorfik yüzeylerin oluşumu (Kolarevic, 2007). 

Mimarlık

136



1999 yılı Uluslar arası Frankfurt Araba Fuarı’nda 
Bernhard Franken tasarımı olan BMW Pavyonu izomorfik 

tasarıma örnek olarak gösterilebilecek bir yapıdır. 

 

Şekil 4. BMW Pavyonu (www.alexgeddes.blogspot.com) 

3.3. Parametrik Tasarım 

Türk Dil Kurumu Sözlüğü’nde parametre; cebirde bir 
denklemin katsayılarına giren değişken nicelik, bilgisayar 
bilimlerinde ise bir dizi komutun sisteme girilen çeşitli veriler 
üzerinde işlem yapmasını sağlayan bir terim olarak 
tanımlanmaktadır (TDK, 2024). 

Parametrik tasarım, bir dizi parametrenin tasarım 
sürecinin herhangi bir aşamasında değiştirilmesi yoluyla 
tasarımın yeniden üretilmesine olanak tanıyan tüm tasarlama 
eylemlerini kapsamaktadır. Parametrelerde yapılan her 
değişiklik, nihai tasarım ürününü etkileyerek farklı değişkenler 
altında çok sayıda tasarım kombinasyonunun ortaya çıkmasını 
sağlamaktadır. Bu durum, tasarımcıya kısa sürede çok sayıda 
alternatifi değerlendirme ve tasarım problemine en uygun 
çözümü üretme olanağı sunmaktadır.  

Parametrik tasarım, günümüzde “konsept geliştirme, 
mekânın biçimlendirilmesi ve uygulama detaylarının 
çözümlenmesi” gibi farklı aşamalarda etkin bir şekilde 
kullanılmaktadır. Özellikle konsept geliştirme aşamasında, 
tasarımın ait olduğu çevresel veriler ve tasarımcı tarafından 
belirlenen diğer faktörler parametre olarak tanımlanmakta; bu 

Mimarlık

137



parametrelerde yapılan değişiklikler aracılığıyla biçimde 
farklılaşmalar sağlanarak çeşitli tasarım alternatifleri 
üretilmektedir. Bu duruma örnek olarak, 2001 Frankfurt 
Uluslararası Otomobil Fuarı’nda sergilenen BMW Pavyonu–
Dynaform projesi, parametrik sistemlerin konsept geliştirme 
aşamasındaki kullanımını temsil eden önemli bir çalışma olarak 
gösterilebilir. 

 

Şekil 5. BmwPavyonu-Dynaform (Burry, 1999) 

Parametrik tasarım uygulama detaylarının çözümlenmesi 
aşamasında, tek bir formül oluşturulup ölçü, açı, kalınlık 
değişimlerinin gerektiği yerlerde parametrelerin değerleri 
değiştirilerek detay çözümüne dayalı çeşitli çözümler 
oluşturulması şeklinde kullanılmaktadır. 

 

  Şekil 6. Bmw Pavyonu-Dynaform, ÇelikStrüktür (Burry, 1999) 

3.4. Türetici Tasarım / Biçim Gramerleri 

Türetme kelime anlamı olarak, bilinen bazı şeylerden 
yararlanılarak düşünce gücüyle yeni bir şey bulmak olarak 
tanımlanmaktadır (TDK, 2024). Türetici tasarım modelleri ise 
tasarımcı tarafından belirlenen sayısal mekanizmaların koşulları 

Mimarlık

138



ile oluşturulan tasarımları, matematiksel veya algoritmik olarak 
ele alınan sistematik biçim araştırmalarını içermektedir. 

Türetici tasarım; diğer tasarım yaklaşımlarından farklı 
olarak, tasarım sürecinde tasarımcının direkt olarak malzemeyle 
veya ürünle değil bir türetici sistemle ilişkide olduğu ve farklı 
parametrik değerlerin birbirleriyle ilişkilerine göre farklı tasarım 
örnekleri oluşturması açısından çok güçlü bir tasarım 
metodolojisidir (Fischer & Herr, 2001). 

Biçim gramerlerini diğer türetici tasarımlardan ayıran en 
önemli özellik soyut sembollerle veya harflerle değil biçimlerle 
tanımlanmasıdır. Yazı karakterlerinin yerini nokta, çizgi, yüzey 
ve kütleler gibi geometrik elemanlar almaktadır. Dolayısıyla 
kurallar da matematik ve geometri temellidir. Kurallar basit 
aritmetik işlemlerle (toplama, çıkartma vb.) ve hareket ettirme, 
döndürme, yansıtma gibi temel Öklid dönüşümleriyle 
tanımlanmaktadır (Gibs & Stiny, 1992). 

Biçim gramerlerinin temel kullanım alanları şu şekilde 
sınıflandırılabilir (Gibs & Stiny, 1992): 

Biçim gramerleri geçmiş ve çağdaş tasarım dil ya da 
dillerini analiz etme amacıyla kullanılabilir (Analiz gramerleri). 
Stiny ve Mitchell’in yaptıkları Palladio’nun villa tasarımları için 
geliştirilmiş biçim grameri çalışması analiz grameri çalışmalarına 
örnek olarak gösterilebilir. Stiny ve Mitchell’in yaptığı analizler 
sonucu elde edilen kurallarla dijital ortama aktarılarak orijinal 
villaların yanı sıra varsayımsal villalar da elde edilmiştir. 

Mimarlık

139



 

 

 

 

 

 

Şekil 7. Palladio villaları (Gibs & Stiny, 1992) 

Biçim gramerleri tamamen orijinal tasarım dilleri yaratma 
amacıyla kullanılabilir. Stiny’nin iki boyutta formal 
kompozisyonlar konusunda gerçekleştirdiği çalışma ve üç 
boyutta Froebel’in yapı blokları ile gerçekleştirdiği çalışması 
özgün gramer çalışmalarına örnek olarak gösterilebilir. 

 

Şekil 8. Froebel’in yapı blokları ve biçim grameri metoduyla 
türetilen tasarımlar (Gibs & Stiny, 1992) 

Biçim gramerlerinin kullanımında göz ardı edilmemesi 
gereken konu seçim ve son üründür. Yapılan seçim tasarımcının 
beğenisine kalmıştır ve sezgiseldir. Son ürün ise türetilmiş 
formdan çok daha öte bir noktadadır. Matematik tabanlı soyut bir 
form -geometrik biçim- ile mimari bir form aynı değildir. 
Dolayısıyla biçim gramerleri soyut bir form üretmeyi amaçlar. 
Türetilen formlardan birinin mimari bir mekana veya herhangi bir 
fonksiyonlu tasarım ürününe dönüşmesi ise tasarımcının 
yeteneklerine ve seçimlerine bağlıdır (Torus, 2005). 

Mimarlık

140



Stiny ve Gips tarafından geliştirilen biçim gramerlerinin 
ilk kullanımları mevcut yapıların ve tasarımların analiz 
çalışmaları üzerine olmuştur. Örneğin J. Duarte, Alvaro Siza’nın 
Malagueria evlerini analiz etmiş, yaptığı analizlerden elde ettiği 
kurallara yeni gramerler ve kurallar ekleyerek yeni gramere sahip 
evlerin bilgisayar ortamında üretimini sağlamıştır (Fischer & 
Herr, 2001). 

 

Şekil 9. Alvaro Siza Konutları (Duarte, 1999) 

3.5. Evrimsel Sistemler / Genetik Algoritmalar 

Evrim kelime anlamı olarak, bir canlıyı ötekilerden ayırt 
eden biçimsel ve yapısal karakterlerin gelişmesi yolunda geçirilen 
bir dizi olarak tanımlanmaktadır (TDK, 2024). Doğadaki 
biyolojik büyüme, değişme ve dönüşmenin mimari tasarım 
sürecinde tasarıma model olarak kullanılmasıyla ilgilenen 
evrimsel sistemler bir insan-bilgisayar etkileşim türü olarak 
ortaya çıkmaktadır. Belli bir kural seti tanımlayıp bunu 
uygulayarak yeni şemalar veya biçimler oluşturmak evrimsel 
mimarlığın anlayışıdır. 

M.A.Rosenman’a (2006) göre evrimsel tasarım yaklaşımı, 
tasarımın sentez ve gelişimine uygunluk teşkil eden bir üretme ve 
sınama yaklaşımıdır. Evrimsel tasarım süreci üç aşamadan 
oluşur; tanımlama, üretim ve değerlendirme. Tanımlama 
aşamasında problem kısıtları, değişkenler kümesi ve problemin 
hali hazırda varolan çözümlerinden oluşan bir başlangıç 

Mimarlık

141



popülasyonu sayısal olarak oluşturulur. Üretim aşamasında 
belirlenen kriterler dahilinde başlangıç popülasyonunun bireyleri 
üzerinde genetik operatörler kullanılarak tasarım süreci yürütülür. 
Değerlendirme aşamasında ise oluşturulan yeni çözümlerden 
uygun olanlar seçilir (Rosenman, 2006). 

Evrimsel sistemler mimarlık pratiğinde “genetik 
algoritmalar ve kendini organize eden sistemler” üzerinden 
incelenmektedir. Genetik Algoritma, evrimsel tasarım 
yaklaşımında temel bir alt kavramdır. Darwin'in evrim 
kavramından etkilenerek canlılarda yaşanan genetik süreci 
bilgisayar ortamında gerçekleştirmeye çalışan Prof.Dr. John 
Holland’ın 1975’te yayınlanan “Adaptation in Natural and 
Artificial Systems” adlı kitabı ile ortaya atılan genetik 
algoritmalar evrimsel sistemlerle ilgili çeşitli araştırma 
alanlarında ana araç olmuşlardır. 

Genetik algoritmalar; doğal seleksiyon prensibinden yola 
çıkılarak geliştirilmiş doğadaki evrime dayanan güçlü ve etkili 
araştırma algoritmalarıdır (Holland, 1975). Doğada, canlıların 
oluşumunda ve biçimlenmesinde yönlendirici olan genlerin 
işlevini bilgisayar ortamında algoritma ve kodlar üstlenir. 
Bilgisayar ortamındaki genetik algoritmalar; çoğalma, gen geçişi 
ve mutasyon kurallarının işlendiği kromozom sarmalı benzeri 
kural dizili bir yapıya sahiptirler. Bu sarmala parametreler işlenir 
ve değerleri tasarım süreci boyunca sürekli değişir. Frazer’ın 
deyimiyle birbirine benzer biçimdeki yapay organizmalar 
oluşturulur ve bu organizmalar belirlenen güçlülük kriterlerine 
uyum gösterip göstermediklerine göre elenirler (Kolarevic, 
2007). 

Mimarlık

142



 

 

 

 

 

 

 

 
 

Şekil 10. Evrimsel biçimin geliştirmesi (Frazer, 1995) 

Kendini organize eden sistemlerin mimarlıktaki 
kullanımları doğada mevcut olan ve kendi kendine organize 
olabilen sistemlerin araştırılması ile gerçekleştirilmektedir. Amaç 
biyolojik gelişmenin mimari tasarıma model oluşturmasıdır. 
“Sonuç ürünler genellikle basit kuralların tekrarından doğan, 
fraktal geometri benzeri belirli bir düzen içinde karmaşık bir 
görüntüye sahip olan, geleneksel temsil teknikleriyle üretimi zor 
olan biçimlerdir” (Akipek & İnceoğlu, 2007). 

Günümüzde genetik algoritmalar ve kendini organize 
eden sistemlerin kullanıldığı projelere örnek olarak; Greg 
Lynn’in Embriological House, John Frazer’ın Interactivator 
projeleri verilebilir. 

Greg Lynn’e ait 7 Venedik Mimarlık Bienal’inde 
sergilenen embriyolojik ev projesi, tasarım sürecinde genetik 
algoritmaların kullanıldığı kişiye özel bir konut projesidir. 

 

 

 

Mimarlık

143



Şekil 11. 3 boyutlu embriyolojik ev modeli (www.time.com) 

Etkileşimli bir sayısal sistem olan Interactivator modeli 
Londra’da Mimarlık Birliği tarafından yürütülen çalışmanın bir 
parçasıdır. Araştırma Manit Rastogi, Patrick Janssen ve Peter 
Graham tarafından John Frazer danışmanlığında 1995 yılında 
gerçekleştirilmiştir. Yaratılan bir sanal çevrede etkileşimli olarak 
yeni biçimlerin geliştirilmesi amaçlanmıştır. 

Şekil 12. İnteractivator Modelin Gelişim Süreci ve Biçim Üretim 
Evreleri (Johansen, 2002) 

3.6. Animasyon Teknikleriyle Tasarım 

Animasyon kelime anlamı olarak, “canlandırma” 
demektir (TDK, 2024). Canlandırma, biçimin evrimini ve biçimi 
şekillendiren güçleri ifade eder. Animasyon genel anlamda 
hareketli görüntü oluşturma tekniğidir. Bu teknikte el çizimleri, 
fotoğraf teknikleri, bilgisayar ortamında iki boyutlu imajlar, üç 
boyutlu dijital modeller ya da fiziksel modeller kullanılarak 
görüntüler tek tek oluşturulur. Ayrı ayrı oluşturulan bu kareler 

Mimarlık

144



saniyede minimum 16 kare hızla gösterildiğinde göz bunu 
hareketli görüntü olarak algılar. Animasyon teknikleriyle tasarım 
yaklaşımında çevre verileri (rüzgar, yaya-araç trafiği, güneş 
hareketleri vb.) sanal ortamda gerçeğine uygun biçimde 
kurgulanmakta ve bir hareket oluşturmaktadır. Bu hareket zaman 
içinde objenin formunu değiştirmekte, istenilen performans 
yakalandığında kare dondurularak sonuç formun altyapısı elde 
edilmektedir. 

Greg Lynn’in Presbyterian Kilisesi, Authority Otobüs 
Terminali projeleri bu bağlamda yapılan çalışmalara örnekler 
olarak verilebilir. 

Presbyterian Kilisesi, 1999 yılında Lynn’in Garofalo 
Architects ve Michael McInturf Architects ile ayrı ayrı 
şehirlerden birlikte yürüttüğü ortak bir çalışmadır. Proje mevcut 
bir fabrika yapısının kiliseye dönüştürülmesi ve mevcuta eklenen 
yapının organizasyonu ile ilgilidir. Lynn ve diğer proje müellifleri 
bu proje için animasyona dayalı bir tasarım stratejisi 
oluşturmuştur (Lynn, 1999). 

Şekil 13. Presbyterian Kilisesi (Zone Attive, 2002) 

Greg Lynn 1995’te ABD’de gerçekleştirdiği Authority 
Otobüs Terminali tasarımında animasyon teknikleriyle tasarım 
yaklaşımını kullanmıştır. Tasarım sürecinin ilk aşamasında 
otobüs rampalarının yoğunlukları, otobüs, araç ve yaya akış 
verileri dijital ortamda modellere dönüştürülmüştür. Bu farklı 
kuvvetlerin animasyon teknikleri ile oluşturduğu hareket 
konumunu kuvvetlerin etkisine göre değiştiren parçacıklar 
oluşturmuştur. Bu parçacıkların etüdü ile oluşan tüp şeklindeki 

Mimarlık

145



çerçeve strüktürler arasına yarı geçirgen bir yüzey gerilerek üst 
örtü ortaya çıkarılmıştır (Lynn, 1999). 
 

Şekil 14. Authority Otobüs Terminali Projesinin Otobüs, Araç ve 
Yaya Akış Verilerinin Animasyon Kareleri (Kolarevic, 2007) 

3.7. Performansa Dayalı Tasarım 

Türk Dil Kurumu Sözlüğünde performans, başarım, verim 
gücü olarak tanımlanmaktadır (TDK, 2024). 

Performansa dayalı tasarım, bina performansının tasarımı 
yönlendiren ana kriter olarak ele alındığı bir tasarım yaklaşımıdır. 
Performansın en yüksek seviyede ve kalitede olmasını sağlamak 
amacıyla CFD ve FEM vb. iki ve üç boyutlu bilgisayar 
simülasyonları kullanılarak rüzgar, güneş, ısı, ses, su vb. fiziksel 
çevre etkenleri ile maliyet, strüktür, mekansal ve sosyal ilişkiler 
gibi etkenlerin bina üzerindeki hareketleri incelenmektedir. Elde 
edilen verilere göre, yapıda gerekli formal değişimler 
uygulanarak maksimum performansa ulaşılmaya çalışılmaktadır. 

Performansa dayalı tasarımın kullanıldığı projelerden biri 
olan FutureSystems’in 1995 yılında tasarladığı Project ZED’de 
bina cephesinin tasarımı aşamasında CFD analizlerinden 
faydalanılmıştır. Cephedeki güneş kırıcılara yerleştirilen 
fotovoltaik birimler ve binanın merkezinde geniş bir boşluk 
açarak bir rüzgar tribünü oluşturulması performansa dayalı 

Mimarlık

146



tasarım yaklaşımlarıyla gerçekleştirilmiştir. Cephenin eğrisel 
biçimlenişi binanın merkezindeki rüzgar etkisini minimuma 
indirmiş ve açılan boşlukla rüzgar kanallara ayrılmıştır 
(Kolarevic, 2007). 

Şekil 15. ZED Projesi dijital modeli ve rüzgar akış analizi 
(Kolarevic, 2007) 

Foster ve ortakları tarafından 1995 yılında tasarlanan The 
Greater London Authority Yönetim Binası, binanın enerji ve 
akustik performansı bilgisayarlarla incelenerek biçimi 
oluşturulmuş ve eğrisel yüzeyli yapının cephe elemanları yıl 
içindeki güneşlenme verilerine göre biçimlenecek şekilde 
tasarlanmıştır (Kolarevic, 2007). 

Şekil 16. GLA Yönetim Binası tasarım sürecinde kullanılan güneş 
enerjisi ve akustik performans analizleri (Kolarevic, 2007) 

 

Mimarlık

147



4. SONUÇLAR 

20.yy. son çeyreğinden günümüze yaşam biçimindeki 
değişim ile enformasyon ve dijital teknolojilerdeki gelişmelerle 
birlikte bir grup mimarın bilgisayarı tasarım ortağı olarak 
kullanması, mimari tasarım sürecinde değişimi buna bağlı 
olarakta tasarım yaklaşımlarındaki değişimi zorunlu kılmaktadır. 
Mimari tasarımda geleneksel tasarım yaklaşımlarından farklı 
olarak -özelikle son 25 yıldır- akademik ortamlarda dijital tasarım 
yaklaşımları üzerine kuramsal ve deneysel çalışmalar yapılarak 
elde edilen bilgiler mimarlık pratiğine yansımaktadır. 
Günümüzde dijital tasarımla ilgili önemli tartışma konusu dijital 
tasarımın, geleneksel tasarımın yeni sayısal ortamla devam 
ettirilmesi değil tasarımın yeni bir biçimi olduğu üzerinedir. Eğer 
bu hipotez doğru kabul edilirse dijital tasarımın teorik yapısı 
mevcut tasarım yaklaşımlarına ışık tutmak açısından faydalı 
olabilir. Dijital tasarım yaklaşımlarında geleneksel yaklaşımların 
yardımcı araçlar olarak kullanımı devam etmekte bunun yanı sıra 
bilgisayarın sayısal yapısı tasarım stratejilerinin 
oluşturulmasında, mekanın biçimlenmesinde genel olarak 
tasarıma yaklaşımda yeni olasılıklar sunmakta; mekansal 
araştırmaları desteklemektedir. 

Dijital tasarım yaklaşımlarının en önemli yanı açık 
uçluluğudur ve her geçen gün bir kullanıcı veya kurumun kendi 
için geliştirdiği bir yaklaşım literatüre katılmaktadır. Gelecekte 
de dijital teknolojilerin gelişimine bağlı olarak pek çok yeni dijital 
tasarım yaklaşımının ortaya çıkacağını söylemek yanlış 
olmayacaktır. 

 

 

 

 

Mimarlık

148



KAYNAKÇA  

Akipek, F.,  İnceoğlu, M. (2007). Bilgisayar Destekli Tasarım ve 
Üretim Teknolojilerinin Mimarlıktaki Kullanımları, 
Megaron, Y.T.Ü. Mimarlık Fakültesi E-Dergisi, 2(4) 

Archer, L. B. (1965). Systematic method for designers. London: 
Council of Industrial Design. 

Asimow, M. (1962). Introduction to design. Englewood Cliffs, 
NJ: Prentice-Hall. 

Bayazıt, N. (2004). Endüstri tasarımı: Kavramlar, yöntemler, 
modeller. İstanbul: İdeal Kültür Yayıncılık. 

Burry, M. (1999). Parametric design and the Sagrada Familia. 
Architectural Design, 69(9–10), 70–81. 

Duarte,J.P.(1999).Malagueira, 
http://www.civil.ist.utl.pt/~jduarte/malag/  

Frazer, J. (1995). An evolutionary architecture. London: 
Architectural Association. 

Holland, J. H. (1975). Adaptation in natural and artificial systems. 
Ann Arbor, MI: University of Michigan Press. 

James Gibs ve George Stiny. (1992). Shape Grammars and The 
Generative Specification of Painting and Sculpture, 
Information Processing 71:1460-1465, Hollanda. 

Johansen, J. (2002). NanoArchitecture a New Species of 
Architecture, Princeton Architectural Press, New York. 

Kolarevic, B., & Schnabel, M. A. (2007). Digital architecture 
now. London: Thames & Hudson. 

Lynn, G. (1993). Architectural curvilinearity: The folded, the 
pliant and the supple. Architectural Design, 63(3–4), 8–
15. 

Mimarlık

149

http://www.civil.ist.utl.pt/%7Ejduarte/malag/


Lynn, G. (1999). Animate form. New York, NY: Princeton 
Architectural Press. 

Newell, A., & Simon, H. A. (1972). Human problem solving. 
Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 

Novak, M. (1998). Algorithmic spectaculars: New media and new 
territories. In Proceedings of ACADIA Conference (pp. 
15–25). 

Ovalı, P.K. (2012). Tasarım ve Mekan Tasarımı. Eskişehir, 
Turistik Alanlarda Mekan Tasarımı. 39-57  

Oxman, R. (2006). Theory and design in the first digital age. 
Design Studies, 27(3), 229–265. 

Page, J. K. (1966). The architect and design. London: 
Architectural Press. 

Rosenman, M. A. (2006). An Exploration into Evolutionary 
Models for Non-Routine Design, University of Sydney, 
Avustralya. 

Stiny, G., & Gips, J. (1972). Shape grammars and the generative 
specification of painting and sculpture. Information 
Processing, 71, 1460–1465. 

Thomas Fischer ve Christiane Herr. (2001). Teaching Generative 
Design, Generative Art Conference-GA2001, Milano. 

Torus, B. (2005). Generative Design in Architecture and Mass 
Customization, 8th Generative Art Conference, GA2005, 
Politecnico di Milano. 

Türk Dil Kurumu. (2024). Güncel Türkçe Sözlük. 
https://sozluk.gov.tr 

Uraz, T. U. (1993). Tasarım düşüncesi. İstanbul: İTÜ Yayınları. 

Watts, M. (1984). Design process models. London: Design 
Council. 

Mimarlık

150



Zone Attive, (2002). 40 The New Generation of International 
Architecture”, Skira, Milano 

İnternet Kaynakları 

www.alexgeddes.blogspot.com 

www.arcspace.com 

www.time.com 

Mimarlık

151

http://www.alexgeddes.blogspot.com/
http://www.arcspace.com/


TÜRK EVİ’NDE ODA İLE KONARGÖÇER 
KARAÇADIRINDA MEKAN KULLANIMININ 
ESNEKLİK VE GEÇİCİLİK KAVRAMLARI  

AÇISINDAN İNCELENMESİ1 
 

Alperen AK2 

Kemal Reha KAVAS3 

İbrahim BAKIR4 

 

1. GİRİŞ 

Anadolu geçmişten günümüze birçok farklı millete ev 
sahipliği yapmıştır. Bu coğrafyaya yerleşen milletler kendi 
kültürleri çerçevesinde mimari biçimlerini oluşturmuşlardır. Bu 
kapsamda Anadolu mimari kültür olarak zengin bir altyapıya 
sahiptir (Kuban, 1995; Tanyeli, 1996). Mimari altyapının 
zenginliğinin en önemli nedenlerinden bir tanesi de göçer ve 
yerleşik toplumların birlikte aynı coğrafya üzerinde yaşamasıdır. 
Anadolu üzerinde farklı iklim bölgelerinin varlığı toplumların 
sosyo-kültürel ve sosyo-ekonomik faaliyetleri üzerine farklılıklar 
ortaya çıkarmasının yanında mimari biçimlenmelerini de 

1  Bu çalışma, Öğr.Gör. Alperen AK’ın Dr.Öğr.Üyesi İbrahim BAKIR 
danışmanlığında tamamladığı Akdeniz Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü 
Mimarlık Anabilim Dalı Yüksek Lisans Programı’nda 2020 Bahar döneminde 
aldığı ve Prof.Dr. Kemal Reha KAVAS tarafından yürütülen “Konut Mimarisi 
Araştırmaları” dersi kapsamındaki araştırmalarından geliştirilmiştir.   

2  Öğr. Gör., Y.Mimar, Akdeniz Üniversitesi, Teknik Bilimler Yüksek Okulu, 
Malzeme ve Malzeme İşleme Teknolojileri Bölümü, ANTALYA, ORCID: 0000-
0001-5093-0837. 

3      (Sorumlu Yazar) Prof.Dr., Akdeniz Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık 
Bölümü, ANTALYA, ORCID: 0000-0002-2577-1034. 

4  Dr. Öğr. Üyesi, Akdeniz Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü, 
ANTALYA, ORCID: 0000-0001-8493-5345. 

Mimarlık

152

https://orcid.org/0000-0001-5093-0837
https://orcid.org/0000-0001-5093-0837


etkilemiştir (Küçükerman, 1985). Konutların kerpiç, taş ve ahşap 
malzemelerle oluşturulan sistemleri yanında aynı yörede 
konargöçer yaşam tarzına uygun kıldan çul ve keçeden yapılan 
çadırları ile insanlar barınma ve günlük ihtiyaçlarını 
karşılamışlardır (Kuban, 1995; Eröz, 1991). 

Anadolu coğrafyası üzerinde Türk Evi, 16. YY. itibari ile 
kendi bulunduğu toplumun değerleri çerçevesinde biçim bulmuş 
bir konut tipidir. Bu konut biçiminin kökenlerinin göçer yaşam 
tarzından izler taşıdığı ve göçer kültür ile ilişkili olduğu görüşü 
farklı çalışmalarda değerlendirilmiştir (Küçükerman,1985; 
Kuban, 1995). Konargöçer yaşam süren topluluklar sosyo-
ekonomik sebepler neticesinde hayvanları için otlak bulmak 
üzere sürekli göç etmek zorunda kalmışlardır. Yerleşik düzene 
geçmeden önce esnek kullanım özellikleri çerçevesinde günlük 
ihtiyaçlarını karşılamak üzere çadırlarda konaklamışlardır. Bu 
noktada çadırlar tek bir mekân içerisinde ailenin tüm yaşamsal 
faaliyetlerini gerçekleştirebildikleri yaşam birimidir(Eröz, 1991; 
Johansen, 2005).  

Türk Evi, yerleşik düzene geçişte içerisinde bulundurduğu 
hayatı ve odası ile Türk kültürü çerçevesinde özgün bir sistem 
oluşturmaktadır. Hayat ve oda Türk Evi mimarisi oluşumu 
sürecinde temel tipolojinin oluşması açsından önemli iki 
mekândır. Bu mimari mekânlar Türk Evi’nin plan düzleminin 
oluşumunda yörelere göre farklı dizilimler gerçekleştirse de kendi 
kendine yeterli tek bir mekân olabilme özelliği de taşımaktadırlar 
(Kuban, 1995; Eldem,1954). Bu noktada Türk Evi’nin temelini 
oluşturan birimler olan “oda ve hayat” kavramsal olarak bağımsız 
bir biçimde değerlendirilmelidir. Oda Türk Evi’nde kendi sistemi 
içerisinde bir ailenin günlük ihtiyaçlarını karşılayabilecek bir 
temele sahiptir. Çadırdaki tek mekân kullanımına benzer olarak 
oda da Kuban’ın “ev içinde ev” tanımı ile mimari bir mekân 
olarak konut içerisinde gelişimini sürdürmüştür (Kuban, 2017).  

Mimarlık

153



Eldem’in (1954) çalışması, Türk Evi plan düzleminde 
tipolojinin oluşması üzerine oda ve sofa ilişkisi açısından 
çalışmada önem taşımaktadır. Küçükerman (1985), Türk Evi’nde 
odanın mekânsal oluşum ve kullanımının göçer kültürde çadır ile 
olan ilişkisinin benzerliğini belirtmiştir. Fakat Tanyeli (1996) 
Türk Evi’nin oluşum sürecindeki göçer kültürden de öte 
toplumsal altyapıya dikkat çekmiş ve sadece göçer kültüre dair 
kimi alışkanlıkların gözlemlenebildiğini belirtmiştir. Kuban 
(1995), Türk Hayatlı Evi oluşum sürecinin değerlendirilmesi 
üzerine göçer çadırı ile Türk Evi arası ilişkilerini yapılan 
çalışmalar üzerinden değerlendirmiştir. Türk Evi’nin oluşum 
sürecinin çizgisel bir düzeye indirgenmeden genel hatları ile 
bütüncül olarak ele alınması gerektiğini belirtmiştir (Kuban, 
1995).    

Bağımsız bir birim altyapısına sahip olan Türk Evi’nde 
oda ailenin günlük ihtiyaçlarına cevap verebilecek niteliklere 
sahiptir (Küçükerman, 1985). Bu durum göçer çadırında esnek 
kullanım olanakları tanıyan çadır iç mekânına benzer bir temel 
oluşturmaktadır ki çadır ve oda arası ilişki işlevsel açıdan 
karşılaştırılması çalışma için önem taşımaktadır. Çalışmanın 
amacı, kalıcı temelde kurgulanan Türk Evi’nde oda ve göçer 
yaşam tarzı temelinde kalıcı olmayan çadırın iç mekânının 
kullanımının esneklik ve geçicilik kavramları üzerinden 
karşılaştırılmasıdır. Bu noktada Türk Evi’nin temel birimi olan 
“oda” ve göçer çadırı olan “karaçadırın iç mekânı” geçicilik 
kavramı üzerine farklı temellerde olması açısından çalışmanın 
kapsamını oluşturmaktadır. Çalışmada benzer temeller taşıması 
açısından “oda ve çadır”, literatüre dayalı işlevsel ilişkilerinin 
değerlendirilmesi, Tekeli’nin (1996) konutun incelemesi üzerine 
bağımlı ve bağımsız değişkenleri kapsamında ele alınacaktır. Oda 
ve çadır, fiziki özellikleri kapsamında incelenmesinin yanında 
mekânların işlevsel açıdan günlük yaşam faaliyetlerinin 

Mimarlık

154



gerçekleştirilmesi üzerine hane halkı açısından da 
değerlendirilecektir. 

 

2. TÜRK EVİ VE TÜRK EVİ’NDE “ODA” 

Anadolu coğrafyası üzerinde farklı iklim karakterindeki 
bölgelerin varlığı, bu bölgeler üzerindeki yaşayan toplumların 
kültürel farklıları birçok farklı mimari biçimin ortaya çıkmasını 
sağlamıştır. Bölgeler üzerindeki mimari zenginliklerin 
değerlendirilmesi gerekirse Orta Anadolu Bölgesi’nde kerpiç 
kullanımı görülmektedir. Güneydoğu bölgesi Mezopotamya ile 
komşu kesim taş yapım teknikleri ile mimari biçimlerini 
oluşturmuşlardır. Karadeniz kıyısı boyunca uzanan ahşap ve taş 
mimarisi bu bölgelerde konut biçimlerinde izlenebilmektedir 
(Kuban, 1995; Küçükerman, 1985; Eldem, 1954).  Bu noktada 
Türk Evi Anadolu üzerinde kendi kültürel çerçevesi kapsamında 
biçimlenmiş ve gelişmiş bir mimari üründür. Bulunduğu yörenin 
yerel malzemesi, iklim şartları ile uyumlu ve yerel geleneklerin 
benimsenmesi üzerine gelişim göstermiştir (Eldem, 1954). 

Türk Evi Anadolu üzerinde farklı bölgelerin özellikleri 
kapsamında yapılanmış olsa da temelde hepsini bir tip olarak 
birbirine bağlayan sistemi mekân kurgusu ve plan düzlemidir. Bu 
kapsamda konutları bir bütün kapsam altında ele almamızı 
sağlayan plan tipleri Eldem (1954) tarafından ele alınmıştır. Bu 
plan tipleri genel olarak odaların kurgusu çerçevesinde sofanın 
plan düzlemindeki yeri üzerinden değerlendirilmiştir. Plan tipleri 
sofa ve ona bağlı mekânlar çerçevesinde sofasız, dış sofalı, iç 
sofalı ve orta sofalı olmak üzere sofanın ilişkisi kapsamında 
Eldem tarafından araştırılmıştır (Eldem, 1954). Türk Evi’nin bu 
plan tiplerindeki farklılaşma çevresel faktörler çerçevesinde beş 
yüzyıllık bir süreçte gelişmiştir ve en değerli dönemini 18. ve 19. 
yüzyılları içerisinde yaşamıştır (Eldem, 1954; Kuban, 1995). 
Türk Evi temelde tek katlı bir yapıda kurgulanmıştır. Fakat 

Mimarlık

155



gelişen süreçte konut plan yapısı ve sistematiğinde değişim ile iki 
katlı bir yapılanması olduğu da görülebilmektedir (Eldem, 1954). 
Her ne kadar ihtiyaçlar doğrultusunda iki katlı bir yapılanma olsa 
da ana yaşam birimi tek kat olarak kurgulanmıştır (Kuban, 2017; 
Küçükerman, 1985).  

Türk Evi’nde plan tasarımının en temel birimleri “hayat” 
ve “oda”dır. Hayat ve oda işlevleri çerçevesinde farklı sistemlerle 
bir araya gelmişler ve Türk Evi’nin oluşumuna zemin 
hazırlamışlardır (Kuban, 2017). Oda bu noktada biçimi ve sayısı 
itibari ile ev plan tipinin meydana gelmesinde en baskın birim 
olabilmektedir. Odanın sayısı ve büyüklüğü ev planı tasarımında 
ilişkili mekân kurgusunu ve düzenini de etkileyen bir temele 
sahiptir (Eldem, 1954). Oda Türk Evi’nde dolaplar, eyvan ve 
hayatla çevrili bir bütün oluşturmaktadır (Kuban, 1995). Oda 
yıllar süren tipolojik gelişme içerisinde kendi yerini ve işlevsel 
kullanımı koruyan bir altyapıya sahiptir. Bu noktada odanın kendi 
başına da bağımsız bir mekân ve kavram olduğunu da 
vurgulamak gerekir. Türk Evi’nde odanın en önemli özelliği 
kendi içerisinde günlük işleyişteki ihtiyaçları karşılar bir niteliğe 
sahip olmasıdır (Küçükerman, 1985; Kuban,1995). Oda Türk 
Evi’nde Kuban (2017) tarafından kendi başına bir ev olarak da 
nitelendirilmektedir. Bu durumun en önemli kanıtı Türk Evi 
temelinde tek odalı konutun varlığıdır (Kuban,2017).  

Türk Evi’nde oda bölgeye göre farklı sistemlerde ve 
biçimlerde oluşturulsa da günlük işleyişte gerekli eylemleri 
gerçekleştirebilmesi açısından konut için karakteristik bir 
birimdir. Oda Türk Evi’nin plan açısından tipolojik gelişiminde 
toplumsal değerlere ve kullanıma bağlı kalarak özgün bir yaşam 
mekânı oluşturmuştur (Kuban,1995; Küçükerman, 1985).  Oda 
oturma, yemek yeme, çalışma, yatma gibi günlük faaliyetlerin 
sürdürüldüğü çok kullanımlı bir mekân olarak biçimlenmiştir. Bu 
kapsamda oda iki bölümde işlevsel olarak değerlendirilmektedir 
ki bu bölümler hizmet bölümü ve oturma bölümü olarak 

Mimarlık

156



ayrılmaktadır. Bu iki işlev arası bölümlenme mekân içerisindeki 
birimler ve eşyalar yardımı ile ayrılabilmektedir (Küçükerman, 
1985; Kuban, 1995). Mekân kullanımı kendi içerisinde sınırların 
oluşturulduğu duvarların işlevlendirilmesi üzerine 
kurgulanabilmektedir. Odanın sınırlarında bulunan yerden 
yükseltilmiş sedir, başka bir duvarda yer alan ocak, dolaplar ve 
giriş bölümü oda içerisinde farklı alanlar tanımlayabilmektedir. 
Bu tanımlanan alanlar kültürel altyapı çerçevesinde aile içi 
kullanım açısından önemlidir (Kuban, 2017). Bu kapsamda Türk 
Evi’nde odanın çok amaçlı kullanılması, odanın bağımsız bir 
birim olarak değerlendirilebilmesi göçer çadırında mekân 
kullanımına benzerliği açısından dikkat çekici bir temel 
oluşturmaktadır. 

 

3. KONARGÖÇERLERDE KARAÇADIR VE İÇ 
MEKANI 

Anadolu üzerinde konargöçer yaşam tarzını benimseyen 
Yörüklerin ekonomik uğraşları hayvancılık olmuştur. Bu 
toplulukların tarihi süreç içerisinde yerleşik tarım kültürü 
gelişmemesi sebebiyle hayvancılık uğraşları zorunlu hale gelmiş 
ve bu kapsamda verimli otlaklar bulmak üzere belirli aralıklar ile 
göç etmişlerdir (Ak, 2022; Eröz, 1991). Göç faaliyetlerini yaylak, 
kışlak ve güzlekler arasında yılın belirli dönemlerinde devam 
ettirmişler ve bu yurtlarda otlak ile su ihtiyaçlarını karşılaması 
yanında çadırlarını da kurabilecekleri alanlar aramışlardır(Bakır, 
1995). Bu alanları içerisinde sosyo-ekonomik faaliyetlerini 
gerçekleştirmek üzere mekânsal oluşumlar gerçekleştirmişlerdir 
(Eröz, 1991; Bakır, 1995). 

Anadolu’da yaşayan konargöçerler barınma ihtiyaçlarını 
çadırlarla karşılamışlar ve bu çerçevede bir göçer kültürün 
oluşmasını sağlamışlardır. Anadolu üzerinde Yörük grupları 
kullanmış oldukları çadırları altyapı ve kullanım imkânı açısından 

Mimarlık

157



benzerdir (Ak, 2019; Eröz, 1991; Bakır, 1995). Otlak bölgesi 
arayışında mevsimsel dönemlerde göç eden Yörükler ilk süreçte 
barınma ihtiyaçlarını koyunyününden yapma keçe çadırlarda 
karşılamışlardır. Fakat iklim şartlarına uyum ve keçi beslenmesi 
sebebiyle dağlık bölgelere yerleşilen yerlerde Yörükler karaçadırı 
kullanmaya başlamışlardır (Johansen, 1979). Karaçadır üzerinde 
kullanılan keçi çulunun kullanışlılığı ve kurulması açsından 
dağlık bölgelere uygunluğu sayesinde İzmir, Manisa 
Kütahya’dan Muğla, Antalya, Mersin ve Kahramanmaraş’a kadar 
kullanılmaktadır (Eröz, 1991; Ak, 2019).  

Karaçadır çulu, ıstar denilen dokuma tezgâhları ile 
hazırlanan keçi kılından kanatların yan yana dikilmesi ile oluşur. 
Çulun büyüklüğüne göre belirlenecek olan kanat sayısı aile 
büyüklüğüne göre farklılık gösterebilmektedir. Bu kapsamda 
çocuklu küçük bir aile için tek gözlü olacak şekilde 
oluşturulabilmektedir (Kavas, 2013; Bakır,1995; Johansen 2005). 
Hazırlanan keçi kılından çul, koyunyününden yapılan iplerle 
gerdirilerek ahşap dikmeler üzeri yükseltilip temelinde dolaşım 
sağlanabilecek bir mekân tanımlamaktadır (Bakır, 1995; Ak, 
2019). Yükseltilen çulun altında tanımlı olan mekânın 
kapatılması üzere çadırın kenar sınırlarına alaçuvallar ve un 
çuvalları dizilmektedir. Bu sayede kapatılan iç mekânda çuvallar 
kuzeyden gelen rüzgârlara karşı yalıtım sağlamasının yanında 
mekân içerisine görsel bir değer katmaktadır (Johansen, 2005; 
Kavas, 2013).     

Yaylak, kışlak ve güzlek yurtlarda kullanılan çadırlar 
konargöçer yaşam tarzına uygun esnek kullanımlı ve kurulum 
açısından pratik bir altyapıya sahiptir. Yörükler kurmuş oldukları 
çadır içerisinde sosyal yaşamlarına uygun aynı mekân içerisinde 
depolama, yemek yeme, uyuma, oturma ve misafir ağırlama gibi 
ihtiyaçlarını karşılayabilmektedir. Bu mekan içerisindeki farklı 
kullanım olanakları kendi içerisindeki taşınabilir elemanları 
yardımı ile gerçekleştirilebilmektedir (Bakır, 1995; Kavas, 2013; 

Mimarlık

158



Kumtepe, 2016). Çadır genel çerçevede bakılırsa kalıcı 
olmamakla birlikte esnek kullanıma olanak veren bir sistemde 
konargöçerlerin barınma ihtiyacını karşılayabilmektedir. Bu 
noktada Türk Evi’nde oda kullanımı, çadırın iç mekânı 
kullanımına benzer fonksiyon olarak izler taşımaktadır. Genel 
mekân kullanımındaki benzerlik fonksiyonel altyapısındaki 
yardımcı elemanların ve sistemin yorumlanması açısından önemli 
bir temel oluşturabilmektedir.  

 

4. ODA VE KARAÇADIR İÇ MEKANININ 
KARŞILAŞTIRILMASI 

Türk Evi’nde oda ve konargöçer çadırındaki mekânsal 
kullanım altyapısının benzer olması iki mekân arası ilişkiyi 
kuvvetlendiren bir temel oluşturmaktadır. Bu düşünce 
çerçevesinde değerlendirilirse bu iki mekân arası ilişkide 
alışkanlıklar ve günlük işlerin yerleşik düzende de devam ettiği 
gözlenebilmektedir. Fakat bu durumda Türk Evi’nde odanın 
oluşum sürecinde göçer çadırı ile olan ilişkisinin tek yönlü olarak 
düşünülmesi tam anlamıyla süreci tanımlayamamaktadır 
(Tanyeli, 1996; Kuban, 1995). Bu kapsamda her iki mekânın 
kullanım ilişkisinin geçicilik ve esneklik açısından 
değerlendirilmesi mekânların karşılaştırılması açısından 
önemlidir. 

4.1. Kullanımda Geçicilik Açısından Değerlendirme 

Geçicilik, “kalıcılık” kavramı ile doğrudan ilişkili bir 
temele sahiptir. İki kavram arasındaki ilişki geçicilikte bir 
dinamizm ve değişimi simgelemiş olsa da kalıcılık belirli bir 
sistemin durağanlığını ve statikliğini temsil etmektedir (Yürekli, 
2005). Mekânsal oluşumların değişebilirliği ve hareketliliği 
geçicilik kapsamında ele alınabilmektedir. Göçebe yaşam kültürü 
çerçevesinde göç ile yer değiştirmede mekân oluşumu için farklı 
işlevlere imkân sunabilen birimlerin ve elemanların varlığı 

Mimarlık

159



gerekmektedir(Kumtepe, 2016; Yürekli, 2005). Karaçadır bu 
kapsamda Yörüklerin yerleşmiş oldukları yurtlarında pratik bir 
kurulum altyapısı ile barınma ihtiyacını karşılamaktadır. Burada 
çadırın üst örtüsü olarak kullanılan modüler bir sistemde 
kanatların bir araya gelmesi ile oluşan kıldan çul gerilerek bir iç 
mekân tanımlanmaktadır (Kavas, 2013; Bakır, 1995). Çadır iç 
mekânı tabanı serilen kilimler ve keçelerle kapatılmakta, kenar 
sınır çizgisi ise alaçuvallar ve yüklükler ile belirlenmektedir 
(Kavas, 2013; Bakır, 1995; Kumtepe, 2016).  

Çadır genel kapsamda sabit bir mekân kurgusunu 
hareketli birimler ve elemanlar çerçevesinde gerçekleştirebilen 
bir mimari temele sahiptir. Bu temel kurulum ihtiyacından farklı 
olarak oda ise daha durağan olarak iç sabit elemanlarının belirli 
bir düzen ve kurgu çerçevesinde düzenlenmesi ile oluşmaktadır 
(Yürekli, 2005). Odanın kalıcı temelde şekillenmesi toplumsal 
değerlerin çerçevesinde olması yanında odanın ögeleri ve yapım 
sistemi çerçevesinde de gelişebilmektedir.  Yerleşme ve yapım 
sisteminin gelişmesi kalıcı bir bütünde iç-dış ilişkiler kapsamında 
farklı bir önem kazanmaktadır. Çünkü oda bu durumda çadırdaki 
taşınabilirlikle mevsimsel döngülerle uyum içerisindeki 
değişimden farklı bir sistemde şekillenmektedir. Kalıcı bir 
temelde dış çevrenin durağanlaşması yapının konum olarak 
sabitleşmesi ışık, rüzgâr gibi etkilerin odanın içine taşınması 
gerekliliğini ortaya çıkarmaktadır (Yürekli, 2005; Kuban, 2017). 
Bu durum odanın yönlenmesi ve odanın duvarlarının 
işlevlendirilmesi açısından önem taşımaktadır.  

Türk Evi’nde odanın biçimsel olarak plan düzleminde 
yönlenmesi hayatla ve dış çevre ile ilişkisi açısından geçicilik 
kavramı temelinde kalıcı bir sistemde kurgulanmasıdır. Bu 
kapsamda odanın her bir duvarı için farklı işlevler verilmiş ve 
farklı işlevler için alanlar tanımlanmıştır. Türk Evi’nde girişin 
asimetrik olarak köşeden alınması ve odanın bölümlenmesi bu 
durumu desteklemektedir (Kuban, 2017; Eldem, 1954). Çadır ve 

Mimarlık

160



oda arasındaki ilişki kullanım açısından bakılırsa geçicilik 
kavramı çerçevesinde mekândaki elemanların farklı sistemlerde 
kurgulandığı gözlemlenebilmektedir. Bunun en temel örneği 
çadırdaki kullanılan yatak malzemelerinin saklandığı yüklük 
göçebe yaşam tarzına uygun bir şekilde taşınabilir bir temeldedir. 
Fakat yüklük olarak kullanılan birim Türk Evi’nde odanın 
bölümlendirilmesi ile birlikte ocak çevresindeki küçük nişler ve 
dolaplardır (Kuban, 2017). Mekânın kullanımına dair 
alışkanlıkların izleri odada devam etse de buradaki asıl konu 
odanın biçimlenmesi kendine özgün bir çerçevede kalıcı bir 
sisteme uygun gelişmektedir.  

4.2. Kullanımda Esneklik Açısından Değerlendirme 

Esneklik yapı için yaşam tarzı ile ilişkili kapsamda farklı 
gereksinimleri karşılayabilecek temellere dayanır. Mekânın 
oluşum aşamasında tanımlanan alan içerisinde farklı kullanımlara 
olanak verebilmesi, yaşam esnekliği ile doğrudan ilişkilidir 
(Yürekli, 2005).  Göçebe yaşam tarzı çerçevesinde Yörük 
gruplarının kullanmış oldukları karaçadır, doğa ile bütünleşmiş 
bir çerçevede içerisinde yaşayan ailenin günlük kullanımları 
üzerine mekânsal olarak şekillenmiş bir temele sahiptir. Sosyo-
ekonomik faaliyetleri gereği göç etmek zorunda olan Yörükler 
için çadır eşya olarak taşınabilir, basit ve kullanım açısından 
esnektir (Bakır, 1995; Küçükerman, 1985). Bu kapsamda çadır içi 
yatma, yemek yeme, oturma, misafir ağırlama gibi mekânsal 
bölümlenme kendi içindeki elemanlar çerçevesinde sürekli olarak 
değişebilmektedir (Bakır, 1995; Kumtepe, 2016). 

Karaçadırdaki esnek kullanım anlayışı temelde tek mekân 
üzerinden anlaşılabilmektedir (Kuban, 1995; Bakır, 1995). Çadır 
konargöçer kültürün temel yapısı olarak gün içerisindeki 
mekânsal ihtiyaçlar çerçevesinde yüklük ve ahşap direkler arası 
gerilen dokuma kilimi yardımı ile iki bölüme 
ayrılabilmektedir(Bakır, 1995). Bu sayede temelde 3 direkli bir 

Mimarlık

161



çadır iki göz şeklinde ayrılabilmektedir ki alanlar hizmet bölümü 
ve oturma bölümü olarak yorumlanabilir. Hizmet bölümü olarak 
nitelendirebileceğimiz kısım kadınların günlük işlerini yaptığı, 
girişe yakın bölüme doğru ocak, mutfak ve dokuma tezgâhı 
ıstarın bulunduğu alandır. Oturma bölümü ise ailenin erkeklerinin 
oturduğu ve misafirlerin ağırlandığı alan olarak 
değerlendirilebilir (Johansen, 2005; Bakır, 1995). 

Türk Evi’ndeki odanın kullanım biçimi, odanın kenarlar 
sınırlarının işlevlendirilmesi üzerine ortada kalan alanın farklı 
kullanımlara el verebilmesi esneklik çerçevesinde 
değerlendirilebilir. Odanın mekânsal kullanımında çadırla benzer 
bir yerleşim düzenine göre oluşması, oda kenarlarının sedirlerle 
çevrilmesi ve oda ortasının kullanım alanı olarak bırakılması 
benzer bir düzen olarak değerlendirilebilmektedir. Gün içindeki 
yaşamsal faaliyetlere uygun bir alan tanımlayabilmektedir ki bu 
durum ihtiyaçlar çerçevesinde davranışsal olarak 
şekillenmektedir. Bu kapsamda Türk Evi’nde odanın tek bir 
mekân olarak değerlendirilmesinin yanında plan düzlemindeki 
bütünü ele alınırsa odalar arası kalan alanlarda farklı kullanımlar 
için imkânlar sunabilmektedir ki bu durum odanın çadırdan 
ayrılan en önemli özelliğidir (Yürekli, 2005; Kuban, 2017; 
Küçükerman, 2005).  

Türk Evi’nde plan düzlemi dikdörtgen biçiminde ve iki 
ayrı bölümde kendi içinde şekillendiği görülmektedir. Odanın 
kullanım alanlarının belirlenmesi üzerine ocak ve pencerelerin 
yerleştirilmesi gibi çadır kullanımından farklı olarak kullanım 
alanlarında yükseklik farklarından da yararlanıldığını belirtmek 
gerekir (Kuban, 2017). Bu durumun temel nedeni ailenin 
yapısında aranmalıdır. Alçakta kalan kısım hizmet alanı olarak 
değerlendirilmektedir. Yüksekte kalan kısım oturma alanı olarak 
nitelendirilmekte ve tavandaki yükseklik farkı ile 
desteklenmektedir (Kuban, 2017; Tanyeli, 1996). Odanın iç 
tasarımındaki bu şekillenme Türk Evi’ne dair işlevsel sorgulama 

Mimarlık

162



açısından önemli bir temel oluşturmaktadır. Türk Evi’ndeki 
odanın konuttan bağımsız olması çadır ve oda arası bir benzerliği 
ortaya çıkarabilmektedir. Fakat Türk Evi’nde genel bir bütünün 
oluşum sürecinde çadır ile ilişkisini değerlendirmek yerine bu 
durum günlük kullanımdaki alışkanlıklarda ve eylemlerde 
aranmalıdır (Kuban, 1995; Tanyeli, 1996). 

 

5. SONUÇ 

Türk Evi’nde oda ve konargöçer yaşamda çadır arası ilişki 
mimari oluşum sürecinde çalışmalar üzerinde ele alınmıştır. Oda 
ve çadır iç mekânı aynı dönem içerisinde birlikte var olmuşlardır 
ki kullanım ilişkisi açısından benzer temelleri bulunabilmektedir. 
Oda Türk Evi’nde plan düzleminin oluşumunda kendi içerisinde 
bir mekân oluşturması yanında etrafındaki birimlerle ilişkili sofa 
ile hayatla yakından ilişkili bir bütün oluşturmuştur (Eldem, 
1954; Kuban, 2017). Çadır ise konargöçer yaşam tarzı ile 
yakından ilişkili göç ettikleri yerlerde toplum için çok 
fonksiyonlu bir temele sahiptir. Bu kapsamda odanın plan 
düzlemi içerisinde kendisinin bağımsız bir mekân temeline sahip 
olması yapılan çalışmalarda çadır ile doğrudan ilişkili olarak 
değerlendirilmesine neden olmuştur (Küçükerman, 1954).   

Oda ve karaçadır kullanım temelleri ve mekânsal 
oluşumları farklı kavramlar üzerinden ele alınması karşılaştırma 
açısından önem taşımıştır. Bu kavramlardan geçicilik çadır ve oda 
arası ilişki açısından kalıcılık temelinde mekân oluşum ilişkisinin 
değerlendirilmesini sağlamıştır (Yürekli, 2005). Bu noktada 
karaçadır mevsimsel döngülerde geçicilik kavramı kapsamında 
mekânsal oluşuma sahiptir ki bu çerçevede daha pratik ve 
taşınabilir oluşum gerçekleştirdiği görülmüştür. Mekân içerisinde 
kullanılan malzeme ve eşyalar konargöçer yaşam tarzına uyum 
sağlamıştır. Türk Evi’nde oda ise daha kalıcı temellerde mekânsal 
oluşum gerçekleştirmiştir. Bu durum ise iç ve dış ilişki açısından 

Mimarlık

163



odada kullanılacak olan elemanların kullanımını etkilemiştir. Oda 
çeperlerinin işlevlendirilmesi ve kalıcı temellerde eşya 
kullanımına olanak sağlamıştır. Dış çevre ile ilişki kapsamında 
kalıcılık kavramı Türk Evi’nde pencere kullanımını gerektirmiş 
ve odanın yönelmesi üzerine plan düzleminin oluşumunu 
etkilemiştir. Oda ve karaçadır başka bir açıdan esneklik kavramı 
üzerine farklı işlevsel organizasyonları kendi bünyesi içerisinde 
tek mekânda karşılayabilmektedirler. Fakat bu durum günlük 
kullanım ilişkisi üzerine elemanlar açsından farklı bir altyapı 
oluşturmaktadır. Çadır içerisinde bölümlenme taşınabilir 
elemanlarla yapılabilmektedir. Türk Evi’nde oda kullanımında 
oda çeperlerinin farklı olarak işlevlendirilmesi ve oda 
bölümlenmesinin yükseklik farklı ile desteklenmesi oluşum 
temelleri farkının anlaşılması açısından önemlidir (Kuban, 2017; 
Tanyeli, 1996; Yürekli, 2005).  

Sonuç olarak oda ve karaçadır arası mekân ilişkisi 
değerlendirilirse işlevsel açıdan alışkanlıklar ve kullanım 
özelliklerinin benzer olduğu dönemler içerisinde 
görülebilmektedir. Fakat bu durumun mekânsal oluşum 
temellerindeki aynılık olarak yorumlanması tam olarak doğru 
değildir. Odanın günlük kullanımının çadırın gün içerisindeki tek 
mekân anlayışına benzer olması biçimlenmesini etkilememiştir. 
Geçicilik ve esneklik kavramları çerçevesinde mekânsal ilişkileri 
değerlendirilirse işlevsel açıdan doğrudan bir bağlantı 
kurulamadığı açık bir şekilde görülebilmektedir ki her iki birimin 
biçimlenmesi kendi toplumunun yaşamsal faaliyetleri ve kültürel 
altyapısı çerçevesinde özgün bir sistemde gelişmiştir.  

 

 

 

 

Mimarlık

164



KAYNAKÇA 

Ak, M., (2022), Teke Yörükleri 1800-1900. Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, Ankara. 

Ak, M., (2019), Batılı Gezginlerin Gözlemlerinde 
Yörük/Türkmen Çadırları, İstanbul Üniversitesi Türkiyat 
Araştırma Enstitüsü, s.344-360. 

Bakır, İ., (1995), Batı Toroslarda Göçerlerin Yerleşme ve Mekan 
Sorunlarının Çözümü Üzerine Bir Deneme. Selçuk 
Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 
Konya.  

Eldem S.H., (1954), Türk Evi Plan Tipleri, Pulhan Matbaası 
İstanbul, s.11-16  

Eröz, M., (1991), Yörükler, İstanbul, Türk Dünyası Araştırmaları 
Vakfı Yayınları.  

Johansen U., (1979), Güney Anadolu’nun Göçebe Çadırları, Türk 
Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları, s.47-55. 

Johansen U., (2005), Türkiye’de Yörüklerin Yayla Hayatı, 
Çeviren Poyraz M., Ankara 

Kavas K.R., (2013), Mimariyi “Dokumak”: Anadolu-Batı Toros 
Göçerlerinde Çevre-Kültür İlişkisi, Bilig Türk Dünyası 
Sosyal Bilimler Dergisi, s.231-258. 

Kuban D., (1995), Türk Hayatlı Evi, MTR İstanbul, s.24-46 

Kuban D., (2017), 17.-19. Yüzyıllarda Türk Ahşap Konut 
Mimarisi, Türk İş Bankası Kültür Yayınları, s. 103-133 

Kumtepe E., (2016), Yörüklerde Mekan Kavramının 
Sürdürülebilirlik Kriterleri Açısından Değerlendirilmesi: 
Isparta Örneği, Isparta Süleyman Demirel Üniversitesi, 
Yüksek Lisans Tezi 

Mimarlık

165



Küçükerman Ö., (1985), Kendi Mekanının Arayışı İçinde Türk 
Evi, Apa Ofset Basımevi İstanbul, s.51-137 

Tanyeli U., (1996), Anadolu’da Bizans, Osmanlı Öncesi ve 
Osmanlı Dönemlerinde Yerleşme ve Barınma Düzeni, 
Tarihten Günümüze Konut ve Yerleşme, s.420-421 

Tekeli İ., (1996), Konut Tarihi Yazıcılığı Üzerine Düşünceler, 
Tarihten Günümüze Anadolu’da Konut ve Yerleşme, 
İstanbul Tarih Vakfı Yayınları s. 6,14 

Yürekli H., (2005), Türk Evi’nin Evrensel Mimarlık Kavramları 
İle İrdelenmesi, Türk Evi Gözlemler ve Yorumlar. 

 

 

Şekil 1. Küçükerman Ö.(1985), Türk Evi’nde Plan Düzlemi Oda 
Hiyerarşisi 

 

 
Şekil 2. Kavas. (2013), Karaçadırda mekanın tanımlanması  

Mimarlık

166



THE EXAMINATION OF MIMESIS IN 
ARCHITECTURE WITHIN THE CONTEXT OF 

THE RELATIONSHİP BETWEEN NATURE AND 
FORM 

 

Emine YILDIZ KUYRUKÇU1 

Şeyma Nur GÜMÜŞ EZDEMİR2 
 

1. INTRODUCTION 

Architecture is the easiest medium to communicate 
visually. Architectural design is not only an intellectual discipline 
requiring the design of prestigious, iconic structures, but also a 
design process with social and societal responsibilities that must 
be combined with parameters such as function, architectural 
program, site-specific values, and formal concerns. Therefore, 
while using metaphor, analogy, and mimesis in architecture, 
formal, conceptual, and creative imagery are equally important. 
The urge to seek and connect with things in daily life is quite 
natural and strengthens the sense of belonging; the use of mimesis 
in architecture plays a fundamental role in decision-making 
during the design phase for architects. 

Like everything else in the world, architecture is affected 
by technological advancements, changes in the socio-economic 
order, and shifts in user expectations. These factors have led to 

1  Assoc. Prof. Dr. Emine YILDIZ KUYRUKÇU, Konya Technical University, 
Faculty of Architecture and Design, Department of Architecture, Turkey, ORCID: 
0000-0002-5794-3507. 

2  PhD Student Şeyma Nur GÜMÜŞ EZDEMİR, Konya Technical University, Faculty 
of Architecture and Design, Department of Architecture, Turkey, ORCID: 0000-
0002-5356-7508. 

Mimarlık

167



changes in architectural design strategies. Designers strive to 
adapt to these changes with the desire to create better or more 
innovative designs. The differentiation in architectural design 
understanding has led designers to new directions and has caused 
a competition to create iconic designs between cities. In the 
competition to be 'original and iconic' in architectural design, 
'mimesis' plays an important role. It is an undeniable fact that 
design concerns such as form, aesthetics, originality, adapting to 
the times, and sustainability exist in architecture. With 
globalization, architects who want to be original and do what has 
not been done before in the competition to become iconic in 
architectural design frequently resort to emulation of nature and 
analogical design, metaphor, and mimesis. 

The concept of mimesis has been the basis of many 
debates for centuries; imitation, copying, interpretation, 
originality, representation, reality, etc. While its dictionary 
meaning is resemblance, its definition in art is the representation 
of the known, seen world. According to Plato, mimesis is the act 
of copying itself. According to Aristotle, mimesis is not the direct 
creation of copies of objects, but the transfer of the essence of the 
object (Heidegger, 2007). This study discusses the concept of 
"mimesis" through two different conceptual perspectives of Plato 
and Aristotle, using 15 iconic buildings designed in the 21st 
century as examples. The aim of this study is to discuss the 
relationship between iconic buildings and mimesis within the 
context of architectural design practice; and to provide a new 
perspective on the phenomena of imitation, emulation, and 
understanding in architecture through the mimetic partnerships 
that designers establish between the building and the emulated 
object during the building design process. 

Mimesis, the central concept of this study, is defined as a 
tool that activates the thinking process and provides creative 
support to it. Iconic structures, which are the tangible 

Mimarlık

168



manifestation of mimesis, will be examined by classifying them 
as "direct mimesis, indirect mimesis, and mimesis from animate 
and inanimate nature." Within the scope of this study, the 
relationship between iconic structures and mimesis is discussed, 
and 15 internationally recognized iconic structures designed in 
the 21st century, where the concept of mimesis is interpreted, 
have been identified. A comprehensive literature review was 
conducted to gather information about these structures; their 
architectural design histories and sources of inspiration were 
investigated, and expert architects were interviewed. Based on all 
this information, findings have been made regarding the 
relationship between iconic structure design and mimesis. 

 

2. MIMESIS IN ARCHITECTURE AND RELATED 
CONCEPTS 

In architectural theory, the concepts of analogy, metaphor, 
and mimesis, which form the basis of design through intellectual 
processes, are often open to debate due to their converging, and 
sometimes intertwined, layers of meaning. Therefore, using clear 
expressions when defining the conceptual foundations of design 
is significantly difficult. Analogy works through the association 
of a form or order with another system; metaphor, with its abstract 
connotations and transfer of meaning to the structure, is 
positioned on a different plane. Mimesis, on the other hand, offers 
a more concrete framework, differing from the other two 
concepts, as it is based on directly imitating nature or a reference 
structure. However, Plato's concrete approach to mimesis breaks 
down in Aristotle's approach to the philosophy of art. In practice, 
designers often blend formal references, conceptual associations, 
and patterns taken from nature within the same design process, 
making the boundaries of these concepts permeable. Therefore, 
determining which theoretical category a observed similarity in a 

Mimarlık

169



structure belongs to becomes difficult. The questions of whether 
the resulting product should be considered an analogy, the 
outcome of a metaphorical narrative, or a direct attempt at 
mimesis, remain unanswered. The inability to precisely delineate 
the concepts in the literature and the multi-layered nature of 
architectural production obscure the distinction between these 
three approaches, both theoretically and practically. 

The Great Larousse Dictionary and Encyclopedia (1986) 
defines analogy as follows: “Analogy is the resemblance between 
things that, while having fundamental differences, exhibit similar 
characteristics.” Johnson and Lakoff (2003), on the other hand, 
explain metaphor as “a way of understanding something from the 
perspective of something else.” Metaphors are not limited to 
language and thoughts; they also exist cognitively. They evoke 
associations in dimensions such as color, texture, and shape. 

Analogy is an inference that, based on similarities 
between two different things, what is true for one is also true for 
the other. While mimesis represents the artist's or architect's urge 
to "establish similarity" (mimetic skill), analogy is the mechanism 
by which this similarity is established. According to Walter 
Benjamin (1979), mimesis is the ability to see and produce 
similarities; analogy is the embodiment of this ability in design. 

Mimesis, a concept coined by Plato and Aristotle as a 
reinterpretation of nature, is one of the oldest and most 
fundamental concepts in artistic and literary theories. 
Approximately 2300 years old, it has followed a multifaceted 
path throughout history, finding a basis for discussion in a wide 
range of areas, from artistic production to human behavior and 
beliefs (Potolsky, 2006). Throughout history, it has been viewed 
by various thinkers, artists, art historians, and sociologists as a 
way to explain the relationship between two entities positioned in 
opposition to each other. The common point of these studies is 

Mimarlık

170



that mimesis is based on the existence of the other or the 
knowledge of the antecedent. In this sense, even in its earliest 
uses, it was not used solely in the sense of imitation, but was 
accepted as a method of defining many similarities and 
equivalencies, from visual resemblance to emulation, between 
objects (Halliwell, 2002). 

In the Platonic view, art's imitation of the world is seen as 
a dangerous and potentially harmful reality, paralleling the 
imitation of one another by humans; in the Aristotelian view, it is 
considered an institutional aspect of human nature, with its own 
internal rules and effects (Potolsky, 2006). 

The concept of mimesis, whose dictionary meaning is 
imitation or resemblance, is (in its simplest sense) the 
representation of the visible world in art. Related to many 
different concepts such as copy, imitation, representation, 
similarity, resemblance, replica, reflection, reproduction, 
repetition, and duplication, mimesis is generally discussed in two 
poles: as a human behavior that is seen as negative/unnecessary, 
or as a normal/creative process that supports the creative process 
(Potolsky, 2006). The negative interpretation of the concept is 
rooted in Platonic thought. In *Republic*, Plato states, "Painting 
and imitation (mimesis) generally produce a work far from 
reality; it accompanies us as a part of ourselves, far from reason, 
and this accompaniment is not for health or reality." Plato's 
definition of mimesis stems from the importance of dialectical 
culture versus poetic culture (Kalaycı, 2020). For the poetic mind, 
the essential element in the transmission of knowledge is an act 
of memorization based on copying (Kalaycı, 2020), and because 
it leads to a departure from truth, it is unnecessary and dangerous. 
In other words, it leads to a departure from reason, which is the 
complete opposite of the dialectical method. 

Mimarlık

171



The concept of mimesis, as a normal human behavior, is 
rooted in the Aristotelian view. For Aristotle, the concept of 
mimesis "does not carry the rather derogatory connotation it has 
in Platonic thought" (Copleston, 2013). According to him, 
"mimesis is a very natural and useful phenomenon that humans 
experience throughout their lives and while creating art" 
(Potolsky, 2006). Aristotle emphasizes that imitation and 
admiration for imitation studies are natural for humans 
(Copleston, 2013). 

According to Aristotle, mimesis is not about creating 
exact copies of objects. If it were, painting would be the most 
desirable art form, because it is the art form most suitable for 
presenting exact copies of objects. On the contrary, it is known 
that Aristotle did not have a positive opinion of the painter whose 
fruit paintings were mistaken for real fruit and pecked at by birds. 
Mimesis is not the reflection of man as a concrete being. Mimesis 
is the imitation of man's aspect independent of matter (Altuğ, 
2007). Mimesis is the transfer of the essence of the object. For 
example, is the reason for Van Gogh's success in painting a pair 
of farmer's shoes that his painting is a perfect copy of the shoes? 
No, Van Gogh's shoe paintings revealed a truth about man, his 
essence (Heidegger, 2007). Mimesis is not the reproduction of 
concrete objects, but the reflection of the essence of man, things, 
and nature (Butcher, 1932). 

Determining the meaning that Aristotle attributed to the 
concept of mimesis is only possible by identifying where this 
concept stands within the philosophical system he established. 
According to Aristotle, although art is generally defined as 
imitation, it is also something related to creation (Aristotle, 1997). 
That is to say, mimesis is not merely a mirror that roughly reflects 
reality. Because the artist can imitate not only what is, but also 
what could be. Thus, since reality is transcended, the artist's 
activity becomes both imitation and creation. In other words, 

Mimarlık

172



what Aristotle means by imitation is not copying, but creation 
(Bozkurt, 1995). 

Architecture, being the most tangible medium of 
communication among art forms, is the field where the concept 
of mimesis is most clearly observed. Many more examples of 
designs inspired by/learned from nature can be given in the 
architectural heritage. From antiquity to the present day, nature 
has been seen as a source of inspiration for architectural designs 
in terms of order, form, and aesthetics. The approach that stands 
out in today's design understanding is not to directly utilize nature 
as a formal source of inspiration, but to consider nature as a 
production process that takes its entirety into account. When 
examining the examples, it can be seen that a very wide range of 
different mimesis has been utilized, from tree-like branched 
structures to floral interpretations, from network structures to 
shells, from crystals to stars (Portoghesi, 2000). 

In architecture, the concept of mimesis is often interpreted 
as "imitation, poor copy, original copy," as in Plato's definition of 
mimesis, and this approach is particularly evident in designs 
based on the direct copying of objects or formal elements. In such 
examples, architects, while emulating a particular object or form, 
often content themselves with merely reproducing visual cues, 
thus the design process does not go beyond a formal reflection. In 
this type of structure, referred to in the literature as "object 
architecture," which bears the explicit signs of the imitated object, 
the holistic relationship between sign, space, and function is not 
established. Although these structures may attract public attention 
and appear striking in form, they are criticized in architectural 
circles because they remain at the level of imitation. This is 
because an architectural product is not merely a visual 
resemblance; it gains meaning through the identity of its location, 
its cultural context, and its spatial qualities. In such examples 
where mimesis is used purely as formal imitation, structures 

Mimarlık

173



become detached from their context, fail to internalize the 
qualities of the place, and consequently, the problem of 
"placelessness" arises (Yıldız Kuyrukçu, 2018). 

 

3. THE RELATIONSHIP BETWEEN MIMESIS, 
NATURE AND FORM IN ICONIC 
STRUCTURES OF THE 21ST CENTURY. 

Architecture is a dynamic process characterized by a 
constant flow of knowledge, evolving and being nourished by 
different disciplines. Rapidly advancing science and technology 
have transformed architecture in many different aspects, from the 
design process to materials and construction systems. Parallel to 
this, different formal strategies have emerged in the race to 
become an "icon" in architectural form. In this study, an 
examination of the literature on the concept of mimesis reveals 
that Plato's perspective on mimesis is limited to copying that 
directly evokes associations in the viewer, while Aristotle's 
understanding of mimesis is the creation of a new work of art. 
Based on the ideas of Plato and Aristotle, the study classifies the 
concept of mimesis in architectural design as direct and indirect 
mimesis, depending on how it is perceived. In architectural 
design, mimesis as a formal language is classified as 'Direct 
Mimesis'  when it is merely a copy requiring no interpretation, 
and as 'Indirect Mimesis' when a new work of art is created that 
prompts the viewer to think while looking at the structure. 
Furthermore, mimesis in architectural design is classified as 
"living nature" and "non-living nature" according to its source of 
inspiration from nature (Table 1). 

 

 

 

Mimarlık

174



Table 1. Classification of mimesis in architectural design 
determined within the scope of the study according to the nature-

form-perception relationship. 

Depending on how mimesis is 
perceived; 

According to Mimesis's relationship 
with nature; 

Direct Mimesis 
Indirect Mimesis 

Living Nature 
Non-Living Nature 

This section examines 15 internationally recognized 
iconic structures in the context of mimesis in architectural design; 
each structure is classified by evaluating its design process, 
formal references, and sources of inspiration. In this context, the 
structures are classified directly and indirectly according to how 
mimesis is perceived, and as animate and inanimate nature 
according to the representation of nature in the design (Table 2). 

Table 2. Classification of mimesis in the design of contemporary 
iconic structures according to the nature-form-perception 

relationship. 
ELBPHILHARMONIE HAMBURG  
Herzog et de Meuron // Germany // 2016 // 
Mixed-Use Building 

 
Elbphilharmonie Hamburg and its 
inspiration: the wave. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
The Elbphilharmonie, situated on 
top of an old warehouse, is located 
in the harbor and "referencing 
the waves," forming one of the 
city's important social centers. 

SHANGHAI ASTRONOMY MUSEUM 
Ennead Architects // China // 2021 // 
Museum 
 

 
Shanghai Astronomy Museum and the 
planetary movements that inspired it. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Indirect Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
Wong, a member of the design 
team, stated that in their designs 
they were inspired by the classic 
"three-body problem" in 
physics, by looking at the 
complex choreographies created 
by the gravitational attraction of 
multiple bodies in solar systems. 

Mimarlık

175



Table 2. Classification of mimesis in the design of contemporary 
iconic structures according to the nature-form-perception 

relationship. 
HEYDAR ALIYEV CULTURAL 
CENTER 
Zaha Hadid Architects // Azerbaijan // 2013 
// Cultural Center 

 
Heydar Aliyev Cultural Center and its 
inspiration, Mount Hazar. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Indirect Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
 
The rising and falling structure 
of the building's center is like 
the mountain where Aliyev was 
born, the rising of the Caspian 
Sea (Gürsel, 2013). 

ASTANA KAZAKHSTAN 
AUDITORIUM 
Manfredi Nicoletti and Luca Nicoletti // 
Kazakhstan // 2010 // Cultural Center   

  
Astana Kazakhstan Auditorium and its 
source of inspiration: the rose. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: Living 
nature 
 
Manfredi Nicoletti describes his 
sources of inspiration when 
creating his designs as follows: 
“…While flying over the vast 
expanse of the arid steppe, we feel 
that it is truly devoid of flowers. 
So we decided to create the 
flower of the steppe” (Welch, 
2020). 

CITY OF ARTS AND SCIENCES-
PLANETARYUM 
Santiago Calatrava // Spain // 2005 // 
Planetarium 

 

 
City of Arts and Sciences Planetarium and its 
source of inspiration. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: Living 
nature 
 
This structure, the planetarium of 
the City of Arts and Sciences 
project in Valencia, has become 
the most recognizable of 
Calatrava's works there due to its 
distinctive eyeball-like 
appearance. Calatrava created 
sketches based on the shape of an 
eye when designing the 
planetarium, which is an 
observatory. 

Mimarlık

176



Table 2. Classification of mimesis in the design of contemporary 
iconic structures according to the nature-form-perception 

relationship. 
BAHAI TEMPLE 
Hariri Pontarini Architects // South America 
// 2016 // Religious Building 

  
The Bahai Temple and its inspiration, the 
Sufi dancer. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Indirect Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: Living 
nature 
 
The design team stated that they 
were inspired by various sources, 
such as ‘Sufi dancers’ spinning in 
large skirts as a form of physical 
meditation, Japanese bamboo 
baskets, and broken glass pieces 
(McKnight, 2017). 

CITÉ DU VIN 
XTU Architects // France // 2016 // Business 
Center 

 

 
Cité Du Vin and its source of inspiration: the 
whirlpool. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Indirect Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
 
The architects of the building, 
Anouk Legendre and Nicolas 
Desmazières, say the following 
about the building: “We designed 
a space shaped by the symbols of 
the building's identity: grape 
juice, wine swirling in a glass, the 
whirlpools in the Garonne were 
the inspiration for the building. 
Every detail of the architecture 
evokes the spirit and liquid nature 
of wine: 'uninterrupted roundness, 
abstract and sensual' (Jimidi, 
2016). 

BOTANICAL MUSEUM 
Wilkinson Eyre Architects // Singapore // 
2012 // Museum 

  
The Botanical Museum and its inspiration: 
insect skeletons. 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: Living 
nature 
 
The greenhouse, created by 
drawing inspiration from an insect 
skeleton, allows tropical plants to 
grow and exotic butterflies and 
insects to live. 

Mimarlık

177



Table 2. Classification of mimesis in the design of contemporary 
iconic structures according to the nature-form-perception 

relationship. 
GALAXY SOHO  
Zaha Hadid // China // 2012 // Office-
Entertainment Center 

 

 
Galaxy Soho and its inspiration, water 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Indirect Mimesis 
 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
 
Zaha Hadid and her team, who did 
not want the structure to consist of 
solid masses, wanted to create a 
world of liquid movement in the 
structure, inspired by the wave 
motion of liquids. 

THE ICEBERG 
CEBRA, JDS, Louis Paillard Architects, 
SeARCH // Denmark // 2013 // Housing 
 

  
The Iceberg and the iceberg that inspired it. 
 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
The initial inspiration for The 
Iceberg design was the landscape 
of Aarhus Bay. When designing 
the building complex, the design 
team wanted to create a visual link 
between the building and the 
landscape, and they define the 
inspiration for the building as the 
"iceberg" (Freason, 2013). 

ART SCIENCE MUSEUM IN 
SINGAPORE  
Safdie Architects // Singapore // 2011 // 
Museum 

  
Art Science Museum in Singapore and its 
inspiration: lilies. 
 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: Living 
nature 
 
The design team stated that they 
wanted to create a flower-like 
structure consisting of ten leaves 
formed by the geometry of 
spheres of varying radii floating 
on the pond bottom, within the 
surrounding landscape. It was 
called "Singapore's welcoming 
hand" by Sheldon Adelson, who 
developed Marina Bay Sands. 

KANSAS LIBRARY 
CDFM2 // America // 2004 // Library 
 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 

Mimarlık

178



Table 2. Classification of mimesis in the design of contemporary 
iconic structures according to the nature-form-perception 

relationship. 

 

“…These oversized books have 
become the most recognizable and 
widely discussed additions to 
Kansas City’s redeveloping core.” 

TOILET MUSEUM 
Sim Jae-deok // South Korea // 2007 // 
Museum 

 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
Sim Jae-deok served as the 
president of the World Toilet 
Association and had it done to 
attract attention and to represent 
his work. 

NATIONAL FISHERIES OFFICE 
India // 2012 // Workplace 

 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: Living 
nature 
This is the National Fisheries 
Development Board Building. It 
was established to increase fish 
production and productivity in the 
country. 

PIANO BUILDING 
Hefei University of Technology // China // 
2012 // School of Music 

 

1. Mimesis according to how it is 
perceived: Direct Mimesis 
2. Mimesis according to its 
relationship with nature: 
Inanimate nature 
The main purpose of the Piano 
House is to serve as an activity 
center for nearby music schools 
and art centers. 

 

4. EVALUATION 

The examined iconic structures were identified as large-
scale, international buildings open to the public that appeal to and 
contribute to the development of the entire city. It was observed 

Mimarlık

179



that iconic structures are a significant factor in shaping the city's 
identity, contributing to the city both socio-culturally and 
economically. Iconic structures are generally designed by 
renowned architects. The shell design, which creates the initial 
image of the building, is the most frequently used mimesis design 
method by designers. This is thought to be because the shell 
design, which is the perceived and defined face of the 
architectural structure in the urban space, covers the entire facade 
and enhances the overall impact of the building. 

In iconic structures, direct mimesis, utilizing nature in 
both living and non-living forms, is prominent, enabling quick 
interaction with society. Calatrava's City of Arts and Sciences 
Planetarium in Spain is eye-shaped, and mimesis is used in its 
design as a reference to the function of this observatory. The 
Botanical Museum in Singapore, also based on the concept of 
form-function pairing, is designed in the shape of an insect 
skeleton, allowing exotic insects and butterflies to live there. The 
Astana Kazakhstan Auditorium was designed to reflect the flower 
of the steppe, aiming to represent a creature specific to the place. 
However, this design language should not be confused with object 
architecture. 

There are also successful examples of indirect mimesis 
that have garnered significant attention. The Galaxy Soho 
shopping mall, designed by Hadid, is one such successful 
example, inspired by the movement of fluids and featuring spaces 
that flow into one another. The Shanghai Astronomical Museum, 
also inspired by the movement of planets, is another successful 
example of indirect mimesis, where form and function are 
harmoniously integrated, reflecting the inspirational object 
conceptually without being directly apparent from the outside. 
The Bahai Temple, a religious structure located in South America, 
is another example of indirect mimesis, inspired by the skirts of 
Sufi dancers. 

Mimarlık

180



Some architects have opted for a populist and postmodern 
approach, preferring what Plato called "bad imitation"—a kind of 
easily perceived, "sign architecture." These examples of direct 
mimesis, which remain at the level of a sign but are poorly copied, 
are often met with criticism from architects but are appreciated 
by the public. For instance, the National Fisheries Office is an 
office building designed to promote fish production and raise 
awareness about aquaculture in the country. The Toilet Museum 
is said to have been built to draw attention to toilet hygiene; it has 
been observed that the marketing and design of these massive 
objects often attempt to link them to a utilitarian cause. However, 
following the logic that "there's no such thing as bad publicity," it 
has been determined that these structures can also gain 
recognition and contribute to the city through a populist approach. 

 

5. CONCLUSION 

Architecture, a phenomenon that has shaped human 
activity and left traces in collective memory since the transition 
of humans to settled life, continues to exist. Architecture is not 
merely about providing shelter; it is also a physical reflection of 
human life and a part of cultural heritage. It reflects people's 
thought systems as a physical representation and records cultural 
values. 

Architectural design is a process that requires establishing 
complex relationships between different components. These 
relationships encompass various dimensions, from form to 
function, from historical contexts to environmental influences. 
The use of mimesis provides an emotional and symbolic means 
of communication for architectural products. Architects use 
mimesis in their designs for reasons such as preserving cultural 
continuity, conveying messages, emphasizing the function and 
concept of the project, adding appeal to the structure, enhancing 

Mimarlık

181



symbolism, and ensuring that the building becomes a symbol of 
the city. Mimesis is a process of representation and expression 
that extends from the object that inspires the architect to the 
product they create. Through mimesis, an architect transfers an 
image found in nature to the building. The resulting product is 
mimesis, reflecting living or inanimate nature. 

In iconic building designs that aim for originality and 
distinctiveness, architects frequently employ mimesis in their 
design. Iconic buildings are structures that have become ingrained 
in the collective memory of society and possess symbolic 
significance. These buildings are expected to contain striking 
symbols, evoke associations, and create value for the community. 
Iconic buildings are designed with diverse forms, structural 
features, materials, and functions, and are generally large public 
buildings. To become an icon, buildings must be striking and 
carry symbolic meaning. 

In conclusion, based on the examples examined, iconic 
architecture generally possesses qualities such as: being a product 
of design that attempts a new style, being pioneering, being the 
first, reflecting the essence and architecture of the era in which it 
was built, influencing users, being a symbol, reflecting an era, and 
representing a movement. These types of structures also serve as 
a response to societies' search for symbols. Regardless of whether 
they are in harmony with their surroundings, functional or not, 
and whether their architectural language is unified or not, all 
iconic architectural products are visually impressive. The 
designers of these architectural icons employ mimesis in their 
design to ensure that these structures possess strong value, 
contain noteworthy symbols, evoke associations, are memorable 
for users, and create value for society. The concept of mimesis 
sometimes represents poor imitation, as in the Platonic approach, 
and sometimes good examples that grasp the essence of the 
object, as in Aristotle. 

Mimarlık

182



RESOURCES 

Altuğ, T. (2007). The History of Aesthetics. In A. Cevizci (Ed.), 
Encyclopedia of Philosophy. Ankara: Babil Publishing. 

Aristotle. (1997). Nicomachean Ethics (S. Babür, Trans.). 
Ankara: Ayraç Publishing House. 

Benjamin, W. (1979). On the Mimetic Faculty (E. Jephcott & K. 
Shorter, Trans.). In One Way Street and Other Writings. 
London: NLB. 

Bozkurt, N. (1995). Theories of Art and Aesthetics. Istanbul: 
Sarmal Publishing House. 

Butcher, S. H. (1932). Aristotle’s Theory of Poetry and Fine Art: 
With a Critical Text and Translation of the Poetics (4th 
ed.). London: Macmillan. 

Copleston, F. (2013). Aristotle (A. Yardımlı, Trans.). Istanbul: 
İdea Publishing House. 

Freason, A. (2013). Isbjerget by JDS Architects, CEBRA, 
SeARCH and Louis Paillard [Online]. Dezeen. 

The Great Larousse Dictionary and Encyclopedia. (1986). 
Interpress Press and Publishing Inc., Volume 17. Librairie 
Larousse. 

Gürsel, D. (2013). A Zaha Hadid Work in Baku [Online]. 
Arkitektüel. 

Halliwell, S. (2002). The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts 
and Modern Problems. Princeton, NJ: Princeton 
University Press. 

Heidegger, M. (2007). The Origin of the Work of Art (F. 
Tepebaşılı, Trans.). Ankara: De ki Basım Yayım. 

Jimidi, L. (2016). Stades [Online]. France Website. 

Mimarlık

183



Johnson, M., & Lakoff, G. (2005). Metaphors: Life, Meaning and 
Language (G. Y. Demir, Trans.). Paradigma Publications. 

Kalaycı, N. (2020). Dialectics against poetry in antiquity: Image 
production in poetic culture and Socratic culture. Cogito: 
Thinking About the Image, 97, 17–41. 

Korkmaz, S., & Gündem, Ö. (2025). Differences between 
biomimesis and formal imitation in architectural design 
practices. Journal of the Faculty of Engineering and 
Architecture of Gazi University, 40(3), 1573–1587. 

Leach, N. (2005). Mimesis. Architectural Theory Review, 10(1), 
93–104. 

McKnight, J. (2017). Bahá’í temple in Chile by Hariri Pontarini 
features twisted wings made of steel and glass [Online]. 
Dezeen. 

Portoghesi, P. (2000). Nature and Architecture. Milan: Skira 
Editore. 

Potolsky, M. (2006). Mimesis. New York: Routledge. 

Welch, A. (2020). Astana Kazakhstan State Auditorium Building 
[Online]. e-architect. 

Yıldız Kuyrukçı, E. (2018). The importance of iconic buildings 
for city image: Konya Science Center example. 
ICONARP International Journal of Architecture and 
Planning, 6(2), 461–481. 

 

 

Mimarlık

184



GELENEKSEL KONUTUN MEKANSAL 
ANALİZİ VE DÖNÜŞÜM SÜRECİ: TÜRKİYE VE 
SURİYE BAĞLAMINDA BİR KARŞILAŞTIRMA 

 

Sevde Gülizar DİNÇER1 

 

1. GİRİŞ 

Barınma prensibi, insanlığın var oluşundan itibaren temel 
ihtiyaçlarından biri olarak ele alınmaktadır. Geniş bir 
perspektiften incelendiğinde barınma durumu, fiziksel bir olgu 
olmaktan çıkarak çevresel ve sosyal koşullara odaklanan kültürel 
bir imge olarak değerlendirilmektedir (Güney Yüksel & Seçer 
Kariptaş, 2019). Barınma ihtiyacının temel imgesi olan konut; 
barınma fiilini gerçekleştiren yapısal bir sistem olmasının yanı 
sıra, toplumun sosyo-kültürel ve ekonomik yaşantısını temsil 
eden, geçmiş ve gelecek yaşantılar arasında köprü niteliği 
üstlenen önemli bir mimari unsur olarak ele alınmaktadır 
(Göğebakan, 2015). Bu kapsamda konut, toplumların kültürel 
yaklaşımlarını yansıtan bir işleve sahip olmaktadır. Bu işlev, 
mekânsal organizasyonlar ve yapım teknikleri ile harmanlanarak 
somut mimari yapılara dönüşmektedir (Köse, 2005; İncedemir & 
Kavas, 2021). 

Türkiye ve Suriye’deki konut projeleri, sosyo-kültürel 
yaklaşım açısından ele alındığında Osmanlı hâkimiyeti 
döneminde benzer parametrelere sahip olmakla birlikte hem 
coğrafi koşulların farklılığı hem de sonraki dönemlerde yaşanan 
siyasal değişimler sonucunda başkalaşmıştır. Örneğin Halep 
kenti, 1516–1918 yılları arasında Osmanlı Devleti’nin üçüncü 

1  Dr. Öğretim Üyesi, Konya Gıda ve Tarım Üniversitesi, Mühendislik ve Mimarlık 
Fakültesi, İç Mimarlık Bölümü, ORCID: 0000-0002-5300-8466. 

Mimarlık

185



büyük şehri olarak tanımlanmıştır (Alafandi & Abdul Rahim, 
2016). Bu bağlamda farklı kültür ve coğrafi özelliklere sahip 
şehirler, bütüncül bir yaklaşım içerisinde sosyo-kültürel ve 
mimari açıdan görece homojen bir birlik durumu sergilemiştir. 
Benzer şekilde Anadolu’nun güneydoğusunda yer alan kentler ile 
Suriye’nin Halep ve Şam şehirleri; iklimsel özellikler, malzeme 
kullanımı ve kültürel yaklaşımlar açısından ortak mimari 
karakteristikler göstermektedir. Bu durum, Osmanlı döneminde 
konut mimarisinde yerel coğrafi özelliklerin korunarak 
sürdürüldüğünü ortaya koyan bir sistem olarak 
değerlendirilmektedir. 

Anadolu’da Türk Evi olarak nitelendirilen yerel konut 
mimarisinin ilk kültürel kodları, göçebe yerleşim biçimlerine 
dayandırılmaktadır. Bu bağlamda Türk çadırlarındaki mekânsal 
kurgunun, sofasız tek odalı erken dönem Türk evi tipolojisinin 
öncülü niteliğinde olduğu ifade edilmektedir (Köse, 2005). 
Sofasız tek odalı konut yapısının dönüşümü, zaman içerisinde oda 
ve sofa ayrımının belirginleşmesiyle gerçekleşmiş; odaların farklı 
amaçlar doğrultusunda kullanılmasına olanak tanıyan mekânsal 
kurgular ortaya çıkmıştır (Şekil 1), (Üstün, 2018). 

 
Şekil 1. Türk Çadırı ve Sofasız Erken Dönem Konut Örneği 

(Küçükerman, 2007; Üstün, 2018) 

Öte yandan Suriye ve yakın çevresinde gözlenen yerel 
konut mimarisinde mesken kavramı ön plana çıkmaktadır. 
Mesken, yalnızca rahat yaşanılabilen bir mekân olarak değil; aynı 

Mimarlık

186



zamanda iklim koşullarına karşı koruyucu bir sığınak olarak da 
değerlendirilmektedir (Behsh, 1988). Bu nedenle Suriye’deki 
geleneksel konut mimarisinde hem kültürel hem de fiziksel 
gereksinimlere uygun olacak biçimde, genellikle avlulu plan 
düzenlemeleri tercih edilmiştir (Sahlabji, 2020). 

Çalışma kapsamında gerçekleştirilen karşılaştırmalı 
analiz sürecinde, konut kurgusunun farklı coğrafi ve kültürel 
yapılaşmalarda nasıl algılandığı ve mekânsal olarak nasıl 
biçimlendiği incelenmiştir. Ortak bir bağlam içerisinde 
değerlendirilmesi gereken en önemli parametrelerden biri 
mahremiyet unsurudur. Bu bağlamda mahremiyet, komşuluk 
ilişkileri ve görsel kontrol gibi çevresel kurgunun 
şekillenmesinde aktif rol oynayan temel bir tasarım parametresi 
olarak ele alınmıştır (Hakim, 2010). 

 

2. TÜRK GELENEKSEL KONUTU PLAN 
KURGUSUNDA ODA KAVRAMI VE SOFANIN 
TİPOLOJİK GELİŞİMİ 

Türk evinde her bir oda, kullanıcısına bağımsız bir konut 
hissi verecek biçimde kurgulanmıştır. Bu bağlamda oda 
donatıları, söz konusu bağımsızlığa yönelik işlevleri yerine 
getiren elemanlardan oluşmaktadır. Odaların içerisinde yer alan 
yüklükler, gömme dolap niteliğinde olup yorgan ve yastık gibi 
yatma işlevine ilişkin elemanların depolanmasında 
kullanılmaktadır. Yüklükler sayesinde gündüz oturma odası 
olarak kullanılan mekânlar, gece yatak odasına dönüşebilmekte; 
bu durum, odanın konut içinde özelleşmiş ve bağımsız bir yaşam 
birimi gibi algılanmasına olanak sağlamaktadır. Oda içerisinde 
yer alan bir diğer önemli birim ise yıkanma eyleminin 
gerçekleştiği gusülhanedir. Her odada gusülhane bulunması, 
kullanıcıların ortak mekânlara yönelme ihtiyacını ortadan 
kaldırmaktadır (Bozkurt, 2013). 

Mimarlık

187



Odalarda pişirme işlevini üstlenen bir ocak bulunması, 
duvar hizasında sıralanan sedir ve orta alanın boş bırakılması, 
mekânın esnek kullanımına imkân tanımaktadır. Bu noktada her 
ne kadar odalar yapısal olarak benzer özellikler gösterse de 
mekânsal hiyerarşinin varlığından söz etmek mümkündür. Evin 
girişine veya selamlık bölümüne yakın konumlanan başoda, bu 
hiyerarşik düzenin en belirgin örneklerinden biridir. 

Türk yerel konutunun tarihsel gelişim sürecinde sofa, 
mekânsal kurguyu belirleyen en önemli parametrelerden biri 
olarak öne çıkmaktadır. Türk evinin erken dönem örneklerinde 
sofasız plan tipleri görülmekte; odalar yan yana dizilerek 
doğrudan ilişkilendirilmektedir. Literatürde bu plan tipi hakkında 
yapılan çalışmalar fazla olmamakla birlikte Anadolu’da yaygın 
olarak karşılaşılan konut örnekleri arasında yer almaktadır. Erken 
Osmanlı döneminde görülen bir diğer plan tipi ise, odalar ile 
bahçenin kesişiminde konumlanan ve dış mekân ile bütünleşen 
yarı açık dış sofalı plan düzenidir (Şekil 2). Sofanın odalarla aynı 
aks üzerinde yerleştirildiği plan tiplerinde ise sofa, geniş bir 
koridor niteliği kazanarak konutun iç mekânına dâhil olmaktadır. 
Odaların sofanın etrafında konumlandığı orta sofalı plan tipi ise 
özellikle 18. ve 19. yüzyıl konaklarında yaygın olarak 
görülmektedir. Bu plan düzeninde odalar, önlerinde yer alan 
eyvanlar aracılığıyla sofa etrafında örgütlenmektedir (Şekil 3), 
(Tuztaşı, 2013). 

 
Şekil 2. Türk Geleneksel Konutu Sofasız ve Dış Sofalı Plan 

Örnekleri (Eldem, 1968) 

 

Mimarlık

188



 
Şekil 3. Türk Geleneksel Konutu Orta Sofalı Plan Örnekleri 

(Eldem, 1968) 

Türk yerel konutunda kat planları incelendiğinde, 
mekânların işlevlerine göre düşeyde ayrıştığı görülmektedir. 
Zemin kat, genellikle depo ve ahır gibi servis alanlarına ayrılmış 
olup sokağa kapalı, sağır bir cephe düzenine sahiptir. Bu katta 
yalnızca üst katlara geçişi sağlayan ve taşlık olarak adlandırılan 
giriş mekânı yer almaktadır. Konut sakinlerinin yaşam alanlarını 
barındıran üst katlarda ise odalar ve sofalar konumlanmaktadır. 
Üst katlarda yapılan çıkmalar, zemin kat sınırlarını aşarak sokağa 
yönelen ve cumba olarak adlandırılan birimlerden oluşmaktadır. 
Cumbalar, hem sokak manzarasına hâkim olmayı sağlamakta 
hem de mahremiyet ilkesini korumaktadır (Uşma, 2021). 

 

Şekil 4. Çok Amaçlı Mekan Olarak İşlev Gören ‘Oda’ 
(Küçükerman & Edirne, 2022) 

Mimarlık

189



Türk evinde oda, aynı döşeme üzerinde gündüz oturma ve 
yemek yeme, gece ise yüklükten çıkarılan yataklarda uyuma 
işlevlerini barındıran çok amaçlı bir mekân olarak 
tanımlanmaktadır. Bu yönüyle oda, Türk evinde ‘ev içinde ev’ 
anlayışının mekânsal karşılığıdır (Üstün, 2018). 

 

3. GELENEKSEL SURİYE VE TÜRK 
KONUTLARINDA KARŞILAŞTIRMALI 
MEKANSAL ANALİZ: İKLİM, MAHREMİYET 
VE MİMARİ ÖĞELER  

Türk konutunda sofa, iç mekânda dağıtıcı ve birleştirici 
bir öğe olarak işlev görürken; Suriye yerel konutunda bu rolü 
çoğunlukla avlu üstlenmektedir. Avlu, bir geçiş mekânı olmasının 
yanı sıra, konut sakinlerinin sosyalleştiği bir toplanma alanı 
olarak kullanılmaktadır. Aynı zamanda kış aylarında korunaklı 
bir iç mekân niteliği taşıması nedeniyle iç avlu işlevi de 
görmektedir (Bozkurt, 2013). Bununla birlikte Suriye geleneksel 
konut mimarisi, Türk konut mimarisindeki sofa anlayışından 
iklimsel ve bölgesel nedenlerle ayrışmaktadır. Bu bağlamda 
Suriye konutlarında açık ve yarı açık iç mekânların daha belirgin 
kurgulandığı görülmektedir (Şekil 5). 

 
Şekil 5. Suriye Geleneksel Konutu Mekansal Kurgusu (Huang vd., 

2023) 

Mimarlık

190



Suriye konutlarında sokak cephesi genellikle tamamen 
sağır tutulmakta; açıklıklar ya hiç verilmemekte ya da en üst kotta 
konumlandırılmaktadır. Sağır ana girişten sonra, dolambaçlı bir 
geçiş koridoru aracılığıyla avluya ulaşılmaktadır (Şekil 6). Bu 
mekânsal kurgu sayesinde avluda bulunan konut sakinlerinin 
sokakla olan görsel ilişkisi kesilmekte ve mahremiyet ilkesi 
güçlendirilmektedir (Sahlabji, 2020). Suriye yerel konutunda 
girişten avluya yönelen bu geçiş mekânı skifa olarak 
adlandırılmaktadır. Türk evinde ise sokak ve bahçe ile ilişkiyi 
kuran, ancak üst kat yaşam alanlarını izole eden mekân taşlık 
olarak tanımlanmaktadır. 

 

Şekil 6. Suriye Yerel Konutlarında Geçiş Koridorları (Behsh, 
1988). 

İklimsel adaptasyon, her iki konut tipolojisinde de 
mekânsal kurgunun belirlenmesinde etkili bir unsur olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Türk evinde sofanın iç mekânda 
konumlanması, daha soğuk iklim koşullarına uyum sağlama 
amacını taşırken; Suriye konutlarında açık avlu düzeni, sıcak ve 
kuru iklim koşullarına yanıt vermektedir. Suriye evlerinde avluyu 
çevreleyen kalın taş duvarlar, gündüz depolanan sıcaklığın gece 
boyunca serbest bırakılmasını sağlayarak pasif soğutma etkisi 
yaratmaktadır. Avlunun merkezinde yer alan ve bahra olarak 
adlandırılan su havuzu ise buharlaşma yoluyla ortamın 
nemlendirilmesine ve serinletilmesine katkıda bulunmaktadır 
(Şekil 7), (Salkini, Greco & Lucente, 2017). 

Mimarlık

191



 
Şekil 7. Suriye Yerel Konutunda İklimsel Adaptasyon (Aboudan, 

2018) 

Suriye geleneksel konutunu Türk konutundan ayıran 
önemli mekânsal öğelerden biri eyvanlardır. Eyvanlar, kuzeyden 
gelen hâkim rüzgârı içeri alacak biçimde güney yönünde 
konumlandırılmış; üç tarafı kapalı ve tavan yüksekliği konutun 
genelinden daha fazla olan yarı açık mekânlardır. Türk evinde 
odalar konut içinde bağımsız birimler gibi kullanılırken, Suriye 
evlerinde mekân kullanımı mevsimsel koşullara bağlı olarak 
değişmektedir. Yaz aylarında eyvanlar tercih edilirken, kış 
aylarında kapalı odalara geçilmektedir. Misafirlerin selamlıkta, 
ailenin ise haremlikte yaşaması; katlar arası mevsimsel göçün 
daha dinamik bir biçimde gerçekleşmesine olanak tanımaktadır 
(Şekil 8), (Behsh, 1988). 

 

Şekil 8. Suriye Yerel Konutunda Haremlik- Selamlık Mekanları 
(Behsh, 1988).  

Mimarlık

192



Suriye evlerinde, tek bir avlu ya da iki avlu etrafında 
kurgulanan plan şemalarında selamlık mekânının genellikle girişe 
en yakın konumda yer aldığı görülmektedir (Sahlabji, 2020). Bu 
mekân, işlevsel ve temsili niteliği bakımından Türk evinde yer 
alan başoda ile benzer bir yaklaşımla kurgulanmıştır. Suriye 
geleneksel konutlarında murabba olarak adlandırılan ve Türk 
evindeki başoda niteliğini karşılayan ana salonlar, çoğunlukla 
ahşap panellerle kaplanmıştır. Bu paneller, geometrik ya da 
bitkisel motiflerden oluşan zengin bezemelerle süslenmiş olup, 
biçimsel ve işlevsel açıdan Türk evinde görülen sergen elemanını 
çağrıştırmaktadır. 

Ancak bu eylemsel ve mekânsal benzerliğin fiziksel 
karşılığı, iki gelenekte donatı sistemleri üzerinden belirgin bir 
biçimde ayrışmaktadır. Türk Evi’nde odanın boş ve çok amaçlı 
kullanımını mümkün kılan en önemli mimari çözüm, duvar 
yüzeylerinin depolama ve sergileme işlevlerini üstlenecek şekilde 
kurgulanmış olmasıdır. Bu sistemin en karakteristik öğesi, odanın 
duvarlarını çepeçevre dolaşan ve tavan hizasına yakın 
konumlanan ahşap raf sistemi olan sergendir. Sergenler, değerli 
eşyaların sergilenmesi ya da aromatik meyvelerin dizilerek 
mekânın kokulandırılması gibi işlevlere hizmet ederken; alt kotta 
yer alan yüklük ve gusülhane gibi ahşap kaplamalı birimler, 
yatakların gündüz saatlerinde ortadan kaldırılmasına olanak 
tanıyarak mekânın esnek kullanımını desteklemektedir (Şekil 9), 
(Üstün, 2018). 

Türk Evi’nde görülen bu ahşap temelli ve mekâna 
eklemlenen donatı sistemi, Suriye konut mimarisinde yerini 
büyük ölçüde yapının kütlesel özelliklerine bırakmaktadır. 
Özellikle Halep ve Şam evlerinde, duvarların taşıyıcı taş örgüden 
oluşması nedeniyle depolama işlevi; ahşap raflar yerine, duvarın 
içine oyulmuş taş nişler ve gömme dolaplar aracılığıyla 
çözülmektedir. Zengin Suriye evlerinde ahşap kullanımı Türk 
evindeki gibi mekânı tanımlayan sergenler yerine, ajami adı 

Mimarlık

193



verilen yoğun bezemeli duvar kaplamaları aracılığıyla daha çok 
dekoratif bir yoğunluk kazanmaktadır. Buna karşılık Türk 
Evi’nde ahşap donatılar, bezemesel bir öğe olmasının yanı sıra 
mekânın geometrisini kurgulayan tektonik birimlerdir (Tuztaşı, 
2013). 

 

Şekil 9. Türk Evinde Yüklük Donatısı (Bektaş, 2023) 

Suriye geleneksel konut mimarisinde zemin kat, avlu ve 
eyvan gibi ağırlıklı olarak sosyal kullanıma yönelik mekânları 
içermekte; üst katlar ise yatak odaları başta olmak üzere daha özel 
kullanımlara ayrılmış mekânlardan oluşmaktadır. Avluya 
yönlenen ve rivak olarak adlandırılan yarı açık koridorlar 
aracılığıyla odalara geçiş sağlanmaktadır. Bu mekânsal kurgu, 
dolaşım ve geçiş ilişkileri bakımından Türk geleneksel konutunda 
görülen dış sofalı plan tipolojisi ile önemli benzerlikler 
göstermektedir. Suriye’deki küçük ölçekli konutlar genellikle tek 
bir avlu etrafında düzenlenmiş iki ya da üç odadan oluşurken; kasr 
olarak tanımlanan büyük ölçekli konutlar, haremlik, selamlık ve 
mutfak avlusu gibi birden fazla avlu çevresinde konumlanan 

Mimarlık

194



odalar ile daha karmaşık ve çok işlevli bir plan tipolojisine 
sahiptir (Zin Alabadin, 2019). 

 

4. TÜRKİYE VE SURİYE KONUTLARINDA 
APARTMANLAŞMA VE MEKANSAL 
AYRIŞMA  

Türkiye’de modern dönemde yaşanan apartmanlaşma 
süreciyle birlikte, geleneksel konutun en önemli birleştirici 
öğelerinden biri olan sofa, biçimsel bir dönüşüm geçirerek hol ya 
da koridor formuna evrilmiş; ancak mekânsal örgütlenme 
içindeki dağıtım işlevini bu yeni formlar aracılığıyla sürdürmeye 
devam etmiştir. Geleneksel konutta çok işlevli bir kullanım sunan 
oda kurgusu ise modernleşme süreciyle birlikte işlevsel bir 
ayrışmaya uğramış ve yatak odası ile oturma odası gibi özelleşmiş 
mekânlara bölünmüştür. Türkiye’deki konut plan kurgusu 
şehirden şehre farklılık göstermekle birlikte, bazı kentlerde 
gerçekleştirilen plan analizlerinde, gece holü kullanımı gibi 
mahremiyet vurgusunun sürdürüldüğü; misafir odalarının ise 
geleneksel başoda anlayışıyla varlığını koruduğu görülmektedir 
(Şekil 10), (Sungur & Aydın, 2021). 

 
Şekil 10. 1971 Yılı Apartman Plan Tipolojisi (Sungur & Aydın, 

2021) 

Mimarlık

195



Suriye’de ise Osmanlı döneminin sona ermesinin 
ardından Batı mimarlığının etkisiyle konut yapısı belirgin ve 
köklü bir dönüşüm sürecine girmiştir. Bu süreçte geleneksel, içe 
dönük ve avlu merkezli konut tipolojileri yerini; balkonların 
eklendiği, pencere açıklıklarının büyütüldüğü ve sokağa yönelen 
dışa dönük kütle organizasyonlarına bırakmıştır. Söz konusu 
mimari dönüşüm, yalnızca biçimsel bir değişim olarak kalmamış; 
konutun iklimle kurduğu ilişkinin zayıflamasına da neden 
olmuştur (Şekil 11). Geleneksel Suriye evlerinde termal konforun 
temel bileşenlerinden biri olan avluların plan kurgusundan 
çıkarılması, pasif soğutma ve doğal havalandırma olanaklarının 
büyük ölçüde ortadan kalkmasına yol açmıştır. Avlu, kalın taş 
duvarlar ve yarı açık mekânlar aracılığıyla iç mekân sıcaklığını 
dengeleyen bir mikroklima oluştururken; bu mekânsal düzenin 
terk edilmesi, konutların doğal çevresel verilerle uyumlu çalışma 
kapasitesini sınırlandırmıştır. Bunun sonucunda, özellikle yaz 
aylarında iç mekân konforunun sağlanabilmesi için mekanik 
soğutma sistemlerine duyulan gereksinim artmış; bu durum konut 
ölçeğinde enerji tüketiminin yükselmesine neden olmuştur (Abas, 
2021; Shayah & Khanmohammadi, 2023). 

 

Şekil 11. Suriye’de Apartmanlaşma Süreci Plan Örneği 
(Kharboutli & Erdoğan, 2022) 

Mimarlık

196



Suriye’de savaş sonrası yeniden inşa sürecine yönelik 
çalışmalarda, livan ve bahra gibi geleneksel mimari öğelerin, 
enerji etkin ve iklimle uyumlu konut tasarımlarının geliştirilmesi 
açısından kritik bir rol üstlendiği literatürde özellikle 
vurgulanmaktadır. Bu mekânsal öğeler, doğal havalandırma, 
gölgeleme ve buharlaşma yoluyla soğutma gibi pasif çevresel 
kontrol stratejilerini destekleyerek, konutlarda mekanik 
sistemlere olan bağımlılığı azaltma potansiyeli taşımaktadır. Bu 
bağlamda, geleneksel konut tipolojilerinden elde edilen mekânsal 
ve çevresel verilerin, çağdaş yeniden inşa süreçlerinde 
sürdürülebilir ve yere özgü tasarım yaklaşımlarının 
geliştirilmesine önemli katkılar sunduğu ifade edilmektedir (Al 
Asali & Shahin, 2016). 

 

5. SONUÇ 

Bu çalışmada, aynı siyasi çatı altında uzun süre boyunca 
şekillenmiş iki farklı geleneksel konut plan tipolojisi, medeniyet, 
iklim ve toplumsal yapı bağlamında ele alınarak karşılaştırmalı 
bir biçimde incelenmiştir. Yapılan analizler sonucunda, Türk 
geleneksel konutunun içe dönük mekânsal kurgusunda, yapısal 
organizasyonun Suriye geleneksel konutuna göre kütlesel 
yaklaşımlar sunduğu gözlenmiştir. Türk yerel konutunda sokakla 
bağlantı üst katlarda yer alan cumba ve baş oda gibi mekanlar ile 
gerçekleştirilmiş, mahremiyet ilkesine de gözeten bir kontrol 
mekanizması geliştirilmiştir. Suriye yerel konut mimarisinde ise 
plan yerleşimi iklim özelliklerine dayalı tasarım kararları ve 
mahremiyet ilkesi doğrultusunda gelişmiş, bu bağlamda yerel 
konut kendi içinde bir dünya ortaya koymuştur. Avlu, eyvan, 
bahra ve livan gibi mekânsal bileşenlerin merkezde yer aldığı bu 
yapılaşma biçiminde konut, yalnızca barınma işlevini yerine 
getiren bir yapı olmaktan çıkarak; kendi mikroklimasını üreten, 
sosyal yaşamı düzenleyen ve dış çevreden büyük ölçüde izole 

Mimarlık

197



edilmiş bütüncül bir yaşam çevresine dönüşmüştür. Ancak 20. 
yüzyıl sonrasında her iki coğrafyada da etkisini giderek artıran 
modernleşme süreciyle birlikte, apartmanlaşma olgusu 
geleneksel konut kimliğini zayıflatan temel bir dönüşüm aracı 
haline gelmiştir. Türkiye’de bu süreç, çok işlevli ve esnek oda 
kurgusunun yerini modern dönem salon ve oda ayrımına dayalı, 
esnek olmayan mekânsal organizasyonlara bırakmıştır. Suriye’de 
ise bu dönüşüm, mekânsal kimliğin zayıflamasının yanı sıra 
avlulu konut tipolojisi kurgusunun değişimi ile pasif iklim 
sistemlerinin düşünülmemesine ve enerji etkin yaklaşımların 
azalmasına neden olmuştur. Çok katlı blok yapılaşmanın 
yaygınlaşması, iklimle uyumlu yerel çözümlerin yerini bağlamsız 
konut tipolojilerine bırakmasına neden olmuştur. 

Bu çerçevede, gelecekte hem Türkiye’de yürütülen 
kentsel dönüşüm projelerinde hem de savaş sonrası yeniden inşa 
sürecindeki Suriye konutlarında, geleneksel konut 
tipolojilerinden elde edilecek mekânsal, çevresel ve kültürel 
çıkarımların yeniden değerlendirilmesi büyük önem taşımaktadır. 
Geleneksel konut mimarisine özgü esnek plan kurguları, 
mahremiyet odaklı mekânsal hiyerarşiler ve pasif iklimlendirme 
stratejileri, çağdaş konut tasarımında sürdürülebilir, enerji etkin 
ve yere özgü çözümler üretilmesine katkı sağlayabilecek güçlü 
bir referans çerçevesi sunmaktadır. Bu bağlamda çalışma, 
geleneksel konut mirasının yalnızca korunması gereken bir 
kültürel değer değil, aynı zamanda güncel konut sorunlarına yanıt 
üretebilecek bir tasarım kaynağı olarak ele alınması gerektiğini 
ortaya koymaktadır. 

 

 

 

 

Mimarlık

198



KAYNAKÇA 

Abass, H. (2021). Distinctive features of the composition of 
Damascus buildings during the period of the French 
Mandate. Advances in Social Science, Education and 
Humanities Research, 600, xx–xx. 

Aboudan, F. (2018). The traditional courtyard house in Aleppo 
and its correlation with the sustainable conceptions 
(Yüksek lisans tezi). Özyeğin Üniversitesi, İstanbul. 

Al Asali, M. W., & Shahin, I. (2016). Rural habitation in Syria: 
The culture of traditional architecture and its role in the 
reconstruction process. ODTÜ Mimarlık Fakültesi 
Dergisi, 33(2), 101–119. 

Alafandi, R., & Abdul Rahim, A. (2016). The Aleppine Ottoman 
ajami rooms, destruction and reconstruction. Journal of 
Education and Social Sciences, 4, 169–180. 

Bektaş, C. (2023). Türk evi. İstanbul: YEM Yayın. 

Behsh, B. (1988). The traditional Arabic house: Its historical 
roots. Nordic Journal of Architectural Research, 1(4), 16–
30. 

Bozkurt, S. G. (2013). 19. yy’da Osmanlı konut mimarisinde iç 
mekân kurgusunun Safranbolu evleri örneğinde 
irdelenmesi. Journal of the Faculty of Forestry, Istanbul 
University, 62(2), 37–70. 

Eldem, S. H. (1968). Türk evi plan tipleri. İstanbul: İ.T.Ü. 
Yayınları. 

Göğebakan, Y. (2015). Karakteristik bir değer olan geleneksel 
Türk evi’nin oluşumunu belirleyen unsurlar ve bu evlerin 
genel özellikleri. İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat 
Dergisi, 1(1), 41–55. 

Mimarlık

199



Güney Yüksel, F. C., & Seçer Kariptaş, F. (2019). Konut iç 
mekânına sürdürülebilir yaklaşımlar. Yakın Mimarlık 
Dergisi, 2(2), 27–39. 

Hâkim, B. S. (2010). Arabic-Islamic cities: Building and 
planning principles. Abingdon, Oxon: Routledge. 
(Orijinal eserin yayın tarihi 1986) 

Huang, S., Llabres Valls, E., Tabony, A., & Castillo, L. C. (2023). 
Damascus house: Exploring the connectionist 
embodiment of the Islamic environmental intelligence by 
design. W. Dokonal, U. Hirschberg & G. Wurzer (Ed.), 
Digital Design Reconsidered: Proceedings of the 41st 
Conference on Education and Research in Computer 
Aided Architectural Design in Europe (eCAADe 2023) – 
Volume 1 içinde (s. 871–880). 

İncedemir, Ş., & Kavas, K. R. (2021). Türk evi kavramının tarih 
yazımı üzerine bir inceleme. Akdeniz Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10, 74–86. 

Kharboutli, D., & Erdoğan, N. (2022). Architectural features of 
Aleppo city and residential areas. Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi [The Journal of International Social 
Research], 15(85), 1–13. 
https://doi.org/10.17719/jisr.2022.52321 

Köse, A. (2005). Türkiye’de geleneksel kırsal konut planlarında 
göçebe Türk kültürü izleri. Afyon Kocatepe Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, 7(2), 158–191. 

Küçükerman, Ö. (2007). Kendi mekânının arayışı içinde Türk evi. 
İstanbul: Türkiye Turing ve Otomobil Kurumu Yayınları. 

Küçükerman, Ö., & Edirne, J. (2022). Geleneksel Türk evi 
mekânının tasarımında rol oynamış kültürel ve 
sürdürülebilir temel ilkeler. International Journal of 
Social and Humanities Sciences, 6(3), 261–291. 

Mimarlık

200



Sahlabji, R. R. (2020). The spatial changes of Syrian courtyard 
houses from traditional to contemporary (Master’s 
thesis). Eastern Mediterranean University, Gazimağusa, 
North Cyprus. 

Salkini, H., Greco, L., & Lucente, R. (2017). Towards adaptive 
residential buildings: Traditional and contemporary 
scenarios in bioclimatic design (the case of Aleppo). 
Procedia Engineering, 180, 1083–1092. 
https://doi.org/10.1016/j.proeng.2017.04.268 

Shayah, M., & Khanmohammadi, M. (2023). Sustainability in 
Damascene house architecture, as a guide to the 
development of the contemporary Syrian housing. 
International Journal of Sustainable Building Technology 
and Urban Development, 14(4), 500–518. 
https://doi.org/10.22712/susb.20230039 

Sungur, M., & Aydın, D. (2021). Konya konutlarında (1920–
1980) mekânsal mahremiyetin sosyal paradigmalar 
bağlamında incelenmesi. Türk İslâm Medeniyeti 
Akademik Araştırmalar Dergisi, 16(32), 387–414. 

Tuztaşı, U. (2013). İdealleş[tiril]miş “Türk Evi” fikrinin 
historiyografik çözümlenmesi. ICONARP International 
Journal of Architecture and Planning, 1(1), 66–91. 

Uşma, G. (2021). Anadolu’daki geleneksel Türk evlerinin plan, 
cephe ve süsleme özellikleri bağlamında incelenmesi. 
ARTS: Artuklu Sanat ve Beşeri Bilimler Dergisi, (6), 227–
259. https://doi.org/10.46372/arts.941536 

Üstün, B. (2018). Türk evi mekân kurgusundaki programatik 
yapıların tasarımsal bütünlüğü. Avrasya Uluslararası 
Araştırmalar Dergisi, 6(15), 187–207. 

Mimarlık

201



Zin Alabadin, M. (2019). Halep kenti ve geleneksel evleri 
(Doktora tezi). Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, İstanbul. 

Mimarlık

202



YEMEĞİN MEKÂNSAL KARAKTERİ: 
GASTRONOMİK KİMLİĞİN MİMARİ 

MEKÂNDA TEMSİLİ 
 

Elif TAŞDEMİR1 

Beyza İNAN2  

Eyüp UYANIK3  

Mehmet ESKİOCAK4 

 

1. GİRİŞ 

Yemek, tarihsel süreç boyunca toplumların kültürel 
örgütlenmesini, yaşam pratiklerini ve mekân anlayışını 
biçimlendiren çok boyutlu bir olgu olarak ele alınmıştır (Kivela 
& Crotts, 2006; Kladou vd., 2022). Yemek kültürü, bir toplumun 
tarihsel gelişimini, değerler sistemini ve sosyal ilişkilerini 
yansıtan önemli bir kimlik göstergesi olarak ele alınmakta ve bu 
bağlamda gastronomik kimlik, kültürel miras çalışmalarında 
merkezi bir kavram olarak öne çıkmaktadır (Trihas vd., 2022; 
Çetin vd., 2023). Bu çalışma kapsamında gastronomik kimlik, 
tüketilen yiyeceklerin niteliğini, bu yiyeceklerin hazırlandığı, 
pişirildiği ve tüketildiği mekânların kültürel anlamlarıyla birlikte 

1  Siirt Üniversitesi, Tasarım Meslek Yüksekokulu, İç Mekan Tasarımı Bölümü, Siirt, 
Türkiye, ORCID: 0009-0007-1891-9057. 

2  Siirt Üniversitesi, Gastronomi ve Mutfak Sanatları Bölümü, Siirt, Türkiye, ORCID: 
0009-0005-2156-6702. 

3  Siirt Üniversitesi, Gastronomi ve Mutfak Sanatları Bölümü, Siirt, Türkiye, ORCID: 
0009-0000-1140-4690. 

4  Siirt University, Siirt Üniversitesi, Gastronomi ve Mutfak Sanatları Bölümü, 
Türkiye, ORCID: 0009-0001-5013-3771. 

Mimarlık

203

https://orcid.org/0009-0005-2156-6702
https://orcid.org/0009-0000-1140-4690
https://orcid.org/0009-0001-5013-3771


ele alan bütüncül bir kimlik göstergesi olarak tanımlanmaktadır 
(Gündüzlü & Sönmez, 2021; Çetin vd., 2023). 

Yemeğe ilişkin pratiklerin tarihsel süreçte mimari mekânı 
biçimlendirdiği görülmektedir. Farklı coğrafyalarda gelişen 
pişirme teknikleri, depolama biçimleri ve sofra düzenleri, kültürel 
ritüeller doğrultusunda belirlenip ocak, tandır, fırın, baca, ambar, 
serinlik odası ve misafir kabul mekânları gibi mimari elemanlar 
ortaya çıkmıştır (Gündüzlü & Sönmez, 2021; Demir vd., 2020). 
Bu çerçevede yemek, kültürel kimliğin yalnızca sembolik bir 
unsuru olmasından ziyade aynı zamanda mekâna yön veren ve 
mekân tarafından da şekillenen dinamik bir pratiktir (Bessière, 
1998; Kivela & Crotts, 2006). Yemek ile mekân arasındaki bu 
karşılıklı etkileşim, gastronomik kimliğin somutlaştığı alanların 
incelenmesini önemli hâle getirmektedir (Gündüzlü & Sönmez, 
2021; Kladou vd., 2022). Bu noktada gastronomik kimliğin, 
kültürel ve toplumsal öğelerin yanı sıra duyusal çevreyle kurulan 
etkileşim aracılığıyla şekillendiği kabul edilmektedir. Işık, renk, 
ses, sıcaklık, doku ve koku gibi atmosfer ögeleri, yemeğin 
deneyimlenme biçimini doğrudan etkileyen faktörler olarak 
değerlendirilmektedir. Bu nedenle mekânsal atmosfer, 
gastronomik deneyimin ayrılmaz bir parçası olarak ele 
alınmaktadır (Demirbaş vd., 2023; Yılmaz vd., 2024). Restoran 
atmosferine ilişkin araştırmalar, mekânsal bileşenlerin kullanıcı 
algısı, memnuniyet düzeyi ve davranışsal eğilimler üzerinde 
belirleyici olduğunu ortaya koyarak bu bulgular, duyusal 
çevrenin gastronomik kimliği şekillendiren temel bileşenlerden 
biri olduğunu göstermektedir (Ryu & Jang, 2008; Demirbaş vd., 
2023). 

Gastronomi araştırmalarında atmosfer ve mekân ilişkisini 
irdeleyen çalışmalar, yemeğin kültürel bir pratikle birlikte 
mekânsal bir deneyim olarak ele alınması gerektiğini 
vurgulamaktadır (Ryu & Jang, 2008; Zampollo, 2013). Işığın 
sıcaklık algısını, kokunun beklentiyi, ses düzeyinin tüketim hızını 

Mimarlık

204



ve malzeme dokusunun konfor algısını etkilediğine yönelik 
bulgular, gastronomik kimliğin duyusal çevre içinde şekillenen 
çok katmanlı bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir (Spence, 
2015; Yılmaz vd., 2024). Bu doğrultuda mekân, gastronomik 
kimliğin oluşumunda etkin rol oynayan ve yemeğin 
deneyimlenme biçimini belirleyen bir bileşen olarak 
değerlendirilmektedir (Kladou vd., 2022; Demirbaş vd., 2023).  
Ayrıca gastronomik kimliğin kültürel miras ve yer kimliği ile 
ilişkilendirildiği çalışmalarda, yemek pratiklerinin kolektif 
hafızanın oluşumunda belirleyici bir rol oynadığı ve bu hafızanın 
çoğu zaman mekânsal unsurlar aracılığıyla aktarıldığı 
vurgulanmaktadır (Bessière, 1998; Kladou vd., 2022; Çetin vd., 
2023). Sofra etrafında kurulan sosyal ilişkiler, misafirlik kültürü, 
toplu yemek ritüelleri ve bu ritüellere ev sahipliği yapan 
mekânların düzeni, gastronomik kimliği güçlendiren kültürel 
göstergeler olarak değerlendirilmektedir (Bessière, 1998; Kivela 
& Crotts, 2006). Bu açıdan mimari mekân, gastronomik kimliğin 
hem taşıyıcısı hem de temsilcisi konumundadır (Gündüzlü & 
Sönmez, 2021). Bununla birlikte mevcut literatürde gastronomik 
kimlik, çoğunlukla yerel ürünler, mutfak mirası ve destinasyon 
imajı bağlamında ele alınırken, yemeğe ilişkin pratiklerin 
gerçekleştiği mimari mekân büyük ölçüde bu kimliğin arka planı 
olarak konumlandırılmaktadır. (Kladou vd., 2022; Trihas vd., 
2022). Oysa yemek, üretim, pişirme ve tüketim süreçleri boyunca 
mekânla birlikte anlam kazanan; mekânsal organizasyon, duyusal 
atmosfer ve kullanım pratikleri aracılığıyla deneyimlenen bir 
olgudur (Bessière, 1998; Gündüzlü & Sönmez, 2021; Zampollo, 
2013). Bu durum, gastronomik kimliğin kültürel anlatıların yanı 
sıra mimari mekânla kurulan ilişkiler üzerinden de yeniden 
düşünülmesini gerekli kılmaktadır (Kivela & Crotts, 2006; 
Kladou vd., 2022). 

Bu çalışma, yemeğin mekânsal karakterini açıklamayı ve 
gastronomik kimliğin mimari mekân aracılığıyla nasıl temsil 

Mimarlık

205



edildiğini kavramsal düzeyde tartışmayı amaçlamaktadır. 
Çalışma, gastronomi, kültürel kimlik ve mimari mekân ilişkisini 
ele alan literatüre dayalı bir kavramsal çözümleme yaklaşımı 
benimsemektedir. Bu doğrultuda yemeğin mekânsal niteliği, 
doğrudan ölçülebilir değişkenler üzerinden değil; mekânsal 
pratikler, pişirme süreçleri ve duyusal deneyimler bağlamında 
yorumlayıcı bir çerçeve içinde ele alınmaktadır (Zampollo, 2013; 
Spence, 2015). Gastronomi, kültürel kimlik ve mekân ilişkisini 
inceleyen literatür temelinde oluşturulan bu kavramsal çerçeve 
kapsamında, bölgesel pişirme pratikleri ve bu pratiklerin 
mekânsal düzenlemelere yansımaları açıklayıcı ve örnekleyici 
nitelikte değerlendirilmiştir (Trihas vd., 2022; Kladou vd., 2022). 
Yemeğe dair ritüellerin mimari düzenlemeleri nasıl etkilediği, 
mekânsal yorumlama yaklaşımıyla ele alınmış; ayrıca duyusal 
mekân ve atmosfer kuramları doğrultusunda çevresel duyusal 
unsurların gastronomik kimliğin oluşumundaki rolü tartışılmıştır 
(Ryu & Jang, 2008; Spence, 2015; Yılmaz vd., 2024). Bu 
yaklaşım, gastronomik kimliği mimari mekânın pasif bir yansısı 
olarak değil; mekânsal pratikler ve duyusal deneyimler 
aracılığıyla kurulan dinamik bir yapı olarak ele alan kuramsal bir 
perspektif sunmaktadır (Kladou vd., 2022; Çetin vd., 2023). 

 

2. MİMARİ MEKÂNIN KÜLTÜREL 
GÖSTERGELERİ 

Mimari mekân,  fiziksel bir çevre üretimi olmanın yanı 
sıra toplumsal değerlerin, kültürel normların ve tarihsel 
birikimlerin mekânsal düzlemde temsil edildiği çok katmanlı bir 
yapı olarak ele alınmaktadır. Mekân, içinde üretildiği toplumun 
yaşam biçimlerini, sosyal ilişkilerini ve anlam dünyasını yansıtan 
bir göstergeler sistemi niteliği taşır. Bu bağlamda mimarlık, 
kültürün pasif bir yansıması olmaktan ziyade, kültürel anlamların 

Mimarlık

206



üretildiği ve yeniden yorumlandığı aktif bir araçtır (Rapoport, 
1969; Tanyeli, 2011). 

Mekânsal organizasyon, kamusal ve özel alanların ayrımı, 
mekânlar arası geçişler ve dolaşım kurguları, toplumsal 
hiyerarşileri ve kültürel kabulleri görünür kılar. Norberg-Schulz 
(1980), mimari mekânın insanın dünyayla kurduğu varoluşsal 
ilişkiyi yansıttığını belirtirken, mekânın yalnızca işlevsel olmayıp 
aynı zamanda anlam yüklü bir olgu olduğuna dikkat çeker. 
Benzer biçimde Kuban (2016), mimari mekânın kültürel 
bağlamdan koparılarak okunamayacağını vurgulayarak, 
mekânsal biçimlenişin tarihsel ve toplumsal koşullarla birlikte 
değerlendirilmesi gerektiğini ifade eder. Bu yönüyle mimari 
mekân, kültürel kimliğin somutlaştığı ve okunabildiği temel 
alanlardan biri olarak değerlendirilebilir. 

Yapı malzemesi, mimarlıkta yalnızca taşıyıcı ya da 
kaplayıcı bir unsur olmanın ötesinde, kültürel anlamlar taşıyan bir 
ifade aracıdır. Malzeme seçimi, coğrafi koşullar, iklimsel veriler 
ve ekonomik etkenlerle birlikte, yerel yapım gelenekleri ve 
tarihsel bilgi birikimi doğrultusunda şekillenir. Bu nedenle 
malzeme, mimari üretimde kültürel sürekliliğin en görünür 
göstergelerinden biri olarak öne çıkar (Oliver, 1997). 

Yerel malzemelerin kullanımı, mimari kimliğin 
oluşumunda belirleyici bir rol oynar. Ahşap, taş ya da kerpiç gibi 
malzemeler,  teknik özellikleri, kullanıcı belleğinde 
oluşturdukları çağrışımlar ve duyusal etkilerle de kültürel anlam 
üretir. Frampton (1983), eleştirel bölgeselcilik yaklaşımı 
kapsamında malzemenin yerle kurduğu ilişkinin, mimarlığın 
evrenselci yaklaşımlar karşısında kültürel bir direnç alanı 
oluşturduğunu belirtir. Kuban (2007) ise Osmanlı ve Anadolu 
mimarlığı üzerinden yaptığı değerlendirmelerde, malzemenin 
mekânsal kimlik ve geleneksel yapı kültürüyle doğrudan ilişkili 
olduğunu ortaya koyar. Bu bağlamda malzeme, mimari mekânın 

Mimarlık

207



hem fiziksel hem de sembolik katmanlarını oluşturan temel bir 
bileşendir. 

Mekânsal planlama anlayışı, toplumların yaşam 
pratiklerini, aile yapısını ve sosyal ilişkilerini yansıtan önemli bir 
kültürel göstergedir. Konut ölçeğinde mekânların dizilişi, oda 
ilişkileri ve ortak kullanım alanlarının konumu, mahremiyet 
kavramının kültürel bağlamdaki önemini ortaya koyar. Rapoport 
(1990), plan tipolojilerinin yalnızca iklimsel ya da işlevsel değil, 
büyük ölçüde kültürel belirleyiciler tarafından şekillendiğini 
vurgular. Türk evi örneğinde avlu, sofa ve yarı açık mekânların 
plan içindeki merkezi rolü, toplumsal ilişkiler ve gündelik yaşam 
pratikleriyle doğrudan ilişkilidir (Eldem, 1984). 

Yapısal elemanlar da benzer biçimde kültürel anlamlar 
taşır. Sütun, kemer, tonoz ve ahşap karkas sistemler, yalnızca 
teknik çözümler olarak tarihsel süreklilik içinde gelişmiş mimari 
dillerin taşıyıcıları olarak değerlendirilmelidir. Hillier ve Hanson 
(1984), mekânsal kurgunun toplumsal ilişkilerle doğrudan 
bağlantılı olduğunu ortaya koyarak, yapısal ve mekânsal 
kararların sosyal yapıyı yansıttığını savunur. Tanyeli (2004) ise 
yapısal elemanların mimari düşüncenin kültürel arka planını 
görünür kıldığını belirtir. Bu çerçevede planlama ve yapı 
elemanları, mimari mekânın kültürel okunabilirliğini sağlayan 
temel araçlardır. 

Yemek, toplumsal yaşamın merkezinde yer alan bir pratik 
olarak mekânla güçlü ve süreklilik arz eden bir ilişki kurar. 
Yemeğin hazırlandığı, paylaşıldığı ve tüketildiği mekânlar, 
kültürel belleğin üretildiği ve aktarıldığı önemli hafıza alanlarıdır. 
Mutfaklar, sofralar, avlular ve kamusal yeme-içme mekânları, 
gündelik tekrarlar aracılığıyla bireysel ve kolektif bellekte kalıcı 
izler bırakır (Counihan & Van Esterik, 2013). 

Nora’nın (1989) bellek mekânları kavramı, yemeğin 
gerçekleştiği mekânların yalnızca fiziksel alanlarla sınırlı 

Mimarlık

208



kalmadığını aynı zamanda hatırlama ve anlam üretme 
süreçlerinin taşıyıcıları olduğunu ortaya koyar. Assmann (2015) 
ise kültürel belleğin ritüeller yoluyla aktarıldığını vurgulayarak, 
yemeğin mekânsal bağlamda bu aktarımın temel araçlarından biri 
olduğunu belirtir. Bu bağlamda yemeğin mekânsal hafızası, 
mimari mekânın duyusal, duygusal ve sembolik boyutlarını 
anlamada önemli bir kuramsal çerçeve sunar. 

Tekil yapılar, ölçek, biçim, cephe dili ve malzeme 
kullanımı aracılığıyla belirli kültürel anlamlar üretirken; kent 
ölçeğinde sokak dokuları, meydanlar ve kamusal alanlar, 
toplumsal yaşamın mekânsal karşılıklarını oluşturur. Rossi 
(1982), kenti kolektif belleğin taşıyıcısı olarak tanımlayarak, 
kentsel mekânın tarihsel katmanlar aracılığıyla anlam kazandığını 
ifade eder. 

Lefebvre (1991), mekânın toplumsal olarak üretildiğini 
savunarak, mimari ve kentsel mekânların ekonomik, politik ve 
kültürel süreçlerin bir ürünü olduğunu ortaya koyar. Türkiye 
bağlamında Tekeli (2010), kentleşme sürecinin toplumsal yapı ve 
kültürel dönüşümlerle birlikte okunması gerektiğini vurgular. Bu 
çerçevede yapı ve kent ölçeğinde üretilen mekânlar, kültürel 
kimliğin temsil edildiği ve sürekliliğinin sağlandığı temel alanlar 
olarak değerlendirilebilir. 

 

3. YEMEĞİN MEKÂNSAL KARAKTERİ  

Yemek, mekânla birlikte kurulan üretim, pişirme ve 
sunum süreçleri üzerinden anlam kazanan kültürel ve duyusal bir 
pratiktir. (Bessière, 1998; Kivela & Crotts, 2006; Kladou vd., 
2022). Bu nedenle yemeğin karakteri, yiyeceğin içeriğinden 
bağımsız olarak, gerçekleştiği mekânın örgütlenmesi, atmosferi 
ve pişirme süreçlerinin görünürlüğü ile şekillenmektedir 
(Gündüzlü & Sönmez, 2021; Zampollo, 2013). Yeme içme 
mekânlarına ilişkin araştırmalar, fiziksel çevrenin kullanıcı algısı 

Mimarlık

209



ve davranışı üzerinde belirleyici olduğunu ortaya koymaktadır. 
Aydınlatma, renk, malzeme, akustik ve mekânsal düzen gibi 
unsurların, yeme deneyiminin niteliğini doğrudan etkilediği; bu 
etkilerin memnuniyet, kalma süresi ve mekânla kurulan duygusal 
bağ üzerinde rol oynadığı belirtilmektedir (Ryu & Jang, 2008; 
Demirbaş vd., 2023; Yılmaz vd., 2024). Bu bulgular, mekânın 
yemeğin pasif bir arka planı değil, deneyimi biçimlendiren aktif 
bir unsur olduğunu göstermektedir (Bitner, 1992). 

Pişirme süreci, yemeğin mekânsal karakterini belirleyen 
temel eylemlerden biri olarak öne çıkmaktadır. Açık mutfak 
uygulamaları, geleneksel ateşli pişirme teknikleri ve şefin mekân 
içinde görünür hâle gelmesi, pişirmeyi yalnızca teknik bir işlem 
olmaktan çıkararak mekânsal deneyimin ayrılmaz bir parçası 
hâline getirmektedir (Zampollo, 2013; Spence, 2015). Bu durum, 
pişirme alanlarının mekân içindeki konumunun ve tasarımının, 
gastronomik kimliğin algılanmasında belirleyici bir rol 
oynadığını göstermektedir (Gündüzlü & Sönmez, 2021). Bununla 
birlikte pişirme sürecinin mekânsal olarak görünür kılınması, 
gastronomik deneyimin duyusal boyutunu da güçlendirmektedir. 
Koku, sıcaklık, ses ve dokunsal algı gibi duyusal uyarıcılar, 
yemeğin algılanma biçimini ve kullanıcı ile mekân arasında 
kurulan ilişkiyi yönlendirmektedir (Spence, 2015; Yılmaz vd., 
2024). Bu bağlamda mimari mekân, gastronomik kimliğin 
yalnızca gerçekleştiği bir ortam olmaktan çıkıp duyular 
aracılığıyla deneyimlenen ve anlam kazanan etkin bir bağlam 
olarak değerlendirilmektedir (Kladou vd., 2022; Çetin vd., 2023). 
Bu nedenle yemeğin mekânsal karakteri, gastronomik kimlik, 
pişirme teknikleri ve duyusal çevre arasındaki etkileşim 
üzerinden okunması gereken bütüncül bir yapı sunmaktadır. 

3.1. Gastronomik Kimlik ve Mekan 

Gastronomik kimlik, bir topluma ya da yere özgü yemeğin 
içerik ve tarifler ile beraber üretim biçimleri, pişirme pratikleri ve 

Mimarlık

210



bu pratiklerin gerçekleştiği mekânlar aracılığıyla anlam 
kazanmasıyla oluşmaktadır (Bessière, 1998; Kivela & Crotts, 
2006). Bu yönüyle gastronomik kimlik, kültürel kimliğin 
somutlaştığı alanlardan biri olarak yerel değerlerin, tarihsel 
sürekliliğin ve toplumsal ilişkilerin taşıyıcısı hâline gelmektedir 
(Kladou vd., 2022; Çetin vd., 2023). 

Literatürde gastronomik kimlik çoğunlukla destinasyon 
imajı, yerel ürünler ve kültürel miras bağlamında ele alınsa da, bu 
kimliğin mekânsal pratikler olmaksızın sürdürülebilir olmadığı 
vurgulanmaktadır (Trihas vd., 2022; Kladou vd., 2022). Yemeğin 
hazırlandığı mutfaklar, pişirme alanları ve yemeğin paylaşıldığı 
mekânlar gastronomik bilginin aktarıldığı, ritüellerin 
tekrarlandığı ve kültürel sürekliliğin üretildiği fiziksel ortamlardır 
(Bessière, 1998; Gündüzlü & Sönmez, 2021). Bu nedenle 
gastronomik kimlik, kültürel bir anlatı olmaktan çıkarak mekânla 
kurulan bir temsil ilişkisi olarak ele alınmalıdır (Çetin vd., 2023). 
Pişirme pratiklerinin görünürlüğü ve mekân içinde konumlanışı, 
gastronomik kimliğin algılanmasında belirleyici bir rol 
oynamaktadır. Açık mutfaklar, geleneksel pişirme 
ekipmanlarının (tandır, ocak, fırın) mekânsal kurgunun parçası 
hâline getirilmesi ya da pişirme sürecinin izlenebilir olması, 
yemeği kültürel bir performans alanına dönüştürmektedir 
(Zampollo, 2013; Gündüzlü & Sönmez, 2021). Bu durum, 
gastronomik kimliğin lezzet faktörü ile beraber eylem, süreç ve 
mekân birlikteliği üzerinden kurulduğunu göstermektedir 
(Spence, 2015; Trihas vd., 2022). Ayrıca gastronomik kimlik, 
mekânın duyusal bileşenleriyle doğrudan ilişkilidir. Koku, 
sıcaklık, ses ve dokunsal yüzeyler, yemeğin algılanma biçimini 
etkileyerek kimliğin deneyimsel boyutunu güçlendirmektedir. Bu 
durum duyusal çevre, kullanıcıda yemekle ve yerle kurulan bağı 
pekiştirmektedir (Spence, 2015; Ryu & Jang, 2008; Demirbaş 
vd., 2023; Yılmaz vd., 2024). Bu çerçevede gastronomik kimlik, 
yemek, pişirme pratiği ve mekân arasındaki etkileşim yoluyla, 

Mimarlık

211



mekânsal atmosfer aracılığıyla hissedilen bir yapı olarak ortaya 
çıkmaktadır (Kladou vd., 2022; Çetin vd., 2023). 

3.2. Pişirme Teknikleri ve Mekana Yansıması 

Pişirme teknikleri, gastronomik üretimin yalnızca teknik 
aşamaları olmayıp mekânsal organizasyonu, mimari elemanları 
ve kullanım biçimlerini belirleyen kurucu pratiklerdir. Ateşin 
konumu, ısı kontrolü, pişirme süresi ve üretimin bireysel ya da 
kolektif niteliği, pişirme alanlarının mekân içindeki yerini ve 
mimari düzenini doğrudan etkilemektedir (Bessière, 1998; 
Gündüzlü & Sönmez, 2021). Bu nedenle pişirme teknikleri, 
gastronomik kimliğin mimari mekânda nasıl temsil edildiğini 
anlamada temel bir analitik çerçeve sunmaktadır (Kivela & 
Crotts, 2006; Zampollo, 2013). 

Türkiye’de farklı coğrafi bölgelerde gelişen geleneksel 
pişirme teknikleri, yerel iklim koşulları, yaşam biçimleri ve 
toplumsal ilişkilerle birlikte özgün mekânsal kurgular üretmiştir. 
Bu durum, gastronomik kimliğin tekil ve homojen bir yapıdan 
ziyade, bölgesel pratikler üzerinden çeşitlenen bir temsil alanı 
sunduğunu göstermektedir (Kladou vd., 2022; Çetin vd., 2023). 
Doğu Anadolu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde yaygın 
olarak kullanılan tandır, zemine gömülü yapısı, çevresinde 
toplanmayı teşvik eden düzeni ve bedensel emeğe dayalı 
kullanımıyla içe dönük ve ritüel temelli bir mekânsal karakter 
ortaya koymaktadır. Tandır etrafında şekillenen mutfaklar, 
pişirme ve tüketim eylemlerini kesin sınırlarla ayırmayan 
gündelik yaşam, üretim ve paylaşımı aynı mekânda bütünleştiren 
bir düzen sunmaktadır (Gündüzlü & Sönmez, 2021; Demir vd., 
2020). 

Ege ve Marmara bölgelerinde öne çıkan taş fırınlar, daha 
çok yerleşik üretim düzenini, planlı iş akışını ve kolektif tüketimi 
destekleyen mekânsal kurgularla ilişkilidir. Yerel yerleşim 
ölçeğinde olduğu kadar mahalle fırını ve kamusal üretim alanları 

Mimarlık

212



olarak da kullanılan taş fırınlar, gastronomik üretimi bireysel bir 
pratikten çıkararak toplumsal bir deneyime dönüştürmektedir. 
Taş fırının mekân içindeki merkezi konumu baca, tavan 
yüksekliği ve dolaşım şeması gibi mimari unsurların doğrudan 
pişirme tekniğine bağlı olarak şekillenmesine neden olmaktadır 
(Demir vd., 2020). 

İç Anadolu Bölgesinde tandır, yer ocağı ve sac gibi 
pişirme tekniklerinin birlikte kullanıldığı görülmektedir. Bu 
teknikler, daha çok kapalı ve yarı kapalı mutfak mekânlarında 
konumlanmaktadır. Aynı zamanda uzun süreli pişirme ve ısıyı 
muhafaza etmeye yönelik çözümler mekânsal düzenlemelerde 
belirleyici olmaktadır. İç Anadolu mutfaklarında pişirme 
alanlarının sabit ve merkezi olması, gündelik üretimin 
sürekliliğini destekleyen bir mekânsal karakter oluşturmaktadır 
(Gündüzlü & Sönmez, 2021; Demir vd., 2020).  

Karadeniz Bölgesi’nde ocak ve sac temelli pişirme 
tekniklerinin kapalı mutfak mekânlarında, aile merkezli ve 
sürekli kullanıma dayalı bir düzen ürettiği; Akdeniz Bölgesi’nde 
ise ızgara ve açık ocak uygulamalarının iklim koşullarıyla 
uyumlu biçimde açık ya da yarı açık mekânlarda konumlandığı 
görülmektedir (Gündüzlü & Sönmez, 2021; Demir vd., 2020). 

Bu bölgesel örnekler, pişirme tekniklerinin yalnızca 
mutfak ekipmanlarını değil; mekânın ölçeğini, açıklık kapalılık 
derecesini ve sosyal kullanım biçimlerini de belirlediğini 
göstermektedir. Literatürde pişirme sürecinin mekân içinde 
görünür kılınmasının, gastronomik deneyimi güçlendirdiği ve 
yemeğin kimliksel boyutunu pekiştirdiği vurgulanmaktadır 
(Zampollo, 2013; Spence, 2015). Bu durum, geleneksel pişirme 
tekniklerinin mimari mekân içinde sergilenmesinin gastronomik 
kimliğin temsilinde önemli bir rol üstlendiğini ortaya 
koymaktadır (Çetin vd., 2023). 

 

Mimarlık

213



Tablo 3.1. Bölgelere Göre Geleneksel Pişirme Teknikleri ve 
Mekânsal Özellikler 

Bölge 
Öne Çıkan 
Pişirme 
Tekniği 

Mekânsal Kurguya Yansıması 

Doğu 
Anadolu Tandır 

Zemine gömülü pişirme elemanı, mekânın 
merkezinde konumlanmakta; bedensel emeğe dayalı 
kullanım içe dönük ve ritüel temelli bir mekânsal 
düzen üretmektedir (Gündüzlü & Sönmez, 2021; 
Demir vd., 2020). 

Güneydoğu 
Anadolu 

Tandır / 
Ocak 

Kapalı ya da yarı kapalı mekânlarda konumlanan 
pişirme alanları, kolektif üretimi ve ritüel temelli 
kullanımı destekleyen bir mekânsal kurgu 
sunmaktadır (Demir vd., 2020; Kladou vd., 2022). 

İç Anadolu Tandır / Yer 
ocağı / Sac 

Sabit ve merkezi pişirme alanları, ısıyı korumaya 
yönelik kapalı mekân kurgusu ve süreklilik gösteren 
gündelik üretim düzeni oluşturmaktadır (Gündüzlü & 
Sönmez, 2021; Demir vd., 2020). 

Ege Taş fırın 

Yerleşik ve merkezi pişirme elemanı olarak taş fırın, 
mutfak ve mahalle ölçeğinde mekânsal 
organizasyonu ve dolaşımı belirlemektedir (Bessière, 
1998; Kivela & Crotts, 2006). 

Marmara Taş fırın 

Kamusal üretime olanak tanıyan fırınlar, pişirme 
sürecinin mekân içinde görünür kılındığı ve 
paylaşımı destekleyen düzenlemeler üretmektedir 
(Kivela & Crotts, 2006; Çetin vd., 2023). 

Karadeniz Ocak / Sac 

Kapalı mutfak mekânlarında konumlanan pişirme 
alanları, aile merkezli ve sürekli kullanıma dayalı bir 
mekânsal düzen oluşturmaktadır (Gündüzlü & 
Sönmez, 2021). 

Akdeniz Izgara / 
Açık ocak 

Açık ve yarı açık pişirme alanları, iklimle uyumlu, 
dış mekânla ilişkili ve geçirgen bir mekânsal yapı 
sunmaktadır (Kladou vd., 2022; Spence, 2015). 

Tablo incelendiğinde bu değerlendirmeler, farklı 
bölgelere özgü pişirme tekniklerinin mekânsal kurgu üzerindeki 
etkilerini ortaya koymakta ve pişirme pratiklerinin gastronomik 
kimliğin mimari mekânda temsiline yön veren temel mekânsal 
belirleyiciler olduğunu göstermektedir. 

3.3. Pişirme Alanlarının Tasarımının Duyusal Etkileri 

Pişirme alanları, gastronomik mekânlarda duyusal 
deneyimin yoğunlaştığı ve kullanıcı algısının yönlendirildiği 
temel mekânsal odaklar arasında yer almaktadır. Yemeğin 
hazırlanma sürecinde ortaya çıkan koku, ısı, ses ve görsel 

Mimarlık

214



hareketlilik, pişirme alanlarının mimari tasarımı aracılığıyla 
mekâna yayılarak çoklu duyusal bir etkileşim üzerinden 
kurulmasına olanak tanımaktadır (Spence, 2015; Zampollo, 
2013). 

Duyusal çevreye odaklanan araştırmalar, yeme-içme 
mekânlarında algının yemeğin niteliğiyle ve pişirme sürecinin 
mekânsal olarak nasıl deneyimlendiğiyle şekillendiğini ortaya 
koymaktadır. Özellikle koku, yemeğe ilişkin beklentiyi ve 
hatırlanabilirliği artıran güçlü bir duyusal uyarıcı olarak öne 
çıkarken sıcaklık ve ses düzeyi, mekânın konfor algısını ve 
tüketim süresini doğrudan etkilemektedir (Spence, 2015; Ryu & 
Jang, 2008). Bu bağlamda pişirme alanlarının açık, yarı açık ya 
da merkezi biçimde konumlandırılması, duyusal girdilerin mekân 
içinde nasıl algılanacağını belirleyen kritik bir tasarım kararına 
dönüşmektedir (Demirbaş vd., 2023). Pişirme alanlarının görünür 
kılınması, gastronomik deneyimin duyusal boyutunu güçlendiren 
bir diğer önemli etkendir. Açık mutfaklar, taş fırınlar ve tandır 
gibi pişirme elemanlarının mekân içinde izlenebilir olması, 
yemeği yalnızca tüketilen bir sonuç olmaktan çıkararak 
hazırlanma süreciyle birlikte deneyimlenen bir eyleme 
dönüştürmektedir (Zampollo, 2013; Spence, 2015). Bu 
görünürlük, kullanıcı ile mekân arasında kurulan etkileşimi 
artırmakta ve yemeğin yere özgü niteliğinin algılanmasını 
desteklemektedir (Kladou vd., 2022; Çetin vd., 2023). Pişirme 
alanlarının mekânsal konumu, duyusal deneyimin yoğunluğunu 
ve yayılımını doğrudan etkilemektedir. Merkezi 
konumlandırılmış pişirme alanları, koku ve ısı gibi duyusal 
uyarıcıların mekânın geneline dağılmasına olanak tanırken 
ayrıştırılmış ve kapalı mutfak düzenleri bu etkileri 
sınırlandırmaktadır (Ryu & Jang, 2008; Demirbaş vd., 2023). Bu 
durum, pişirme alanlarının tasarımının yalnızca hijyen, iş akışı, 
ergonomi ve duyusal deneyim üretme kapasitesi üzerinden 
değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir (Spence, 2015). 

Mimarlık

215



Deneyimsel temsil çerçevesinde pişirme alanları, 
gastronomik kimliğin mimari mekânda duyular aracılığıyla 
kurulduğu ve deneyimlendiği temel mekânsal bileşenler arasında 
yer almaktadır. Pişirme sürecine eşlik eden duyusal etkiler, 
yemeğin kültürel anlamını güçlendirmekte ve gastronomik 
kimliğin mekânsal temsiline deneyimsel bir derinlik 
kazandırmaktadır (Zampollo, 2013; Kladou vd., 2022; Yılmaz 
vd., 2024). 

 

4. SONUÇ 

Bu çalışma, yemeği mimari mekân bağlamında ele alarak 
gastronomik kimliğin; kültürel unsurlar, sembolik nitelikler, 
mekânsal unsurlar, pişirme süreçleri ve duyusal deneyimler 
aracılığıyla kurulduğunu ortaya koymaktadır. Gastronomiye 
ilişkin literatürde kimlik tartışmaları çoğunlukla ürün, tarif ve 
miras ekseninde ilerlerken bu çalışma, mimari mekânı 
gastronomik kimliğin üretildiği ve anlam kazandığı temel bağlam 
olarak konumlandırmaktadır (Bessière, 1998; Kivela & Crotts, 
2006; Kladou vd., 2022). Metin boyunca geliştirilen kavramsal 
çerçeve, gastronomik kimliğin durağan bir temsil olmadığını 
mekânla karşılıklı ilişki içinde sürekli yeniden kurulan bir yapı 
olduğunu göstermektedir. Yemeğe ilişkin pratiklerin tarihsel 
olarak mimari düzenlemeleri biçimlendirdiğine yönelik bulgular, 
gastronomik kimliğin mekânsal bir üretim süreci olduğunu ortaya 
koymaktadır (Gündüzlü & Sönmez, 2021; Demir vd., 2020; Çetin 
vd., 2023). Bu bağlamda mimari mekân, gastronomik kimliğin 
sergilendiği bir arayüzden ziyade, kimliğin oluşumuna doğrudan 
katılan etkin bir bileşen olarak değerlendirilmektedir (Kladou vd., 
2022). 

Bölgesel pişirme teknikleri üzerinden yapılan okumalar, 
gastronomik kimliğin tekil ve homojen bir yapıda olmadığını 
aksine yerel bağlamlar doğrultusunda farklı mekânsal temsiller 

Mimarlık

216



ürettiğini ortaya koymaktadır. Tandır, taş fırın, ocak ve açık 
pişirme alanları gibi tekniklerin mimari mekânı farklı biçimlerde 
örgütlemesi, gastronomik kimliğin mekânsal olarak çoğul, 
bağlamsal ve ölçekler arası bir nitelik taşıdığını göstermektedir 
(Bessière, 1998; Gündüzlü & Sönmez, 2021; Kivela & Crotts, 
2006; Kladou vd., 2022). Bu çeşitlilik, gastronomik kimliğin 
mekânsal temsil aracılığıyla sabit bir forma indirgenemeyeceğini, 
yerle kurulan ilişkiler üzerinden okunması gerektiğini 
vurgulamaktadır. Pişirme alanlarının tasarımına ilişkin duyusal 
değerlendirmeler, mimari mekânın çoklu duyular üzerinden inşa 
edildiğini açık biçimde ortaya koymaktadır. Koku, sıcaklık, ses 
ve görsel hareketlilik gibi duyusal girdiler, pişirme alanlarının 
mekânsal konumu ve görünürlüğüyle birlikte deneyimin ayrılmaz 
bileşenlerine dönüşmektedir (Spence, 2015; Ryu & Jang, 2008; 
Zampollo, 2013; Yılmaz vd., 2024).  

Çalışmada ele alınan temel boyutlardan biri, gastronomik 
kimliğin mimari ve kentsel mekân aracılığıyla nasıl temsil 
edildiğidir. Yemeğe ilişkin pratiklerin belirli mekânsal 
düzenlemeler içinde gerçekleşmesi ve pişirme alanlarının mimari 
kurguya dâhil edilmesi, gastronomik kimliğin mekânsal bir 
deneyim olarak algılanmasına olanak tanımaktadır (Bessière, 
1998; Çetin vd., 2023; Trihas vd., 2022). Bu bağlamda mimari 
mekân, gastronomik kimliğin görünürlük kazandığı ve 
deneyimlendiği etkin bir temsil alanı olarak 
değerlendirilmektedir. Yapı ölçeğinden kent ölçeğine uzanan 
mekânsal düzenlemeler incelendiğinde, mahalle fırınları, sokak 
yemeği alanları ve yemeğe odaklanan kamusal mekânlar, 
gastronomik kimliğin toplumsal bağlam içinde algılanmasını 
desteklemekte; mimari ve kentsel düzenlemeler bu temsil 
biçimlerinin mekânsal çerçevesini oluşturmaktadır (Kivela & 
Crotts, 2006; Trihas vd., 2022; Demirbaş vd., 2023). Bu durum, 
gastronomik kimliğin yalnızca iç mekân ölçeğinde değil, kentsel 
mekân aracılığıyla da temsil edilebildiğini ortaya koymaktadır. 

Mimarlık

217



Yemeğin mekânsal karakterini kültürel ve duyusal boyutlarıyla 
birlikte ele alan bu yaklaşım, gastronomik kimliğin mimari 
mekânda nasıl üretildiğini ve temsil edildiğini kavramsal düzeyde 
görünür kılmaya çalışarak mimarlık ve gastronomi literatürü 
arasında kuramsal bir bağ kurulmasına olanak tanımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

218



KAYNAKÇA 

Assmann, J. (2015). Kültürel bellek (A. Tekin, Çev.). İstanbul: 
Ayrıntı Yayınları. 

Bessière, J. (1998). Local development and heritage: Traditional 
food and cuisine as tourist attractions in rural areas. 
Sociologia Ruralis, 38(1), 21–34. 
https://doi.org/10.1111/1467-9523.00061 

Bitner, M. J. (1992). Servicescapes: The impact of physical 
surroundings on customers and employees. Journal of 
Marketing, 56(2), 57–71. 
https://doi.org/10.1177/002224299205600205 

Çetin, G., Akdağ, G., & Dalgıç, A. (2023). Gastronomic identity 
as a component of cultural heritage and destination 
branding. Journal of Gastronomy and Tourism, 8(1), 1–
15. 

Counihan, C., & Van Esterik, P. (2013). Food and culture: A 
reader (3rd ed.). New York, NY: Routledge. 

Demir, A., Gündüzlü, Z., & Sönmez, S. (2020). Geleneksel 
konutlarda mutfak mekânının dönüşümü ve pişirme 
pratikleri. Sanat ve Tasarım Dergisi, 10(2), 45–62. 

Demirbaş, N., Yılmaz, H., & Aydın, D. (2023). Restoran 
atmosferinin müşteri algısı ve davranışsal niyetler 
üzerindeki etkisi. Uluslararası İşletme, Ekonomi ve 
Yönetim Perspektifleri Dergisi, 7(2), 210–228. 

Eldem, S. H. (1984). Türk evi plan tipleri. İstanbul: İTÜ 
Yayınları. 

Frampton, K. (1983). Towards a critical regionalism: Six points 
for an architecture of resistance. In H. Foster (Ed.), The 
anti-aesthetic: Essays on postmodern culture (pp. 16–30). 
Port Townsend, WA: Bay Press. 

Mimarlık

219

https://doi.org/10.1111/1467-9523.00061
https://doi.org/10.1177/002224299205600205


Gündüzlü, Z., & Sönmez, S. (2021). Yemek kültürü bağlamında 
mimari mekân ve pişirme pratikleri. Journal of 
Architectural Sciences and Applications, 6(2), 389–405. 

Hillier, B., & Hanson, J. (1984). The social logic of space. 
Cambridge, UK: Cambridge University Press. 

Kivela, J., & Crotts, J. C. (2006). Tourism and gastronomy: 
Gastronomy’s influence on how tourists experience a 
destination. Journal of Hospitality & Tourism Research, 
30(3), 354–377. 
https://doi.org/10.1177/1096348006286797 

Kladou, S., Giannopoulos, A. A., & Mavragani, E. (2022). 
Gastronomic identity: A systematic literature review. 
Journal of Place Management and Development, 15(2), 
173–190. https://doi.org/10.1108/JPMD-01-2021-0005 

Kuban, D. (2007). Osmanlı mimarisi. İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

Kuban, D. (2016). Mimarlık kavramları. İstanbul: YEM 
Yayınları. 

Lefebvre, H. (1991). The production of space. Oxford, UK: 
Blackwell. 

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius loci: Towards a 
phenomenology of architecture. New York, NY: Rizzoli. 

Nora, P. (1989). Between memory and history: Les lieux de 
mémoire. Representations, 26, 7–24. 

Oliver, P. (1997). Encyclopedia of vernacular architecture of the 
world. Cambridge, UK: Cambridge University Press. 

Rapoport, A. (1969). House form and culture. Englewood Cliffs, 
NJ: Prentice-Hall. 

Mimarlık

220

https://doi.org/10.1177/1096348006286797
https://doi.org/10.1108/JPMD-01-2021-0005


Rapoport, A. (1990). The meaning of the built environment. 
Tucson, AZ: University of Arizona Press. 

Rossi, A. (1982). The architecture of the city. Cambridge, MA: 
MIT Press. 

Ryu, K., & Jang, S. (2008). Influence of restaurant’s physical 
environment on emotion and behavioral intention. 
International Journal of Hospitality Management, 27(1), 
115–125. https://doi.org/10.1016/j.ijhm.2007.02.015 

Spence, C. (2015). Multisensory flavor perception. Cell, 161(1), 
24–35. https://doi.org/10.1016/j.cell.2015.03.022 

Tanyeli, U. (2004). Mimarlık düşünmek. İstanbul: Boyut 
Yayınları. 

Tanyeli, U. (2011). Türkiye’nin mimarlık tarihi. İstanbul: 
OBAAM. 

Tekeli, İ. (2010). Kent, kentli ve kentleşme. İstanbul: Tarih Vakfı 
Yurt Yayınları. 

Trihas, N., Kladou, S., & Kyriakopoulou, E. (2022). Gastronomy, 
place identity and cultural heritage: A systematic review. 
Tourism and Hospitality Research, 22(2), 256–270. 
https://doi.org/10.1177/14673584211062068 

Yılmaz, H., Demirbaş, N., & Aydın, D. (2024). Duyusal mekân 
tasarımının gastronomik deneyim üzerindeki etkileri. 
Tourism and Hospitality Studies, 14(1), 55–72. 

Zampollo, F. (2013). Food and design: Space, place and 
experience. Design Journal, 16(3), 307–320. 
https://doi.org/10.2752/175630613X13584367984908 

Mimarlık

221

https://doi.org/10.1016/j.ijhm.2007.02.015
https://doi.org/10.1016/j.cell.2015.03.022
https://doi.org/10.1177/14673584211062068
https://doi.org/10.2752/175630613X13584367984908


TÜRK-İSLÂM MİMARİ SANATINDA KOZMİK 
BELLEK; TAŞA YAZILAN HİKMET, IŞIĞA 

YANSIYAN METAFİZİK 
 

Kifayet ÖZKUL1 

 

1. GİRİŞ: MEKÂNIN KOZMİK ANLAMI 

Türk-İslâm mimari sanatı, yeryüzündeki mekânın 
yalnızca fiziksel bir kabuk olmadığını; aynı zamanda evrenin 
düzenini, insanın varlık anlayışını ve kültürel sürekliliği taşıyan 
sembolik bir birim olduğunu gösteren en köklü estetik 
disiplinlerden biridir. Tarihsel süreç boyunca gelişen mekânsal 
düzenlemeler, ışığın hareketine, gölgenin ritmine ve geometrinin 
matematiksel kesinliğine dayanan bütüncül bir kozmoloji anlayışı 
ile şekillenmiştir. 

Bu bağlamda Türk-İslâm mimarisi, yalnızca tarihsel bir 
sanat üretimi olarak değil, kozmik düzenin, metafizik hakikatin 
ve kültürel hafızanın mekânda vücut bulduğu çok katmanlı bir 
anlam alanı olarak değerlendirilmektedir. 

Mimari yapıların, insanın evrendeki konumuna ilişkin 
kadim kavrayışları hem biçimsel hem de sembolik düzeyde 
yansıttığı çeşitli araştırmalarda vurgulanmıştır. Bu çerçevede 
Türk-İslâm mimarisi, kozmik bellek ile kültürel sürekliliğin 
kesiştiği bir temsil alanı oluşturur; mekân, fiziksel bir yapı 
olmanın ötesine geçerek tarihsel, ruhsal ve kültürel anlamların 
taşıyıcısına dönüşür. Göğe yazılan dua, taşa işlenen hikmet ve 
ritüel düzenlemelerle şekillenen estetik bütünlük, bu mimari 
geleneğin ruhunu belirleyen temel unsurlardır. 

1  Öğr. Gör. Dr., İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa, ORCID: 0000-0001-5778-9557. 

Mimarlık

222



Işık ve gölgenin mekân içindeki ritmik hareketi, mimariyi 
salt estetik bir yüzey olmanın ötesine taşıyarak metafizik bir 
idrakin görünür hâli hâline getirir. Bu ritmik düzen, varlık-yokluk 
ve zahir-batın gibi ontolojik karşıtlıkların mekânsal karşılıklarını 
üretirken; kubbe mimarisi, mukarnas sistemleri ve geometrik 
tezyinat programları da İslâm düşüncesinin evrene dair bütüncül 
tasavvurunun fiziksel izdüşümleri olarak değerlendirilir. Böylece 
mimari, kozmik düzenin yeryüzündeki yankısı hâline gelir ve 
“mekânın ruhu”, kullanıcıyla kurduğu dinamik ilişki üzerinden 
sürekli yeniden şekillenir. 

Sanatın kültürel hafıza oluşumundaki belirleyici rolü göz 
önüne alındığında, Türk-İslâm mimarisi ve süsleme sanatları 
toplumsal kimliğin inşasında güçlü bir görsel hafıza alanı sunar. 
Assmann’ın kültürel hafıza kavramsallaştırmasına göre 
toplumsal süreklilik, maddi ve sembolik taşıyıcılar aracılığıyla 
varlığını sürdüren dinamik bir yapıya dayanır. Doğu sanatında taş 
mimarisi, geometrik motif düzenleri ve kozmik referanslı estetik 
anlayış, bu kültürel belleğin en görünür ve en kalıcı biçimde 
somutlaştığı alanlar arasında yer alır. 

Mimari yapılarda ışık ve gölgenin bilinçli kullanımı, 
mekânın duyusal algısını dönüştürerek fiziksel olduğu kadar 
anlam yüklü bir deneyim alanı oluşturur. Norberg-Schulz (1980), 
ışık-gölge düzenini “yerin ruhunu görünür kılan araç” olarak 
tanımlayarak bu estetik unsurun mekânın kimliğini belirleyici 
gücüne dikkat çeker. Bu yaklaşım, Doğu mimarisinin kozmik 
düzeni esas alan estetik mantığını daha anlaşılır kılar. 

Geometrik motiflerdeki tekrar, ritim ve oran ilişkisi ise 
İslâm estetiğinin evren algısını sembolik bir dile dönüştüren 
temel unsurlardandır. Burckhardt, bu geometrik sistemin kozmik 
düzen fikriyle doğrudan ilişkili olduğunu ve sonsuzluk 
düşüncesinin görsel bir temsiline dönüştüğünü belirtir. 
Dolayısıyla motifler yalnızca dekoratif unsurlar değil, kültürel 

Mimarlık

223



sürekliliği taşıyan görsel hafıza kayıtları olarak 
değerlendirilmelidir. 

Bu bağlamda taş, motif ve gök; kültürel kimliğin estetik 
formlar üzerinden nasıl üretildiğini anlamak için üç tamamlayıcı 
eksen sunmaktadır. Eliade’nin ifade ettiği üzere kozmik 
referanslar, mekânı sıradanlıktan çıkararak kutsal bir düzenin 
parçası hâline getirir. Bu nedenle Doğu sanatında kozmik estetik, 
mimari ile geometri arasında güçlü, bütüncül ve sürekli yenilenen 
bir ilişki kurar. 

Dolayısıyla bu makale, Türk-İslâm sanatının kültürel 
hafıza üretimindeki konumunu taş mimarisi, geometrik motif 
düzenleri ve kozmik estetik ekseninde nitel betimsel bir 
yaklaşımla ele almakta; sanatın sözsüz fakat derinlikli görsel 
dilinin kolektif belleği nasıl kurduğunu ve aktardığını açıklamayı 
amaçlamaktadır. Çalışma, “kozmik bellek”, “ışık-gölge 
diyalektiği”, “kutsal geometri” ve “mekânsal ruh” kavramları 
üzerinden Türk-İslâm mimarisinin ontolojik ve estetik yapısını 
çözümleyerek mimarinin kültürel ve metafizik anlam üretme 
kapasitesini ortaya koymayı hedeflemektedir.  

Nokta, çizgi, daire ve spiral gibi evrensel sembollerin 
Selçuklu ve Osmanlı mimarisinde kazandığı metafizik anlam 
katmanları, İslâm kozmolojisi ile birlikte ele alınmakta; nitel 
doküman analizi ve karşılaştırmalı ikonografik inceleme 
yöntemleri kullanılmaktadır. 

Bu özetin kuramsal omurgasına dayanarak, metni hem 
akademik hem de kavramsal olarak güçlü kılacak konu başlıkları 
aşağıdaki şekilde yapılandırılabilir. Başlıklar, çalışmanın 
ontolojik derinliğini koruyacak biçimde genelden özele ilerleyen 
bir kurguya sahiptir. 

 

Mimarlık

224



2. TÜRK-İSLÂM MİMARİSİNDE KOZMİK 
BELLEK KAVRAMI 

Mimarlık, her medeniyette yalnızca barınma, korunma ya 
da işlevsel ihtiyaçlara cevap veren teknik bir faaliyet değil; 
insanın varlıkla, zamanla ve evrenle kurduğu ilişkinin mekâna 
yansımış hâlidir. Yapı, bu anlamda yalnızca inşa edilmiş bir nesne 
değil; bir dünya görüşünün, bir ontolojinin ve bir kozmolojinin 
taşlaşmış ifadesidir. Türk-İslâm mimarisi tam da bu noktada, 
maddi olanla manevi olan arasındaki sınırı bilinçli biçimde 
geçirgen kılan özgün bir düşünce sistemi olarak ortaya çıkar. Bu 
mimari gelenekte mekân, insanı merkeze alan pragmatik bir 
düzenlemeden ziyade, insanı evrensel düzenin bir parçası olarak 
konumlandıran metafizik bir sahnedir. 

Türk-İslâm mimarisi, evrenin düzenine dair bilgiyi soyut 
kavramlar düzeyinde bırakmaz; onu taşta, geometrik kurguda, 
ışığın ritminde ve boşluk-doluluk ilişkilerinde somutlaştırır. Taş, 
yalnızca taşıyıcı bir malzeme değil; zamanın ve hafızanın 
taşıyıcısıdır. Geometri, süsleme amacıyla kullanılan ikincil bir 
araç değil; kozmik düzenin matematiksel ve sembolik dilidir. Işık 
ise mekânı aydınlatan fiziksel bir unsur olmanın ötesinde, 
hakikatin sezgisel olarak idrak edilmesini sağlayan metafizik bir 
aracıdır. Bu üç unsurun bilinçli ve tutarlı birlikteliği, mimariyi 
sessiz ama son derece yoğun bir anlatı alanına dönüştürür. 

Bu anlatı, yüksek sesle konuşmaz; fakat derinliklidir. 
Gözle görülenden çok sezgiye hitap eder. Mekânda dolaşan birey, 
yalnızca bir yapının içinde hareket etmez; aynı zamanda zaman, 
anlam ve kozmik düzenle temas hâlinde olur. Bu nedenle Türk-
İslâm mimarisi, geçmişte üretilmiş donuk bir form olarak değil; 
her temas edilişinde yeniden anlam kazanan canlı bir varlık alanı 
olarak işler. Yapılar, inşa edildikleri dönemin dünya görüşünü 
taşırken, aynı zamanda gelecek kuşaklara aktarılan bir düşünce 
mirası hâline gelir. 

Mimarlık

225



Bu bağlamda mimarlık, kültürel sürekliliği sağlayan en 
güçlü bellek biçimlerinden biridir. Yazılı metinlerin ötesinde, 
sessiz ama kalıcı bir tarih anlatısı sunar. Türk-İslâm mimarisinin 
ürettiği bu mekânsal anlatı, geçmişle gelecek arasında kopmayan 
bir bağ kurar; bireyi kendi zamanının dışına taşıyarak, onu 
kozmik bir sürekliliğin parçası hâline getirir. İşte bu nedenle söz 
konusu mimari, yalnızca estetik ya da işlevsel bir üretim değil; 
kozmik belleği taşıyan ve yeniden üreten ontolojik bir varlık alanı 
olarak okunmalıdır 

2.1. Mimarlığın bellek üretme kapasitesi 

Türk-İslâm mimarisi, bellek üretme kapasitesini yalnızca 
tarihsel süreklilik bağlamında değil, aynı zamanda kozmik ve 
metafizik bir tasavvur çerçevesinde kurgular. Yapılar, işlevsel 
kullanımlarının ötesinde, evrenin düzenine dair sembolik bir 
anlatı sunar. Kubbe, semavî bütünlüğün; avlu, dünya düzleminin; 
geçiş mekânları ise varlık katmanları arasındaki ontolojik 
eşiklerin mimari karşılığı olarak tasarlanır. Bu mekânsal kurgu, 
insanı yalnızca bir kullanıcı değil, kozmik düzenin parçası olan 
bir özne konumuna yerleştirir. 

Mimarlığın bellek üretimi maddi, biçimsel ve duyusal 
düzlemlerde eşzamanlı olarak gerçekleşir. Taş, Türk-İslâm 
mimarisinde yalnızca yapısal bir malzeme değil; zamanın ve 
kültürel hafızanın taşıyıcısıdır. Taş yüzeylerdeki işçilik, her 
dönemde yeniden okunan bir anlam katmanı üretir ve yapıyı 
durağan bir nesne olmaktan çıkararak yaşayan bir hafıza 
mekânına dönüştürür (Kuban, 2010). Bu bağlamda mimari 
bellek, geçmişi sabitleyen değil; her kuşakta yeniden etkinleşen 
dinamik bir süreçtir. 

Geometrik düzen, mimarinin bellek üretme kapasitesinde 
merkezi bir rol üstlenir. Geometrik motifler, oran ve simetri 
ilkeleri aracılığıyla evrensel düzen fikrini mekâna taşır. Bu düzen, 
öğretici bir söylemden ziyade sezgisel bir hatırlatma 

Mimarlık

226



mekanizması olarak işler. Kullanıcı, geometrik tekrarlar ve ritmik 
örgüler aracılığıyla evrenin sürekliliğini mekânsal düzeyde 
deneyimler. Böylece mimari, bilginin doğrudan aktarımından 
çok, hatırlama yoluyla idrak edilmesini sağlayan bir estetik sistem 
kurar. 

Duyusal deneyim ise mimari belleğin en güçlü 
katmanlarından birini oluşturur. Işık ve gölge, mekânın zamanla 
birlikte değişmesini sağlayarak yapıyı durağan olmaktan çıkarır. 
Gün boyunca değişen ışık açıları, mekân algısını dönüştürür ve 
kullanıcının bedensel hafızasında kalıcı izler bırakır. Özellikle 
Türk-İslâm mimarisinde ışık, ilahî hakikatin görünür yüzünü; 
gölge ise hakikatin gizil ve derin boyutunu simgeleyen ontolojik 
bir dile dönüşür. Bu diyalektik, mekânın ruhunu inşa eden temel 
unsurlardan biridir. Sonuç olarak mimarlık, Türk-İslâm düşünce 
dünyasında yalnızca fiziksel bir üretim alanı değil; kozmik 
düzenin, kültürel hafızanın ve metafizik anlamın mekân 
üzerinden süreklilik kazandığı bir bellek pratiğidir. Yapılar, 
geçmişle gelecek arasında köprü kuran ontolojik metinler olarak 
işlev görür. Bu yönüyle mimarlık, insanın evrendeki konumuna 
dair kadim bilgiyi sessiz fakat derin bir dille aktaran, zamana 
direnen bir kültürel hafıza alanıdır. 

 

3. ONTOLOJİK BİR VARLIK ALANI OLARAK 
MİMAR 

Ontoloji, varlığın mahiyetini, var olmanın ne anlama 
geldiğini ve varlıkların birbirleriyle kurduğu ilişkileri sorgulayan 
temel bir felsefe alanıdır. Türk-İslâm mimarisi ise bu ontolojik 
soruları soyut kavramsal düzlemde bırakmaz; mekân aracılığıyla 
somut, deneyimlenebilir ve sezgisel bir dile dönüştürür. Bu 
bağlamda mimari, yalnızca “inşa edilmiş bir nesne” değil, 
varlığın kendini açığa vurduğu bir sahne, hatta başlı başına bir 

Mimarlık

227



varlık alanı olarak okunmalıdır (Norberg-Schulz, 1980), (Görsel 
1). 

 

Görsel 1. Nasır el-Mülk Camii-Pembe Cami, İran.2 

Türk-İslâm mimarisinde mekân, boşluk anlamına gelmez. 
Aksine mekân; anlam, sembol ve metafizik göndermelerle yüklü 
bir varoluş düzlemidir. Yapının her bileşeni; duvar, açıklık, 
kubbe, avlu, geçiş aksı, ontolojik bir karşıtlığın ya da bütünlüğün 
mimari ifadesi olarak kurgulanır. Bu mimaride karşıtlıklar bir 
çatışma üretmez; tersine, varlığın çok katmanlı yapısını görünür 
kılan tamamlayıcı ilkeler olarak birlikte işler (Nasr, 1987). 

3.1. İç–Dış Diyalektiği: Varlığın Eşiğinde Mekân 

İç ve dış arasındaki ilişki, Türk-İslâm mimarisinde salt 
fiziksel bir sınır meselesi değildir. Bu ayrım, zahir ile batın, 
görünen ile sezilen arasındaki ontolojik ayrımı temsil eder. Avlu, 
revak ve eyvan gibi yarı açık mekânlar, bu iki alan arasında bir 

2  https://www.worldhistory.org/image/14762/nasir-al-mulk-mosque-iran/  

Mimarlık

228

https://www.worldhistory.org/image/14762/nasir-al-mulk-mosque-iran/


eşik oluşturur. Kullanıcı, mekân içinde ilerledikçe yalnızca 
fiziksel bir hareket gerçekleştirmez; aynı zamanda ontolojik bir 
geçiş deneyimler. Dış dünyanın çokluğu ve hareketliliği, iç 
mekânda dinginlik ve yoğunlaşma hâline dönüşür. Bu dönüşüm, 
mekânın insan bilincini dönüştüren aktif bir unsur olarak 
kurgulandığını gösterir (Eliade, 1959)  

3.2. Aydınlık–Karanlık: Hakikatin Görünür ve Gizli 
Yüzleri 

Aydınlık ve karanlık karşıtlığı, Türk-İslâm mimarisinde 
ontolojik bir derinliğe sahiptir. Işık, hakikatin açığa çıkan, idrak 
edilen boyutunu temsil ederken; gölge, varlığın gizil, derin ve 
sezgisel katmanlarına işaret eder. Bu nedenle mekân, homojen bir 
aydınlatma anlayışıyla değil; bilinçli bir ışık-gölge kurgusuyla 
tasarlanır. Işığın sınırlı ve yönlendirilmiş biçimde içeri alınması, 
mekânın kutsallık derecesini artırır ve algıyı yoğunlaştırır. 
Böylece mekân, gözle görülenin ötesinde, sezgiyle kavranan bir 
varlık alanına dönüşür (Norberg-Schulz, 1980) (Görsel 2-3). 

  
Görsel 2. Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifası, Kuzey Kapısı,  
Kadın Figürü. 

Görsel 3. Divriği Ulu Cami ve 
Darüşşifası, Batı Kapısı,  

Erkek Figürü.3 

3  Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası Gezi Rehberi, https://gezilesiyerler.com/divrigi-ulu-camii-
ve-darussifasi/  

Mimarlık

229

https://gezilesiyerler.com/divrigi-ulu-camii-ve-darussifasi/
https://gezilesiyerler.com/divrigi-ulu-camii-ve-darussifasi/


3.3. Yükseliş ve İniş: Dikey Ontoloji 

Dikey hareket, Türk-İslâm mimarisinde varlığın katmanlı 
yapısının mekânsal ifadesidir. Kubbe, bu bağlamda yalnızca 
strüktürel bir örtü elemanı değil; semavî bütünlüğün ve aşkınlığın 
sembolüdür. Zeminden kubbeye doğru yönelen bakış, insanın 
varlık düzleminden kozmik düzene doğru yönelişini temsil eder. 
Minareler, bu dikey ontolojinin şehir ölçeğindeki yansımalarıdır. 
Yükselme, bedensel bir eylemden çok, bilinç ve idrak düzeyinde 
gerçekleşen metafizik harekettir (Burckhardt, 1976), (Görsel 4). 

 

Görsel 4. Elhamra sarayı, Granada,  İspanya.4 

3.4. Mekânın Nesneden Varlığa Dönüşümü 

Bu ontolojik karşıtlıklar ve bütünlükler sayesinde Türk-
İslâm mimarisinde mekân, durağan ve edilgen bir nesne olmaktan 
çıkar; yaşayan, değişen ve kullanıcıyla etkileşime giren bir varlık 
hâline gelir. Gün içindeki ışık hareketleri, sesin yankılanışı, 

4  Müslüman coğrafyalardan dünyaya yayılan İslam mimarisi, 
https://www.fikriyat.com/galeri/kultur-sanat/musluman-cografyalardan-
dunyaya-yayilan-islam-mimarisi/7  

Mimarlık

230

https://www.fikriyat.com/galeri/kultur-sanat/musluman-cografyalardan-dunyaya-yayilan-islam-mimarisi/7
https://www.fikriyat.com/galeri/kultur-sanat/musluman-cografyalardan-dunyaya-yayilan-islam-mimarisi/7


bedenin mekân içindeki dolaşımı; yapıyı sürekli yeniden üreten 
bir deneyim alanı oluşturur. Mekân artık yalnızca “içinde 
bulunulan” değil, “ilişki kurulan” bir varlıktır (Kuban, 2010). 

Bu yönüyle Türk-İslâm mimarisi, ontolojiyi soyut bir 
felsefi tartışma olmaktan çıkararak bedensel, duyusal ve ruhsal 
bir deneyime dönüştürür. Mimari, varlığın ne olduğuna dair 
soruyu cevaplamakla yetinmez; bu sorunun nasıl hissedildiğini de 
öğretir. Mekân, böylece insanın evrendeki konumunu idrak ettiği 
sessiz ama derin bir öğretmene dönüşür. 

 

4. TÜRK-İSLÂM MİMARİSİNDE GEOMETRİ: 
BİLGİ VE KOZMİK DÜZEN 

Türk-İslâm mimari sanatında geometri, yüzeyi bezemeye 
yönelik ikincil bir estetik unsur değil; varlığa, evrenin düzenine 
ve bilginin mahiyetine dair köklü bir düşünce sisteminin 
mekânsal ifadesidir. Bu mimari gelenekte geometrik formlar, 
görsel süsleme olmanın ötesinde, kozmik düzenin matematiksel 
ve sembolik dilini kuran bir bilgi mimarisi işlevi görür. Nokta, 
çizgi, çokgen ve daire gibi temel geometrik elemanlar, İslâm 
kozmolojisinde evrenin yapısal ilkelerini temsil eden ontolojik 
semboller olarak kullanılır (Nasr, 1987). 

Geometri, Türk-İslâm sanatında doğrudan taklidi 
reddeden bir estetik anlayışın merkezinde yer alır.5 Figüratif 
temsilden bilinçli olarak uzak duran bu yaklaşım, hakikatin maddi 
dünyada birebir temsil edilemeyeceği fikrine dayanır. Bunun 
yerine geometri, evrensel düzenin akılla kavranabilir ve sezgiyle 
idrak edilebilir yapısını görünür kılar. Çokgen sistemler, yıldız 
geçmeleri ve dairesel kurgular; evrenin düzenli, ölçülü ve sürekli 
yapısının mimari yüzeylere yansıtılmasıdır (Burckhardt, 1976). 

5  Türk-İslam Altın Çağında cebir, trigonometri, optik, astronomi ve alanlarında 
bilime birçok katkıda bulunmuştur. 

Mimarlık

231



Özellikle sekiz, on ve on iki kollu yıldız sistemleri, Türk-
İslâm mimarisinde sıkça kullanılan geometrik düzenler arasında 
yer alır. Sekiz kollu yıldız, İslâm düşüncesinde cennet tasavvuru, 
kozmik denge ve yönlerin bütünlüğü ile ilişkilendirilirken; on ve 
on iki kollu sistemler, varlık katmanlarının çoğulluğunu ve 
evrensel düzenin hiyerarşik yapısını sembolize eder. Bu yıldız 
geçmeleri, merkezden çevreye doğru genişleyen bir düzen 
anlayışıyla tasarlanarak, birlikten çokluğa ve çokluktan yeniden 
birliğe uzanan kozmik döngüyü görsel olarak temsil eder 
(Necipoğlu, 1995) (Görsel 5). 

 

Görsel 5. İsfahan Cuma Camii.6 

Geometrik desenlerdeki tekrar, ritim ve simetri ilkeleri, 
sonsuzluk fikrinin mimari düzlemde algılanmasını sağlar. 
Desenlerin başlangıç ve bitiş noktası olmaksızın yüzey boyunca 
akması, evrenin sürekliliğine ve zaman üstü yapısına gönderme 
yapar. Burckhardt’a göre İslâm geometrisi, duyularla algılanan 

6  İsfahan'da Selçuklu Devleti döneminde inşa edilen cami farklı mimarisiyle tarihe 
tanıklık ediyor, https://www.aa.com.tr/tr/kultur/isfahanda-selcuklu-devleti-
doneminde-insa-edilen-cami-farkli-mimarisiyle-tarihe-taniklik-ediyor/3068079  

Mimarlık

232

https://www.aa.com.tr/tr/kultur/isfahanda-selcuklu-devleti-doneminde-insa-edilen-cami-farkli-mimarisiyle-tarihe-taniklik-ediyor/3068079
https://www.aa.com.tr/tr/kultur/isfahanda-selcuklu-devleti-doneminde-insa-edilen-cami-farkli-mimarisiyle-tarihe-taniklik-ediyor/3068079


dünyayı aşarak, değişmeyen kozmik düzenin görsel bir temsiline 
dönüşür; bu nedenle geometrik sistemler, metafizik hakikatin 
sembolik bir dili olarak değerlendirilmelidir (Burckhardt, 1976). 

Dairesel formlar ise Türk-İslâm mimarisinde kozmik 
bütünlüğün ve ilahî birliğin en saf geometrik ifadesi olarak kabul 
edilir. Daire, başlangıcı ve sonu olmayan yapısıyla, zamanın 
ötesinde bir varlık anlayışını temsil eder. Kubbe mimarisinde 
dairesel geometrinin tercih edilmesi, bu formun semavî düzenle 
kurduğu doğrudan ilişkiyle açıklanabilir. Kubbe, yalnızca mekânı 
örten bir strüktür değil; evrensel düzenin mimari bir metaforu 
olarak işlev görür (Kuban, 2010), (Görsel 6). 

 

Görsel 6. Marocco.7 

Bu bağlamda Türk-İslâm mimarisinde geometri, estetik 
bir tercihten ziyade ontolojik ve epistemolojik bir zorunluluk 
olarak ortaya çıkar. Geometrik düzen, bilgiyi yazılı metinler 

7  İslam Sanatında Geometrik Desenlerin Derin Anlamı, 
https://www.medya24.com/dunya/islam-sanatinda-geometrik-desenlerin-derin-
anlami/6775, https://www.personaldesertexcursions.com/contact-us/  

Mimarlık

233

https://www.medya24.com/dunya/islam-sanatinda-geometrik-desenlerin-derin-anlami/6775
https://www.medya24.com/dunya/islam-sanatinda-geometrik-desenlerin-derin-anlami/6775
https://www.personaldesertexcursions.com/contact-us/


aracılığıyla değil; mekânın kendisi üzerinden aktaran sessiz bir 
öğretidir. Kullanıcı, geometrik ritimler ve oranlar aracılığıyla 
evrenin düzenini sezgisel olarak deneyimler. Böylece mimari, 
bilginin temsil edildiği değil; yaşandığı bir alan hâline gelir. 

 

5. IŞIK–GÖLGE DİYALEKTİĞİ VE ONTOLOJİK 
ANLAM 

Işık, şık ve gölge, Türk-İslâm mimarisinde yalnızca görsel 
ya da teknik aydınlatma unsurları değil; varlığa, hakikate ve 
bilginin idrakine ilişkin ontolojik bir dilin temel bileşenleridir. Bu 
mimari gelenekte ışık, ilahî hakikatin açığa çıkan, idrak edilebilir 
yüzünü temsil ederken; gölge, hakikatin gizil, derin ve sezgiye 
dayalı boyutuna işaret eder. Böylece mekân, mutlak aydınlık ya 
da mutlak karanlık üzerine değil; bu iki durum arasındaki 
diyalektik ilişki üzerine inşa edilir. 

Türk-İslâm mimarisinde ışık, doğrudan ve kontrolsüz 
biçimde içeri alınmaz. Pencereler, revzenler, tepe açıklıkları ve 
yarı geçirgen yüzeyler aracılığıyla süzülen ışık, mekân içinde 
ritmik bir dağılım oluşturur. Bu bilinçli yönlendirme, mekânın 
kutsallık derecesini artırırken algıyı yoğunlaştırır ve kullanıcıyı 
gündelik görme alışkanlıklarının ötesine taşır. Işık burada 
yalnızca “aydınlatan” değil, anlam üreten bir ontolojik araç 
hâline gelir (Nasr, 1987), (Görsel 1-2). 

Gölge ise yokluk ya da eksiklik olarak değil; varlığın 
derinlik kazandığı bir alan olarak değerlendirilir. Gölgenin 
varlığı, ışığın anlamını çoğaltır ve mekâna metafizik bir boyut 
kazandırır. Duvar yüzeylerinde, mukarnas katmanlarında ve 
kubbe geçişlerinde oluşan gölgeler, mekânın statik bir nesne 
değil; sürekli değişen ve yaşayan bir varlık alanı olduğunu 
hissettirir. Bu bağlamda gölge, görünmeyeni sezdiren, sessiz ama 
güçlü bir anlatım aracıdır. 

Mimarlık

234



Gün boyunca değişen güneş açıları, ışığın mekân içindeki 
hareketini sürekli dönüştürür. Sabah saatlerinde yatay ve 
yumuşak olan ışık, öğleye doğru yoğunlaşır; akşam saatlerinde 
ise mekânı yeniden gölgelerle örer. Bu zamansal döngü, yapıyı 
durağanlıktan çıkararak zamansal bir deneyim alanına 
dönüştürür. Kullanıcı, aynı mekânı farklı zamanlarda 
deneyimlediğinde, yalnızca farklı bir görsel atmosferle değil; 
farklı bir varlık hissiyle karşılaşır. Böylece mimari, zamanı 
görünür kılan ontolojik bir yüzey hâline gelir (Kuban, 2010). 

Christian Norberg-Schulz, ışık ve gölge ilişkisini “yerin 
ruhunu (genius loci) görünür kılan araç” olarak tanımlar ve bu 
düzenin mekânın kimliğini belirleyici gücüne dikkat çeker 
(Norberg-Schulz, 1980). Türk-İslâm mimarisinde bu yaklaşım, 
kozmik düzeni esas alan estetik anlayışla örtüşür. Işık-gölge 
diyalektiği, mekânın yalnızca fiziksel sınırlarını değil; metafizik 
anlam katmanlarını da tanımlar. 

Bu yönüyle ışık–gölge düzeni, varlık-yokluk, zahir-batın 
ve bilgi-sezgi gibi ontolojik karşıtlıkların mekânsal karşılığıdır. 
Işık, bilginin açığa çıkan yönünü temsil ederken; gölge, bilginin 
derinleştiği ve içselleştirildiği alanı oluşturur. Mimari mekân, bu 
iki unsur arasındaki denge sayesinde, kullanıcıyı yalnızca 
görmeye değil; idrak etmeye davet eder. 

Dolayısıyla Türk-İslâm mimarisinde ışık ve gölge, estetik 
bir kompozisyonun ötesinde, varlığın nasıl tecrübe edildiğine dair 
ontolojik bir anlatı kurar. Mekân, ışıkla açılır; gölgeyle derinleşir. 
Bu diyalektik yapı sayesinde mimari, ilahî hakikatin hem görünür 
hem de sezilebilir olduğu çok katmanlı bir varlık alanına dönüşür. 

 

 

 

Mimarlık

235



6. MUKARNAS, KUBBE VE MEKÂNSAL 
HİYERARŞİ 

Türk-İslâm mimarisinde mekân, yatay bir düzenleme ya 
da rastlantısal bir kütle kompozisyonu olarak değil; kozmik 
düzeni esas alan hiyerarşik bir varlık kurgusu olarak inşa edilir. 
Bu bağlamda mukarnas, kubbe, revak, avlu ve geçiş mekânları; 
yalnızca işlevsel ya da estetik unsurlar değil, varlığın katmanlı 
yapısını mimari düzlemde görünür kılan ontolojik araçlardır. 
Mimari, bu unsurlar aracılığıyla insanı maddi dünyadan metafizik 
düzleme doğru yönlendiren bilinçli bir mekânsal anlatı kurar 
(Görsel 7). 

 

Görsel 7. Abencerrajes Salonu, Mukarnaslı Kubbe.8 

6.1. Mukarnas: Katmanlı Evren Tasavvurunun 
Mimari İfadesi 

Mukarnas, Türk-İslâm mimarisinde en yoğun metafizik 
anlam yüklenen mimari elemanlardan biridir. Yapısal bir geçiş 

8  Hall of the Abencerrajes, Alhambra (13th Century), 
https://insideinside.org/project/hall-of-the-abencerrajes-alhambra/  

Mimarlık

236

https://insideinside.org/project/hall-of-the-abencerrajes-alhambra/


çözümü olmanın ötesinde mukarnas, İslâm kozmolojisinde yer 
alan katmanlı evren tasavvurunun mekânsal karşılığıdır. Küpten 
kubbeye, kareden daireye geçişi sağlayan bu eleman, varlığın 
tekdüze değil; çok katmanlı ve dereceli bir yapıya sahip olduğu 
fikrini yansıtır. 

Mukarnasın çoklu hücrelerden oluşan parçalı yapısı, birlik 
içinde çoğulluğu temsil eder. Her bir hücre, bağımsız bir form 
gibi algılansa da bütüne dâhil olduğunda anlam kazanır. Bu 
durum, İslâm düşüncesindeki vahdet–kesret (birlik–çokluk) 
ilişkisini mimari düzlemde somutlaştırır. Gölge ve ışığın 
mukarnas yüzeylerinde oluşturduğu hareketli etki, yapının 
durağan bir nesne değil; sürekli değişen, yaşayan bir varlık alanı 
olarak algılanmasını sağlar (Burckhardt, 1976). 

6.2. Kubbe: Sema ve Evrensel Bütünlük Metaforu 

Kubbe, Türk-İslâm mimarisinde mekânsal hiyerarşinin 
merkezinde yer alan en güçlü sembolik elemandır. Dairesel 
geometrisi ve merkezî konumuyla kubbe, semayı ve evrensel 
bütünlüğü temsil eder. Başlangıcı ve sonu olmayan formu, 
zamansızlık ve süreklilik fikrini mekânsal düzlemde görünür 
kılar. Kubbenin altında konumlanan merkezî mekân, kozmik 
düzenin yeryüzündeki izdüşümü olarak tasarlanır. 

Kubbe mimarisi, insanın bakışını ve bilincini yukarı 
yönlendirerek dikey bir ontolojik hareket üretir. Zeminden 
kubbeye doğru yönelen bu mekânsal akış, maddi varlık 
düzleminden metafizik düzleme yönelişi sembolize eder. 
Kubbenin iç yüzeyinde yer alan geometrik ve bitkisel tezyinat, bu 
semavî metaforu güçlendirerek mekânı salt bir örtü olmaktan 
çıkarır; kozmik bir anlam alanına dönüştürür (Kuban, 2010). 

 

 

Mimarlık

237



6.3. Revak, Avlu ve Geçiş Mekânları: Ontolojik 
Eşikler 

Türk-İslâm mimarisinde mekânsal hiyerarşi, yalnızca 
merkezî yapı elemanlarıyla değil; geçiş mekânları aracılığıyla da 
kurulur. Revaklar, avlular ve yarı açık alanlar, iç ve dış mekân 
arasında bilinçli olarak tasarlanmış ontolojik eşiklerdir. Bu 
alanlar, kullanıcının bir mekândan diğerine ani ve kesintisiz bir 
geçiş yapmasını engeller; mekânsal deneyimi aşamalı ve 
farkındalık temelli hâle getirir. 

Avlu, dünya düzlemini ve çokluk alanını temsil ederken; 
revaklar bu alan ile iç mekân arasında bir arınma ve hazırlık 
bölgesi işlevi görür. İç mekâna geçiş, yalnızca fiziksel bir hareket 
değil; aynı zamanda zihinsel ve ruhsal bir yöneliş olarak 
kurgulanır. Bu hiyerarşik düzen, mimarinin insanı gündelik 
zaman ve mekân algısından kopararak kutsal ve anlam yüklü bir 
varlık alanına taşımasını sağlar (Eliade, 1959). 

6.4. Mekânsal Hiyerarşi ve Ontolojik Anlatı 

Mukarnas, kubbe ve geçiş mekânlarının birlikte 
oluşturduğu bu hiyerarşik yapı, Türk-İslâm mimarisini 
rastlantısal bir yapı üretimi olmaktan çıkararak ontolojik bir anlatı 
hâline getirir. Mekân, kullanıcının bedeniyle deneyimlediği, 
bilinciyle idrak ettiği ve sezgisiyle anlamlandırdığı çok katmanlı 
bir varlık alanına dönüşür. Mimari düzen, insana evrendeki yerini 
hatırlatan sessiz fakat güçlü bir öğretici işlevi üstlenir. 

Türk-İslâm mimarisinde mekânsal hiyerarşi, yalnızca 
işlevsel ya da estetik bir düzenleme değil; kozmik düzenin, 
metafizik düşüncenin ve ontolojik bilincin mimari aracılığıyla 
inşa edilmesidir. Mukarnas katmanlarıyla derinleşen, kubbe ile 
bütünleşen ve geçiş mekânlarıyla deneyimlenen bu yapı, 
mimariyi varlığın kendini açtığı bir alan hâline getirir. 

 

Mimarlık

238



7. TAŞ, MALZEME VE KÜLTÜREL HAFIZA 

Malzeme seçimi, mimarinin zamana direnç ve süreklilik 
boyutunu belirler. Taş, “durağan zekâ” olarak kültürel hafızayı 
kuşaklar boyunca taşır; mimariyi sessiz bir tarih anlatısına 
dönüştürür.  

Türk-İslâm mimarisinde malzeme seçimi, yapının 
yalnızca teknik dayanıklılığını değil; zamana karşı direncini, 
anlam üretme kapasitesini ve kültürel sürekliliğini de belirleyen 
temel bir unsurdur. Bu bağlamda taş, mimariyi geçici bir fiziksel 
nesne olmaktan çıkararak kuşaklar arası bir hafıza taşıyıcısı 
hâline getiren başat malzeme olarak öne çıkar. Taşın 
dayanıklılığı, mimarinin tarihsel sürekliliğini güvence altına 
alırken; işlenme biçimi ve yüzey dili, kültürel belleğin sessiz 
fakat kalıcı bir anlatısına dönüşür. 

Türk-İslâm mimarisinde taş, yalnızca yapısal bir taşıyıcı 
değildir; zamanın, emeğin ve bilginin yoğunlaştığı ontolojik bir 
yüzeydir. Taşın mimarideki kullanımı, insan ile zaman arasındaki 
ilişkiyi görünür kılar. Yazılı metinler kaybolabilir, sözlü 
gelenekler unutulabilir; ancak taş mimari, medeniyetin dünya 
görüşünü yüzyıllar boyunca sessizce taşımaya devam eder. Bu 
yönüyle taş, “durağan zekâ” olarak tanımlanabilecek bir bellek 
biçimi üretir; bilgiyi hareketli bir söylemle değil, kalıcılık 
üzerinden aktarır (Kuban, 2010). 

Taşın kültürel hafıza üretme gücü, onun işlenme sürecinde 
yoğunlaşan emek ve bilgiyle doğrudan ilişkilidir. Taş 
yüzeylerdeki geometrik bezemeler, kitabeler ve sembolik 
düzenlemeler, yalnızca estetik bir süsleme değil; dönemin 
kozmoloji anlayışını, inanç sistemini ve toplumsal düzenini 
yansıtan görsel metinlerdir. Bu görsel metinler, her dönemde 
yeniden okunur ve mimariyi durağan bir geçmiş kalıntısı 
olmaktan çıkararak sürekli etkinleşen bir hafıza mekânına 
dönüştürür (Assmann, 2011). 

Mimarlık

239



Malzemenin zamana direnci, mimarinin ontolojik 
sürekliliğini de belirler. Taşın aşınması, yüzeyde oluşan patina ve 
doğal eskime izleri, yapının yaşadığını ve zamanla birlikte 
dönüştüğünü gösterir. Bu dönüşüm, mimariyi tarih dışı bir anıta 
değil; zamanla diyalog hâlinde olan canlı bir varlık alanına 
dönüştürür. Taş, bu yönüyle hem geçmişin taşıyıcısı hem de 
bugünün tanığıdır. 

Türk-İslâm mimarisinde taş mimari, aynı zamanda 
mekânın kutsallık derecesini belirleyen bir unsur olarak işlev 
görür. Taşın ağırlığı ve kalıcılığı, mekâna ciddiyet, süreklilik ve 
vakar kazandırır. Bu durum, özellikle dini yapılarda mimarinin 
geçiciliği değil; zamansızlığı vurgulamasını sağlar. Yapı, 
yalnızca inşa edildiği döneme değil; geleceğe de hitap eden bir 
kültürel bellek nesnesine dönüşür (Eliade, 1959). 

Bu bağlamda taş, Türk-İslâm mimarisinde yalnızca 
fiziksel bir malzeme değil; kültürel kimliğin, kolektif hafızanın 
ve metafizik düşüncenin somutlaştığı bir varlık alanıdır. Mimari, 
taş aracılığıyla sessiz bir tarih anlatısı kurar; bu anlatı bağırmaz, 
iddia etmez, fakat kalıcıdır. Yapılar, geçmişle gelecek arasında 
kurulan bu sessiz diyalog sayesinde medeniyet hafızasını diri 
tutar. Kültürel hafızanın sürekliliğini sağlar, zamanın 
aşındıramadığı bir düşünceyi, kuşaklar boyunca okunabilen bir 
mekânsal metin hâline getirir. 

 

8. TEZYİNAT, HAT VE BİLGİ MİMARİSİ 

Türk-İslâm mimarisinde tezyinat, yapıya sonradan 
eklenmiş bir süsleme unsuru değil; bizzat mimarinin bilgi üretme 
ve aktarma biçimidir. Bitkisel ve geometrik bezemeler ile hat 
sanatı, mimariyi okunabilir bir metne dönüştürerek mekânı sessiz 
fakat derinlikli bir anlatı alanı hâline getirir. Bu görsel dil, yazılı 
ya da sözlü olmayan bir bilgi aktarımı sağlar; izleyiciyi seyirci 
olmaktan çıkarıp okuyucu konumuna taşır. 

Mimarlık

240



Geometrik süslemeler, İslâm düşüncesinde evrenin 
matematiksel düzenine ve kozmik ahenge işaret eder. Tekrar eden 
desenler, merkez–çevre ilişkileri ve sınırsızca çoğalabilen 
modüler yapılar, varlığın sürekliliğini ve tevhid ilkesini görünür 
kılar. Bu desenler, bakışı belirli bir noktada sabitlemez; aksine 
gözün mekân içinde dolaşmasını teşvik eder. Böylece bilgi, 
doğrusal bir anlatı yerine ritmik ve döngüsel bir okuma biçimiyle 
aktarılır (Necipoğlu, 1995). 

Bitkisel motifler ise hayat, doğurganlık ve süreklilik 
fikrini sembolize eder. Stilize edilmiş yapraklar, dallar ve 
çiçekler, doğanın birebir temsili olmaktan ziyade onun özsel 
düzenini yansıtır. Bu yönüyle bitkisel tezyinat, maddî dünyadan 
metafizik düzleme açılan bir eşik işlevi görür; mimariyi yalnızca 
barınma mekânı olmaktan çıkarıp varoluşsal bir deneyim alanına 
dönüştürür. 

Hat sanatı, bilgi mimarisinin en doğrudan taşıyıcısıdır. 
Kur’ân ayetleri, hadisler ve hikmetli sözler, mimari yüzeylere 
yerleştirilerek mekânın anlam katmanlarını derinleştirir. Hat, 
okunabilir bir yazı olmanın ötesinde, formu ve ritmiyle de mesaj 
taşır. Harflerin akışı, çizgilerin dengesi ve boşluk–doluluk 
ilişkisi, ilahî kelâmın yalnızca içeriğini değil; estetik ve ontolojik 
boyutunu da görünür kılar (Schimmel, 1984), (Görsel 8). 

 
Görsel 8. Selimiye Cami, Edirne.9 

9  8 Madde ile yazının en zarif hali hat sanatı, https://kulturveyasam.com/8-madde-
ile-yazinin-en-zarif-hali-hat-sanati/  

Mimarlık

241

https://kulturveyasam.com/8-madde-ile-yazinin-en-zarif-hali-hat-sanati/
https://kulturveyasam.com/8-madde-ile-yazinin-en-zarif-hali-hat-sanati/


 

Tezyinatın mimariyle bütünleşik yapısı, bilgiyi hiyerarşik 
olmayan bir biçimde sunar. Bilgi, bir merkezden dayatılmaz; 
mekânın her noktasına dağılır. Bu durum, mimariyi didaktik bir 
araçtan ziyade tefekküre davet eden bir zemin hâline getirir. 
Kullanıcı, mekânla kurduğu her yeni ilişkide farklı bir anlam 
katmanıyla karşılaşır; böylece bilgi, durağan değil, sürekli 
yeniden üretilen bir süreç hâline gelir. 

Bu bağlamda tezyinat ve hat, kolektif belleğin görsel 
arşivleri olarak işlev görür. Nesiller boyunca aktarılan motif 
repertuarı, yalnızca estetik beğeniyi değil; düşünce biçimlerini, 
inanç sistemlerini ve kozmoloji tasavvurunu da taşır. Mimari 
yüzeyler, bu sayede yazılı tarih metinlerine ihtiyaç duymadan 
medeniyetin dünya görüşünü muhafaza eder. 

Sonuç olarak Türk-İslâm mimarisinde tezyinat, hat ve 
bezeme, mimarinin “süs” katmanı değil; bilginin mekânsallaşmış 
hâlidir. Bu görsel dil, sessizdir ama yoğundur; iddiasızdır ama 
kalıcıdır. Taş, ışık ve boşlukla birleştiğinde mimariyi okunabilen, 
yorumlanabilen ve her çağda yeniden anlam kazanan bir bilgi 
yapısına dönüştürür. 

 

9. MEKÂNIN TECRÜBİ BOYUTU: DUYUSAL VE 
RUHSAL DENEYİM 

Mekân, Türk-İslâm mimarisinde yalnızca fiziksel bir 
çevre değil; kullanıcı ile kurduğu duyusal ve ruhsal etkileşim 
üzerinden anlam kazanan canlı bir varlık alanıdır. Mimari, bu 
bağlamda gözle görülen formdan ibaret değildir; işitilen ses, 
hissedilen boşluk, değişen ışık ve bedensel hareketle birlikte 
bütüncül bir tecrübe üretir. Mekânın anlamı, ancak bu çok 
katmanlı deneyim süreci içinde açığa çıkar (Görsel 9).  

Mimarlık

242



 

Görsel 9. Sokullu Mehmet Paşa Cami, İstanbul.10 

Akustik düzen, İslâm mimarisinde tefekkür ve ibadet 
pratiğinin ayrılmaz bir parçasıdır. Kubbe, yarım kubbe ve tonoz 
sistemleri, sesi yalnızca ileten değil; yumuşatan ve derinleştiren 
bir rezonans alanı oluşturur. Bu akustik yapı, insan sesini mekânla 
bütünleştirir; bireysel varlığı kolektif bir ruh hâline taşır. Böylece 
ses, mimari içinde maddî bir titreşim olmaktan çıkarak ruhsal bir 
yankıya dönüşür (Blesser & Salter, 2007). 

Işık, mekân tecrübesinin en belirleyici unsurlarından 
biridir. Gün boyunca değişen doğal ışık, yapıyı sabit bir nesne 
olmaktan çıkarır; zamana bağlı, akışkan bir deneyim alanına 
dönüştürür. Pencereler, revzenler ve kubbe açıklıkları aracılığıyla 
süzülen ışık, mekânın ritmini belirler ve kullanıcının ruh hâlini 
doğrudan etkiler. Bu durum, mimariyi statik değil; yaşayan ve 
dönüşen bir varlık hâline getirir (Norberg-Schulz, 1980). 

10  Lions İn The Piazza; A Guide to Sinan’s Ottoman Masterpieces in 
Istanbul, https://lionsinthepiazza.com/sinan/  

Mimarlık

243

https://lionsinthepiazza.com/
https://lionsinthepiazza.com/sinan/


Boşluk ve ölçek kullanımı, bedensel algıyı yönlendiren 
temel unsurlardandır. Avluların ferahlığı, revakların geçiş hissi ve 
ana mekânın merkezî düzeni, kullanıcıyı bilinçli bir hareket 
akışına davet eder. Dar–geniş, alçak–yüksek gibi mekânsal 
karşıtlıklar, bedensel farkındalığı artırarak kişinin mekânla 
kurduğu ilişkiyi derinleştirir. Bu karşıtlıklar, aynı zamanda 
ontolojik eşikler üretir; bireyi gündelik zamandan kutsal zamana 
taşır. 

Hareket, mimari deneyimin görünmez fakat etkili bir 
bileşenidir. Mekân, ancak içinde dolaşıldığında ve adım adım 
keşfedildiğinde kendini açar. İslâm mimarisinde doğrusal 
olmayan dolaşım kurgusu, kullanıcının mekânı tek bakışta 
tüketmesini engeller; her adımda yeni bir algısal katman sunar. 
Bu durum, mimariyi seyredilen bir nesne olmaktan çıkarıp 
yaşanan bir süreç hâline getirir (Pallasmaa, 2005). 

Duyusal deneyimin ruhsal boyutla birleştiği noktada 
mimari, sessiz bir rehber işlevi görür. Mekân, kullanıcıya ne 
düşüneceğini söylemez; fakat nasıl hissedeceğini sezdirir. Işık, 
ses, boşluk ve hareketin dengeli birlikteliği, zihni sakinleştirir ve 
tefekküre açar. Bu nedenle Türk-İslâm mimarisi, ruhu 
yönlendiren ama onu zorlamayan bir dil kurar.  

 

10. YAPI TİPLERİ ÜZERİNDEN KOZMİK 
TASAVVUR 

Türk-İslâm mimarisinde yapı tipleri, yalnızca işlevsel 
gereksinimlere cevap veren formlar değil; kozmik düzenin farklı 
boyutlarını temsil eden mekânsal anlatılardır. Her yapı türü, 
varlık tasavvurunun belirli bir katmanını görünür kılar ve insanın 
evrenle kurduğu ilişkiyi mimari dil üzerinden somutlaştırır 

Cami mimarisi, kozmik merkez fikrinin en açık ifadesidir. 
Merkezî kubbe, semayı ve ilahî bütünlüğü temsil ederken; mihrap 

Mimarlık

244



ekseni, yön ve anlam sürekliliğini kurar. Merkezden çevreye 
doğru yayılan mekânsal düzen, tevhid ilkesinin mimari 
karşılığıdır. Bu kurgu, bireysel varlığı merkezde toplayarak insanı 
kozmik düzenle hizalar. Cami, bu yönüyle yalnızca ibadet edilen 
bir yapı değil; evrenin sembolik bir modeli hâline gelir (Nasr, 
1987). 

Medrese, kozmik tasavvurun bilgi boyutunu temsil eder. 
Avlu etrafında düzenlenen hücreler, bilginin merkezî bir 
kaynaktan çevreye yayılmasını simgeler. Bu mekânsal 
organizasyon, bilginin hiyerarşik fakat bütüncül bir yapıya sahip 
olduğunu vurgular. Derslikler, revaklar ve ortak alanlar 
arasındaki ilişki, düşüncenin yalnızca bireysel değil; kolektif bir 
üretim süreci olduğunu ortaya koyar. Medrese, bu bağlamda 
kozmik düzenin akıl ve ilimle kavranan yüzüdür (Makdisi, 1981). 

Türbe, zaman kavramının mimari olarak askıya alındığı 
bir yapı tipidir. Dairesel ya da çokgen planlar, başlangıcı ve sonu 
olmayan süreklilik fikrine işaret eder. Kubbe, burada yalnızca 
göğü değil; ruhun zamandan bağımsız varoluşunu temsil eder. 
Türbe mimarisi, ölümü bir son değil; varoluşun başka bir düzleme 
geçişi olarak ele alır. Bu nedenle türbe, kozmik tasavvur içinde 
zamansızlık ve süreklilik fikrinin mekânsal ifadesidir. 

Külliye, bütüncül mekân anlayışının en kapsamlı 
temsilidir. Cami, medrese, imaret, darüşşifa ve sosyal yapılar 
arasındaki ilişki, evrenin çok katmanlı fakat uyumlu yapısını 
yansıtır. Külliye, bireysel ibadet, bilgi üretimi, sosyal dayanışma 
ve günlük yaşamı tek bir mekânsal organizasyon içinde birleştirir. 
Bu yapı topluluğu, kozmik düzenin yalnızca metafizik değil; 
toplumsal bir karşılığı olduğunu da gösterir (Kuban, 2007). 

Bu yapı tipleri birlikte ele alındığında, Türk-İslâm 
mimarisinin parçalı değil; sistemli bir kozmolojiye dayandığı 
görülür. Her yapı, kendi işlevi içinde anlamlıdır; ancak asıl 
değerini, diğer yapı tipleriyle kurduğu ilişkide kazanır. Mimari, 

Mimarlık

245



böylece evreni açıklayan bir düşünce sistemi gibi çalışır: merkez, 
çevre, zaman, bilgi ve toplumsal düzen aynı mekânsal dil içinde 
buluşur. Taş, boşluk ve ışık aracılığıyla kurulan bu düzen, sessiz 
ama derin bir kozmoloji anlatısı sunar (Görsel 10). 

 

Görsel 10. Batı kapısı, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası, Sivas.11 

 

11. SONUÇ: KOZMİK BELLEĞİN MİMARİ DİLİ 

Bu çalışma, Türk-İslâm mimarisinin rastlantısal 
biçimlenmelerin ürünü olmadığını; aksine ontolojik bilinç, 
kozmik tasavvur ve kültürel süreklilik temelinde şekillenen 
bütüncül bir düşünce sistemi sunduğunu ortaya koymuştur. 
Mimarlık, bu bağlamda yalnızca fiziksel mekân üretimi değil; 
varlığa, zamana ve evren düzenine ilişkin bilginin mekân 

11  Sizin memleketinizde saklı olan o hazine bakın neymiş! Türkiye'nin Dünya Mirası 
listesi ortaya çıktı,https://www.sabah.com.tr/trend/galeri/yasam/sizin-
memleketinizde-sakli-olan-o-hazine-bakin-neymis-turkiyenin-dunya-mirasi-
listesi-ortaya-cikti/9 

Mimarlık

246

https://www.sabah.com.tr/trend/galeri/yasam/sizin-memleketinizde-sakli-olan-o-hazine-bakin-neymis-turkiyenin-dunya-mirasi-listesi-ortaya-cikti/9
https://www.sabah.com.tr/trend/galeri/yasam/sizin-memleketinizde-sakli-olan-o-hazine-bakin-neymis-turkiyenin-dunya-mirasi-listesi-ortaya-cikti/9
https://www.sabah.com.tr/trend/galeri/yasam/sizin-memleketinizde-sakli-olan-o-hazine-bakin-neymis-turkiyenin-dunya-mirasi-listesi-ortaya-cikti/9


aracılığıyla kaydedildiği bir anlam alanı olarak 
değerlendirilmelidir. 

Türk-İslâm mimarisi, taşın sürekliliği, geometrinin 
evrensel düzeni ve ışığın zamansal hareketi üzerinden kozmik 
belleği görünür kılan özgün bir mimari dil kurar. Bu dil, mekânı 
işlevsel bir çevre olmanın ötesine taşıyarak düşüncenin, inancın 
ve metafizik tasavvurun taşıyıcısı hâline getirir. Mimarlık, bu 
yönüyle yazılı metinlere ihtiyaç duymadan işleyen, sessiz fakat 
kalıcı bir kültürel hafıza pratiği üretir. 

Geometrik düzenler, ışık–gölge ilişkileri ve mekânsal 
hiyerarşiler, evrenin matematiksel ve ontolojik yapısının mimari 
düzlemde temsil edildiğini göstermektedir. Geometri, kozmik 
düzeni sezgisel olarak algılanabilir kılarken; ışık ve gölge, 
hakikatin görünen ve gizil boyutları arasındaki metafizik ilişkiyi 
mekân üzerinden kurar. Mukarnaslar, kubbeler, avlular ve geçiş 
mekânları, varlığın katmanlı yapısını deneyimlenebilir hâle 
getirerek mimariyi durağan bir nesne olmaktan çıkarır. 

Yapı tipleri üzerinden değerlendirildiğinde, cami, 
medrese, türbe ve külliye gibi mimari formların, kozmik 
tasavvurun farklı boyutlarını temsil eden bütüncül bir sistem 
oluşturduğu görülmektedir. Bu yapılar, evrenin parçalı değil; 
ilişkisel, merkezî ve düzenli bir bütün olduğu fikrini mekânsal 
olarak yeniden üretir. Mimarlık, böylece bireyi yalnızca bir 
kullanıcı olarak değil, kozmik düzenin parçası olan bir özne 
olarak konumlandırır. 

Türk-İslâm mimarisinin ayırt edici niteliklerinden biri, 
geçmiş ile gelecek arasında kurduğu süreklilik ilişkisidir. Bu 
mimari gelenek, donmuş bir miras anlayışına dayanmaz; her 
dönemde yeniden yorumlanabilen, yaşayan bir kültürel bellek 
alanı üretir. Kozmik bellek, burada nostaljik bir geçmiş anlatısı 
değil; zamana dirençli bir süreklilik bilinci olarak ortaya çıkar. 

Mimarlık

247



Sonuç olarak Türk-İslâm mimarlığı, estetik ya da işlevsel 
bir üretim pratiğinin ötesinde, insanın evrendeki konumuna dair 
kadim bilgiyi mekân aracılığıyla aktaran ontolojik bir varlık 
alanıdır. Taş, boşluk ve ışık üzerinden kurulan bu mimari dil, 
bilgiyi açıklamak yerine yaşatır. Bu nedenle Türk-İslâm 
mimarisi, sessizliği bir eksiklik değil; bilginin en yoğun ve kalıcı 
biçimi olarak inşa eden özgün bir kültürel üretim alanı olarak 
değerlendirilmelidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık

248



KAYNAKÇA 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization. 
Cambridge University Press. 

Blesser, B., & Salter, L. R. (2007). Spaces speak, are you 
listening? Experiencing aural architecture. Cambridge, 
MA: MIT Press. 

Burckhardt, T. (1976). Art of Islam: Language and meaning. 
World of Islam Festival Publishing. 

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: The nature of 
religion. New York, NY: Harcourt, Brace & World.  

Kuban, D. (2010). Osmanlı mimarlığı. İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

Kuban, D. (2007). Osmanlı mimarisi. İstanbul, Türkiye: Yapı 
Kredi Yayınları. 

Makdisi, G. (1981). The rise of colleges: Institutions of learning 
in Islam and the West. Edinburgh, UK: Edinburgh 
University Press. 

Nasr, S. H. (1987). Islamic art and spirituality. Albany, NY: State 
University of New York Press.  

Necipoğlu, G. (1995). The Topkapi scroll: Geometry and 
ornament in Islamic architecture. Santa Monica, CA: 
Getty Center for the History of Art and the Humanities. 

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius loci: Towards a 
phenomenology of architecture. New York, NY: Rizzoli. 

Pallasmaa, J. (2005). The eyes of the skin: Architecture and the 
senses. Chichester, UK: Wiley-Academy. 

Schimmel, A. (1984). Calligraphy and Islamic culture. New 
York, NY: New York University Press. 

Mimarlık

249



TÜRKİYE VE DÜNYADA 

MİMARLIK

YAZ Yayınları
M.İhtisas OSB Mah. 4A Cad. No:3/3

İscehisar / AFYONKARAHİSAR
Tel : (0 531) 880 92 99

yazyayinlari@gmail.com • www.yazyayinlari.com

yaz
yayınları


	7.pdf
	5. SONUÇ

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3




