
TÜRKİYE VE DÜNYADA 

YENİ ÇAĞ TARİHİ

Editör: Doç.Dr. Güneş ŞAHİN

yaz
yayınları



 

 
 

Türkiye ve Dünyada Yeni Çağ Tarihi 

 

 

 

 
Editör 

Doç.Dr. Güneş ŞAHİN 

 

 

 

 

 

 
2025 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Türkiye ve Dünyada Yeni Çağ Tarihi 

 

Editör: Doç.Dr. Güneş ŞAHİN 

 

 

© YAZ Yayınları 

Bu kitabın her türlü yayın hakkı Yaz Yayınları’na 
aittir, tüm hakları saklıdır. Kitabın tamamı ya da 
bir kısmı 5846 sayılı Kanun’un hükümlerine göre, 
kitabı yayınlayan firmanın önceden izni 
alınmaksızın elektronik, mekanik, fotokopi ya da 
herhangi bir kayıt sistemiyle çoğaltılamaz, 
yayınlanamaz, depolanamaz. 

 

E_ISBN    978-625-8574-20-3 

Aralık 2025 – Afyonkarahisar 

 

 

Dizgi/Mizanpaj: YAZ Yayınları 

Kapak Tasarım: YAZ Yayınları 

 

 

YAZ Yayınları. Yayıncı Sertifika No: 73086 

M.İhtisas OSB Mah. 4A Cad. No:3/3 
İscehisar/AFYONKARAHİSAR 

www.yazyayinlari.com 

yazyayinlari@gmail.com 



 

İÇİNDEKİLER 

 
Babagân Bektaşiliğinde Mücerretlik Erkânı: Der         
Beyân-ı Erkân-ı Mücerred-i Bektaşiyân Hakkında Bir 
Değerlendirme .................................................................... 1 
Mustafa ÖĞE 

XVI. Yüzyıl Menteşe Sancağı’nda Bir Yörük Taifesi: 
İskender Bey Yörükleri ..................................................... 21 
Serkan SARI 

Osmanlı Diplomasisinin Gelişiminde Pasarofça 
Antlaşmasının Rölü (Osmanlı Murahhas Mektuplarına 
Göre) .................................................................................... 38 
Mustafa ÖĞE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Bu kitapta yer alan bölümlerde kullanılan kaynakların, görüşlerin, 
bulguların, sonuçların, tablo, şekil, resim ve her türlü içeriğin 

sorumluluğu yazar veya yazarlarına ait olup ulusal ve uluslararası 
telif haklarına konu olabilecek mali ve hukuki sorumluluk da 

yazarlara aittir." 

 



BABAGÂN BEKTAŞİLİĞİNDE MÜCERRETLİK 
ERKÂNI: DER BEYÂN-I ERKÂN-I MÜCERRED-

İ BEKTAŞİYÂN HAKKINDA BİR 
DEĞERLENDİRME 

  

Mustafa ÖĞE1 

 

1. GİRİŞ 

Çalışmamıza konu olan, “Risâle der Beyân-ı Erkân-ı 
Mücerred-i Bektâşîyân” Konya Yazma Eserler Bölge 
Müdürlüğü koleksiyonu Hacı Bektaş-ı Veli Dergâhı Koleksiyon 
no.: BY00010642/2 [Diğer risaleler] Eski koleksiyon no.: 29 
Bibliyografik kayıt no.: 70964 katalog numarasıyla kayıtlıdır. 
Yazma, içerisinde yer alan bir konu başlığı ile adlandırılarak 
kataloglanmıştır. Yazmanın 31b-38b varakları arasında 
Bektâşilikte Mücerred erkânı anlatılmaktadır. Bu risâlenin 
transkripsiyonu ve mücerretlik hakkında bir değerlendirme 
Ömer Faruk Teber tarafından yapılmıştır (Teber, 2022: 61-89). 
Bu çalışmada Teber’in çalışmasından farklı olarak yazmanın 
genel özellikleri ele alınmış ve Babagân Bektaşiliğinde 
mücerred erkânı hakkında bir değerlendirme yapılmıştır. 
Risalenin transkripsiyonu ise ekler bölümünde sunulmuştur. 

110x185-155x70 mm. ölçülerinde olan yazma Talik yazı 
türüyle yazılmış olup, başlıklar kırmızı mürekkeple 
belirtilmiştir. İlk varak “Bismi’ş-şah Evliyâ-i Hazret-i Emirü’l-
mü’minin İmam Ali Kerremallahu Vechehu buyurur” ifadesi ile 
başlamakta ve miyân-bestenin özellikleri anlatılmaktadır. 
Yazmada yer alan bazı başlıklar şunlardır; 

 
1  Doç. Dr., Balıkesir Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Balıkesir, 

ORCID: 0000-0002-2834-5575. 

Yeni Çağ Tarihi

1



“Hazret-i İmam Ca’fer-i Sâdık Efendimiz hırka beyân ittiğidir, 

Hazret-i İmam Ca’feri’s-Sâdık Efendimizden rivâyetdir, 

Hikâye-i kurban İsma’il Aleyhisselam, 

Der beyân-ı su’âl-i hakikat, 

Der beyân-ı emânât-ı Hazret-i Pîr Efendimiz, 

Der beyân-ı risâle-i irşâd kisve, 

Der beyân-ı erkân-ı mücerred-i Bektâşiyân 

Der beyân-ı ‘ayn-ı cem-i Bektâşiyân.” 

Bu başlıklar dışında dua, gülbank ve tercümanlar 
bulunmaktadır. Çalışmamızın konusu, eserin tamamını 
kapsamadığından dolayı böyle bir yöntem seçilmiş, ancak eserin 
bütünü ile ilgili bir konuya açıklık getirmek ihtiyacı 
hissedilmiştir. Bu yazmanın bir erkânnâme olup olmadığı 
konusunda etraflıca bir değerlendirme yapılması gerekmektedir. 
Burada öncelikli olarak, erkân ve erkânnâmenin tanımı 
konusuna değinmek faydalı olacaktır. Erkân kelimesi anlam 
olarak “temeller, esaslar, direkler” (Cebecioğlu, 2005: 181) 
“âdet, yol yöntem, usûl, adap” (Soyyer, 2019: 167) anlamlarına 
gelmektedir. Erkânnâme ise Teber’e göre “Bektaşi 
Erkânnâmeleri, Bektaşiliğin toplumsal düzenini sağlayan 
kurallar ve mensuplarının yaşam biçimini belirleyen 
uygulamalar hakkında bilgi veren eserlerdir” (Teber, 2009: 362). 
Gölpınarlı da erkânnâmenin Bektaşi erkânını bildiren kitaplar 
olduğunu ifade etmektedir (Gölpınarlı, 1950: 57). Bedri Noyan 
ise “ayn-ül-cemin nasıl yapılacağını […] sırasıyla ve bütün 
ayrıntılarıyla anlatan, yani Bektaşilik erkânını tanımlayan 
yapıtlar” olarak tanımlamaktadır. Ali Rıza Özdemir de 
erkânnâmeyi  

“Babagân Bektaşiliğinin inanç, ibadet, adap-erkânını en az bir 
cem erkânı etrafında anlatan, kaynağını ayet, hadis ve dini 
anlatılardan alan, tarikatın kolektif belleğini temsil eden, 
Bektaşi tekke ve dergâhlarında tarikat bağlıları tarafından 

Yeni Çağ Tarihi

2



derlenen, nesir ağırlıklı olmak üzere nazım-nesir karışık 
yazılan, genellikle gülbank ve terceman gibi yan metinlerle 
desteklenen, yer yer şiirsel bir üslup kullanılarak oluşturulan 
dini-irfani metinlerdir” (Özdemir, 2022: 77).  

şeklinde tanımlamaktadır. Burada verilen tanımları daha 
da çeşitlendirmek mümkündür. Tanımlardan da anlaşılacağı 
üzere bu yazmanın bir erkânnâme olduğunu ifade etmek 
mümkündür. Çünkü eserde hem ‘ayn-ü cem hem de mücerretlik 
erkânı anlatılmakta, pek çok gülbank ile tercüman ve duaya yer 
verilmektedir.  

Mücerretlik konusunda kısa bir değerlendirme yapmak 
gerekirse “çıplak, yalın, açık yalnız, tek” gibi anlamlara gelen 
mücerred kelimesi (Sami, 1989) aynı zamanda evlenmemiş 
olanı da ifade eder (Cebecioğlu, 2005). Mücerret ve müteehil 
olanlar için yapılan ikrâr erkânı arasında pek fazla bir farklılık 
yoktur.  

Bektaşî tarikatının pîri Hacı Bektâş Veli’nin Anadolu’ya 
gelişinden sonra yerleştiği Suluca Karahöyük’teki hayatı ve 
evlenip evlenmediği konusunda kaynaklarda yeteri kadar bilgi 
olmaması dolayısıyla tam olarak aydınlatılamamış konular 
arasında yer alır (Fığlalı, 1996: 329).

Bu konudaki görüş farklılığı, Bektaşilerin Çelebiler ve 
Babagân olmak üzere iki kola ayrılmasına sebep olmuştur (Uslu, 
2000: 58). Çelebiler, Hacı Bektâş Veli Suluca Karahöyük’e 
yerleştikten sonra İdris Hoca’nın kızı Fatma Nuriye (Kadıncık 
Ana) ile evlendiğini ve oğlu İbrahim Seydi’nin Hacı Bektâş 
Veli’nin vefatından sonra posta oturduğu görüşündedirler 
(Fığlalı, 2006: 126, 156 - 158; Ulusoy, 1986: 29 - 30, 67; 
Yaman, 2007: 108 - 109). Buna karşılık Babagânlar ise 
Kadıncık Ana’nın onun müridi olduğu, Hacı Bektâş Veli’nin 
evlenmediği ve mücerret olduğu kanaatindedirler. “Bektaşi 
babalarının iki kısma ayrıldığını ve bunların bazılarının 
mücerred bazılarının ise müteehil olduğu belirtilmektedir.” 

Yeni Çağ Tarihi

3



(Bektaşilik, 33). Bektaşi tarikatı içerisinde Balım Sultân oldukça 
önemli bir yere sahiptir.  

“Mücerred sınıfı tesis eden kişinin Bektaşi tarikatında Pîr-i 
Sânî olarak anılan Balım Sultan olduğu ve bu sınıfa dâhil 
olabilmek için evlenmemiş olan bir Baba’nın Balım Sultan 
kapısı eşiği üzerine yatırılarak özel merasim ile kulağına altın 
ve gümüşten bir halka (mengüş) takılacağı yazılmıştır. 
Kaynaklarda, mücerred sınıfını tesis eden kişinin Bektaşi 
tarikatında Pîr-i Sânî olarak anılan Balım Sultan olduğu 
belirtilir. Bu sınıfa kabul edilecek, evlenmemiş bir Baba’nın ise 
Balım Sultan’ın kapısı eşiği üzerine yatırılarak özel bir 
merasimle kulağına altın veya gümüşten bir halka (mengüş) 
takıldığı ifade edilmektedir” (Bektaşilik, 33).  

Mücerretler ömür boyu bekâr yaşayarak dergâhlarda, 
zaviyelerde inzivaya çekilirler, bazen arzuları üzerine bazen de 
kusurlarından dolayı uzun bir yolculukla cezalandırılırlardı 
(Uludağ, 2020: 446). Babagân Bektaşîlerinde müteehhil ve 
mücerretler için ayrı erkânlar yapılsa da aralarında çok bir 
farklılık bulunmamaktadır (Noyan, 2010: 329). Mücerret ikrârı 
sadece Pîr evinde yapılırdı. Değişik tarihlerde farklı dergâhlarda 
yapıldığı olmuşsa da değişmeyen bir kural, kaide olarak bunların 
Balım Sultân yatırını ziyaretleri ve orada bu erkânı 
tekrarlamaları gerekmektedir (Noyan, 1973: 6075). Mehmet Ali 
Hilmi Dedebaba’nın Şah Kulu Sultân dergâhında ikametine emir 
verildiğinde bu erkânı orada uygulamış, itirazlar dolayısıyla 
usulüne uygun olarak Pîr evinde yaptırmıştır (Noyan, 1973: 
6075). Babagân Bektaşiliğinde ikrâr verecek olan kişinin evli 
olması şartı aranmaz (Noyan, 2002; Teber, 2008: 97).  

 

2. RİSÂLEYE GÖRE MÜCERRET ERKÂNININ 
UYGULAMASI 

Risâlede yer alan bilgilere göre erkânın icrasında takip 
edilen sıralama şu şekildedir.  

Yeni Çağ Tarihi

4



1- Talibin kapıya geçirilmesi 

2- Tercüman okunması ve niyâz edilmesi 

3- Rehberin kapıya geçip özr tercümanını okuması 

4- Talibin taşraya çıkarılması ve tığ bendin alınarak 
mürşide teslim edilmesi 

5- Tâlibin fazlalarının çıkarılıp serpuş bağlanması 

6- Tâlibin esvabının alınması ve dua edilmesi 

7- Tığbende üç düğüm atılması ve rehbere teslim 
edilmesi, tâlibin boynuna takılması ve dua edilmesi 

8- Dört kapı selamının verilmesi 

9- Erenlerin rızasının alınması ve tâlibin mürşide teslim 
edilerek dua edilmesi 

10- Tâlibe nasihat edilmesi ve taç giydirilmesi 

11- Tığbendin takılması ve dua edilmesi 

12- Mürşidin tâlibi rehbere teslim etmesi ve kapıya 
götürülmesi 

13- Rehberin niyâz etmesi ve tâlibin mürşid huzuruna 
getirilerek niyâz etmesi 

14- Tâlibin rehberin postuna oturtularak niyâz etmesi 

15- Dua edilerek erkânın tamamlanması 

Erkânın anlatımından görüldüğü üzere evliler için 
uygulanan erkân ile arasında önemli bir farklılık 
görünmemektedir. Bu yola girecek olan tâliplerde belli 
özelliklerin bulunması gerekir (Özdemir, 2022: 184). Bu 
özelliklere sahip olsa da hemen tarikata kabul edilmez, belli bir 
süre izlenirdi. Ayrıca çeşitli ahlaki vasıflara da haiz olması 
gerektiği erkân esnasında mürşidin nasihatlerinden de 

Yeni Çağ Tarihi

5



anlaşılmaktadır. Bu vasıflardan bazıları şu şekilde ifade 
edilebilir.  

Estağfurullah cemî‘ günahlarımıza, geldim hak içün, gelmeğim 
hak içün, hak didiğinize hak deyüb hak bilem bâtıl didiğinize 
bâtıl deyüb bâtıl bilem, bağlanub ve yalan söylemem ve haram 
lokma yimem ve zina ve livata itmem ve elim ile komadığım 
bir kimesnenin nesnesini almıyam. Tövbe tövbe tövbe 
(Arnavutluk Erkânnâme, 34a; Öğe, 2022: 372). 

 Erkânnâmeler içerisinde bu vasıflar ile ilgili pek çok 
örnek vardır. Tâlib olan kişiye, bu yola girerken bu yolun 
oldukça zor ve meşakkatli olduğu bir kez daha hatırlatılır. “Ey 
talib! Bu yol zordur. Bu yol melamet yoludur. Bu yol demirden 
leblebidir. Bu yol, ateşten gömlektir. Erenler buyurmuş ki: 
Gelme, gelme. Dönme, dönme. Gelenin canı, dönenin malı” 
(Oytan, 1956: 174). İkrâr vererek tarikata giren bir kişinin bu 
verdiği sözden dönmesi oldukça ağır bir müeyyide olan 
“düşkünlük” yaptırımına uğramasına sebep olur (Özdemir, 
2022: 195).  

 

3. ERKÂNDA OKUNAN ÂYETLER 

Erkânda okunan Kur’an-ı Kerim âyetleri, erkândaki 
okunuş sırasına göre aşağıda sunulmuştur.  

“Ey iman edenler! Kendinizi ve ailenizi, yakıtı insanlar 
ve taşlar olan ateşten koruyun.”(Altuntaş - Şahin, 2011: 632). 
Tahrîm 66/6’dan bölüm.  

“(Ya Rabbi, bizi affet) deyin ki, biz de sizin hatalarınızı 
bağışlayalım. İyi ve yararlı işleri en güzel şekilde yapanlara ise 
daha da fazlasını vereceğiz” demiştik.” (Altuntaş - Şahin, 2011: 
632). Bakara 2/58’den bölüm. 

“Dilediğimizde (onları yok eder) yerlerine benzerlerini 
getiririz.” (Altuntaş - Şahin, 2011: 661). İnsân 76/28 den bölüm. 

Yeni Çağ Tarihi

6



“…hakka yönelen İbrahim'in dinine uyarız.” (Altuntaş - 
Şahin, 2011: 26). Bakara 2/135’den bölüm 

“…Oraya kim girerse, güven içinde olur.” (Altuntaş - 
Şahin, 2011: 71).Âl-i İmrân 3/97’den bölüm. 

“(Suları acı ve tatlı olan) iki denizi salıvermiştir; 
birbirine kavuşuyorlar.” (Altuntaş - Şahin, 2011: 595). Rahman 
55/19. 

“O, birinin suyu lezzetli ve tatlı, diğerininki tuzlu ve acı 
olan………………..” (Altuntaş - Şahin, 2011: 399). Furkân 
25/53 den bölüm. 

“…..O'nun zatından başka her şey yok olacaktır. 
………… O'na döndürüleceksiniz.” (Altuntaş - Şahin, 2011: 
435). Kasas 28/88 bölüm.  

“Allah, kendisinden başka hiçbir ilah olmayandır. 
Diridir, kayyumdur………….” (Altuntaş - Şahin, 2011: 
50).Bakara 2/255’den bölüm. 

“Üstlerinde ince ve kalın ipekten yeşil elbiseler vardır. 
Gümüş bileziklerle süsleneceklerdir. Rableri onlara tertemiz bir 
içecek içirecektir.” (Altuntaş - Şahin, 2011: 660 - 661). İnsân 
76/21 

“Ey iman edenler! Sabredin. Sabır yarışında 
düşmanlarınızı geçin. (Cihat için) hazırlıklı ve uyanık olun ve 
Allah'a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.” (Altuntaş 
- Şahin, 2011: 85). Al-i İmrân 3/200.  

“Hep birlikte Allah'ın ipine (Kur'an'a) sımsıkı 
sarılın……….” (Altuntaş - Şahin, 2011: 72). Âl-i İmrân 
3/103’den bölüm. 

 “Sana biat edenler ancak Allah'a biat etmiş olurlar. 
Allah'ın eli onların ellerinin üzerindedir. Verdiği sözden dönen 
kendi aleyhine dönmüş olur. Allah'a verdiği sözü yerine 

Yeni Çağ Tarihi

7



getirene, Allah büyük bir mükâfat verecektir.” (Altuntaş - Şahin, 
2011: 567). Fetih 48/10. 

“Ey iman edenler! Sabredin. Sabır yarışında 
düşmanlarınızı geçin. (Cihat için) hazırlıklı ve uyanık olun ve 
Allah'a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.” (Altuntaş 
- Şahin, 2011: 85). Al-i İmrân 3/200. 

“Ey iman edenler! Allah'a karşı gelmekten sakının ve 
herkes, yarın için önceden ne göndermiş olduğuna baksın. 
Allah'a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz Allah, 
yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.” (Altuntaş - Şahin, 2011: 
614). Haşr 59/18.  

“…Ey iman edenler! Allah'a içtenlikle tövbe edin.” 
(Altuntaş - Şahin, 2011: 632). Tahrîm 66/8’den bölüm. 

“Doğu da, Batı da (tüm yeryüzü) Allah'ındır. Nereye 
dönerseniz Allah'ın yüzü işte oradadır. Şüphesiz Allah, lütfu 
geniş olandır…” (Altuntaş - Şahin, 2011: 23). Bakara 2/115’den 
bölüm. 

“…Onların secde eseri olan alametleri yüzlerindedir….” 
(Altuntaş - Şahin, 2011: 570). Fetih 48/29’dan bölüm. 

 

4. SONUÇ 

Transkripsiyon ve değerlendirmesini yaptığımız 
mücerred erkânını anlatan risâlede geçen bilgiler 
değerlendirildiğinde müteehhil erkânı ile aralarında çok bir 
farklılık olmadığı görülmektedir. Risâlede anlatılanlara göre 
erkân sırasıyla incelendiğinde talibin abdest alması ile ilgili 
kısmın yazılmadığı görülmektedir. Yine metinde bir diğer 
eksiklik olarak mengûş takılması ile ilgili de bir bilgi 
verilmediği görülmektedir. Muhtemelen risâleyi istinsah eden 
kişinin dikkatsizliğinden kaynaklanmış olduğu düşünülebilir. 
Burada dikkate alınması gereken diğer bir konu da bu tür 

Yeni Çağ Tarihi

8



metinlerin ehline yazılmış olması dolayısıyla her ayrıntıya yer 
verilmemiş olabileceği ihtimalini değerlendirmek gerekir. 
Çünkü bu erkânı uygulayacak olanlar zaten bu konuyu 
bilmektedirler. O nedenle bir anlamda özet şeklinde yazılmış 
olabileceğini de göz ardı etmemek gerekir. Bu konuda 
kaynaklarda tespit edilerek ortaya konulacak yeni çalışmalar ile 
metinler arasında bir karşılaştırma yapabilme imkânı ortaya 
çıkacaktır. Özellikle mücerret erkânını konu alan yeni 
çalışmaların yapılması bu erkânın uygulamasının farklı 
kaynaklardan karşılaştırılmasına imkân tanıyacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

9



KAYNAKÇA 

ARNAVUTLUK ERKÂNNÂME. Ankara Hacı Bayram Veli 
Üniversitesi Türk Kültürü Açısından Hacı Bektaş-ı Veli 
Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi 
Kütüphanesi, B-311-183.  

Bektaşilik, İBB Atatürk Kitaplığı, 297.75 bek 1, 
Bel_Yz_K.000443.  

Cebecioğlu, Ethem. (2005), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri 
Sözlüğü, İstanbul: Anka Yayınları.  

Diyanet İşleri Başkanlığı Kur’an-ı Kerim Meâli, Hz. Altuntaş, 
H. - Şahin, M. (2011), Ankara: Yenigün Matbaacılık 
San. T ic. Ltd. Şti. 

Fığlalı, E. R. (1996), Hünkâr Hacı Bektaş Veli, Erdem, 8(23), 
317-336. 

Fığlalı, E. R. (2006), Türkiye’de Alevîlik Bektâşîlik, İzmir: İzmir 
İlahiyat Vakfı  

Gölpınarlı, A. (1950), İslam ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilatı 
ve Kaynakları. İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi 
Mecmuası, 11/1-4, 6-354. 

Noyan, Bedri. (2002), Balım Sultan Erkan-namesi Merkezli 
Geleneksel Bektaşiliğe Ait Bir Ritüel Örneği: İkrar, Türk 
Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 40, 53-
104. 

Noyan, Bedri. (2010), Bütün Yönleriyle Bektaşilik ve Alevilik, 
Cilt 8, Ankara: Ardıç Yayınları. 

Noyan, Bedri. (1973), Bektaşilikte Kadın (Evlenmek - Evlilik - 
Mücerretlik) IV, Türk Folklor Araştırmaları, 14, 288, 
6705- 6708.  

Yeni Çağ Tarihi

10



Oytan, M. Tevfik. (1956), Bektaşiliğin İçyüzü: Dibi, Köşesi, 
Yüzü ve Astarı Nedir?, C.1, İstanbul: İstanbul Maarif 
Kütaphanesi.  

Öğe, Mustafa. (2022), Babagân Bektaşiliğine Ait Bir Tıraş 
Erkânnâmesi ‘Der Beyân-ı Erkân-ı Tırâş ve İntisâb-ı 
Tarîk-i Bektâşiyye’, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 
Araştırma Dergisi, 103, 363-375. 

Özdemir, A. R. (2022), Alevi-Bektaşi Yolunda İkrar 
Kavramının Kuramsal Çerçevesi, Kültür Araştırmaları 
Dergisi, 12, 174-200. 

Özdemir, A. R. (2022), Babagân Bektaşiliğinin Kolektif Belleği: 
Erkânnâmeler ve Türkiye’deki Neşri, Motif Akademi 
Halkbilimi Dergisi, , Cilt: 15, Sayı: 37, 72-90. 

Sami, Şemseddin. (1989), Kamus-i Türkî, İstanbul: Enderun 
Kitabevi.  

Soyyer, Y. (2019), Hünkâr Ansiklopedik Bektaşilik Sözlüğü, 
İstanbul: Post Yayın.  

Teber, Ö. F. (2008), Bektaşî Erkannâmelerinde Mezhebi 
Unsurlar, Ankara: Aktif Yayınları. 

Teber, Ö. F. (2022) Der Beyân-ı Erkân-ı Mücerred-i Bektaşiyân, 
Ahmet Taşğın, Erdal Aksoy, Abdurrahman Kültür, 
Hakkı Taşğın, Yedi İklim Çar Köşede Hacı Bektaş Veli, 
Hollanda: Sota Yayınları 

Teber, Ö. F. (2009). Bektaşi Dervişinin Yol Haritası: Bektaşi 
Erkânnâmeleri, Doğumunun 800. Yıldönümünde Hacı 
Bektaş Veli Sempozyumu Bildirileri, (ed. Filiz Kılıç), 
Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı, 359-371. 

Uludağ, Süleyman. (2020), Mücerred, TDV İslam Ansiklopedisi, 
c.31, 446-447. 

Yeni Çağ Tarihi

11



Uslu, Mustafa. (2000), Hacı Bektaş Veli Gerçeği, Türk Kültürü 
ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 13, 51-68. 

Ulusoy, A. C. (1986). Hünkâr Hacı Bektaş Velî ve Alevî-Bektaşî 
Yolu, Hacıbektaş: Akademi Matbaası. 

Yaman, Ali. (2007), Alevilik & Kızılbaşlık Tarihi, İstanbul: 
Nokta Kitap. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

12



ÇEVİRİYAZI 

(31) Der beyân-ı erkân-ı mücerred-i Bektâşiyân 

Evvela meydancı kalkub tâlibi eline alub kapuya geçüb 
baş kesüb ba’dehu kalkub bu tercümânı okuya. Allah dost Hak 
hû erenler ‘âşıklar sâdıklar yanıklar uyanıkla ‘ayn-ı cem sâkinân 
‘aşk olsun. Ba’dehu varub çerâğı uyara ve bu tercümânı okuya. 
Allah Allah seyyid-i sâdât muhibb-i sâdât hülâsa-i mevcûdât ber 
cemâl-i ‘Ali kemâl Hüseyin. Ba’dehu kalkub kapuya geçüb bu 
tercümanı okuya. Çün çerâğ fahr uyandırdık hânedânın ‘aşkına 
Sâkî-i Kevser ‘Aliyyi’l-Murtaza’nın ‘aşkına hem Hadice Fatıma 
hayrü’n-nisânın ‘aşkına On iki imam velâyet pişvânın ‘aşkına 
Çehârdeh-i ma’sûm pâk âl-i ‘abânın ‘aşkına Hazret-i 

 Hünkâr kutb-ı evliyanın ‘aşkına haşre dek yansun 
yakılsun billah ânın ‘aşkına ber cemâl-i ‘ali kemâl Hüseyin. 
Mürşîd dahî du’â idüb hû diyeler. Ba’dehu erkânıyla varub 
niyâz ide. Ândan kapuya geçe. Bu tercümânı okuya. Allah dost 
hâzır gâ’ib ‘ayn-ı cem erenlerin gül cemâllerine ‘aşk olsun. 
Ba’dehu geçüb postunda otura. Rehber dahî kalkub kapuya geçe 
ve ‘özri dileye. Hata tercümânını okuya. Mürşîd dahî ‘özri kabul 
ola deyüb hû diyeler. Ândan rehber erkân ile varub niyâzını 
tama itdikte tâlib elinden alub taşra çıkara ve tâlibden tığ 
bendini alub varub mürşide teslim ede. Andan gelüb tâlibin 
fazlaların çıkarub ve serpuş bağlaya. Bağlarken bu tercümânı 
okuya. (32) Bismillahirrahmanirrahim. Ya eyyuhellezine emenu 
kû enfusekum ve ehlikum naren2 ve nağfir (yağfir) leküm hatâyâ 
küm ve senezidü’l-muhsinin. 3 Ve andan tâlibin esvâbını alub 
bunu okuya. Bismillahirrahmanirrahim. Ve izâ şinâ beddelnâ 

 
2  Tahrîm suresi 6. ayet bölümü “Ey iman edenler! Kendinizi ve ailenizi, yakıtı 

insanlar ve taşlar olan ateşten koruyun.” Tahrim 66/6 
3  Bakara suresi 58. Ayetin son bölümü “Ve "Bizi bağışla." deyin ki Biz de 

yanlışlarınızı bağışlayalım. İyilik yapanlara daha fazlasını vereceğiz." demiştik.” 
Bakara 2/58 

Yeni Çağ Tarihi

13



emsâlehum tebdilâ4 ber cemâl-i ‘Ali diye. Mürşid dahî tığ bende 
üç düğüm bağlaya. Andan rehber eline teslim ide. Boynuna taka. 
Takarken bunu okuya. Bismillahirrahmanirrahim. (Kul) bel 
millete İbrahim hanifen5 ve men dahelehu kâne aminen.6 Andan 
çıkub kapuya getüre ve bu tercümanı okuya. Bismişşah ‘arsâ-i 
hakda durub dâr-ı irâdetde özüm Hâk dergâh oluben secde ve 
salatda yüzüm her ne fermân oluben şâh-ı mürüvvetde sözüm 
muntazır oldu râh izin icâzetde gözüm. ber cemâl-i ‘Ali. Andan 
esselâmü ‘aleyküm şeri’at erenleri esselâmü ‘aleyküm tarikat 
pirleri esselâmü ‘aleyküm hakikat şâhları, esselâmü ‘aleyküm 
ma’rifet kâmilleri özü darda yüzü yerde erenler koç kurbanımız 
vardır ne buyurursunuz. Allah Eyvallah. Mürşîd dahî rüsûm-ı 
evliyâ üzere ‘ayn-ı cem erenlerin sual itdikde ‘ayn-ı cem erenleri 
dahî kabulüne rıza virüb mürşîd dahî kabulüne du’â idüb Hû 
diyeler. Rehber tâlibi erkân üzere çeküb mürşide teslim idüb 
mürşîd dahî tâlibi dergûş tutub bunu okuya. fermân-ı celîl 
kurbân-ı Halîl delil-i Cebrail tekbir-i İsmâ’il. Subhânallahi (33) 
velhamdülillahi vallahü Ekber velâ havle velâ kuvvete illâ 
billahi’l-‘aliyyi’l-‘azîm. Allahü Ekber Lâ ilâhe illallahu vallahu 
ekber. Ve lillahi’l-hamd. Bu telkini ide. Estağfurullah. Min külli 
zenbin ez-nebtü ‘amden ev hatâ’e ve sirren ve ‘ala niyeten ve 
etubu ileyhi mine’z-zenbil-lezi lâ a’lemu ve ente ‘allâmü’l-
guyûb. Ey tâlib yalan söyleme. Gıybet itme. Şehvet-perest olma. 
Kibir ve kîn tutma. Haset eyleme. Gördüğün ört. Görmediğin 
yere el sürme. Sözün geçmediği yere söz söyleme. ‘İbret ile bak. 
Hilm ile söyle Küçüğe ‘izzet büyüğe hizmet eyle. Akar(?) sâf ol. 
Hakkı özünde mevcûd bil. Her esrâr erenlere agâh ol. Özünü 
tarikatde sâbit kadem ol. Rehberin Muhammed ve mürşidin ‘Ali 
mezhebin Ca’ferî gürûhun nâcî Pîrin Hacı Bektâşi var diye. 
Andan tâcı giydire. Ve giydirirken bunu okuya. Tekbîr El-

 
4  “Dilediğimizde (onları yok eder) yerlerine benzerlerini getiririz.” İnsan 76/28 
5  “…hakka yönelen İbrahim'in dinine uyarız.”Bakara 2/135’den bölüm 
6  “…Oraya kim girerse, güven içinde olur.” Al-i İmrân 3/97’den bölüm. 

Yeni Çağ Tarihi

14



hamdülillahillezi rafa’as-semâi bigayri amedin ve’l-ebrec ve 
semâvâti’l-ard ale’l-mâi fücâc. Maraca’l-bahreyni yeltekıyân7 
hâzâ ‘azbun furâtün ve hâzâ milhun ucâc8 ve sallallahu alâ 
seyyidinâ’l-minberi’s-sırâc ellezî sâre leyletu’l-isrâ ilâ’l-mirâc 
merkebu’l-burâk ve melbûsu’t-tâc ve alâ âlihi ve ashâbihi ve 
sellem…(Fakad eftara) Elfi’l-buhûri’l-vehhâcil-mi’râci’l-mizâc. 
Lâ ilâhe illallah emr-i şâh-ı veli hanedân-ı Muhammed ‘Ali 
pîrimiz tâcü’l-‘ârifîn Hünkâr Hacı Bektâş Veli külli şey’in 
hâlikun illa vecheh ve ileyhi turce’un.9 Elif Lâm Mim. Allahû lâ 
ilahe illa huve’l-hayyu’l-kayyum10 Veliyyi Nebiyyi (34) 
henedân-ı âl-i ‘abâ. ‘Azimet tekbîr. Allahü Ekber lâ ilâhe 
illallahu vallahu ekber. ve lillahil hamd deyüb erenler Hû diye. 
Andan arkasında vaslın giydiricek bunu okuya. Siyabu sundusin 
hudrun ve istebrakun ve hullu esavira min fıddah, ve sekahum 
rabbuhum şaraben tahura.11 Tekbîr. Allahü Ekber lâ ilahe 
illallahu vallahu Ekber ve lillahil hamd. Havâlet erenlere Hû 
diye. Andan tığbendi bağlaya. Bunu okuya. 
Bismillahirrahmanirrahim. Ya eyyuhellezine amenusbiru ve 
sabiru ve rabitu vettekullahe leallekum tuflihun.12 Va’tasımu bi-
hablillahi cemi’an13 Bismillah ‘ale’t-tevfîk velhamdülillah 
‘ale’t-tahkîk ve neşeddehu hazâ şedd bi’l-erkâni’t-tarîk vallahu 
min verâ’ihim muhitun bel hüve kur’an-ı mecîd fî levh-i mahfuz 

 
7  “(Suları acı ve tatlı olan) iki denizi salıvermiştir; birbirine kavuşuyorlar.” Rahman 

55/19 
8  “O, birinin suyu lezzetli ve tatlı, diğerininki tuzlu ve acı olan………………..” 

Furkân 25/53 den bölüm. 
9  “…..O'nun zatından başka her şey yok olacaktır. ………… O'na 

döndürüleceksiniz.” Kasas 28/88 den bölüm 
10  “Allah, kendisinden başka hiçbir ilah olmayandır. Diridir, 

kayyumdur………….”Bakara 2/255 
11  “Üstlerinde ince ve kalın ipekten yeşil elbiseler vardır. Gümüş bileziklerle 

süsleneceklerdir. Rableri onlara tertemiz bir içecek içirecektir.” İnsan 76/21 
12  “Ey iman edenler! Sabredin. Sabır yarışında düşmanlarınızı geçin. (Cihat için) 

hazırlıklı ve uyanık olun ve Allah'a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.” 
Al-i İmrân 3/200 

13  “Hep birlikte Allah'ın ipine (Kur'an'a) sımsıkı sarılın……….” Al-i İmrân 3/103 
den bölüm 

Yeni Çağ Tarihi

15



tekbîr Allahü Ekber lâ ilahe illallahu vallahu ekber ve lillahi’l-
hamd havâlet erenlere hû diye. Andan elini eline ala ve bunu 
okuya. İnnellezine yubayiuneke innema yubayiunallah, 
yedullahi fevka eydihim, fe men nekese fe innema yenkusu ala 
nefsih, ve men evfa bi ma ahede aleyhullahü fe se yu'tihi ecren 
azima.14 Ya eyyuhellezine amenuttekullahe, ve’l- tenzur nefsün 
mâkaddemet ligadin vettekullahe innallahe habirun bima 
ta’melûne.15 Ya eyyuhellezine amenu tubü ilallahi tevbeten 
nasuhan16 vallahu yuhibbü’t-tevvabin ve yuhibbü’l-
mütetahhirine. Elhamdülillahillezi lâ yebkâ illa vecheh lâ 
yekumû melekü lehü’l-mülkü ve lehü’l-hükmü ve ileyhi 
turce’ûn. Allahümme salli ‘ala seyyidina Muhammed ve ‘Ali ve 
Hadice ve’l-Fatıma ve’l-Hasan ve’l-Hüseyin (35) ve Zeynel 
‘Abidin ve’l-Bâkır veve’s-Sâdık ve’l-Kâzım ve’l-Musa ve’t-
Takî ve ‘Ali Nakî ve Hasani’lAskerî ve’l-Mehdi ellezi 
hüccetü’l-kâ’im yezribü bi’s-seyfiLhükm-i ezeliyen 
salavatullahi ve selâmuhu ve razvan-Allahü Te’alâ aleyhim 
ecma’in. Hüvallahü ‘ala nekulü vekîl ve in tevellev kemâ 
tevelleytüm min kablü yü’azzibiküm ‘azâben elima. Ve 
sallallahü ‘ala Muhammed ve alihi ve hayr-i ashâbihi ecma’in. 
Bi hürmetike yâ erhamer-rahimin. Andan tâlibi mürşîd rehbere 
teslim ide. Rehber dahî alub kapuya geçe. Ve bu tercümânı 
okuya. Hamdullah vasıl-ı dîdâr-ı hak olduk bu gün Gel 
müşekkel hal olub esrâr-ı hak olduk bu gün, Bade-i ‘aşk-ı ilahi 
suyuyla nûş ittik bu gün, Mâsuvâdan kim geçüb mest-i iyd olduk 
bu gün, ber cemâl-ı ‘Ali kemâl Hüseyin. Mürşid dahî du’â idüb 
hû diyeler. Andan rehber tâlibi mürşid önüne çeküb niyâz ideler. 
Niyâz iderken bunu okuya. Ve lillahil meşriku vel magribu fe 

 
14  “Sana biat edenler ancak Allah'a biat etmiş olurlar. Allah'ın eli onların ellerinin 

üzerindedir. Verdiği sözden dönen kendi aleyhine dönmüş olur. Allah'a verdiği 
sözü yerine getirene, Allah büyük bir mükafat verecektir.” Fetih 48/10 

15  “Ey iman edenler! Allah'a karşı gelmekten sakının ve herkes, yarın için önceden 
ne göndermiş olduğuna baksın. Allah'a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz Allah, 
yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.” Haşr 59/18 

16  “…Ey iman edenler! Allah'a içtenlikle tövbe edin.” Tahrim 66/8’den bölüm. 

Yeni Çağ Tarihi

16



eynema tuvellu fe semme vechullah.17 Simahüm fî vucûhihim 
min eseris sucud.18 Ve ‘ayn-ı cem erenlerine niyâz ide. Ve la’ik 
olan mahallerde niyâz itdikden sonra kapuya getüre. Bunu 
okuya. Küşâd itmiş kerem bâbın şâh gördüm Muhammed 
Mustafa’yı dost geda gördüm gelüb ‘aynü’l-yakîn şâh-ı velâyet 
pişvâyı gördüm. Özümü cemile merâtibla gî taht-ı livâ gördüm. 
Ber cemâl-i ‘Ali kemâl Hüseyin. Mürşîd du’â idüb Hû diyeler. 
Andan mürşide varub niyâz ideler. Ba’dehu kapuya geçüb bu 
tercümânı okuya. Allah dost hâzır gâ’ib zâhir ve bâtın ‘ayn-ı 
cem erenlerin gül (36) cemâllerine ‘aşk olsun. Andan rehber 
tâlibi postunda oturtub kendüsü kapuya geçe ve bu tercümânı 
okuya. Allah Allah hizmetimizi kabul eyle ey şâh be-hakk-ı 
Murtaza ve Al-i dergâh ber cemâl-i ‘Ali deyüb mürşîd dahî du’a 
idüb Hû diyeler. Varub mürşide niyâz ide. Ba’dehu kapuya 
geçüb bunu okuya. Allah dost hâzı gâ’ib ‘ayn-ı cem erenlerin 
gül cemâllerine ‘aşk olsun deyüb andan varub postunda otura. 
Otururken bunu okuya. Sırr-ı cemâl dost bi-vech-i Âdem hutut-ı 
heft-i mihrâb-ı elest çâr-gûşa-i post ‘ayn-ı cem erenlerin 
Eyvallah dost. Andan mürşid erkân tamamlığına du’â idüb hû 
diyeler ves-selâm.  

 
17  “Doğu da, Batı da (tüm yeryüzü) Allah'ındır. Nereye dönerseniz Allah'ın yüzü işte 

oradadır. Şüphesiz Allah, lütfu geniş olandır…” Bakara 2/115’den bölüm. 
18  “…Onların secde eseri olan alametleri yüzlerindedir….”Fetih 48/29’dan bölüm. 

Yeni Çağ Tarihi

17



   

Yeni Çağ Tarihi

18



  

Yeni Çağ Tarihi

19



  

Yeni Çağ Tarihi

20



XVI. YÜZYIL MENTEŞE SANCAĞI’NDA BİR 
YÖRÜK TAİFESİ: İSKENDER BEY 

YÖRÜKLERİ 
 

Serkan SARI1 

 

1. GİRİŞ 

Yörük adlandırması, Türklerin Anadolu coğrafyasına 
yerleşme dalgalarının başlaması ve aynı zamanda bu kitlelerin 
yerleşik hayata geçiş sürecinin hızlanmasıyla birlikte ortaya çıkan 
ayırt edici bir sosyal kategori olarak şekillenmiştir. Bu minvalde, 
eski geleneksel yaşam tarzlarını ve konar-göçer pratiklerini 
sürdürme eğiliminde olan Türkmen zümreleri, belirli bir tarihsel 
sürecin ardından Yörük olarak anılmaya başlanmıştır. 

Anadolu Selçuklu Devleti'nin inkişafı, Anadolu'daki 
içtimai ve siyasi yaşamın köklü ve sağlam bir zemine 
yerleşmesine olanak tanımıştır. Genç ve dinamik yapısıyla öne 
çıkan Türkiye Selçukluları, Anadolu’yu konargöçer taifeler için 
yeni ve kalıcı bir yurt haline getirmiş ve burayı hızla gelişen bir 
kültür coğrafyasına dönüştürmüştür. XI. yüzyılın sonları 
itibariyle, göçebe Türkmen kitleleri Türkistan ve Horasan 
bölgelerinden ayrılarak Anadolu'ya doğru akın akın gelmeye 
başlamışlardır. Harezm, Horasan ve Azerbaycan gibi kadim Türk 
yurtlarından Anadolu'ya akın eden bu gruplar arasında, çok 
sayıda mutasavvıf, âlim ve sanatkâr da yer almaktaydı.  

Konargöçer kafilelerinin Anadolu’nun değişik bölgelerine 
yayıldığı süreçle hemen hemen eş zamanlı olarak, stratejik önemi 

 
1  Prof. Dr., Balıkesir Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü. ORCID: 

0000 0002-4919-6337. 

Yeni Çağ Tarihi

21



haiz bazı merkezlerde tekkelerini tesis eden şeyhler ve 
kolonizatör dervişler, irşat faaliyetlerine başlamışlardır. Bu 
zümreler de Anadolu coğrafyasını bir ağ gibi sararak manevi 
nüfuzlarını tesis etmeye başlamışlardır. Bu manevî önderlerin 
yapıcı ve yönlendirici katkıları sayesinde, bir taraftan Anadolu’da 
Türk siyasal varlığının teşekkülü sağlam temeller üzerine inşa 
edilirken, diğer taraftan İslâm’ın yayılmasıyla birlikte millî birlik 
ve bütünlüğün korunması mümkün hâle gelmiştir. Anadolu’da 
değişik bölgelere yerleşen tarikat zümreleri, özellikle idareci 
çevreler başta olmak üzere geniş halk kesimleriyle yakın ilişkiler 
tesis etmiş; böylece dinî, sosyal ve kültürel etkileşimin 
sürekliliğini sağlayan önemli aracı unsurlar olarak işlev 
görmüşlerdir. Tarikat zümrelerinde olduğu gibi, medrese ve diğer 
içtimaî müesseseler de ağırlıklı olarak şehir merkezlerinde 
teşekkül etmiştir. Bu durum, şehir ahalisinin göçebe yahut kırsal 
bölgelerde yaşayan topluluklara kıyasla daha gelişmiş bir dinî 
kültür ve bilgi birikimine sahip olmasına yol açmaktaydı. Buna 
karşılık, şehir merkezlerinden uzak sahalarda ikamet eden, dinî 
bilgileri görece sınırlı olmakla birlikte gelenek ve göreneklerine 
son derece bağlı Türkmen toplulukları, kendi içlerinden yetişen 
şeyh ve dervişleri manevî rehber olarak benimsemekte; gündelik 
hayatlarını ve toplumsal pratiklerini büyük ölçüde bu önderlerin 
yönlendirmeleri doğrultusunda sürdürmekteydiler (Özköse 2003, 
s. 254). 

Bahsedilen dervişlerin Anadolu coğrafyasındaki yerleşim 
bölgeleri ile konar-göçer Türkmen topluluklarının yerleşim 
sahaları arasında dikkat çekici bir benzerlik görülmektedir. Bu 
dervişler, tekke ve zaviyelerini tesis ettikleri bölgelere kendileri 
yerleşmekle kalmamış, akraba toplulukları ve bu dervişlere bağlı 
cemaatler de zamanla bu bölgelere göç ederek yerleşmişlerdir. 
Böylece, dervişlerin ve onların müritlerinin yerleşim alanları, 
hem manevi bir nüfuz merkezi haline gelmiş hem de sosyal ve 
kültürel anlamda bir bağlanma noktası oluşturmuştur.  

Yeni Çağ Tarihi

22



Türkiye Selçuklu Devleti, Alaaddin Keykubat idaresi 
altında en parlak ve müreffeh dönemini tecrübe etmiştir. Ancak 
onun vefatını takiben tahta geçen II. Gıyaseddin Keyhüsrev 
döneminde bu tablo olumsuz bir yöne kaymıştır. Bu dönemde 
ortaya çıkan iç karışıklıklar ve talihsiz siyasi gelişmeler, devletin 
süratle gerileme safhasına girmesine yol açmıştır. Bu 
gerilemenin nihai ve dönüm noktası ise, 1243 yılında gerçekleşen 
Kösedağ Bozgunu olmuştur. Bu ağır askerî mağlubiyetin 
ardından devlet bir daha toparlanamamış ve çöküş süreci 
başlamıştır (Sevim, Merçil 1995, s. 470) . Söz konusu yenilgiden 
sonra tahta çıkan sultanların büyük ölçüde Moğol nüfuzu altında 
kaldıkları görülmektedir. Bu dönemde Anadolu’daki Türkmen 
unsurların, Moğollara ve onların desteklediği Selçuklu 
sultanlarına karşı mücadeleye girişmeleri dikkat çekicidir. 
Türkmenlerin bu tavrında, merkezî otoritenin zayıflamasıyla 
birlikte belirginleşen bağımsızlık ve serbest hareket etme 
arzularının belirleyici rol oynadığı söylenebilir. 1302’de 
Moğolların doğrudan II. Mesud'u tahta çıkarması Selçuklu tahtına 
ilişkin son belirgin hadiselerden biridir. Ardından, 1304’te Moğol 
tahtına geçen Sultan Muhammed Olcaytu, Anadolu'da artan 
kargaşa ve huzursuzluğu kontrol altına almak amacıyla İrincin 
Noyan'ı Anadolu valisi olarak atamıştır. Bu atama ile birlikte, 
Türkiye Selçuklu Devleti'nin artık siyasî ve idarî bakımdan 
işlevini büyük ölçüde yitirmiştir (Turan 1993, s. 514). 

Moğol saldırıları sonrasında Anadolu’ya yönelen göç 
hareketlerine dair Osman Turan’ın yaptığı şu tespit özellikle 
dikkat çekicidir: “Moğol istilası önünde kıtalden kurtulan 
insanların ve hususiyle göçebelerin dalgalar halinde Anadolu’ya 
göçmeleri Türkiye için bir bakıma Moğol felaketinin müspet bir 
neticesi olarak kayda şayandır. Gerçekten Moğol saldırıları ile 
Selçuklu devrine benzer bir nüfus akınının bu memlekete vuku 
bulması, Türkiye tarihinde yeni bir amil olarak üzerinde durmayı 
gerektirmektedir. Zira Moğol istilası altında Selçuklu devleti 

Yeni Çağ Tarihi

23



çökerken yeni gelen büyük Türkmen kitleleri Anadolu’nun fethini 
ve Türkleşmesini ikmal ediyor; Türkiye ve Türkler de yeni bir 
hayatiyete kavuşuyor; Anadolu son sözünü söylemeğe 
hazırlanıyordu. Malazgirt zaferini müteakip Türkistan nasıl bir 
insan selini Anadolu’ya akıtıyordu ve Moğol istilası da hemen 
aynı derecede bir nüfus hareketini bu ülkeye doğru zorlamış ve 
sevk etmişti” (Turan 1993, s. 506). 

Moğol saldırılarının ardından Türkiye Selçuklu 
Devleti'nin merkezî otoritesinin ve siyasi hâkimiyetinin belirgin 
bir zafiyete uğradığı açıkça müşahede edilmektedir. Bu zaafiyetin 
somut bir yansıması olarak, 1262 senesinde Moğol desteğini 
arkasına alarak iktidarı ele geçiren IV. Kılıç Arslan ile 
hükümranlık üzerinde meşruiyet iddiasını sürdüren II. İzzeddin 
Keykâvus arasında son derece sert bir taht mücadelesi 
yaşanmıştır. Moğol baskısından kaçarak Anadolu'ya sığınan ve 
bu istilacı güce karşı derin bir husumet besleyen Türkmen 
zümreleri, Moğollara karşı direniş sergileyen II. İzzeddin 
Keykâvus'un safında yer almış ve onu aktif olarak desteklemiştir. 
Buna karşılık, Tatar unsurlarına dayanarak iktidarını sürdürmeye 
çalışan IV. Kılıç Arslan'ın saltanatını meşru kabul etmemişlerdir. 

Türkmenlerin bu net ve kararlı siyasi tutumunda, söz 
konusu hanedan içi tercihler kadar, zümrelerin giderek 
belirginleşen bağımsızlık arzularının da temel bir motivasyon 
olduğu kuşkusuzdur. Bu bağlamda, siyasi arenada güçlenen ve 
bağımsızlık eğilimi gösteren Türkmen zümreleri içerisinde en 
güçlü olanları, Batı Anadolu'da Denizli, Honaz ve Dalaman 
havalilerinde yurt edinerek beylikler tesis eden konar-göçer 
topluluklar oluşturmuştur. Bu durum, Anadolu Selçuklu merkezî 
otoritesinin çözülüşüyle birlikte Anadolu Beylikleri Dönemi'nin 
fiilen başladığının bir göstergesidir (Turan 1993, s. 514) 

Moğollar karşısında alınan mağlubiyetler sonrasında 
Selçuklu merkezî idaresinin zayıflaması ve buna paralel biçimde 

Yeni Çağ Tarihi

24



Anadolu genelinde asayişin bozulması, ciddi bir güvenlik 
boşluğu ortaya çıkarmıştır. Bu güvensiz ortam karşısında halk, ya 
askerî ve siyasî bakımdan güçlü yerel beylerin himayesine 
sığınma yolunu tercih etmiş ya da hem dinî hem de siyasî nüfuz 
sahibi olan tasavvuf önderlerinin etrafında toplanarak kendileri 
için bir güven ve istikrar zemini oluşturmaya çalışmıştır. 

Beylikler dönemi, Anadolu coğrafyasının kesin biçimde 
Türkleşmesi ve Türk kültürünün bu topraklara kalıcı olarak 
yerleşmesi açısından son derece mühim bir safhayı temsil 
etmektedir. Bu süreç zarfında, Bizans İmparatorluğu'nun 
Anadolu'daki askerî ve siyasi direnişi büyük ölçüde kırılmıştır. 

Moğol istilasının ardından Türkiye Selçuklu Devleti'nin 
merkezî otoritesinin çözülmesi ve yerini yerel beyliklerin (Uç 
Beylikleri) alması, teorik olarak Bizans İmparatorluğu'na kısa 
süreli bir nefes alma ve toparlanma imkânı tanımış gibi görünse 
de, imparatorluğun o dönemde içinde bulunduğu derin siyasi, 
askerî ve iktisadi zafiyetler bu durumdan etkin biçimde 
yararlanmasını engellemiştir. Nitekim Bizans'ın, söz konusu sınır 
bölgelerinde teşekkül eden ve giderek güçlenen Türkmen 
beyliklerine karşı sevk edebileceği güçlü ve düzenli bir askerî 
kuvveti neredeyse mevcut değildi (Baştav 1989, s. 18). Bu 
elverişli siyasi ve askerî şartlar altında, uç bölgelerinde teşekkül 
eden beylikler, zamanla hem askerî açıdan güçlenip hem de ticari 
ve fetih faaliyetleri yoluyla zenginleşirken, söz konusu sahalar, 
konar-göçer Türkmen toplulukları için de önemli bir yerleşim ve 
faaliyet alanı hâline gelmiştir. Bu hareketlilik, Beyliklerin kısa 
sürede Batı ve Kuzey Anadolu içlerine doğru yayılmasını 
hızlandırmıştır. 

Bu çerçevede söz konusu anlayış, hem Anadolu’nun 
Türkleşmesinde hem Osmanlı Beyliği’nin kuruluş ve gelişme 
sürecinde hem de Anadolu sahasında Türk devletleri arasında 
cereyan eden hâkimiyet mücadelelerinde sürekli olarak 

Yeni Çağ Tarihi

25



belirleyici olmuştur. Genel hatlarıyla ananevî Türk değerler 
manzumesine dayanan bu zihniyet, özelde ise konar-göçer 
kültürün şekillendirdiği dinamik bir dünya görüşünü 
yansıtmaktadır. 

 

2. İSKENDER BEY YÖRÜKLERİ 

İskender Bey Yörükleri Menteşe Sancağında kayıtlara 
geçen Yörük taifeleri içerisinde dikkati çeken bir taifedir. 
Osmanlı devrine ait tahrir defterleri incelendiğinde Menteşe 
Sancağının Yörüklerin yoğun olarak yaşadıkları bir bölge olması 
nedeniyle önem arz etmektedir. Menteşe, Anadolu'nun güneybatı 
uzantısında konumlanmış coğrafi bir bölgeyi ifade etmekte olup, 
adını Anadolu Selçuklu İmparatorluğu'nun merkezî otoritesinin 
çözülüşünü müteakiben bu sahada teşekkül eden yerel siyasi 
teşekkül olan Menteşeoğulları Beyliği'nden almıştır (Darkot 
1979, s. 722) 

Menteşe adının şahıs ismi olarak kullanıldığı bilinmekle 
birlikte, bu adın yer adı olarak farklı bölgelerde sıkça karşımıza 
çıkması, tek başına onun doğrudan bir kabile adı olduğuna 
hükmetmeye imkân vermez. Zira söz konusu adlandırma, Hacı 
Bektaş Menkıbesi’nde geçen ismin tarihsel ve kültürel etkisine 
dayandırılabileceği gibi, Menteşe yöresinden gerçekleşen daha 
sonraki göç hareketleriyle de ilişkilendirilebilir. Bu çerçevede, 
başlangıçta bir şahıs adı olarak kullanılan Menteşe isminin, göç 
eden topluluklar vasıtasıyla zamanla Küçük Asya’nın muhtelif 
bölgelerine yayılarak yer adı hâlini almış olması ihtimali göz ardı 
edilmemelidir (Wittek 1986, s. 28). Günümüzde Menteşe 
Beyliği’nin teşekkül sürecine dair kesin ve açık bilgiler mevcut 
değildir. Bu sahayı fetheden Türkmen unsurların Anadolu’ya 
hangi güzergâh üzerinden ulaştıkları hususu da tartışmalıdır. 
Nitekim söz konusu grupların, göç hareketlerinin Doğu 
Anadolu’dan batıya doğru planlanması neticesinde Türk ve Rum 

Yeni Çağ Tarihi

26



hududunun Kütahya’dan başlayarak Denizli, Davraz ve Fethiye 
bölgelerine uzandığı bir dönemde bölgeye intikal etmiş olmaları 
ihtimal dâhilindedir. Bunun yanı sıra, Akdeniz kıyılarında Finike 
ve Mekri civarlarından deniz yoluyla bölgeye ulaşıp kuzeye 
doğru ilerleyerek, doğudan gelen Türkmenlerle birleşerek eski 
Karya bölgesini ele geçirmiş olmaları da muhtemel senaryolar 
arasında yer almaktadır. Ancak mevcut kaynaklar ışığında, bu 
ihtimallerden hangisinin belirleyici olduğu hususu henüz açıklık 
kazanmış değildir (Uzunçarşılı 1978, s. 724). 

Menteşe Beyliği’ni kuran Türkmen unsurların, Türkiye 
Selçuklularının hâkimiyetinde bulunan Pamfilya (Antalya) ve 
Likya kıyılarından deniz yoluyla bu bölgeye intikal ettikleri; 
buradan itibaren Rum unsurlar aleyhine olacak şekilde iç 
kesimlere, yani karaya doğru ilerledikleri ileri sürülmektedir. 
Bununla birlikte, gerileme sürecindeki Bizans donanmasına 
mensup bazı denizcileri de yanlarına alarak deniz sahasında da 
faal oldukları anlaşılmaktadır. Nitekim beyliğe adını veren 
Menteşe’nin kaynaklarda “Salpakis”, yani Sahil Beyi Menteşe 
olarak anılması, söz konusu değerlendirmeyi güçlendiren önemli 
bir gösterge olarak karşımıza çıkmaktadır (Uzunçarşılı 1988, s. 
70). 

Menteşe Bölgesinde Osmanlı’nın klasik döneminde 
kayıtlara geçen yörük taifelerinin çokluğu dikkati çekmektedir. 
İskender Bey Yörükleri bölgede bulunan yörük taifeleri içerisinde 
önemli bir grubu oluşturmaktadır. İskender Bey Cemaati 
defterlerde mukataa olarak kaydedilmiştir. Mukataa, devlet 
hazinesine gelir sağlayan başlıca mali araçlardan biri olarak 
tanımlanabilir. Bu sistem, devlete ait bir arazi ya da varidatın 
belirli bir bedel karşılığında kiraya verilmesi veya süreli olarak 
tasarrufa bırakılması esasına dayanır. Mukataa uygulamasının 
İslâm devletlerinde erken dönemlerden itibaren bilindiği ve 
kullanıldığı görülmektedir. Osmanlı mali yapısı içinde ise 
mukataalar; devlet gelirlerinin tahsili, tekel kapsamına alınmış 

Yeni Çağ Tarihi

27



işletmelerin idaresi, yeraltı kaynaklarından devlete ait payın 
toplanması ya da bu kaynakları işletenlerden çıkarılan madenlerin 
devlet adına satın alınmasına yönelik tekel düzenlemeleri 
şeklinde işleyen üretim ve gelir birimleri olarak karşımıza çıkar. 
Devlet, ziraî, ticarî ve sınaî nitelikte gördüğü çeşitli faaliyetleri ve 
hatta bazı cemaatlere ait gelirleri dahi mukataa kapsamına 
alabilmekteydi. Bu gelir kaynaklarını kiralayarak işleten kişilere 
ise “mültezim” adı verilirdi. Mukataanın büyüklüğü ve niteliğine 
bağlı olarak mültezim tek bir kişi olabileceği gibi, bir ortaklık 
şeklinde de ortaya çıkabilmekte; ayrıca birden fazla mukataa, tek 
bir mültezimin uhdesine bırakılabilmekteydi (Genç 2020, s. 129). 

Çalışmaya konu olan Yörük taifesine adı verilen İskender 
Bey’in kimliğiyle ilgili, kaynaklarda açıklayıcı bir bilgi mevcut 
değildir. XVI. Yüzyıla ait kaynaklarda cemaat bu adla 
kaydedilmiştir. Bu nedenle Yörük taifesine adını veren İskender 
Bey’in, cemaatin mukataa kapsamında kendisine tevcih edildiği 
bir mültezimden ziyade, söz konusu cemaatin ileri gelen 
beylerinden biri olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim 1532 tarihli 
tahrir kayıtları incelendiğinde, adı geçen aşirete bağlı olarak 
kaydedilen Peçin Kazası’na tâbi İskender Bey Tiri’nin, Menteşe 
adıyla da anıldığı açıkça görülmektedir (TD 176, s. 24). 

Sancak dâhilinde belgelere yansıyan Yörüklerin, 
cemaatler şeklinde teşkilatlandığı görülmektedir. Tahrir 
defterlerinden anlaşıldığı üzere, büyük aşiretler kendi içlerinde 
bölük ve tir adı verilen daha küçük alt gruplara ayrılmaktadır. 
Arapçada “ok” anlamına gelen tir kelimesi, Anadolu’da ise 
“küçük parçalara bölünmüş toprak veya evlek, üzeri ince toprakla 
kaplı taşlık ve kayalık alan, patlamış pamuk kozası ya da büyük 
heybe” gibi farklı anlamlarda kullanılmaktadır (Derleme 
Sözlüğü, C. X, s. 3966). Bu çerçevede, defterlerde tir teriminin 
Yörük taifelerine bağlı alt birimleri ifade etmek üzere kullanıldığı 
anlaşılmaktadır. 

Yeni Çağ Tarihi

28



1517 tarihli defter kayıtları değerlendirildiğinde, İskender 
Bey Cemaati’ne on tirin bağlı olduğu anlaşılmaktadır. Söz konusu 
cemaate tâbi tirlerin ise Peçin, Çine, Muğla ve Mekri kazaları 
arasında dağınık bir yerleşim ve idari yapı sergilediği 
görülmektedir. Kayıtlarda aşirete tabi tirler kaydedilirken zaman 
içerisinde adlarında değişimler olduğu görülmektedir. Bu durum 
belgelerde “nam-ı diğer” tabiriyle izah edilmiştir. 1517 tarihli 
defterde, aşirete tabi üç Zekeriyyalu Tiri kaydedilmiştir. 
Bahsedilen isimle kaydedilen tirlerden ilkinin diğer adının 
Delüler, diğerinin Pir Hasan veled-i Yakub olduğu 
anlaşılmaktadır. Diğer tirin ise Eyerciler Tiri ile sakin olduğu 
belirtilmiştir. 

Defter kayıtlarının incelenmesi, bağlı tirlerin tek bir 
idareciye bağlı olmadığını ortaya koymaktadır. Buna göre, tüm 
tirleri yöneten merkezi bir cemaat liderinden ziyade, bir ya da 
birkaç tiri idare eden ve defterlerde mir-i tir olarak kaydedilen 
yöneticilerin varlığı dikkat çekmektedir. Bu cemaatlere bağlı 
olarak kaydedilen tirlerin farklı kazalara tâbi tutulduğu 
görülmektedir. Hatta bazı durumlarda, söz konusu tirlerin bağlı 
oldukları kazalar ile fiilen bulundukları kazaların birbirinden 
farklı olduğu da defter kayıtlarından anlaşılmaktadır. Bu 
durumda, tirleri aynı cemaat içerisinde bir arada gösteren unsurun 
ne olduğu sorusu ortaya çıkmaktadır. Söz konusu birlikteliğin ya 
soy bağına dayandığı ya da Osmanlı idaresinin Yörükleri daha 
etkin bir biçimde denetleyerek vergi tahsili ve benzeri idarî 
işlemleri kolaylaştırma amacı taşıdığı şeklinde yorumlanabilir. 
Ancak bu birlikteliğin yalnızca soy birliği ile açıklanması yeterli 
görünmemektedir. 

1517 yılı kayıtlarına göre cemaatin toplam 522 hane 
olarak tespit edildiği anlaşılmaktadır. Kaydedilen hanelerden 
26’sı çift, 69 hanesi nim çift, 225 hane bennak ve 172 hane de 
kara kaydedilmiştir (TD 61, s. 24). Bu defterde toplam hane 

Yeni Çağ Tarihi

29



sayısının %5’i çift, %13’ü nim çift, % 49’u bennak ve % 33’ü        
kara kaydedilmiştir.  

1532 tarihine ait kayıtlar incelendiğinde, cemaate tabi 
on bir kol görünmektedir. Bahsedilen kayıtlarda aşirete tabi 
olarak yazılan bir İskender Bey Tiri daha kaydedilmiştir. Yeni 
kaydedilen tirin diğer namının Menteşe olduğu anlaşılmaktadır. 
Aşiretin kaydedilen hane sayıları 1517 senesine ait defterle 
karşılaştırıldığında sayısının % 34 arttığı belirlenmiştir. 1532 
tarihli kayıtlarda cemaatin toplam hane sayısı 661 olarak tespit 
edilmiştir.1532 tarihli kayıtlarda tespit edilen hanelerin 91 hanesi 
çift kaydedilmiş olup, bu rakam toplam hane sayısının % 
14’üne tekabül etmektedir. 1517 tarihli defterle 
karşılaştırıldığında çift kaydedilenlerin oranında % 9 artış 
olmuştur. Bahsedilen defterde, 46 hanenin de nim çift 
kaydedildiği görülmektedir. Nim çift yazılan hanelerin, toplam 
hane sayısının % 7’sini oluşturduğu anlaşılmaktadır. 1517 senesi 
kayıtlarıyla karşılaştırıldığında nim çift yazılanların oranında % 
6’lık bir azalma görülür. Nim çift kaydedilenlerin sayısında 
görülen azalmayı çift yazılanlardaki artışla açıklamak 
mümkündür. 1532 tarihli defterde bennak kaydedilen hanelerin 
sayısı 382, kara kaydedilenlerin sayısı da 142’dir (TD 176, s. 24). 
Toplam hane sayısına içerisinde bennak kaydedilenlerin oranı % 
58, kara yazılanlarınki ise % 21’dir. Bir önceki defterle 
karşılaştırıldığında ise bennakların oranında % 9 artış varken kara 
sayısı % 12 azalma olduğu görülmektedir. 

1563 senesine ait defterde incelendiğinde aşiret on bir 
tirden oluşmaktadır. Ancak 1532 tarihli kayıtlarda Menteşe 
adıyla da anıldığı anlaşılan İskender Bey Tir’i bu defterde 
görülmemektedir. 1517 ve 1532 tarihli defterlerde yazılan 
Eyerciler Tiri’nin bu defterde yer almadığı görülmemektedir. 
Bahsedilen tirlerin yerine Hızır veled-i Hamza ve Hüseyin veled-
i Ma’nisalı     Tirleri kaydedilmiştir (TD 337, s. 30b-31b). Bu 
kayıtlarda görülen durumu tirlerin adının değişmesi olarak 

Yeni Çağ Tarihi

30



yorumlamak yanlış olmasa gerektir. Bahsedilen tirlerin 
yöneticileri olanların adıyla anıldığı anlaşılmaktadır. Kayıtlar 
incelendiğinde bahsedilen isimlerin tire tabi kaydedilen haneler 
içerisinde olduğu ve “mir-i tir” oldukları anlaşılmaktadır. 
Hüseyin veled-i Ma’nisalı çift olarak, Hızır veled-i Hamza da 
bennak kaydedilmiştir. Kayıtlardan Ak Koç Tiri’nin yeni “ser-i 
tirinin” Bektaş veled-i İlyas Kethüda olduğu anlaşılmaktadır (TD 
176, s. s. 20-22). 

1563 senesine ait defterde İskender Bey Yörüklerinin 
toplam 792 hane olarak kaydedildiğini görmekteyiz. Aşirete tabi 
kaydedilen haneler içerisinde 90 hane çift, 81 hane de nim çift 
kaydedilmiştir. kayıtlarda bennak kaydedilen hanelerin sayısının 
356 ve kara kaydedilenlerin toplamının da 265 olduğu 
görülmektedir (TD 337, s. 31b). 

Gelirleri mukataa olarak verilen İskender Bey 
Yörüklerinin vergileri incelendiğinde, ağnam resmi en önemli 
kalemi oluşturmaktadır. Defterler incelendiğinde ağnam resminin 
yanında çift, nim çift, bennak ve kara resmi, kovan resmi, cürm ü 
cinayet ve bad-ı heva resmi dikkati çekmektedir. 

1517 senesine ait defter incelendiğinde, İskender Bey 
Cemaati’nin ödemekle mükellef olduğu vergi toplamının 33500 
akça olarak kaydedildiği anlaşılmaktadır. Bahsedilen defterde, 
5763 akçe çift, nim çift, bennak ve kara resmi kaydedilmiştir. 
kaydedilen tutar içerisinde, toplam verginin %3’lük kısmını çift 
kaydedilenlerin ödediği vergiler oluşturmaktadır. Nim çift 
kaydedilenlerin ödediği vergide, toplam vergi tutarının % 3’üne 
tekabül eder. Kaydedilen toplam verginin % 8’ini kara resmi, 
%3’ünü de kara resmi oluşturmaktadır. Defterde kaydedilen vergi 
toplamının geriye kalan % 83’lük bölümü ise ağnam, kovan ve 
arusiyye vergileri ile cürm ü cinayet ve bad-ı heva vergileri 
oluşturmaktadır (TD 61, s. 24). 

Yeni Çağ Tarihi

31



1532 senesine ait defter incelendiğinde cemaatin 
vergisinin 36616 akçaya yükseldiği görülmektedir (TD 176, s. 
24). 1517 senesine ait vergi toplamıyla karşılaştırıldığında % 
9’luk bir artış görülmektedir. Bu artışın sebebi çift, nim çift, 
bennak ve kara resminden kaynaklanmaktadır. 1532 senesinde bu 
guruptan alınan vergiler toplamı 9221 akça tutmaktadır.  

İskender Bey Yörüklerini ile ilgili kayıtlar incelendiğinde, 
1563 senesinde kaydedilen vergi toplamı 35000 akçaya 
düşmüştür (TD 337, s. 31b). Defterde kaydedilen bu düşüş 
ilginçtir. Eski kayıtlarla karşılaştırıldığında vergi toplamında 
görülen düşüşe rağmen çift, nim çift, bennak ve karalardan alınan 
vergi toplamında 1532 yılına göre    bir artış söz konusudur. Toplam 
vergi tutarının % 29’u şahıs vergisi olarak niteleyebileceğimiz 
vergiler oluşturmaktadır. Bu tarihte alınan verginin % 19’luk 
kısmını şahıs vergileri olarak kaydedilen vergiler 
oluşturmaktadır. Aşirete vergi olarak kaydedilen tutarın  % 71’lik 
kısmı ise başta ağnam resmi olmak üzere, kovan ve arusiyye 
vergileri ile cürm ü cinayet ve bad-ı heva vergileri 
oluşturmaktadır. 

Aşiretin vergi toplamları karşılaştırıldığında bahsedilen 
üç ayrı defterde, vergi tutarları karşılaştırdığımızda toplamda bir 
artış söz konusudur. Lakin bu artış, hane sayısındaki artışla 
orantılı değildir. 1517 ve 1532 seneleri hane sayılarına 
baktığımızda, 1532 senesinde hane sayısının % 34 arttığı 
görülmektedir.  Toplam vergi tutarındaki artış oranı ise % 9’dur. 
1532 ile 1563 yıları karşılaştırıldığında da, 1563’de hane 
sayısının % 20 arttığı görülmektedir. Bu yıllar arasındaki vergi 
toplamlarını karşılaştırdığımızda ise % 4’lük bir düşüş söz 
konusudur. Bahsedilen vergi tutarındaki artış ve eksilmeler 
yalnızca vergiyi tahsil edenle ve devletin gelirleri ile ilgili olarak 
düşünülmemelidir. Vergiyi ödemekle mükellef grupların da 
kazançlarındaki artış ve düşüşle alakalı bir husustur. 

 

Yeni Çağ Tarihi

32



Tablo I. 1517 Senesi İskender Bey Cemaati Hane Sayıları 

Cemaatin Adı Çift Nim Bennak Kara Tabi 
Ak Hoca 1 1 8 11 Peçin 
Bucak 2 14 12 12 Peçin 
Dirmillü 1 28 34 32 Muğla 
Eyerciler - - 52 37 Peçin 
Has Paşa - - 11 8 Mekri 
İskender Bey 1 8 26 7 Çine 
Nasuh 1 3 33 12 Çine 
Zekeriyyalu 3 5 18 23 Peçin 
Zekeriyyalu - - 21 18 Peçin 
Zekeriyyalu - 2 22 13 Peçin 

 

Tablo II. 1532 Senesi İskender Bey Cemaati Hane Sayıları 

Cemaatin Adı Çift Nim Bennak Kara Tabi 
Ak Hoca 8 6 19 4 Peçin 
Bucak 4 3 30 6 Peçin 
Dirmillü 28 6 16 2 Muğla 
Eyerciler - - 93 50 Peçin 
Has Paşa 3 5 12 2 Mekri 
  İskender Beğ 9 7 28 11 Peçin 
İskender Bey 6 8 57 15 Çine 
Nasuh 1 3 42 14 Çine 
Zekeriyyalu 13 2 28 8 Peçin 
Zekeriyyalu 11 4 24 11 Peçin 
Zekeriyyalu 8 4 36 22 Peçin 

 

Tablo III, 1563 Senesi İskender Bey Cemaati Hane Sayıları 

Cemaatin Adı Çift Nim Bennak Kara Tâbi 
İskender Bek 5 3 7 5 Çine 
Nasuh 9 5 34 10 Çine 
Dirmillü 17 20 27 47 Muğla 
Zekeriyyalu 2 8 41 30 Peçin 
Tir-i Zekeriyyalu 25 16 75 73 Peçin 
Bucak 3 9 5 14 Peçin 
Ak Koca 3 13 23 10 Peçin 
Hüseyin veled-i Ma’nisalı 9 2 22 8 Peçin 
Hızır veled-i Hamza 8 4 73 35 Peçin 
Haspaşa -- 1 13 9 Mekri 
Zekeriyyalu 12 1 24 24 Peçin 

 

Yeni Çağ Tarihi

33



3. SONUÇ 

Çalışma da, XVI. yüzyılda Menteşe Sancağı’nda kayıtlara 
geçen İskender Bey Yörükleri’ni tahrir defterleri ışığında ele 
alarak, söz konusu Yörük taifesinin demografik yapısını, idarî 
teşkilatlanmasını ve iktisadî durumunu ortaya koymayı 
amaçlamıştır. İncelenen 1517, 1532 ve 1563 tarihli defterler, 
İskender Bey Yörükleri’nin hem nüfus hem de idarî yapılanma 
bakımından dinamik ve değişken bir karaktere sahip olduğunu 
açık biçimde göstermektedir. 

Defter verileri, İskender Bey Yörükleri’nin tek merkezli 
bir idarî yapıdan ziyade, tir esasına dayalı çok parçalı bir 
organizasyon sergilediğini ortaya koymaktadır. Tirlerin farklı 
kazalara dağılmış olması ve her birinin ayrı mir-i tirler tarafından 
idare edilmesi, cemaat yapısının esnek ve yer yer dağınık bir 
karakter taşıdığını göstermektedir. Bu durum, Yörük 
cemaatlerinin yalnızca soy bağı temelinde değil, Osmanlı idarî ve 
malî sisteminin ihtiyaçları doğrultusunda da şekillendirildiğini 
düşündürmektedir. Dolayısıyla tirleri aynı cemaat çatısı altında 
bir araya getiren unsurun, sadece etnik veya soy temelli bir 
birliktelik değil, aynı zamanda devletin vergi tahsilini ve idarî 
denetimi kolaylaştırma yönündeki pragmatik yaklaşımı olduğu 
anlaşılmaktadır. 

Hane sayıları üzerinden yapılan karşılaştırmalar, cemaatin 
XVI. yüzyıl boyunca belirgin bir nüfus artışı yaşadığını 
göstermektedir. Ancak bu artışın vergi gelirlerine aynı oranda 
yansımadığı dikkat çekmektedir. Özellikle 1532–1563 yılları 
arasında hane sayısındaki artışa rağmen toplam vergi gelirlerinde 
görülen düşüş, cemaatin iktisadî faaliyetlerinde yaşanan 
dalgalanmalara işaret etmektedir. Vergi kalemleri incelendiğinde 
ağnam resminin sürekli olarak en yüksek payı oluşturması, 
İskender Bey Yörükleri’nin ekonomik yapısında hayvancılığın 
temel geçim kaynağı olmaya devam ettiğini ortaya koymaktadır. 

Yeni Çağ Tarihi

34



Buna karşılık, çift ve nim çift gibi tarımsal üretime dayalı vergi 
türlerinde görülen sınırlı artış, yerleşik hayata geçişin henüz 
sınırlı bir düzeyde kaldığını göstermektedir. 

Sonuç olarak, İskender Bey Yörükleri örneği, Osmanlı 
klasik döneminde Yörük taifelerinin yalnızca konar-göçer bir 
toplumsal yapı olarak değil, aynı zamanda devletin idarî, malî ve 
iskân politikalarıyla sürekli etkileşim hâlinde olan dinamik 
unsurlar olarak değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 
Bu bağlamda çalışma, Menteşe Sancağı özelinde Yörük 
teşkilatlanmasının mahiyetine ışık tutmakla birlikte, Osmanlı 
taşrasında konar-göçer unsurların idarî ve iktisadî konumunun 
daha iyi anlaşılmasına katkı sağlamayı hedeflemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

35



BİBLİYOGRAFYA 

Baştay, Şerif, Bizans İmparatorluğu Tarihi Son Devir (1261- 
1461), Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yay., Ankara 
1989. 

Darkod, Besim, “Menteşe”, İ.A, C. VII., İstanbul 1979. 

Genç, Mehmet, “Mukataa” İ.A, C. 31., İstanbul 2020. 

Gündüz, Tufan, Anadolu’da Türkmen Aşiretleri Bozulus 
Türkmenleri, İstanbul 2007. 

Halaçoğlu, Yusuf, XVIII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunun 
İskân Siyaseti ve Aşiretlerin Yerleştirilmesi, Ankara 
1997. 

Özköse, Kadir, “ Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşmasında 
Tasavvufi Zümre ve Akımların Rolü” Cumhuriyet 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.VII/1, Sivas 
2003. 

Sevim, Ali, Erdoğan, Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, 
Teşkilat ve Kültür, Ankara 1995. 

Şeker, Mehmet, Fetihlerle Anadolu’nun Türkleşmesi ve 
İslamlaşması, Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., Ankara 
2007. 

T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı, Osmanlı 
Arşivleri, Tahrir Defteri, No: 61, 176, 337. 

Turan, Osman, Selçuklular Zamanında Türkiye, İstanbul 1993 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, “Menteşe Oğulları”, İ.A, C. VII, 
İstanbul 1979. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, 
Karakoyunlu Devletleri, Ankara 1988. 

 

Yeni Çağ Tarihi

36



Wıttek, Paul, Menteşe Beyliği, (Çev. O.Ş.Gökyay), Ankara 1986. 

Yeni Tarama Sözlüğü, Türk Dil Kurumu Yay., Ankara 1983. 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

37



OSMANLI DİPLOMASİSİNİN GELİŞİMİNDE 
PASAROFÇA ANTLAŞMASININ RÖLÜ 

(OSMANLI MURAHHAS MEKTUPLARINA 
GÖRE)1 

                                                                                                                          
Mustafa ÖĞE2 

 

1. GİRİŞ 

Osmanlı diplomasisinin gelişim sürecinde etkili olan 
Pasarofça Antlaşması Karlofça Antlaşması’nın biraz gölgesinde 
kalmıştır. Önemli bir dönüm noktası teşkil eden bu antlaşmadan 
sonra imzalanmış olan Pasarofça Antlaşmasının diplomatik 
temayüllerin oluşmasında etkileri olmuştur.   Önemli bir 
farklılık olarak bu antlaşmada ticaret ile ilgili meseleler ayrı 
olarak ele alınarak bir ticaret antlaşması imzalanmıştır. Hem 
Pasarofça Antlaşması hem de ticaret antlaşmasının imzalanması 
süreci ile ilgili olarak görevlendirilen Osmanlı murahhaslarının 
mektupları Esnâ-ı musâlahada tevârüd eden mekâtib ve 
nüshalarında yer almaktadır. Bu konuda Mustafa Öğe tarafından 
Esnâ-ı Musâlahada Tevârüd Eden Mekâtib: Metin ve 
değerlendirme (Pasarofça Anlaşması (21 Temmuz 1718) 
sürecindeki yazışmalar) isimli bir doktora tezi hazırlanarak 
mektupların transkripsiyonu ve nüshalar arasındaki farklılıklar 
ortaya konulmuştur (Öğe, 2022a). Çalışmada Pasarofça 
Antlaşması’nın Osmanlı diplomasisinin gelişimine etkileri 
konusunda herhangi bir değerlendirme yapılmamıştır. Pasarofça 
Antlaşması konusunda bir diğer çalışma Hüseyin Onur Ercan 
tarafından yapılmıştır (Onur, 2019). Pasarofça Antlaşması’nda 

 
1  Bu çalışma doktora tezinden üretilmiştir. 
2  Doç. Dr., Balıkesir Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Balıkesir, 

ORCID: 0000-0002-2834-5575. 

Yeni Çağ Tarihi

38



Venedik ile yapılan müzakere süreçleri (Öğe, 2022b) Mustafa 
Öğe tarafından değerlendirilmiştir. Reyhan Şahin Allahverdi 
müzakere sürecini ve sınır tahdidi konusunu ele almıştır 
(Allahverdi, 2022). XVIII. yüzyılda Avusturya ile ticari 
antlaşmalar konusu ile ilgili çalışma Uğur Kurtaran tarafından 
yapılmıştır (Kurtaran, 2016). Bu çalışmada yapılan 
çalışmalardan farklı olarak Pasarofça Antlaşması ve ticaret 
antlaşmasının imzalanması süreci Osmanlı murahhas 
mektuplarından hareketle değerlendirilmiş ve Osmanlı 
Devleti’nin bakış açısı ortaya konulmaya çalışılmıştır. 
Çalışmada önce diplomasi kavramı ve Pasarofça Antlaşması’na 
gelene kadar Osmanlı diplomasisinde meydana gelen önemli 
değişimler üzerinde durulmuştur. Ayrıca ticaret antlaşmasının 
maddeleri üzerinde genel bir değerlendirme yapılarak 
antlaşmada Osmanlı Devleti açısından önemli olan hususlar 
ortaya konulmaya çalışılmıştır.   

 

2. DİPLOMASİ KAVRAMI VE TARİHSEL 
GELİŞİMİ 

Grekçe kökenli bir kelime olan diploma “ikiye katlanmış 
şey, katlanmış kâğıt” anlamına gelmektedir (Kütükoğlu, 1994: 
360). Diploma “iki levha arasına yazılmış hukuk akdi” 
anlamında da kullanılmıştır (Kütükoğlu, 1994: 360). Diploma 
kelimesi Eski Yunan ve Roma’da devlete ait tüm resmi belgeleri 
ifade etmek için de kullanılmıştır. 

1796 tarihine gelinceye kadar “belgeleri inceleme bilimi” 

olarak değerlendirilen bu kavram, Edmun Burke tarafından bu 
tarihten itibaren uluslararası ilişkileri yürütme sanatı olarak 
kullanılmıştır (Tuncer, 1995: 13). Türk Dil Kurumu sözlüğünde 
“uluslararası ilişkileri düzenleyen antlaşmalar bütünü; yabancı 
bir ülkede ve uluslararası toplantılarda ülkesini temsil etme işi 
ve sanatı; bu işte çalışan kimsenin görevi, mesleği; bu 

Yeni Çağ Tarihi

39



görevlilerin oluşturduğu topluluk” şeklinde tanımlanan 
kelimenin mecaz anlamı da “güç bir görüşme sırasında 
gösterilen ustalık ve beceriklilik” olarak tanımlanmıştır (TDK, 
2025). Hedley Bull ise diplomasiyi “uluslararası ilişkilerin 
resmi görevlilerce barışçıl yollarla sürdürülmesi” (Bull, 2012: 
156) olarak ifade etmektedir. Neticede kavramın pek çok farklı 
tanımı yapılmıştır. Diplomasi yoluyla devletlerin olumsuz bir 
durumu kendi lehlerine çevirebilmesi müzakere için 
görevlendirilenlerin ustalığı sayesinde mümkün olabilir. 
François de Callieres, “Diplomasi Sanatı” isimli kitabında; 

“Müzakere öyle bir öneme sahiptir ki, en büyük devlet 
yazgıları, genellikle müzakerelerin iyi ya da kötü biçimde 
yürütülmesine ve görüşmecilerin niteliklerine ve 
yeteneklerine bağlıdır. Görüşmeler yoluyla nelerin 
kazanılıp, nelerin yitirildiğine dair örneklerini tarihte 
bulabilirler” (Callieres, 1983: 73)  

 ifadesiyle bunun ne kadar önemli olduğunu vurgulamaktadır.  

Farklı anlamlarda kullanılsa da, farklı yöntemleri olsa da 
diplomasinin insanlık tarihiyle yaşıt olduğunu ve ilk diplomasi 
yönteminin ad hoc yani tek taraflı diplomasi yöntemi olduğu 
ifade edilebilir (Tuncer, 1984: 51).  Farklı yöntemler veya 
isimlendirmeler yapılmış olmasına rağmen insanlık tarihiyle 
beraber diplomasiye de ihtiyaç duyulacağı ortadadır. 
Günümüzdeki modern şekliyle olmasa da diplomasinin eski 
çağlardan beri araç olarak kullanıldığı ve tek tarafla diplomasi 
yönteminin tercih edildiği söylenebilir. Tek taraflı diplomasi 
daha sonraki süreçte yavaş yavaş sürekli diplomasiye 
evirilmiştir. Sürekli diplomasiye geçiş sürecinin ortaya çıkışında 
elçi kurumunun ortaya çıkışı önemli bir faktördür. Mukim 
elçiliklerin ortaya çıkışı ile ilgili farklı görüşler mevcuttur, ancak 
İtalya’da geliştiği konusunda bir ittifak söz konusudur (Tuncer, 
1995: 13). Anderson, Hamilton ve Langhorne ilk mukim 

Yeni Çağ Tarihi

40



büyükelçilik ile ilgili olarak 1446 tarihini verirken (Anderson, 
1993: 7; Hamilton  - Langhorne, 1995: 34 - 35), Nicholson’a 
göre ise Milano Dükü Francesco Sforza’nın 1455 yılında 
Cenova’ya gönderdiği elçi ilk mukim büyükelçidir  (Nicolson, 
1950: 30).  Modern diplomasinin şekillenmesinde önemli 
dönüm noktalarından bir tanesi Otuz Yıl Savaşları sonunda 
imzalanan Westphalia (Vestfalya) Antlaşmasıdır (Daban, 2016: 
26). Pek çok alanda yenilik meydana getirmiş olması açısından 
önemlidir.  

 

3. PASAROFÇA ANTLAŞMASINA KADAR 
OSMANLI DİPLOMASİSİ VE GENEL 
ÖZELLİKLERİ 

Osmanlı Devleti’nde ad-hoc (tek taraflı) diplomasi 
oldukça uzun bir süre uygulanmış ve bu diplomasi yöntemini en 
geç bırakan devletlerden birisi olmuştur (Tuncer, 1984: 54). 
Osmanlı Devleti “tek taraflı” diplomasiyi 1793 yılına kadar 
sürdürmüştür (Kılıç, 2017: 97 ). Bu tarihte III. Selim tarafından 
Yusuf Agâh Efendi’nin Londra’ya elçi tayin edilmesi daimi 
elçiliklere geçiş sürecinin başlangıcı olarak ifade edilebilir 
(Yalçınkaya, 2010). Avrupa devletlerinde sürekli diplomasi 
yöntemine çok daha önceki yüzyıllarda geçilirken Osmanlı 
Devleti’nin bu yöntemi benimsememiş olmasında İslam 
diplomasi anlayışı, diğer devletlerle kendisini eşit görmemesi 
temel sebepler olarak sıralanabilir. Osmanlı Devleti’nin bakış 
açısına göre bu dönemde elçilik heyetlerinin gönderilmesi 
kuvvetçe diğer devletten aşağıda olmanın bir göstergesidir 
(Rudolph, 2016: 128). Bu anlayışın bir sonucu olarak Osmanlı 
Devleti Avrupa’da daimi elçi bulundurmayıp onların daimi 
elçilerinin bulunmasına müsaade etme şeklinde bir yöntemi 
kullanmıştır (Hurewitz, 1961: 460). Osmanlı Devleti’nde 
Venedik, Fransa, Britanya ve Hollanda gibi ülkeler çok önceden 

Yeni Çağ Tarihi

41



daimi elçilikler açarken Rusya, İsveç ve Polonya gibi ülkeler 
ancak 18. yüzyılda elçilik açmışlardır (Hitzel, 2010: 243). 
Aslında bu elçiliklerin açılışı da devletlerin gücü ya da tarafların 
karşılıklı menfaatleri ile alakalıdır.  

Osmanlı Devleti’nin diplomasi anlayışı dolayısıyla 
gücünün zirvesinde olduğu dönemde Avrupa’ya gönderilen 
Osmanlı elçilik heyetlerinin sayısının oldukça az olacağı 
ortadadır. Aslında askeri açıdan gücünün zirvesinde olan bir 
devletin sürekli diplomasiye ihtiyaç duyup duymayacağı da 
tartışılabilir. Osmanlı Devleti açısından değerlendirdiğimizde o 
dönemde zaten her istediğini yapabilecek bir askeri güce sahip 
olması dolayısıyla böyle bir politikayı tercih etmesi ve ilişkilerin 
son derece kısıtlı olması beklenen bir durumdur (Versan, 1999: 
105; Girgin, 1994: 39; Unat, 1987: 15;  Köprülü 1999, 106; 
Turan, 2004; 57 - 86).  16. yüzyıl sonuna kadar Osmanlı 
Devleti’ne karşı askeri açıdan Avrupa’da rakip olabilecek bir 
devletin varlığından söz etmek mümkün değildir. Gücünün 
zirvesinde olan Osmanlı Devleti’nin bu döneme gelene kadar 
istediği politikaları uygulayabilecek ve istediğini alabilecek 
askerî ve diplomatik güce sahip olduğu söylenebilir. Osmanlı 
Devleti’nin sürekli elçi bulundurmayı tercih etmemesi de bunun 
bir göstergesidir. Zaten güçlü olan taraf kendisidir ve istediği 
politikayı uygulatabilecek bir askeri güce sahiptir. O nedenle de 
müzakere süreci ile sonuç elde etmeyi hedefleyen bir anlayışla 
değil, taleplerin karşı tarafa tebliğ edilmesi şeklinde hareket 
etmesi normal bir durumdur. Osmanlı Devleti’nin sürekli 
diplomasiye geçişinin diğer ülkelere göre daha geç olması bu 
bakış açısıyla ilgilidir. Diplomasi masasında istediği şartları 
karşı tarafa kabul ettirebilmenin en etkili yollarından bir 
tanesinin çekinilecek bir askeri güce sahip olmak olacağı 
tartışmasız bir durumdur. Askeri açıdan karşı tarafın 
gücünüzden çekinmesi isteklerin kabul edilmesi açısından 
olumlu bir etkiye sahip olacaktır. Askeri seçeneğin her zaman 

Yeni Çağ Tarihi

42



masada olduğuna, ancak meselenin barış yoluyla çözümünün 
amaçlandığına karşı tarafı inandırmak gerekliydi. Osmanlı 
Devleti bu stratejiyi aslında oldukça iyi uygulamıştır. Rusya’nın 
Prut’ta imzalanan antlaşma şartlarını uygulamaması üzerine 
sefer düzenlemek için yapılan hazırlıklar ve sonucunda 
diplomatik olarak Osmanlı Devleti’nin Rusya’dan istediğini 
alması bu stratejinin bir sonucu olarak değerlendirilebilir (Sarı, 
2019: 269 -284).  

17. yüzyıla geldiğimizde hem dünyadaki şartlar 
değişmiş, hem de artık Osmanlı Devleti eski gücünde değildir. 
Bu gelişmelerin bir kısım değişimleri de beraberinde getirmesi 
kaçınılmazdır. Bu değişimlerin diplomasi alanında da kendisini 
göstermesi beklenen bir sonuç olarak değerlendirilebilir (Yeşil, 
2014: 123 - 139).  Tek taraflı diplomasi anlayışının artık 
terkedilmesi zorunluluğu ortaya çıkmış ve önceki yüzyıllarda 
uyguladığı tek taraflı diplomasi anlayışından bir kısım tavizler 
vermek zorunda kalmıştır. Ancak yine de 1793’e gelene kadar 
bu anlayışı sürdürmeye çalışmıştır.  1793’te Avrupa’da bir kısım 
merkezlerde büyükelçilik açma karar ile birlikte tek taraflı 
diplomasi dönemi sona ermiş oluyordu (Kuran, 1988: 11). Bu 
geçiş döneminden sonra Osmanlı Devleti’nin modern 
diplomasiye geçiş yaptığı söylenebilir.3 

Osmanlı Devleti açısından diplomatik temayülleri 
şekillendiren önemli dönüm noktalarından bir tanesi Zitvatorok 
Antlaşmasıdır. Bu antlaşmanın Macaristan’da tarafsız bir yerde 
imzalanmış olması (Sander, 1987: 73) Osmanlı Devleti’nin 
gücünü kaybetmeye başladığının önemli bir göstergesi olarak 
değerlendirilebilir. Devletin güçlü olduğu dönemde bu tür 
antlaşmalar gönderilen elçiler ile İstanbul’da imzalanırdı 

 
3  Hurewitz, Osmanlı Diplomasi tarihini Karlofça Antlaşmasına yani 1699 a kadar 

olan dönemi ad-hoc, 1699-1793 yılları arasını müzakereler dönemi, 1793 - 1821 
yılları arasını “karşılıklı diplomasi” olarak kabul etmiş ve dördüncü bölüm olan 
uyum (integration) dönemini 1821’den başlatmıştır. Ayrıntılı bilgi için (Hurewitz, 
1961: 460 - 461)  

Yeni Çağ Tarihi

43



(Sander, 1987: 73). Önemli bir gelişme olarak 
değerlendirilebilecek husus Osmanlı Devleti’nin bu antlaşmayı 
dönemin geçerli milletlerarası hukuk şartlarına göre imzalamış 
olmasıdır (Erim, 1953: 18). Kalabalık bir elçilik heyetiyle 
anlaşma metninin mübadelesi yapılan (Beydilli, 2007: 17) ve 
Osmanlı hükümdarının üstünlüğünü sona erdiren bu antlaşmaya 
çağdaş Osmanlı kaynaklarının ilgisiz davranması bilinçli olarak 
bir gözden kaçırma ve önemsizleştirme olarak değerlendirilebilir 
(Emecen, 2007: 87). Çünkü bu antlaşma ile Osmanlı Devleti 
Avrupa’ya karşı üstünlüğünü kaybetmiş oluyordu.  

Ancak Osmanlı Devleti’nin hem dünyanın değişen 
şartlarına ayak uydurması hem de gücünü kaybetmeye 
başladığının farkına varması için biraz daha zamanın geçmesi 
gerekecektir. Çünkü eski dönemde olduğu gibi tek taraflı bir 
anlayışı bir yüzyıldan fazla bir zaman daha devam ettirme 
eğiliminde olmuştur. O nedenle de kendisini diğer devletlerle 
eşit görmemiş, protokol açısından kendisi için gösterdiği 
hassasiyetleri diğer devletlere karşı göstermemiş, bu duruma 
tepki olarak 1660’ta anlaşma yenilemek için gelen Avusturya 
elçisi geri dönmüştür (Özkan, 2017: 127 - 128). 

Osmanlı Devleti açısından modern diplomasiye geçişte 
önemli bir dönüm noktası olarak görülebilecek gelişme Karlofça 
Antlaşmasıdır. Osmanlı Devleti bu anlaşmada sadece toprak 
kayıpları yaşamamış, antlaşmada İngiltere ve Hollanda gibi 
devletlerin arabuluculuğuna da ihtiyaç duymuştur (Molnár, 
1999: 472 - 479). Bu durum Osmanlı Devleti’nin diplomatik 
açıdan güç kaybına uğradığını belirgin bir şekilde ortaya çıkaran 
gelişmedir. Ancak yine de diplomasi alanında belirlediği ilkeleri 
savunmuş ve başarılı da olmuştur. Osmanlı Devleti “ala-halihi/ 
Uti possidetis ita porro possideatis (herkesin aldığı yerlerin 
elinde kalması) ” prensibini savunmuş (Molnár, 2002: 783 - 
791) ve müzakereler süresince ısrarla bu fikre sadık kalmıştır (El 
Haj, 1999: 360). Karlofça Anlaşması Osmanlı Devleti açısından 

Yeni Çağ Tarihi

44



her ne kadar önemli kayıplar ile sonuçlanmışsa da Korlofça 
görüşmelerine katılan Rami Mehmet Paşa’nın görüşmeler 
esnasında gösterdiği dirayet sadece Avrupa’da değil aynı 
zamanda Osmanlı Devleti’nde de kendisine oldukça önemli bir 
şöhret kazandırmıştır. “Râmî Pâşâ riyâseti hâlinde mükâlemeye 
me’mûr olub ol vakitde Nemçe murahhasları bulunanlar dünya 
bir tarafa gelse” (Öğe, 2022a: 327) ifadesiyle Ramî Mehmed 
Paşa’nın Kutsal İttifak devletlerini Osmanlı Devleti ile barış 
masasına oturmaya ikna etmesi bile büyük bir başarı olarak 
görülmüştür. Osmanlı Devleti zayıflamış olmasına rağmen 
diplomatik temayüllerin oluşumunda belirleyici olmuştur. 
Çünkü bu antlaşmada da Osmanlı Devleti’nin kural koyabilecek 
güçte olduğunu, hatta mağlup olmasına rağmen Karlofça 
Antlaşması’nda etkili olduğunu görüyoruz. Ancak bu antlaşma 
iki taraf açısından da farklı şekillerde değerlendirilebilir. 
Osmanlı Devleti aslında güçlü olduğu bir süreçte II. Viyana 
kuşatmasında beklenmedik bir yenilgi ile karşı karşıya kalmıştır. 
Kutsal İttifak’a karşı yapılan savaşlarda istenilen başarıyı 
sağlayamamış olsa da bu kayıpları telafi edebileceğine olan 
inancı ve hala daha diğer devletleri kendisi ile eşdeğer görmeme 
eğiliminin devam ettiği ifade edilebilir. Kutsal İttifak tarafı 
açısından ise aslında beklenmedik bir başarının elde edilmesi 
söz konusudur. Bir anlamda diplomasi masasına galip olarak 
oturmalarına rağmen Osmanlı Devleti’nin diplomatik 
temayüllerin oluşumunda belirleyici olduğunu ve bu durumun 
Pasarofça Anlaşması’nda da devam ettiğini söyleyebiliriz. 

 

4. PASAROFÇA ANTLAŞMASINDA OSMANLI 
DİPLOMASİSİ 

Pasarofça Antlaşması’na gelene kadar Osmanlı Devleti 
diplomatik alanda güç kaybına uğramasına rağmen tek taraflı 
diplomasiyi sürdürme çabasında olmuş ve bu antlaşmadan sonra 

Yeni Çağ Tarihi

45



geçici elçi olarak İbrahim Efendi Viyana’ya gönderilmiştir 
(Ingrao, 2011: 3; Samardzic - Pesalj, 2011: 17) . Antlaşmada 
müzakereler için Osmanlı Devleti tarafından Şıkkı Sâni 
defterdarı İbrahim Efendi görevlendirilmiş ve antlaşmanın 
imzalanmasından sonra “Rumeli Beylerbeyi” payesiyle 
Viyana’ya elçi olarak gönderilmiştir.  Gürcü asıllı olan İbrahim 
Paşa Amasya’da doğmuştur (Refik, 1332: 211). Babası Ali 
Beyzâde Mirliva Mustafa Bey’dir (Büyükaksoy, 2019: 131). 
Şıkkı Salis Defterdarı Yirmisekiz Çelebi Mehmet Efendi 
Osmanlı Devleti tarafından görevlendirilen diğer murahhastır.  
Avusturya ise müzakereler için Michael Von Talman (Klesl, 
1967: 526; Ercan, 2019: 40 - 41), Damian Hugo von Virmont’u 
(Ercan, 2019: 41 - 43) görevlendirmiştir. Venedik adına ise 
Carlo Ruzzini (Ercan, 2019: 55 - 57) görüşmelere katılmıştır.  

Pasarofça görüşmelerinde Osmanlı murahhaslarının yetki 
belgelerinde padişah tuğrası olmaması diplomatik olarak kriz 
çıkaran konulardan bir tanesidir. Bir diğer konuysa Osmanlı 
murahhaslarının Venedik ile müzakere etme yetkisi de yoktur 
(Öğe, 2022a: 141 - 142). Avusturya elçileri Osmanlı 
murahhaslarının yetki belgelerinin tuğralı olması ve Venedik ile 
müzakere yetkisi verilmesi halinde müzakere sürecinin 
başlayacağını ifade etmişlerdir (Öğe, 2022b: 1800 - 1810). 
Avusturya elçilerinin gerekçe olarak Prut Antlaşması sürecinde 
yaşananları ileri sürmeleri de oldukça ilginç bir durumdur. 
Görüşmelerde bulunan Osman Kethüda ile Mektubî Ömer 
Efendi’nin yetkisiz olarak görüşmelerde bulundukları için 
katledildiklerini ileri sürmüşlerdir (Öğe, 2022a: 141 - 142). Bu 
iddialar aslında kendi diplomatik taleplerini desteklemek 
amacıyla kullandıkları bir yöntemdir. Prut antlaşması ile ilgili 
gelişmeler Avusturya murahhaslarının iddia ettiklerinden daha 
farklı şekilde cereyan etmiştir. Görev yapan kişilerin idam 
edilmeleri antlaşma şartları ile ilgili bir gelişme değil, Osmanlı 
Devleti’nde devlet adamlarının kendi arasındaki mücadele ile 

Yeni Çağ Tarihi

46



alakalı bir durumdur.  Çünkü Osmanlı Devleti Prut Antlaşmasını 
başarısız bir anlaşma olarak değerlendirmiş olsaydı altı gün 
boyunca günde üç defa top atışları yapılarak (Zinkeisen, 2011: 
300) sevinçle kutlamaz ve sadrazama padişah tarafından çeşitli 
hediyeler gönderilmezdi (Münşeat, 207b - 208a). Sonrasında 
Baltacı Mehmet Paşa azledilmiş ve Midilli’ye sürgün edilmiştir  
(Uzunçarşılı, 1988: 295). Bu gelişmeden sonra Kethüda Osman 
Efendi ve Mektupçu Ömer Efendi idam edilmiştir (Topal, 2018: 
930). Ancak Osmanlı Devleti yapılan antlaşmayı kabul etmiştir. 
Avusturya murahhaslarının bu gerekçeleri ileri sürmeleri ve 
Venedik konusundaki ısrarları aslında ittifakı devam ettirme 
çabasının bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Görüşmelerde 
Osmanlı Devleti’nin Avusturya’yı Venedik’ten ayırarak ayrı 
anlaşmalar imzalama yönündeki çabası başarıya ulaşmamıştır 
(Öğe, 2022b: 1800 - 1810). Avusturya murahhaslarının ileri 
sürdükleri gerekçe haklı bir sebep olmasa da yetki belgelerinin 
hatt-ı hümâyûn ile muanven olmasının müzakerelere 
başlayabilmek için bir ön şart olarak ortaya çıktığı ifade 
edilebilir. Padişahın tuğrası ile imzalı olsun ya da olmasın 
sonuçta Osmanlı Devleti görevlendirdiği murahhasların 
imzaladığı bir antlaşmayı kabul edecektir. Avusturya’nın bu 
hamlesinin amacını diplomasi masasında üstünlüğü ele geçirme, 
yani belirleyici taraf olma çabası olarak değerlendirmek daha 
doğru olacaktır. Karlofça Antlaşması sürecinde Osmanlı Devleti 
savaş alanında yenilmiş olmasına rağmen diplomasi masasında 
kuralları belirleyebilecek güçte olduğunu görüyoruz (Öğe, 
2022a: 143). Elbette ki müzakere süreçlerinde gücün yanında 
etkili olan diğer ülke elçilerinin arabuluculukları ve karşı tarafın 
da bu barışı istemesi gibi faktörleri de saymak gerekir 
(Allahverdi, 2022: 305).  Tercümanların müzakere masasında 
delegeler gibi oturamayacakları, ancak ayakta durarak 
tercümanlık görevi yapabilecekleri Osmanlı murahhasları 
tarafından Karlofça Antlaşmasında kabul ettirilen bir durumdur.  
Pasarofça Antlaşması’nda bu sefer Avusturya murahhasları 

Yeni Çağ Tarihi

47



Osmanlı Devleti’ne karşı Osmanlı Devleti’nin koyduğu bu 
kuralı kullanarak üstünlüğü ele alma çabası içerisine 
girmişlerdir. Osmanlı Devleti’nin Yanaki Voyvoda’yı tercüman 
olarak ataması bu antlaşma sürecinde protokol açısından bir 
problemi beraberinde getirmiştir. Bu problem antlaşma süreci ile 
ilgili değil, Osmanlı Devleti’nin iç protokolü ile ilgilidir. 
Avusturya delegeleri üstünlük elde edebilme açısından Osmanlı 
Devleti’nin Karlofça’da koyduğu bu kuralı bu sefer Osmanlı 
Devleti’ne karşı kullanmıştır. İki tuğa sahip bir Osmanlı 
yöneticisinin protokol olarak kendisinden aşağıda olan kişilerin 
yanında ayakta durarak tercümanlık yapması kabul edilebilir bir 
durum değildi. Bu konunun çözümü için başka bir yöntem 
bulunmalıydı. Ne de olsa bu kuralı koyan Osmanlı Devleti idi. 
Neticede Eflak Voyvodası yerine onun tercümanı 
görevlendirilerek bu mesele çözülmüştür. Osmanlı Devleti’nin 
bu tür protokol krizlerinin çözümünde pratik çözüm üreterek,  
diplomatik manevraları ustalıkla sergilediğini söyleyebiliriz. 
Osmanlı Devleti protokol ile ilgili kurallar konusunda son 
derece hassas ve bu konuda asla taviz vermeyen bir devlet 
geleneğine sahipti. Ancak müzakere süreçleri açısından ele 
aldığımızda diplomatik manevraların sergilenmesi açısından 
Osmanlı murahhaslarının süreci yönetme konusunda başarılı 
olduklarını söyleyebilmek mümkün değildir.  Çünkü Osmanlı 
murahhaslarına gönderilen mektuplarda zaman zaman bu 
konuda duyulan rahatsızlık ifade edilmiştir (Öğe, 2022a: 213). 
Osmanlı murahhaslarının müzakere sürecinde yeterli derecede 
pazarlık yapamadıkları için eleştirildikleri ve görüşmelerde daha 
atak bir tavır sergilenmesi ve karşı tarafın istekleri karşısında 
daha fazla talepler gündeme getirilmek suretiyle karşılık 
verilmesi istenmektedir. Bu uyarıyı Osmanlı Devleti’nin güç 
kaybına uğradığını kabullenemediği ve modern diplomasi 
sürecine geçiş sancıları yaşadığı bir süreç olarak değerlendirmek 
mümkündür. Bir devlet açısından kısa sayılabilecek bir sürede 
bu değişim sürecine ayak uydurmak kolay bir durum değildir. 

Yeni Çağ Tarihi

48



1683 II. Viyana kuşatmasından sonraki yaklaşık otuz beş yıllık 
bir süreçte bu değişimi kabullenebilmek oldukça zor bir durum 
olsa gerektir.  

Osmanlı diplomasisi açısından önemli bir başarı gösteren 
Rami Mehmet Paşa’nın etkisi sonraki dönemlerde de kendisini 
hissettirmiştir. Osmanlı murahhası İbrahim Efendi’nin 
mektubuna göre görüşmelere birinci murahhas olarak 
katılanların büyükelçi olarak görevlendirilmesi ile ilgili bir 
geleneğin olduğunu Rami Mehmet Paşa’ya da büyükelçilik 
teklif edildiğini ancak istifa ederek gitmediğini, kendisinin de bu 
uygulamaya istinaden büyükelçi olarak atanmasını talep etmiştir 
(Öğe, 2022a: 256). Netice olarak İbrahim Efendi’ye Rumeli 
Beylerbeyi payesi verilerek Viyana’ya elçi olarak gönderilmiştir 
(Unat, 1987: 52). 

Murahhaslar ile ilgili belirtilmesi gereken bir diğer husus da 
murahhasların sadece görevlendirildikleri antlaşma ile ilgili 
değil, taraf devletlerin daha önce imzaladıkları antlaşmalar ile 
ilgili konulara da hâkim olmaları gerektiğidir. Diplomatik 
hamleleri yapabilmek ve taleplerini haklı çıkarabilmek açısından 
bu gerekli bir durumdur. Karlofça Antlaşmasında Novi-i Atik’in 
sınırları içerisinde kaldığı gerekçesiyle Novi-i Cedit’in sınır 
tahdidi esnasında Osmanlı Devleti’ne verilmesi Avusturya 
hükümdarı açısından bir başarısızlık olarak görülmüş ve bu 
durum kendisini üzmüştür. Bir anlamda bu olayın rövanşını 
almak açısından Pasarofça müzakerelerinde böyle bir talepte 
bulunmuşlardır.  

“vâkıc zikr olunan Novi kalcası mukâddemâ Çâsâr 
zabtında iken Karloyça musâlahasında Devlet-i cAliyye’ye 
redd ve teslîm olunmuşidi. Bir seneden sonra muhaddidler 
varub tacyîn-i hudûd eyledikleri esnâsında  nehr-i 
mezbûrun öte yakasında ve Çâsâr zabtında olan Novi-i 
cedîd nehr-i mezbûrun berü yakasında Devlet-i cAliyye’ye 

Yeni Çağ Tarihi

49



redd ve teslîm olunan Novi-i cAtîkin toprağındandır deyü 
nizâc olunub ve bu münâzaca mütemâdi olmağla ahirü’l-
emr hedm ve tahliye ve Devlet-i cAliyye’ye kasr-ı yed 
olunub lakin bu ahvâli cahd-nâmeye mugâyir olmağla 
Çâsârımıza pek ağır gelmişidi (Öğe, 2022a: 374 - 375).  

Buradaki ifadeden anlaşıldığına göre sınırlar 
antlaşmalarda genel hatları ile çizilmekle birlikte sınır tahdidi 
esnasında bu komisyonlara seçilen kişilerin o bölgeleri tanıyan 
kişiler olması ve haklı gerekçeler ile iddialarını savunmaları 
durumunda sınırların az da olsa değişebileceğidir. Ancak bir 
antlaşmada lehinize olan bir durumun diğer bir antlaşmada sizin 
aleyhinize kullanılabileceği ihtimaller içerisindedir. O nedenle 
uluslararası antlaşmalarda murahhasların hem kendi 
görevlendirildikleri antlaşma hem de daha önceki antlaşmalara 
hâkim olmaları başarı açısından önemli bir avantajdır.  

Osmanlı delegeleri müzakereler için her ne kadar 
yetkilendirilmiş iseler de karar alma konusunda çok da istekli 
olmadıklarını söyleyebiliriz. Yazışmalarda her konunun çözümü 
için görüş sormaları ve diplomatik becerilerinin Rami Mehmet 
Paşa ile sürekli kıyaslanması istenilen düzeyde bir başarı 
sağlayamadıkları şeklinde değerlendirilebilir (Öğe, 2022a: 213).  

Dolayısıyla kendilerinden beklenenin daha önceki 
görüşmelerden de iyi neticeler alınmasıdır. Karlofça Anlaşması 
Osmanlı Devleti açısından önemli kayıpların yaşandığı bir 
anlaşma olmasına rağmen Rami Mehmet Paşa’nın bu 
görüşmelerde büyük bir başarı kazanmış olarak görülmesi 
savaşın Osmanlı Devleti aleyhine geliştiği bir süreçte karşı tarafı 
barış masasına oturmaya razı etmiş olması ile ilgilidir. Yani 
Osmanlı Devleti savaş esnasında çok zor durumda kalmış 
olmasına rağmen antlaşma masasında bu durumun olumsuz 
etkilerini mümkün olduğunca lehine çevirmeyi başarmıştır. Bu 
Rami Mehmet Paşa’nın başarısı olarak görülmüş ve bundan 

Yeni Çağ Tarihi

50



sonraki anlaşmalarda görüşmelere katılan delegelerden bu 
başarının üzerinde başarı beklenir hale gelmiştir. Osmanlı 
Devleti’nin imzaladığı en ağır antlaşmalardan bir tanesi olan 
Karlofça Antlaşması’nda Rami Mehmet Paşa’nın bu kadar 
büyük bir şöhret kazanması aslında oldukça ilginç bir durumdur. 
Bu antlaşma Osmanlı Devleti’nin kendini tanımlama ve diğer 
devletlerle olan ilişkisini önemli ölçüde değişikliğe uğratmıştır. 
Genişleme siyasetini terk ederek diplomatik ilişkileri ön plana 
alan bir yapıya doğru dönüşmeye başlamıştır (Yaycıoğlu, 2021: 
8). 

Devletlerarası ilişkilerde o dönemde dikkat edilen 
konulardan bir tanesi de yazışmalarda kullanılan unvanlar ile 
ilgilidir. Yazışmalarda kullanılan hitap şekli aslında diğer 
devlete bakış açısını da yansıtmaktadır. Osmanlı Devleti’nin 
Pasarofça müzakerelerinin başladığı süreçte yazışmalarda 
“Nemçe Çasarı” şeklinde elkab kullanması Avusturya 
murahhaslarının itirazına sebep olmuş ve yazışmalarda eskiden 
olduğu şekilde “Roma İmparatoru” (Köhbach, 2011: 159 - 170) 
unvanının kullanılmasını talep etmişlerdir (Öğe, 2022a: 143). 
Osmanlı Devleti ile Avusturya arasında imzalanan Zitvatorok 
Antlaşması’nın 2. maddesinde Roma Kayseri olarak elkab 
kullanılması karara bağlanmıştı (Köhbach, 2011: 161). Ancak 
Osmanlı Devleti’nin kendisini Avusturya ile eşit görmemesi 
dolayısıyla zaman zaman antlaşmadaki bu maddeye uygun 
hareket etmediği anlaşılmaktadır.  

Osmanlı Devleti de bu talebi uygun görmüş ve resmi 
yazışmalarda Roma İmparatoru lafzını kullanmaya başlamıştır. 
Yazışmalarda kullanılan hitap şekillerinin bir üstünlük vasıtası 
olduğu ve Avusturya murahhaslarının aslında bu konuda önemli 
bir başarı kazandıkları ortadadır.  

Yeni Çağ Tarihi

51



Barış anlaşması imzalandıktan sonra görüşmelere katılan 
delegelere ziyafet verilmesi ve at hediye edilmesi de uygulanan 
bir diğer gelenektir (Öğe, 2022a: 550).   

Pasarofça Antlaşması’nın kendisinden önce imzalanan 
antlaşmalardan farklı olarak değerlendirilebilecek en önemli 
özelliği ticaret antlaşmasının ayrı bir şekilde ele alınarak 
antlaşma imzalanmasıdır. Daha önce imzalanan antlaşmalarda 
ticaret ile ilgili meseleler antlaşma içerisinde değerlendirilirken 
bu antlaşma da ticaret konusunun ayrı bir uzmanlık gerektirmesi 
dolayısıyla ayrı olarak ele alınması talebi Avusturya 
murahhaslarından gelmiştir. Böylece sınırların belirlenmesi ile 
ilgili hükümler (BOA. DVN. SNMH 6-256., 218- 219) ve ticaret 
ile ilgili hükümler ayrı görüşmeler yoluyla karara bağlanmıştır. 
Dolayısıyla iki farklı antlaşma imzalanmıştır. Pasarofça 
Antlaşmasının tasdiki amacıyla Avusturya murahhaslarından 
Kont Virmont büyükelçi olarak İstanbul’a mevkidaşı Silahdâr 
İbrahim Paşa da Viyana’ya geldi (Köhbach, 2021: 147 - 162). 

4.1. Pasarofça Ticaret Antlaşması 

Karlofça Antlaşması’ndan farklı olarak Pasarofça 
Antlaşması’nda ticaret ile ilgili yapılacak müzakereler 
antlaşmadan ayrı olarak ele alınmıştır. Avusturya 
murahhaslarının bakış açısına göre Karlofça Anlaşmasında bir 
nizama bağlanmamış olması dolayısıyla alınan kararların 
uygulanmasında problemler yaşanmış, istenilen sonuçlar 
alınamamıştı. Bu nedenle Pasarofça Anlaşmasında ticaret ile 
ilgili konular antlaşma hükümleri dışında müzakere edilerek 
karara bağlanmıştır. Avusturya Franz Anselm von 
Fleischmann’ı, (Ercan, 2019: 43 - 44) Osmanlı Devleti de 
Ticaret ile ilgili meselelerin ayrı bir uzmanlık gerektirmesi 
dolayısıyla görüşmelere anlaşmayı imzalayan delegeler yerine 
Seyfullah Ağa’yı (Öğe, 2022a: 214) murahhas olarak 
görevlendirmiştir. Ancak murahhaslara gönderilen mektuplarda 

Yeni Çağ Tarihi

52



Seyfullah Efendi ile de görüş alışverişinde bulunulması 
istenmiştir (Öğe, 2022a: 216). Yapılan müzakereler neticesinde 
ticaret konuları anlaşmadan ayrı ele alınarak karara 
bağlanmıştır. Ticari faaliyetler devletler açısından son derece 
önemli bir konu idi. Uygulamada problemler ile karşı karşıya 
kalındıkça yeni çözüm yolları da ortaya çıkmıştır.  

     Antlaşmada ticaret ile ilgili meselelerin oldukça ayrıntılı 
bir şekilde ele alınarak karara bağlanmış olduğu görülmektedir. 
Ancak uygulamada yine de bir kısım olumsuzlukların 
yaşandığını görmekteyiz (Kurtaran, 2016: 743 - 770). Örneğin 
antlaşma hükümlerine aykırı olarak Nemçe tacirinden alınan 
vergiler Belgrad gümrükçülerinden tahsil edilerek geri 
ödenmiştir (BOA.AE.SABH. I 273/18374). Yine antlaşmanın 
sekizinci maddesinde kararlaştırılan hususa aykırı yaşanan 
gelişme üzerine Avusturya sefaretinin takriri dolayısıyla 
ilgililere buyuruldu gönderilmiştir (BOA.DVN. DVE. 2.61.). Bu 
dönemde ticari faaliyetleri aksatan önemli bir problemin 
korsanlık meselesi olduğu ifade edilebilir. Ticari faaliyetlerin 
güvenli bir şekilde yapılabilmesi için devletler gerekli tedbirleri 
alsa da bazı olumsuzlukların meydana geldiği görülmektedir. 
Mesela Sardon bölgesi yakınlarında Kosto Selzovik adlı gemi 
korsanlar tarafından batırılmış ve yüküne zarar verilmiştir 
(BOA. C. HR. nr. 144/7153). Osmanlı Devleti yapılan bu 
antlaşma ile ticari açıdan Avusturya’ya da önemli ayrıcalıklar 
tanımıştır. Gerçi antlaşma maddeleri her ne kadar karşılık 
prensibi gözetilerek hazırlanmış gibi görünse de uygulamada 
Avusturya daha fazla istifade etmiştir. Osmanlı Devleti’nde 
Avrupa’da olduğu gibi burjuva sınıfı hiçbir zaman mevcut 
olmamıştı. Büyük ölçekli sermaye oluşamamış, en zengin 
tüccarın bile zenginlik açısından orta düzeydeki bir görevli olan 
sancakbeyi ile bile yarışabilecek düzeyde değildi (İnalcık, 2006: 
669). Büyük sermayenin oluşmayışı dolayısıyla belki de 
antlaşma maddelerinde yer alan hükümler Osmanlı Devleti 

Yeni Çağ Tarihi

53



açısından da Avusturya ile aynı şartları içermiş olmasına 
rağmen, ticari faaliyetlerde yeteri kadar istifade edememesine 
sebep olmuştur. Osmanlı Devleti açısından da ticari faaliyetler 
son derece önemliydi. Erken dönemlerden itibaren Osmanlı 
Devleti ticareti geliştirmek amacıyla Venediklilere, Ragusa, 
Cenova, Floransa gibi İtalyan şehir devletlerinin vatandaşlarına 
ayrıcalıklar tanımıştı (Pamuk, 2014: 57). Burada gözden 
kaçırılmaması gereken konu Osmanlı Devleti bu imtiyazları 
tanırken İslam hukukuna göre hareket eder, yeni bir imtiyaz için 
şeyhülislamdan fetva alırdı (İnalcık, 2000: 245). Her ne kadar bu 
anlaşma tek taraflı da olsa karşı taraftan da zımnen karşılık 
beklenirdi. Aksi durumda antlaşmayı tek taraflı olarak 
feshederdi (İnalcık, 2000: 245).  Zamanla bu ayrıcalıklar hem 
daha fazla devlet tüccarına verilmiş, hem de yararlandıkları 
ayrıcalıklar artmıştır. Osmanlı Devleti’nin güçlü olduğu 
dönemde olumsuz etkilerini pek fazla hissetmediği bu durum 
daha sonraki dönemde Osmanlı Devleti’nin kendi tüccarlarını 
Avrupalılar karşısında rekabet edemez duruma düşürmüştür. 
Osmanlı Devleti yeni ticaret yolları bulunana kadar ipek ve 
baharat yollarının kontrolünü elinde tutmuş ve ticari 
faaliyetlerden önemli bir gelir elde etmiştir. Ancak yeni ticaret 
yolları Osmanlı Devleti’nde Şam, Halep, Bağdat, Diyarbakır, 
Bursa gibi kumaş sanayisinin geliştiği şehirleri de olumsuz 
etkilemiş ve önemini kaybetmesine sebep olmuştur (Çadırcı, 
1994: 125).  

Osmanlı Devleti açısından bu antlaşmada asla taviz 
verilmeyecek, pazarlık konusu dahi edilmeyecek konu 
Karadeniz ticaretidir. Avusturya tüccar gemilerinin Karadeniz’e 
çıkmasına kesinlikle izin verilmemiştir.  Osmanlı Devleti 
açısından Karadeniz bu dönemde bir iç deniz konumunda idi. O 
nedenle Avusturya ticaret gemilerinin Karadeniz’e çıkmasına 
mani olunmuştur. Avusturya gemilerinin belirlenen iskelelere 
ticari mallarını getirmesi ve oradan Osmanlı gemileriyle 

Yeni Çağ Tarihi

54



Karadeniz’deki limanlara taşınması suretiyle ticari faaliyetlere 
müsaade edilmiştir. Osmanlı Devleti Karadeniz’e diğer 
devletlerin gemilerinin girmesine izin vermek istememesinin bir 
diğeri sebebi olarak Karadeniz ticaretinin bu dönemde oldukça 
kazançlı olması gösterilebilir (Bostan, 2007: 125 - 152). Harp 
malzemesi olabilecek maddelerin ticareti Osmanlı Devleti 
tarafından yasaklanırken,  Avusturya tüccarlarının yüzde üç 
gümrük vergisi ödemek şartıyla (300 akçelik selamet akçesi 
hariç olmak üzere) ticaret yapmalarına izin verilmiştir. Ayrıca 
antlaşma hükümleri içerisinde daha önce karşılaşılan problemler 
ile ilgili olarak ortaya çıkması muhtemel durumlar da 
maddelerin içerisine dâhil edilmiştir. İki devlet arasında sulhun 
bozularak bir savaş hali olması durumunda tüccarların herhangi 
bir zarar görmemesi için gerekli düzenlemeler yapılmıştır. O 
dönem şartları düşünüldüğünde Osmanlı Devleti’nin 
Avrupa’daki en önemli rakibi konumunda olan Avusturya ile 
barış döneminin sona ermesi pek de uzak bir ihtimal değildir. 
Olası bir savaş durumunda ise tüccarların zarar görmemesi için 
gerekli düzenlemeler yapılarak güvence altına alınmıştır. Bu 
güvenceler sadece Osmanlı Devleti açısından bağlayıcı değil 
Avusturya açısından da bağlayıcıdır. Dolayısıyla her iki tarafın 
tüccarları da bir savaş durumu söz konusu olursa kendilerine ve 
sermayelerine herhangi bir zarar gelmemesi için gerekli 
güvenceye sahip olmuşlardır.    

      Anlaşma hükümleri bir bütün olarak değerlendirildiğinde 
Avusturya açısından karlı bir antlaşma olduğu düşünülebilir. 
Ancak Osmanlı tüccarları da aynı haklardan istifade 
edebilirlerdi. Ticari faaliyetler açısından Osmanlı Devleti’nin 
diğer Avrupa devletlerine oranla daha geride bulunması ticari 
hükümlerden yeteri kadar yararlanamamasının bir sebebi olarak 
ifade edilebilir. Avusturya bu antlaşma ile Fransa, İngiltere ve 
Hollanda gibi ülkelere tanınmış olan ayrıcalıklardan yararlanma 
hakkı elde etmiş oldu. Ancak Avusturya’nın Avrupa 

Yeni Çağ Tarihi

55



politikasındaki etkisinin uzun süre devam etmeyeceği ve daha 
sonraki dönemde onun da parçalanma sürecine gireceğini ifade 
edebiliriz. Dolayısıyla Osmanlı Devleti’nde ticari faaliyetlerde 
İngiltere ve Fransa gibi devletler ön plana çıkarken Avusturya 
geri planda kalmıştır.  

 

5. SONUÇ 

Pasarofça Antlaşması Osmanlı diplomasisinin 
gelişiminde Karlofça Antlaşması kadar olmasa da önemli 
değişimler meydana getirmiştir. Karlofça Antlaşması ile 
Osmanlı Devleti’nin artık Avrupa karşısında güç kaybetmeye 
başladığı ve gerek diplomasi gerekse siyasi açılardan bazı 
anlayış değişikliklerini beraberinde getirmesi söz konusudur.  

Pasarofça Antlaşması daha önce karara bağlanmış ancak 
tam olarak uygulanmamış ya da ilk kez ortaya çıkan diplomatik 
temayüllerin yerleşmesi açısından etkili olmuştur. Karlofça 
müzakerelerinde Osmanlı murahhasları Avusturya hükümeti 
tarafından atanan tercümanın, murahhaslar ile aynı masada 
oturmasına izin vermemişler,  ayak üzere durarak görevini 
yerine getirmesine müsaade etmişlerdir. Pasarofça 
görüşmelerinde bu sefer Avusturya murahhasları bu konuyu 
Osmanlı Devleti’ne karşı kullanmışlardır. Eflak Voyvodası’nın 
(Johann Mavrokordato) tercümanlık görevine getirilmesi bir 
protokol problemini de beraberinde getirmiştir. İki tuğlu bir 
yönetici olan Eflak Voyvodası’nın kendisinden protokol 
açısından daha düşük seviyede olan murahhasların yanında 
ayakta beklemesi uygun düşmediğinden dolayı onun tercümanı 
görevlendirilerek bu konu çözülmüştür.  

Pasarofça Antlaşması’nda Osmanlı Devleti tarafından 
görevlendirilen murahhasların yetki belgelerinin tuğralı 
olmaması ve Venedik ile müzakere etme yetkisinin verilmemiş 
olması Avusturya murahhaslarının itirazına sebep olmuştur. Bu 

Yeni Çağ Tarihi

56



konu arabulucu devlet elçilerinin de tavassutu ile Avusturya 
murahhaslarının talebine uygun olarak çözülmüştür. 
Murahhasların padişah tuğralı yetki belgelerinin olması 
zorunluluğu bu müzakereler esnasında ortaya çıkmış olan bir 
konudur.  

Müzakereler esnasında gündeme gelen bir diğer konu da 
yazışmalarda Avusturya imparatoru için kullanılacak elkab ile 
ilgilidir. Bu konu aslında Zitvatorok Antlaşması’nda gündeme 
gelmiş ve karara bağlanmıştı. Osmanlı Devleti’nin yazışmalarda 
“Nemçe Çasarı” şeklinde kullandığı unvan Avusturya 
murahhaslarının itirazına sebep olmuştur. Neticede “Roma 
imparatoru” unvanının yazışmalarda kullanılması kararı kabul 
edilmiştir.  

Bu antlaşmada belirtilmesi gereken ve diplomatik 
temayüllerin şekillenmesinde etkili olan en önemli konu ticaret 
ile ilgili meselelerin ayrıca ele alınarak karara bağlanması 
olacaktır. Daha önceki uygulamalarda ticaret ile ilgili meseleler 
ana hatlarıyla antlaşma içerisinde yer almakta ve sonrasında 
uygulanmaktaydı. Karlofça Antlaşması’nda ticari açıdan istediği 
sonuçları alamayan Avusturya, bu konunun ayrıca ele alınarak 
çözümlenmesi talebini gündeme getirmiştir. Bu talep Osmanlı 
Devleti tarafından kabul edilmiştir. Pasarofça Antlaşması’nın 
daha önce imzalanan antlaşmalardan en belirgin farklı özelliği 
olarak ifade edilebilecek konu budur. Ticaret antlaşması 
dışındaki konular ilk defa bu antlaşmada ortaya çıkan hususlar 
olmayıp farklı antlaşmalarda gündeme gelerek karara bağlanmış 
konulardır.  

Ticari müzakerelerde Osmanlı Devleti açısından asla 
taviz verilemeyecek konu Karadeniz ticareti ile ilgili olmuştur. 
Osmanlı Devleti görüşmelerde Karadeniz’e Avusturya 
gemilerinin çıkmasına asla müsaade etmeme stratejisi izlemiştir. 
Neticede bu konuda Osmanlı Devleti’nin izlediği politika 

Yeni Çağ Tarihi

57



başarılı olmuş ve Avusturya tüccar gemilerinin Karadeniz’e 
çıkmasına müsaade edilmemiştir. Ticaret ile ilgili hükümler bir 
bütün olarak değerlendirildiğinde aslında başarısız bir antlaşma 
olduğunu söylemek mümkün değildir. Ancak uygulamada 
Osmanlı tüccarlarının bu karşılık hükümlerinden yeteri kadar 
istifade edememiş olması tek taraflı bir antlaşma gibi 
algılanmasına sebep olmuştur.  

Dönemin yükselen gücü olan Avusturya bu gücünün 
etkilerini diplomasi alanında da görmeye başlamıştır. Ancak 
Avrupa siyasetinde etkisinin çok fazla sürmeyeceği ve gücünü 
fazla muhafaza edemeyeceği söylenebilir. Özellikle Sanayi 
İnkılabı ile birlikte İngiltere ve Fransa sadece Avrupa’da değil 
dünyadaki diğer ticari sahalarda da etkili devletler olarak 
karşımıza çıkmıştır.  

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

58



KAYNAKÇA   

Allahverdi, R. Ş (2022), Pasarofça Müzakereleri Ve Sınır 
Tahdidinde Yaşanan Diplomatik Krizler, Süleyman 
Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal 
Bilimler Dergisi,55, 292 - 307. 

Anderson, M. S. (1993), The Rise of Modern Diplomacy 1450-
1919, London and New York: Longman Group Limited. 

Beydilli, Kemal. (2007), Sefaret ve Sefaretnâme Hakkında Yeni 
Bir Değerlendirme, Osmanlı Araştırmaları, 30, 8 - 30.  

Boa. DVN. DVE. 2.61.  

Boa. C. HR. nr. 144/7153.   

Boa. AE. Sabh. I. nr. 273/18374 

Boa. Dvn. Dve. 2.61.  

Boa Dvn. Snmh 6-256.  

Bostan, Hanefi. (2007), Fetihten Yunan İsyanına Kadar Doğu 
Karadeniz Bölgesinin Demografik Yapısı., Başlangıçtan 
Günümüze Pontus Sorunu. Trabzon: Serander Yayınları.   

Bull, Hedley. (2012), The Anarchial Socitey: A Study of Order 
in World Policits. New York: Columbia University 
Press. 

Büyükaksoy, Ahmet. (2019), Alman Seyyah Karl Ludwig Von 
Pöllnitz’in Gözünden Dâyezâde İbrahim Paşa’nın 
Viyana Elçiliği.” Harp ve Sulh: 300. Yılında Pasarofça 
Antlaşması Sempozyumu Bildirileri, Hazırlayan Gültekin 
Yıldız, İstanbul: Milli Savunma Üniversitesi Yayınları, 
129-140. 

Callieres,   Fronçeis De. (1983), The Art of Diplomacy. Boston: 
University of America,  

Yeni Çağ Tarihi

59



Çadırcı, Musa. (1994), Tanzimat Döneminde Anadolu 
Kentleri’nin Sosyal ve Ekonomik Yapıları, Ankara: Türk 
Tarih Kurumu. 

Daban, Cihan. (2016), Uluslararası İlişkilerde Siyasal Aktörler, 
Bürokrasi ve Jeopolitik Bağlamında Diplomasi: Türkiye 
Cumhuriyeti Örneği, BEU Akademik İzdüşüm / 
Academic Projection, 2 2, 22-50. 

El Haj, Rıfa’at Ali Abou. (Aralık 1999), Karlofça’da Osmanlı 
Diplomasisi II”, Tarih ve Toplum, (Çev: Yasemin Saner 
Gönene), 192, 359 - 365. 

Emecen, Feridun M. (2007), Çağdaş Osmanlı kaynaklarında 
uzun savaşlar ve Zitvatorok Antlaşması ile ilgili algılama 
ve yorum problemleri, Osmanlı Araştırmaları, XXIX, 
87-97. 

Ercan, Hüseyin  Onur. (2019), Pasarofça Antlaşması (1718) ve 
Diplomasi, Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü. 

Erim,   Nihat. (1953), Devletlerarası Hukuku ve Siyasi Tarihi 
Metinleri. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Girgin, Kemal. (1994), Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemleri 
Hariciye Tarihimiz, Ankara: Türk Tarih Kurumu.  

Hamilton, K. & Langhorne, R. (1995), The Practice of 
Diplomacy. London - New York: Routledge. 

Hitzel, Frédérick. (2010), Diplomatik Armağanlar: Osmanlı 
İmparatorluğu ile Batı Avrupa Ülkeleri Arasında Modern 
Çağda Yapılan Kültürel Değiş-Tokuş,  Harp ve Sulh 
Avrupa ve Osmanlılar, Editör Dejanirah Couto, Çeviren 
Şirin Tekeli, İstanbul: Kitap Yayınevi, 243 - 257.   

Hurewitz, J.C. (1961), The Europenization of Ottoman 
Diplomacy: The Conversion from Unilateralism to 

Yeni Çağ Tarihi

60



Reciprocity in the Nineteenth Century,  Belleten,  XXV, 
99, 455-466. 

İnalcık, Halil. (2006), Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve 
Sosyal Tarihi 1500-1914. II, İstanbul: Eren Yayınları.  

İnalcık, Halil. (2000), İmtiyâzât, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi (DİA) Cilt XXII, İstanbul: Türkiye 
Diyanet Vakfı, 245 - 252. 

Ingro, Charles. (2011), The Habsburg-Ottoman Wars And The 
Modern World, The Peace of Passorowitz 1718, Editör  
Charles Ingro - Nikola Samardzic - Jovan Pesalj, 
Indiana: Purdue University Press, 3 - 8. 

Muahedat, İstanbul Atatürk Kitaplığı, MC_Yz_K_0004, 956 
MUA 1, 17b-19b.  

Münşeat Mecmuası, İ.Ü. Nadir Eserler Kütüphanesi, T3104.  

Klesl, Wolfgang. (1967), Michael und Leopold von Talman: 
Beitrag zur Geschichte einer Tiroler Diplomaten familie 
aus dem Pustertal, Der Schlern: Monatszeitschrift für 
Südtiroler Landeskunde, 41, 526-530. 

Kılıç, Deniz. (2017 ), Ziştovi ve Yaş Görüşmeleri Örneği 
Üzerinden Osmanlı Diplomasisini Okumak,  Cihannüma 
Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi, 3, 95-107.  

Köhbach, Markus. ( 2011), Çesar veya İmparator ? Jitvatorok 
Andlaşması’ndan (1606) sonra Roma Kayzerlerinin 
Osmanlılar tarafından telakkubu hakkında, Tercüme 
Yusuf Alperen Aydın, Tarih Dergisi, 37, 159-170. 

Köprülü, Fuat.  (1999), Osmanlı Devletinin Kuruluşu, Ankara: 
Türk Tarih Kurumu. 

Kuran, Ercüment. (1988), Avrupa’da Osmanlı İkamet 
Elçiliklerinin Kuruluşu ve İlk Elçilerin Siyasi 

Yeni Çağ Tarihi

61



Faaliyetleri 1793-1821, Ankara: Türk Kültürünü 
Araştırma Enstitüsü.  

Kurtaran, Uğur. (2016), XVIII. Yüzyılda Osmanlı Devleti ile 
Avusturya arasındaki ticaret antlaşmaları ve yaşanan 
değişimler (1718-1791), 9, 2, 743 - 770. 

Kütükoğlu, Mübahat S. (1994), Diplomatik, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslam Ansiklopedisi (DİA), IX, İstanbul: Türkiye 
Diyanet Vakfı.  

Molnár,   F. Monika. (1999), Karlofça Antlaşması’ndan Sonra 
Osmanlı Habsburg Sınırı (1699-1701), Osmanlı, I, Editör 
Güler Eren, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları,  472-479. 

Molnár,   F. Monika. (2002),  Venedik Kaynaklarında Karlofça 
Antlaşması: Diplomasi ve Tören, Türkler, Çeviren 
Gökçen Sert, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 783- 791. 

Nicholson, H. (1950), Diplomacy, London - New York: Oxford 
University Press.  

ÖĞE, Mustafa. (2022a), Esnâ-ı Musâlahada Tevârüd Eden 
Mekâtib: Metin ve Değerlendirme (Pasarofça anlaşması 
(21 Temmuz 1718) sürecindeki yazışmalar, Doktora 
Tezi, Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Öğe, Mustafa. (2022b), Osmanlı delege (murahhas) 
mektuplarına göre Pasarofça Antlaşması’nda Osmanlı-
Venedik müzakereleri ve tarafların diplomatik hamleleri, 
Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 21, 84, 1800-1810. 

Özkan, Selim. H. (2017), Osmanlı Devleti ve Diplomasi. 
İstanbul: İdeal Kültür Yayıncılık. 

Pamuk, Şevket. (2014), Türkiye’nin 200 Yıllık İktisadi Tarihi, 
İstanbul: İş Bankası Yayınları. 

Yeni Çağ Tarihi

62



Refik, Ahmet. (1332), Pasarofça Muahedesinden sonra 
Viyana’ya sefir izamı, Tarih-i Osmanî Encümeni 
Mecmuası, 40, 211-227.  

Rudolph,  Harriet. (2016), Yeniçağ’ın başlangıcında 
imparatorlukta Türk elçileri - 1562’de İbrahim Bey’in 
elçiliği örneğinde iktidarın sergilenmesi, yabancıyla 
karşılaşma tecrübesi ve hatırlama kültürü, Tarih Dergisi, 
63, 127-155. 

Samardzic, Nikola. (2011), The Peace of Passorowitz 1718: An 
Introduction,  The Peace of Passorowitz 1718, Editör  
Charles Ingro - Nikola Samardzic-Jovan Pesalj, Indiana:  
Purdue University Press, 9 - 38. 

Sander, Oral. (1987), Anka’nın Yükselişi ve Düşüşü Osmanlı 
Diplomasi Tarihi Üzerine Bir Deneme. Ankara: A. Ü. 
Siyasal Bilgiler.  

Sarı, Serkan. (2019), Yapılmamış Bir Rus Seferi İçin Sürsat 
Bedeli Tahsili (1712 Sürsat Bedeli Tahsili), II. 
Uluslararası Türk-Rus Dünyası Akademik Araştırmalar 
Kongresi, 15 – 17 Kasım 2019, Editör Selma Yel, 
Osman Köse, Ankara: Asos Yayınları, 269 - 284. 

Topal,   Mehmet. (2018), Silâhdâr Fındıklılı Mehmed Ağa, 
Nusretnâme İnceleme Metin (1106-1133/1695-1721). 
Ankara: Türkiye Bilimler Akademisi. 

TÜRK DİL KURUMU SÖZLÜĞÜ, https://sozluk.gov.tr/,  
15.11.2025.  

Turan, Namık Sinan. (2004),  Osmanlı diplomasisinde Batı 
imgesinin değişimi ve elçilerin yetkisi, Trakya 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 5, 2, 57-
86. 

Tuncer,   Hüner. (1995), Eski ve Yeni Diplomasi, Ankara: Ümit 
Yayıncılık,  

Yeni Çağ Tarihi

63

https://sozluk.gov.tr/


Tuncer, Hüner. (1984), Tarihte ve Günümüzde Ad Hoc 
Diplomasisi.” Milletlerarası Hukuk ve Milletlerarası 
Özel Hukuk Bülteni, IV, 1, 50-57.  

Unat,  Faik Reşit. (1987), Osmanlı Sefirleri ve Sefaretnameleri. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu.  

Uzunçarşılı,   İ. H. (1988), Osmanlı Tarihi IV/2. Ankara: Türk 
Tarih Kurumu.  

Versan, Vakur. (1999) Osmanlı Devletinde Tanzimat’tan Sonra  
Batı  Devletler Hukukunun  Benimsenmesi, Çağdaş  
Türk Diplomasisi 200 Yıllık Süreç, Editör İsmail Soysal, 
Ankara: Türk Tarih Kurumu, 105 -112. 

Yalçınkaya, Mehmed Alaaddin. (2010), The First Permanent 
Ottoman Embassy in Europe: The Embassy of Yusuf 
Agah Efendi to London, (1793–1797), İstanbul: İsis.  

Yaycıoğlu, Ali. (2021), Karlofça Ânı: Osmanlı İmparatorluğu  
18. yüzyıla nasıl başladı?, Tarih ve Toplum - Yeni 
Yaklaşımlar, 18, 8-56.  

Yeşil,  Fatih. (2014),  How to be(come) an Ottoman at the end 
of the Eighteenth Century, Osmanlı Araştırmaları, 44, 
123 - 139.  

Zinkeisen, J. W. (2011), Osmanlı İmparatorluğu Tarihi V. 
İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

 

 

 

 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

64



Ek 1. İstanbul Atatürk Kitaplığı, MC_Yz_K_0004 demirbaş ve 
956 MUA 1, Pasarofça Ticaret Antlaşması Metni. 

 

 

Yeni Çağ Tarihi

65



 

 

Yeni Çağ Tarihi

66



TÜRKİYE VE DÜNYADA 

YENİ ÇAĞ TARİHİ

YAZ Yayınları
M.İhtisas OSB Mah. 4A Cad. No:3/3

İscehisar / AFYONKARAHİSAR
Tel : (0 531) 880 92 99

yazyayinlari@gmail.com • www.yazyayinlari.com

yaz
yayınları


	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3




