
TÜRKİYE VE DÜNYADA 

PLASTİK SANATLAR

Editörler

Doç.Dr. Gökçe Aysun KILIÇ

Dr.Öğr.Üyesi Mehmet Ali GÖKDEMİR

yaz
yayınları



 

 
 

Türkiye ve Dünyada  

Plastik Sanatlar 

 

 

 
Editörler 

Doç.Dr. Gökçe Aysun KILIÇ 

Dr.Öğr.Üyesi Mehmet Ali GÖKDEMİR 

 

 

 

 

 
2025 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Türkiye ve Dünyada Plastik Sanatlar 

 

Editörler:  Doç.Dr. Gökçe Aysun KILIÇ 

Dr.Öğr.Üyesi Mehmet Ali GÖKDEMİR 

 

 

© YAZ Yayınları 

Bu kitabın her türlü yayın hakkı Yaz Yayınları’na 
aittir, tüm hakları saklıdır. Kitabın tamamı ya da 
bir kısmı 5846 sayılı Kanun’un hükümlerine göre, 
kitabı yayınlayan firmanın önceden izni 
alınmaksızın elektronik, mekanik, fotokopi ya da 
herhangi bir kayıt sistemiyle çoğaltılamaz, 
yayınlanamaz, depolanamaz. 

 

E_ISBN    978-625-8678-26-0 

Aralık 2025 – Afyonkarahisar 

 

 

Dizgi/Mizanpaj: YAZ Yayınları 

Kapak Tasarım: YAZ Yayınları 

 

 

YAZ Yayınları. Yayıncı Sertifika No: 73086 

M.İhtisas OSB Mah. 4A Cad. No:3/3 
İscehisar/AFYONKARAHİSAR 

www.yazyayinlari.com 

yazyayinlari@gmail.com 



 

İÇİNDEKİLER 

 
Mekânın Kültürel Bellek Olarak İşlevi ve Sanat ............ 1 
Serpil AKDAĞLI 

Günümüz Heykel ve Yerleştirme Sanatında           
Anamorfik Uygulamalar ve Alternatif Üretim          
Biçimleri .............................................................................. 24 
Asuman AYPEK ARSLAN, Zeynep TUNÇEL KAHYAOĞLU 

Sanatın Nesneyle İmtihanı: Dönüşüm Estetiği Üzerine 
Teorik Bir Bakış  ................................................................ 49 
Banu YÜCEL 

Çağdaş Alman Resminde Figüratif Bir Dil: Yeni         
Leipzig Okulu ..................................................................... 69 
Çiğdem DOĞAN ÖZCAN, Şemsi ALTAŞ 

Sesin Sanat Nesnesine Dönüşümü ve Ses         
Enstalasyonları ................................................................... 86 
Aslı ASLAN SEVİNÇ 

Sanat Nesnesi Olarak Çöp, Brikolör Olarak Sanatçı ..... 106 
Mustafa SEVİNÇ 

Başkaldırıdan Tüketime: Fotoğraf Sanatında “Estetik 
Hata”nın Ontolojik ve Kültürel Dönüşümü .................... 124 
Yeliz TUNA 

Sürdürülebilirlik Bağlamında Ahşap Heykel     
Uygulamaları: Bir Kampüs Projesi Örneği ..................... 150 
Mustafa SEVİNÇ, Aslı Aslan SEVİNÇ 

 



 

Materyalite, Mekân ve Algı: Çağdaş Enstalasyon     
Sanatında Malzemenin Rolü ............................................. 170 
Sibel TİMUR, Tolga GÜROCAK 

Modern Türk Seramik Sanatında Kültürel Motifler ...... 186 
Mehmet Ali GÖKDEMİR, Zehra ŞEN 

Joshua Vermillion’un Mimari Alandaki 3B Tasarım 
Çalışmalarında Kullandığı Renkler ................................. 202 
Terfa AKYEL, Mehmet Ali GÖKDEMİR 

Görünmeyeni Temsil Etmek: Sanatın Bilime Katkısı   
Bilimin Sanata Etkisi ......................................................... 219 
Ayça ALPER AKÇAY, Basri GENÇCELEP, Murat ASLAN 

Baskıresim Sanatında Minimalist Yaklaşımlar ............... 239 
Rabiha ARSLAN YILDIRIM 

Sanat Eğitimi Bağlamında Kültürel Kimlik ve           
Sanatsal Üretim  ................................................................. 253 
Betül KURT 

Erzurum Turnalı Opeli ile Yapılan Kadın Yüzük,          
Kolye Ucu ve Küpe Aksesuarları ...................................... 261 
Mikail SEVİNDİK, Suna TOPÇULU, Atila DİLER 

Çağdaş Sanatta Plastik ve Ekosistem: Posthümanist          
Bir Yaklaşım ....................................................................... 286 
Neslihan Dilşad DİNÇ 

Peter Kogler’in Baskıresimleride Karınca İmgesi:     
Kolektif Bilinç ve Mekânsal Algı ...................................... 305 
Gökçe Aysun KILIÇ 

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Bu kitapta yer alan bölümlerde kullanılan kaynakların, görüşlerin, 
bulguların, sonuçların, tablo, şekil, resim ve her türlü içeriğin 

sorumluluğu yazar veya yazarlarına ait olup ulusal ve uluslararası 
telif haklarına konu olabilecek mali ve hukuki sorumluluk da 

yazarlara aittir." 

 



MEKÂNIN KÜLTÜREL BELLEK OLARAK 
İŞLEVİ VE SANAT 

 

Serpil AKDAĞLI1 

 

1. GİRİŞ 

Sanat, mekânın kültürel bellek işlevini dönüştüren, 
zenginleştiren ve yeniden inşa eden bir araçtır. Mekân, sanatçılar 
için hem bir malzeme hem de bir anlatım alanı olarak işlev görür. 
Bu süreç, geçmişin izlerini bugüne taşırken, aynı zamanda 
mekânın belleğini geleceğe dair yeni anlatılarla genişletir. 
Mekân, kültürel belleğin hem taşıyıcısı hem de inşasında kritik 
bir rol oynar. Toplumlar, mekânlar aracılığıyla geçmişlerini 
anımsar, toplumsal kimliklerini şekillendirir ve bu belleği gelecek 
kuşaklara aktarır. Mekân, kültürel belleği sadece barındırmakla 
kalmaz, aynı zamanda ona yeni anlamlar katar ve toplumsal 
kimliği pekiştirir. Bu nedenle, mekânların korunması, geçmişin 
hatırlanması ve kültürel mirasın sürdürülebilirliği açısından 
büyük önem taşır. Mekân ve sanatın buluştuğu bu diyalog, 
bireyler ve toplumlar için daha derin bir bağ ve anlayış yaratır. 
Mekânın kültürel bellek olarak işlevi ile sanat arasındaki ilişki, 
mekânın tarihsel, sosyal ve duygusal anlamlarının sanat yoluyla 
yeniden yorumlanması ve aktarılmasıyla şekillenir. Bu ilişki, hem 
mekânın geçmişte taşıdığı anlamları gün yüzüne çıkarır hem de 
sanatın belleği canlandırıcı, dönüştürücü ve eleştirel rolünü 
ortaya koyar. 

Mekân, fiziksel, felsefi, sosyal ve kültürel bağlamlarda 
farklı yorumlanabilen bir kavramdır. Fiziksel olarak mekân, bir 

 
1  Doçent, Kütahya Dumlupınar Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Resim Bölümü, 

ORCID: 0000-0003-1617-6302. 

Plastik Sanatlar

1



nesnenin, olayın veya canlıların var olabileceği, yer kapladığı ve 
içinde hareket edebileceği üç boyutlu bir alanı ifade eder. Bu, 
fiziksel dünyada belirli sınırlarla tanımlanabilir ve 
gözlemlenebilir bir varlık ya da yer olabilir. Mekân, uzayda bir 
konumu bulunan, genişlik, yükseklik, derinlik ve hacim gibi 
ölçülebilir boyutlara sahiptir. Fiziksel sınırlarla tanımlanabilirliği 
bakımından mekânın doğal ve yapay birçok türü bulunmaktadır. 
Dağlar, denizler, ormanlar, göller doğal mekânlar iken evler, 
yollar, köprüler, parklar yapay fiziksel mekânlar olarak 
sayılmaktadır. Felsefi anlamda mekân, varlığın içinde bulunduğu 
ya da var olabileceği bir kavramdır. Zamanla birlikte ele alınarak, 
varlığın deneyimlenebilirliği açısından önemli bir yer tutar. Isaac 
Newton'a göre mekân, mutlak ve değişmez bir kavramdır. 
Newton, mekân kavramını fiziksel dünyadaki olayların yer aldığı, 
hiçbir şeyden etkilenmeyen ve kendisi de herhangi bir şey 
tarafından değiştirilemeyen bir "zaman dışı" altyapı olarak 
tanımlamıştır. Newton’un mekân anlayışı, zamanla birlikte ele 
alınır. Hem mekân hem de zaman mutlak ve değişmezdir. Zaman, 
mekândan bağımsız olarak akar ve her yerde aynı hızda ilerler. 
Bu nedenle, Newton’un mekâna bakışı, hem fizik hem de felsefi 
düşünce açısından klasik bir çerçeve sunar (Shein, 2012: 21-38). 
Gottfried Wilhelm Leibniz, mekân kavramını Newton'un mutlak 
mekân anlayışına karşı çıkarak, bağıntısal (relasyonel) bir kavram 
olarak tanımlamıştır. Ona göre mekân, nesnelerin birbirleriyle 
olan düzenlenişi ve ilişkilerinden ibarettir. Leibniz'e göre mekân, 
nesnelerin birbirine göre nasıl düzenlendiğini ve konumlandığını 
ifade eder. Mekân, nesneler olmadan düşünülemez. Yani, 
nesnelerin olmadığı bir mutlak mekân var olamaz. Mekân, 
nesnelerin birbirine göre uzaklıkları, yönleri ve ilişkileriyle 
tanımlanandır. Bağımsız bir varlık değil, nesneler arasındaki 
ilişkilerden türeyen bir kavramdır. Soyut olarak mekân, bir varlık 
ya da fiziksel bir şey değildir; yalnızca nesneler arası ilişkilerin 
bir ifadesidir (Lin, 2016: 447-464). Leibniz’in bağıntısal mekân 
anlayışı, modern fizikte görelilik teorisine daha yakın bir düşünce 

Plastik Sanatlar

2



olarak görülür. Özellikle Albert Einstein’ın genel görelilik teorisi, 
uzayın ve zamanın varlıkların ve enerjinin etkisiyle şekillendiğini 
göstererek, Leibniz’in mekân anlayışını bilimsel bir temele 
oturtmuştur. Leibniz’in fikirleri, hem felsefe hem de bilimde 
mekân kavramının yorumlanmasında önemli bir rol oynamıştır. 
Einstein, mekân kavramını genel görelilik teorisi çerçevesinde 
tanımlamış ve bu kavramı Newton’un mutlak mekân anlayışından 
köklü bir şekilde farklılaştırmıştır. Einstein’a göre mekân, sabit 
ve mutlak bir yapı değil, zamanla birlikte değişebilen ve 
şekillenebilen bir uzay-zaman dokusudur. Mekân (uzay) ve 
zaman, Einstein’ın teorilerinde birbirinden bağımsız değildir. Bu 
iki kavram, bir bütün olarak uzay-zaman adını alır. Uzay-zaman, 
evrendeki tüm olayların gerçekleştiği dinamik bir zemin 
oluşturur. Uzay-zaman, enerjinin ve kütlenin dağılımına bağlı 
olarak sürekli değişebilir. Mekân, gözlemcinin hareketine bağlı 
olarak farklı şekilde algılanabilir. Bu, Einstein’ın özel görelilik 
teorisinin temelidir. Einstein’ın görüşü, mekânın sabit bir sahne 
değil, evrendeki hareket ve etkileşimlerle şekillenen bir yapı 
olduğunu ortaya koymuştur (Sweeney, 2014: 811-834).  

Gaston Bachelard, Mekânın Poetikası’nda (2014) mekânı 
yalnızca fiziksel bir alan olarak değil, aynı zamanda bireyin 
duygu dünyasıyla örülü bir “yaşantı mekânı” olarak ele alır. Ona 
göre mekân, “anıların ve düşlerin saklandığı bir iç dünya”dır; bu 
nedenle her mekân, kişisel tarihin izlerini taşır ve öznenin 
varoluşunu şekillendirir. Sanat pratiğinde ise bu anlayış, mekânın 
kişisel ve kültürel belleğin izlerini taşıyan bir anlatı aracı olarak 
kullanılmasına zemin sunar; sanatçılar mekânı, geçmişi duyusal 
ve sembolik biçimde yeniden kurmak için etkin bir hafıza mekânı 
olarak işlerler. Sosyal ve kültürel bağlamlarda mekân ise insan 
ilişkilerinin, toplumsal dinamiklerin ve kültürel üretimlerin 
gerçekleştiği fiziksel veya soyut bir alandır. Bu tür mekânlar, 
bireylerin ve grupların etkileşimde bulunduğu, anlam ürettiği ve 
kimliklerini inşa ettiği yerlerdir. Bu tür mekânlar insan 

Plastik Sanatlar

3



etkileşimlerine dayandığı için bir mekânın anlamı, onu kullanan 
bireylerin ve toplulukların deneyimleriyle şekillenir. Kültürel 
bağlamda mekân, kimlik, aidiyet ve toplumsal değerlerin 
yansıması olduğu için sosyal sınıf, cinsiyet, etnik köken gibi 
faktörlerin etkisiyle farklı anlamlandırılmakta ve 
şekillenmektedir (Masolo, 2002: 21-51). Zaman içinde fiziksel ve 
anlamsal değişimlere uğrayabilen sosyal ve kültürel mekânlar 
toplumsal değişimlerin gözlemlenebileceği ve yaşanabileceği bir 
bağlam sunmaktadır. Bu nedenle sosyal ve kültürel bağlamda 
mekân, sadece fiziksel bir yer değil, aynı zamanda toplumsal 
ilişkilerin, etkileşimlerin ve kültürel üretimin temel taşı olarak 
sayılmakta, toplumların ve kültürlerin dinamiklerini anlamak için 
büyük bir öneme sahip olmaktadır. Gerek fiziksel ve felsefi 
bağlamda olsun gerekse sosyal ve kültürel bağlamda olsun tüm 
mekânların sanatla arasında güçlü ve çok yönlü bir ilişki vardır. 
Sanat, tüm mekânların kimliğini oluştururken, aynı zamanda bu 
mekânlar da sanatın üretim, sergileme ve tüketim süreçlerini 
şekillendirir. Mekân, sanatın sadece bir sahnesi değil, onun ilham 
kaynağı, konusu veya mesajının taşıyıcısı olabilmektedir. Sanat, 
mekânların hikâyelerle, duyusal deneyimlerle ve yaratıcı 
pratiklerle yeniden anlamlandırılmasını sağlarken aynı zamanda 
onların yaşayan bir bellek olarak yorumlanmasını olanaklı 
kılmaktadır. Özellikle kültürel bellek açısından 
değerlendirildiğinde mekânın, kültürel bellek ve sanat arasındaki 
ilişkinin, fiziksel mekânların taşıdığı tarihsel ve kültürel 
değerlerin kolektif bellekle buluştuğu bir noktada şekillendiği 
görülmektedir. Toplumsal olaylar, anlamlar, semboller, hikâyeler 
ve mitlerle kültürel bellek içinde yer edinen mekânlar, yalnızca 
fiziksel varlıklarıyla değil, aynı zamanda sanat aracılığıyla 
yeniden anlam kazanmaktadır.  

 

 

Plastik Sanatlar

4



2. KOLEKTİF BELLEK VE HAFIZA MEKÂNLARI 

Bellek çalışmaları 20. yüzyılın sonlarından itibaren beşeri 
ve sosyal bilimlerin merkezi alanlarından biri hâline gelmiştir. 
Tarih, sosyoloji, antropoloji, kültürel çalışmalar ve sanat tarihi 
gibi disiplinler, bellek kavramını kimlik, mekân, hatırlama, 
unutma ve temsil meseleleri çerçevesinde incelemektedir. 
Kültürel bellek ve mekân ilişkisi, çağdaş sosyal bilimler, 
mimarlık, sanat, edebiyat ve medya çalışmaları açısından 
disiplinlerarası bir araştırma alanı olarak öne çıkmaktadır. 
Maurice Halbwachs ve Pierre Nora’nın kolektif bellek ve hafıza 
mekânları kuramları, bu ilişkinin kavramsal ve metodolojik 
temellerini oluşturan iki önemli yaklaşımı temsil etmektedir. 
Halbwachs’ın kolektif bellek kavramı, bireysel belleğin 
toplumsal çerçeveler içinde şekillendiğini ve mekânın bu 
çerçevelerin oluşumunda merkezi bir rol oynadığını savunur. 
Pierre Nora ise “lieux de mémoire” yani hafıza mekânları 
kavramıyla, modern toplumlarda toplumsal belleğin somut ve 
sembolik mekânlarda nasıl kristalize olduğunu tartışır. Bu iki 
kuram, geçmişin yeniden inşasında mekânın kültürel bellek 
olarak işlevini anlamak için temel bir teorik çerçeve sunar. Bu 
alanın kurucu figürleri arasında yer alan Halbwachs ve Nora, 
toplumsal belleğin niteliğini farklı teorik düzlemlerde 
açıklamışlardır. Belleğin toplumsal olarak nasıl üretildiğini ve 
mekânla ilişkisinin nasıl kurulduğunu ele alan Halbwachs ve 
Nora, modern toplumlarda geçmişin inşa edilme biçimlerine dair 
önemli kuramsal araçlar sunar.  

Bellek kavramı, yalnızca bireysel bir zihinsel süreç olarak 
değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel bir olgu olarak da ele 
alınmaktadır. Halbwachs’ın “kolektif bellek” yaklaşımı, bireysel 
hatırlamanın toplumsal ilişkiler ve ortak deneyimler aracılığıyla 
şekillendiğini vurgular. Halbwachs’a göre, “bellek, toplumsal 
ilişkilerle oluşmakta ve yeniden inşa edilmektedir. Belleğin 
yeniden inşasında birçok araç bellek mekânı olarak işlev 

Plastik Sanatlar

5



görmektedir” (Uzun, 2023: 1518). Bu noktada, mekânın yalnızca 
fiziksel bir varlık değil, aynı zamanda toplumsal hafızanın 
taşıyıcısı ve yeniden üreticisi olduğu anlaşılmaktadır. 
Halbwachs’ın analizlerinde, mimari ve kentsel mekânlar, kolektif 
belleğin uzun süreli olarak varlığını sürdürebilmesi için bir tür 
“arşiv” işlevi görür. Can Bilsel’in Halbwachs’ın çalışmalarına 
dair yorumunda, “anılar, yalnızca mimari mekânlara 
indekslendikleri ve kentsel ve tarihsel bir topografyaya 
haritalandıkları ölçüde longue durée’de hayatta kalır” ifadesiyle 
bu vurgu açıkça ortaya konur (Bilsel, 2017: 1). Bilsel’in 
makalesinde, Halbwachs’ın “kolektif bellek” kavramının, 
“bilinçli olarak istikrarsız ve toplumsal olarak inşa edilmiş bir 
kategori” olarak tanımlandığı ve bu nedenle mimarlık ve kentsel 
tasarımda durağan, yekpare bir kültürel miras fikrinin 
sorgulandığı belirtilmektedir (Bilsel, 2017: 1). Bu yaklaşım, 
mekânın yalnızca geçmişin bir yansıması değil, aynı zamanda 
toplumsal belleğin sürekli olarak yeniden üretildiği bir alan 
olduğunu gösterir. 

Nora ise, modern toplumlarda geleneksel kolektif belleğin 
çözülmesiyle birlikte, hafıza mekânlarının (lieux de mémoire) 
ortaya çıktığını ileri sürer. Nora’ya göre, “hafıza mekânları”, 
toplumsal belleğin artık doğal olarak aktarılamadığı, bunun 
yerine belirli mekânlarda, nesnelerde, ritüellerde ve sembollerde 
kristalize olduğu alanlardır. Bu bağlamda, “mekân, belleğin 
oluşturma aracı olması ya da hatırlatılması konusunda uyarı bir 
nesne olması bellek kavramının mimarlık disipliniyle doğrudan 
ilişkili olduğunu kanıtlar niteliktedir” (Mutlu, Kaya & Polat, 
2019: 42). Toplumsal kimliğin ve aidiyetin inşasında, mekânların 
ve bu mekânlarda gerçekleşen ritüellerin, anma törenlerinin, sanat 
eserlerinin ve diğer kültürel pratiklerin rolü büyüktür. Nora’nın 
yaklaşımında, hafıza mekânları, “toplumsal kimliğin oluşumunda 
büyük bir etkiye sahiptir” ve “bireyin geldiği toplumun düşünce 
dünyası ile temeli atılan kimlikler bellek mekânı yoluyla kendine 

Plastik Sanatlar

6



süreklilik kazandırır” (Yücel, 2021: 195). Bu nedenle, mekânın 
kültürel bellek olarak işlevi, yalnızca geçmişin korunması değil, 
aynı zamanda kimliğin ve toplumsal bütünlüğün yeniden inşası 
açısından da kritik önemdedir. 

Halbwachs ve Nora’nın kuramları, mekânın kültürel 
bellekle ilişkisini anlamak için farklı ama tamamlayıcı 
perspektifler sunar. Halbwachs, kolektif belleğin toplumsal 
çerçeveler içinde, özellikle de mimari ve kentsel mekânlarda nasıl 
şekillendiğini vurgularken, Nora ise modernitenin getirdiği bellek 
krizine karşı hafıza mekânlarının ortaya çıkışını analiz eder. Can 
Bilsel’in değerlendirmesine göre, Halbwachs’ın “kolektif bellek” 
kavramı, “yeni ve açık uçlu toplumsal oluşumların mimarlık ve 
kentsel mekânları nasıl dönüştürdüğünü anlamamıza olanak 
tanır” (Bilsel, 2017: 2). Bu dönüşüm, yalnızca fiziksel çevrenin 
değil, aynı zamanda toplumsal ilişkilerin, ritüellerin ve kültürel 
pratiklerin de sürekli olarak yeniden yapılandırıldığı bir süreçtir. 

Mekânın kültürel bellek olarak işlevi, yalnızca mimari ve 
kentsel alanlarla sınırlı değildir. Sanat, edebiyat, müzik, sinema 
ve yeni medya gibi farklı disiplinlerde de mekân, toplumsal 
belleğin inşasında ve aktarımında merkezi bir rol oynar. Örneğin, 
Canan Tolon ve Sarkis Zabunyan’ın sanat eserlerinde, “mekân 
üzerinden bellek ve sanat ilişkisini net bir şekilde görebileceğimiz 
çalışmalar üretilmiştir” ve “bellekte yer alan deneyimlerin sanat 
eserine yansıdığı, belleğin yaratım sürecine etkisinin göz ardı 
edilemeyecek derecede güçlü olduğu” vurgulanmaktadır 
(Annepçioğlu & Kurt, 2019: 223). Sanatın, bireysel ve toplumsal 
deneyimleri mekâna taşıyarak, geçmişin yeniden inşasında aktif 
bir rol oynadığı görülmektedir. Aynı şekilde, edebî metinlerde de 
mekân, “belleğin tutunduğu bir yeri işaret eden” ve “toplumsal 
kimliğin oluşumunda büyük bir etkiye sahip olan” bir unsur 
olarak öne çıkar (Yücel, 2021: 195).  

Plastik Sanatlar

7



Mekânın kültürel bellek olarak işlevi, ritüel, anma ve 
toplu etkinlikler gibi toplumsal pratiklerle de desteklenir. Serkan 
Köse’nin “Ritüel Bellek” başlıklı çalışmasında, “ritüel, toplumun 
geleneksel kodlarını barındırır” ve “ritüel bellek, bilgi aktarımıyla 
birlikte bilgi depolama sistemi şeklinde görülmektedir” 
ifadeleriyle, ritüelin toplumsal belleğin sürekliliğinde oynadığı 
rol vurgulanmaktadır (Köse, 2021: 57). Ritüel bellek, yalnızca 
sözlü hatırlatıcı unsurlarla değil, aynı zamanda görsel, işitsel ve 
dokunsal duyularla da anımsatma işlevine sahiptir. Bu çoklu 
duyusal deneyim, mekânın kültürel bellek olarak işlevini 
güçlendiren önemli bir faktördür. 

Kolektif bellek ve hafıza mekânları kuramları, kent 
kimliği ve kentsel bellek çalışmalarında da önemli bir referans 
noktasıdır. Şule Kısakürek ve Esra Bayazıt’ın Kahramanmaraş 
kenti üzerine yaptıkları araştırmada, “kolektif bellek kentlinin 
kültür ve fiziki çevresinde şekillenmektedir” ve “kentler, kolektif 
bellekte yer alan mekânsal bileşenlerden oluşmaktadır” 
ifadeleriyle, kentsel mekânların toplumsal belleğin taşıyıcıları 
olduğu vurgulanmaktadır (Kısakürek & Bayazıt, 2021: 1). Bu 
çalışma, “kentin mekânlarını, kültürünü ve tarihini geçmişten 
geleceğe aktarmakta kolektif belleğin kullanıldığını” ve “kentsel 
kimlik bileşenlerinin geçmiş, bugün ve gelecek arasında köprü 
kurmakta ve kentsel belleği oluşturmakta” olduğunu 
göstermektedir. Bu tür çalışmalar, Halbwachs ve Nora’nın 
kuramsal yaklaşımlarının, somut kent örneklerinde nasıl 
işlediğini ortaya koymaktadır. 

Mekânın kültürel bellek olarak işlevi, aynı zamanda 
toplumsal travmaların ve kolektif acıların hatırlanmasında da 
belirleyici bir rol oynar. Ozan Çavdar’ın Sivas Katliamı ve 
Madımak Oteli üzerine yaptığı araştırmada, “hatırlamak, 
mekânların ve nesnelerin de dâhil olduğu bir süreçtir” ve 
“mekânın, hatırlama açısından önemi, travmatik olaylarda 
özellikle belirginleşir” ifadeleriyle, travma mekânlarının kolektif 

Plastik Sanatlar

8



bellekteki yeri analiz edilmektedir (Çavdar, 2017: 237). Bu tür 
mekânlar, toplumsal hafızanın hem taşıyıcısı hem de yeniden 
üreticisi olarak işlev görür. 

Sanat ve medya alanında ise, bellek ve mekân ilişkisi, 
geçmişin yeniden inşasında yeni anlatı biçimleri ve teknolojiler 
aracılığıyla farklı boyutlar kazanır. Dijital anlatılar, sanal 
gerçeklik uygulamaları ve sosyal medya platformları, kolektif 
bellek ve hafıza mekânlarının günümüzdeki dönüşümünü 
hızlandırmaktadır. Ceren Yegen ve Servet Can Dönmez’in 
çalışmasında, “dijital anlatılar da bir tarih ve kolektif bellek 
aktarıcısı görevi görmektedir” ve “dijital teknolojiler, özellikle 
genç nesle yönelik kurgulanan bilgisayar oyunlarıyla anlatı ve 
kolektif birçok unsuru etkili ve etkileşimli şekilde işlemektedir” 
ifadeleriyle, dijital mekânların yeni hafıza mekânları olarak işlev 
gördüğü belirtilmektedir (Yegen & Dönmez, 2023: 412). Bu tür 
dijital pratikler, Halbwachs ve Nora’nın kuramlarının günümüz 
koşullarında yeniden yorumlanmasını gerektirmektedir. 

Halbwachs ve Nora’nın kolektif bellek ve hafıza 
mekânları kuramları, mekânın kültürel bellek olarak işlevini 
anlamak için disiplinlerarası bir temel sunar. Mimarlık, sanat, 
edebiyat, ritüel, kent çalışmaları ve dijital medya gibi farklı 
alanlarda yapılan araştırmalar, bu kuramların güncel toplumsal ve 
kültürel dinamiklerle nasıl yeniden şekillendiğini göstermektedir. 
Mekân, yalnızca geçmişin bir arşivi değil, aynı zamanda 
toplumsal kimliğin, aidiyetin ve kültürel sürekliliğin yeniden inşa 
edildiği bir alan olarak, kültürel belleğin vazgeçilmez bir 
unsurudur. Bu bağlamda, Halbwachs ve Nora’nın yaklaşımları, 
geçmişin yeniden inşasında mekânın rolünü anlamak için 
vazgeçilmez teorik araçlar sunmaktadır. 

 

 

 

Plastik Sanatlar

9



3. GEÇMİŞİ YENİDEN İNŞA ETME 

Sanat, mekânsal belleğin fiziksel unsurlarını görünür 
kılan ve anlamlandıran güçlü bir araç olmakla birlikte aynı 
zamanda onu dönüştüren, sorgulayan ve yeniden inşa eden bir 
güçtür.  Sanat, mekânın belleğini anıtsal yapılarla somutlaştırır, 
mekânın geçmişini kolektif belleğe kazandırır. Kolektif bellek, 
zaman ve mekânla yakından ilişkilidir. Çünkü zihin hatırayı; 
yaşandığı zamanın içinde bulmak ya da onu yeniden oluşturmak 
için zamandan destek alır. Zaman, zihne ihtiyacı olduğu desteği 
ise değişime uğramamış, dünü bugünde bulduracak şekilde 
sağlar. Bunun yanında kolektif bellek, mekânsal bir çerçevede 
oluşmaktadır (Tekin, 2024: 890). Tarihi yapılar, anıtlar, 
meydanlar ve arkeolojik alanlar, geçmişte yaşanan olayların, 
deneyimlerin ve kolektif belleğin fiziksel taşıyıcılarıdır. Bu 
mekânlar, tarihsel izlerle doludur ve bireylerin kolektif belleğinde 
önemli bir yer tutar. Sanatın, mekânın hafızasını eleştirel ve 
yaratıcı bir şekilde canlandırma potansiyeli, geçmişle bugün 
arasında bir diyalog kurulmasına olanak tanımaktadır. Bu 
bağlamda birçok sanatçının mekânın kültürel belleğini farklı 
anlamlarda ve yorumlarla ele aldığı ve yeniden inşa ettiği 
görülmektedir.  

Sanatçı, tasarımcı ve çevreci Maya Lin, bilim, tarih, 
politika ve kültür aracılığıyla doğal dünyayı yorumlayarak sanat 
ve mimaride dikkate değer eserler üretmektedir. Lin’in eserleri 
fiziksel ve psikolojik çevreyi birleştirerek dünyayı görmenin yeni 
bir yolunu sunarken, anıtlarında kritik toplumsal ve tarihi 
meseleler ele alınır. Lin’in, Washington National Mall’deki 
“Vietnam Veterans Memorial” eseri (Görsel 1), fiziksel bir 
mekânın belleği yeniden inşa etmek için sanatı nasıl kullandığının 
etkileyici bir örneğidir. “Vietnam Veterans Memorial”, Vietnam 
Savaşı'nda hayatlarını kaybeden 58.000 kadın ve erkeğin 
isimlerinin kronolojik sırayla kazındığı, zemin seviyesinin altına 
yerleştirilmiş yetmiş granit panelin birleştiği iki siyah duvardan 

Plastik Sanatlar

10



meydana gelen bir anıttır. İki duvarın birleştiği tepe noktasında, 
savaşın başlangıcını ve sonunu işaret eden 1959 ve 1973 tarihleri 
bir araya gelmekte ve böylece savaşın zaman diliminin çemberi 
kapanmaktadır. Bir gazi duvarda kendi zamanını bulabilir ve tüm 
ziyaretçiler kendilerini isimlerde yansıtılmış olarak görebilir. 
Böylece her izleyici, anıt ve bu isimler arasında özel ve kişisel bir 
bağ kurabilir. 

 
Görsel 1. Maya Lin, “Vietnam Veterans Memorial” 1982, 

National Mall, Washington D.C., ABD) 

Lin’in “Vietnam Veterans Memorial” anıtı, mekânsal 
belleğin sembolü olarak tasarlanmıştır. Bu minimalist anıt, 
savaşta hayatını kaybedenlerin isimlerini içeren bir duvar 
şeklindedir ve ziyaretçiler için hem fiziksel hem de duygusal bir 
deneyim sunar. Mekân, kolektif bir yas alanı ve hatırlama mekânı 
olarak işlev görür. 

Video, fotoğraf, resim, heykel ve multimedya 
enstalasyonları gibi çeşitli disiplinlerde yaşam ve ölüm temalarını 
araştıran Christian Boltanski’nin “Les Archives du Cœur” isimli 
eseri (Görsel 2), dünyanın dört bir yanındaki insanların kalp 
atışlarını kaydedip bir araya getirmektedir. Kayıt altına 
alınanların varlığının bir kanıtı olarak gören Boltanski, bu kalp 
atışlarını 2008'den beri kaydetmektedir. “Les Archives du Cœur”, 
arşivden gelen rastgele bir kalp atışının titreşimine uyum 
sağlayan bir ampulün yanıp söndüğü “Kalp Odası”, ziyaretçilerin 
kendi kalp atışlarını kaydedebildiği “Kayıt Odası” ve dünyanın 

Plastik Sanatlar

11



dört bir yanından toplanan kalp atışlarının bir bilgisayardan 
incelenip dinlenebildiği “Dinleme Odası” olarak üç odadan 
oluşmaktadır (Url 1). Bellek üzerine araştırmalarını sürdüren 
sanatçı, büyük kitaplarda saklanan “büyük bellek”ten ziyade, 
bireyselliği oluşturan, son derece kırılgan ve ölümle birlikte yok 
olan “küçük bellek”le ilgilendiğini vurgular. Bu bağlamda 
Boltanski, sergiye gelen her ziyaretçiyi özel olarak hazırlanmış 
bir kabinde kendi kalp atışlarını kaydetmeye ve kalbinin 
arşivlerini oluşturmaya davet eder (Url 2). Bu kolektif ses arşivi, 
mekânsal bellek için soyut ama güçlü bir metafor sunmaktadır. 
Kalp atışları, bir yerle fiziksel bir bağ kurmadan, insanların 
varlıklarını ve anılarını duyusal bir şekilde yeniden inşa 
etmektedir. 

 
Görsel 2. Christian Boltanski, “Les Archives du Cœur” 2005, 

Japonya 

Sanat, mekânın kültürel belleği üzerindeki sabit anlatıları 
sorgulayıp yeniden şekillendirebilir. Ai Weiwei'nin “Sunflower 
Seeds” adlı eseri (Görsel 3), toplumsal belleği ve mekânsal 
hafızayı yeniden inşa eden bir çalışma olarak öne çıkarken çağdaş 
sanatın en etkileyici ve çok katmanlı eserlerinden biri olmaktadır. 
İlk kez 2010 yılında Londra’daki Tate Modern’in Turbine 
Hall’unda sergilenen bu enstalasyon, 100 milyonun üzerinde el 
yapımı porselen ayçiçeği tohumundan oluşmaktadır. Her bir 
ayçiçeği tohumu, Çin’in Jingdezhen şehrinde, geleneksel 
porselen üretim teknikleri kullanılarak, yerel zanaatkârlar 

Plastik Sanatlar

12



tarafından el yapımı olarak üretilmiştir. Üretim süreci, modern 
dünyada emeğin anlamı, toplumsal işbirliği ve el işçiliğinin 
değeri üzerine bir vurgu yaparken Çin’in tarihsel olarak porselen 
üretimiyle olan ilişkisinin ve bu kültürel mirasın altını çizer. Yüz 
milyonun üzerinde tohumun her biri benzersizdir ve bu durum, 
kitlesel üretimin anonimleştirici etkisini sorgular. Eser, bireylerin 
tek tek önemini ve büyük bir topluluğun parçası olarak 
oynadıkları rolü vurgular. Bu, modern toplumlarda birey ve kitle 
ilişkisine dair bir alegori sunar. Ayçiçeği imgesi, Mao Zedong 
döneminde Çin kültüründe yaygın bir semboldür. Mao genellikle 
“güneş” olarak tasvir edilirken, halk da onun ışığıyla büyüyen 
ayçiçekleri olarak temsil edilirdi. “Sunflower Seeds” bu metaforu 
tersine çevirir ve geçmişin propaganda dolu sembollerini yeniden 
değerlendirir. Bu, Çin’in siyasi tarihine eleştirel bir bakış olarak 
okunabilir. Aynı zamanda ayçiçeği tohumu, Çin kültüründe hem 
günlük yaşamın bir parçası hem de dayanışma ve toplumsallığın 
sembolüdür. Ancak eser, bu sade nesneyi, porselen gibi lüks bir 
malzemeyle birleştirerek küresel tüketim kültürüne ve Çin’in 
dünyadaki ekonomik rolüne dair sorular sorar. Porselenin Çin ile 
özdeşleşmiş bir ürün olması, eserin bu kültürel mirasın modern 
dünyada nasıl konumlandırıldığını sorgulamasına olanak tanır. 
Başlangıçta izleyicilerin tohumların üzerinde dolaşmasına ve 
onlara dokunmasına izin verilmiştir. Ancak, porselen tozunun 
sağlık riskleri nedeniyle bu etkileşim sonlandırılmıştır. Bu durum, 
sanat ile izleyici arasındaki ilişkiyi ve katılımın sınırlarını 
sorgulayan bir tartışmaya yol açmıştır. Weiwei’nin genel pratiği, 
sıkça siyasal eleştiriler içerir ve “Sunflower Seeds” de bu 
bağlamdan ayrı düşünülemez. Eser, bireysel özgürlük, insan 
emeği, tarihsel miras ve devlet otoritesi gibi konulara dair 
düşünceler uyandırır. Weiwei’nin Çin hükümetiyle yaşadığı 
gerilimler göz önüne alındığında, eser aynı zamanda kişisel bir 
ifade aracı olarak da değerlendirilebilir. 

Plastik Sanatlar

13



“Sunflower Seeds”, görsel etkileyiciliği kadar kavramsal 
derinliğiyle de güçlü bir eserdir. Hem geleneksel hem çağdaş, 
hem bireysel hem kolektif bir ifade biçimi olarak, izleyiciyi 
düşündüren ve sorgulatan bir deneyim sunar. Weiwei, bu eserle 
bir mekânın geçmişteki endüstriyel ve toplumsal hafızasını, sanat, 
kültür, tarih ve siyaset arasındaki ilişkileri yaratıcı ve eleştirel bir 
şekilde yeniden inşa etmiştir.   

 
Görsel 3. Ai Weiwei, “Sunflower Seeds” 2010, Londra 

Anselm Kiefer’in eserleri, mekânsal belleği, tarihi, 
mitolojik ve bireysel hikâyelerle birleştirir. “Falling Stars” adlı 
eseri (Görsel 4), terk edilmiş binalar ve yıkıntılardan ilham alır. 
Kiefer, mekânsal bellek kavramını tarihsel trajedilerle 
ilişkilendirerek yeniden yorumlar. Kiefer’in bu eseri, insanın 
evrendeki yerini ve varoluşunun anlamını sorgulayan bir eser 
olarak görülebilir. Yıldızlar gibi uzak, erişilmez ve soğuk 
unsurlar, insanın evren karşısındaki küçük ve kırılgan yapısını 
hatırlatır. Bu, aynı zamanda insanın sınırsız merakını ve keşfetme 
arzusunu yansıtır. “Falling Stars”, yıldızların düşüşü metaforuyla, 
geçmiş medeniyetlerin çöküşünü, savaşların yıkıcılığını ve 
insanın sınırlı doğasını anımsatır. Aynı zamanda, yıldızların 
evrensel ve sürekli varlığı, insanlık tarihine karşı kozmik bir 
bağlam sunar. Yıldızlar, ölümsüzlük ve süreklilik simgesi olarak 
geçmişle geleceği birbirine bağlar. Eserdeki düşen yıldızlar, aynı 
zamanda yıkımı ve yeniden doğuşu simgeler. Kiefer, eserlerinde 
genellikle ağır, dokusal ve doğal malzemeler kullanır. “Falling 

Plastik Sanatlar

14



Stars” eserinde de çürümeye meyilli organik materyaller, kurşun, 
kül, kil ve tuz gibi unsurlar bir araya gelir. Bu malzemeler, 
zamanın ve doğanın yıpratıcı gücünü fiziksel olarak hissettirir ve 
geçiciliğin kaçınılmazlığını vurgular. Kiefer’in “Falling Stars” 
eseri, kozmik ve insani temaları birleştirerek geçmiş, şimdi ve 
gelecek arasında bir köprü kurar. Eser, hem bireysel hem de 
evrensel anlamda derin bir varoluşsal sorgulamayı tetikler ve 
izleyiciyi zamanın, mekânın ve insanlığın anlamını düşünmeye 
davet eder. 

 

Görsel 4. Anselm Kiefer, “Falling Stars” 2007 

Sanat, mekânın taşıdığı geçmişi yeniden yorumlayıp ona 
yeni anlamlar kazandırırken, onun sadece fiziksel izlerini değil, 
aynı zamanda atmosferini, seslerini ve dokusunu yeniden 
canlandırmaktadır. İngiliz sanatçı Rachel Whiteread’in “House” 
adlı eseri (Görsel 5), Londra'nın Doğu Yakası'nda terk edilmiş bir 
evin içini betonla doldurup ardından tuğlaları çıkararak evin içini 
dışına çevirerek oluşturduğu bir heykeldir. Binanın iç yaşamı, 
merdivenlerin, elektrik prizlerinin, kapıların, pencere 
çerçevelerinin, süpürgeliklerin, şöminelerin ve kalan duvar kâğıdı 
parçalarının dikkatli bir şekilde kalıplanmasıyla görünür hale 
getirilmiştir. Başlangıçta uzun bir sıra ev kompleksinin parçası 
olan bu eser, daha sonra halka açık bir parkta tek başına, 
savunmasız ve izole bir biçimde konumlandırılmıştır. Bu 
yerleştirme, konut erişimi, kent hakkı, göç ve evsizlik gibi 

Plastik Sanatlar

15



toplumsal meselelerin yanı sıra "ev" kavramının duygusal ve 
kültürel çağrışımlarını tartışmaya açan güçlü bir kamusal 
platform oluşturmuştur. Aynı zamanda güvenlik, aidiyet, aile 
anlatıları ve kayıp temaları etrafında yoğunlaşan eleştirel bir 
düşünme alanı sunarak mekâna ilişkin sosyo-politik dinamikleri 
görünür kılmıştır (Url 3).  

 
Görsel 5. Rachel Whiteread, “House” 1993, Londra 

Sanatçı evin iç kalıbını aldıktan sonra dış cepheyi 
parçalarken duvarda kalan izleri muhafaza etmiştir. Soyulmuş 
duvar boyalarının ardında güçlü bir yaşanmışlık duygusu 
barınmaktadır. Sanki evin içinde yaşayan insanlara dair duygular, 
boyalar aracılığıyla seyirciye aktarılır. Hatta bunun da ötesinde 
duvardaki izler, heykelde sunulan mimariyle birleştiğinde daha 
da anlamlı hale gelir; tematik birliktelik oluştururlar (Akyol, 
2021: 82). Bir zamanlar yüzlerce benzer konutun bulunduğu 
alanda tek başına duran bu eser, mekânın geçmişteki 
kullanımlarını ve yaşanmışlıklarını fiziksel bir forma 
dönüştürerek mekânsal belleği yeniden inşa etmiştir. Zaferleri, 
trajedileri ve kahramanca eylemleri anan anıtların aksine 
“House”, sıradan ev aracılığıyla hafızanın kendisini anarken, özel 
ve evsel alanı kamusal alana dönüştürüp, yaşanılan alanlara, 

Plastik Sanatlar

16



günlük varoluşa ve evin önemine vurgu yapmıştır. 25 Ekim 
1993'te başlatılan, on bir hafta sonra Londra Tower Hamlets 
Belediyesi tarafından yıkılan bir evin hatırasını kalıcı hale getiren 
bu eser, eleştirel bir bellek çalışmasıdır. “House” yıkım eylemiyle 
daha dokunaklı hale gelmiş ve eseri hiç görmemiş çok sayıda 
insan için bir hafıza izinin parçası olmuştur.  

Tarihsel bellekle yüzleşmeyi, görmezden gelinen sömürü 
sistemlerini sorgulamayı, modern kapitalizm ve sömürgecilik 
arasındaki bağları görünür kılmayı amaçlayan sanatçı Kara 
Walker, genellikle Amerika'nın ırksal ve tarihsel gerçeklerini 
rahatsız edici bir şekilde yüzeye çıkarır. 2014 yılında 
Brooklyn'deki eski Domino Şeker Fabrikası'nda sergilediği “A 
Subtlety” alt başlığıyla "The Marvelous Sugar Baby" (Görsel 6), 
sanatçının en etkileyici ve tartışmalı eserlerinden biridir. 
Walker’ın “A Subtlety / The Marvelous Sugar Baby” adlı 
enstalasyonu, hem mekânsal hem tarihsel bağlamı araçsallaştıran 
kapsamlı bir bellek ve iktidar eleştirisi olarak değerlendirilebilir 
(Url 4). Eski Domino Şeker Fabrikası’nın seçilmesi tesadüfi 
değildir; mekân, ABD’nin endüstriyel kapitalizm tarihine ve 
şeker üretimi üzerinden kurulan sömürgeci ekonomik ağlara 
doğrudan referans taşır. Sergi, bu üretim zincirinin ardındaki 
sömürge ekonomileri, transatlantik köle ticareti ve 
ırksallaştırılmış emek tarihini görünür kılma amacı güder. Bu 
açıdan eser, mekânın tarihsel yükünü yalnızca yeniden 
çağırmakla kalmaz, aynı zamanda belleğin maddesel ve duyusal 
formunu yeniden kurgular. 

Ana figür olan devasa sfenks biçimli heykel, beyaz şekerle 
kaplanmış olması sebebiyle “saflık”, “arılık” ve “tatlılık” gibi 
kolonyal söylemleri ters yüz ederken; aynı zamanda siyahi kadın 
bedenine yönelik tarihsel egzotikleştirme, cinselleştirme ve 
metalaştırma pratiklerine eleştirel bir göndermede 
bulunmaktadır. Figürün doğurganlık, üretkenlik ve verimlilik 
imgeleriyle harmanlanmış olması, plantasyon ekonomilerinde 

Plastik Sanatlar

17



siyah kadın bedeninin hem biyolojik hem ekonomik üretimin 
nesnesi hâline getirilmesini hatırlatır. Yakın çevreye yerleştirilen 
pekmez kaplı küçük figürler (Görsel 7), emek sömürüsünü, 
bedenin nesneleşmesini ve endüstriyel üretim zincirinin 
görünmez kıldığı insan varlığını temsil eder. Bu figürlerin 
erimeye ve bozulmaya açık malzemeden yapılmış olması, hem 
bedensel kırılganlığı hem de tarihsel belleğin kaygan ve uçucu 
doğasını vurgular. 

 

Görsel 6. Kara Walker, “A Subtlety”, beyaz şekerle kaplı ana 
figür 2014, New York 

 

 

Görsel 7. Kara Walker, “A Subtlety”, pekmez kaplı küçük figür 
2014, New York 

Eserin üretim malzemesi olarak şekerin tercih edilmesi, 
şekerin Avrupa ve Amerika’da modern kapitalist birikimin temel 
hammaddelerinden biri olmasıyla ilişkilidir. Böylece şeker, 

Plastik Sanatlar

18



yalnızca tatlı bir tüketim ürünü değil, aynı zamanda tarihsel 
şiddetin, sömürünün ve sınıfsal-kırılgan emeğin maddeleştirilmiş 
bir izine dönüşür. Enstalasyon izleyiciyi estetik bir karşılaşmanın 
ötesine geçirerek, tarihsel suçluluk, sömürge hafızası, ırksal 
hiyerarşi ve kültürel travma ekseninde bir yüzleşmeye davet eder. 
Bu bağlamda “A Subtlety”, mekânın kültürel bellek arşivini 
sanatsal bir yorumlama süreciyle yeniden yapılandıran, tarihsel 
temsil rejimlerini sorgulayan ve izleyiciyi eleştirel bir okuma 
sürecine dahil eden çok katmanlı bir mekânsal hafıza çalışması 
olarak değerlendirilebilmektedir. 

 

4. SONUÇ 

Bu çalışma, mekânın kültürel bellek açısından taşıdığı 
kurucu işlevi ve sanatın bu belleği yeniden inşa etme 
süreçlerindeki rolünü kuramsal ve uygulamalı düzeyde ele 
almıştır. Giriş bölümünde ortaya konduğu üzere, mekân yalnızca 
fiziksel bir çevre değil, toplumsal belleğin oluşumuna, aktarımına 
ve sürekliliğine aracılık eden sosyo-kültürel bir çerçeve 
niteliğindedir. Mekâna atfedilen anlamlar ve deneyimler, 
bireylerin ve toplulukların tarihsel süreklilik algısını 
yapılandırmakta; mekân böylece kimliğin, aidiyetin ve kolektif 
geçmişin temel bileşenlerinden biri hâline gelmektedir. 

Tartışma bölümünde incelenen sanat eserleri ve mekân 
temelli pratikler, mekân-bellek ilişkisini estetik, eleştirel ve 
kavramsal düzlemlerde görünür kılmıştır. Ele alınan örnekler, 
mekânın pasif bir tarih deposu olmadığı, aksine sanatsal 
müdahaleler ve kültürel üretim süreçleri aracılığıyla sürekli 
yeniden yorumlanan bir toplumsal bellek alanı olduğunu 
göstermektedir. Sanatın mekân üzerindeki etkisi, temsilden öte, 
belleğin yeniden çerçevelenmesi, tarihsel anlatıların 
sorgulanması ve toplumsal hafızanın dönüşümüne yönelik etkin 
bir araç olarak belirginleşmiştir. Bu durum, mekânı, tarihsel ve 

Plastik Sanatlar

19



kültürel olguların yeniden müzakere edildiği dinamik bir 
epistemolojik alan olarak konumlandırmaktadır. 

Elde edilen bulgular, kültürel belleğin durağan bir birikim 
değil, mekânsal bağlamda sürekli yeniden yapılandırılan bir 
anlamlar bütünü olduğunu ortaya koymaktadır. Bu çerçevede 
sanat, mekânsal hafızanın eleştirel üretim süreçlerine müdahil 
olan, kolektif bilinç üzerinde yeniden düşünme, sorgulama ve 
dönüştürme işlevleri üstlenen bir araç görevi görmektedir. Bellek 
mekânlarının tekil, sabit ve otoriter anlatılar üretmekten ziyade, 
çağdaş sanat uygulamalarıyla çok katmanlı, çoğul ve eleştirel 
okumalara açık hâle geldiği görülmektedir. Böylece mekân, 
tarihsel sürekliliğin korunduğu bir zemin olmasının yanı sıra, 
toplumsal bellek politikalarının, kültürel müzakerelerin ve tarih 
yazımı süreçlerinin yeniden üretildiği bir platform niteliği 
kazanır. 

Mekânın kültürel bellek açısından işlevi ve sanatın bu 
bağlama müdahalesi, geçmişin yalnızca korunarak taşınması 
değil, aynı zamanda yeniden tanımlanması ve güncel sosyo-
kültürel bağlamlarla ilişkilendirilmesi süreçlerini içermektedir. 
Bu bağlamda mekân, kültürel bellek çalışmalarının temel 
inceleme birimi; sanat ise belleğin üretim, yeniden kurulum ve 
dönüşüm süreçlerinde etkin bir yorumlayıcı araç olarak 
değerlendirilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

20



KAYNAKÇA 

Akyol, T. (2021). Rachel Whiteread’in “ev” heykeli üzerine bir 
okuma: burjuva estetiği yara kabuğu gibi dökülüyor. 
Akademik Sanat, 12, 79-87. 

Annepçioğlu, H. K. & Kurt, C. (2019). Bellek ve sanat ilişkisi: 
Canan Tolon ve Sarkis Zabunyan. Art-Sanat Dergisi, 12, 
223-241. 

Bachelard, G. (2014). Mekânın poetikası. (Çev. A. Berktay). 
İstanbul: İthaki Yayınları.  

Bilsel, C. (2017). Architecture and the social frameworks of 
memory:  a postscript to maurice halbwachs’ “collective 
memory”. Iconarp International Journal of Architecture 
Planning, 5(1), 01-09. 

Çavdar, O. (2017). Mekân ve kolektif bellek: Sivas Katliamı ve 
Madımak Oteli. Moment Dergi Hacettepe Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Kültürel Çalışmalar Dergisi, 4(1), 237-
257. 

Kısakürek, Ş, Bayazıt, E. (2021). Kolektif bellek kentsel bellek 
ve mekânsal bileşenlerin kent kimliğindeki yeri: 
Kahramanmaraş kenti örneği. Journal of Environmental 
and Natural Studies, 3(1), 1-21. 

Köse, S. (2021). Rı̇tüel bellek. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 
14(33), 57-70. 

Lin, M. (2016). Leibniz on the modal status of absolute space and 
time. Noûs, 50(3), 447-464. 

Masolo, D. A. (2002). Community, identity and the cultural 
space. Rue Descartes, 36(2), 21-51. 

Mutlu, E., Kaya, A. T. & Polat, A.H.  (2019). Kent kimliğinin 
korunması ve kolektif bellek mekânlarının tespiti. İleri 
Teknoloji Bilimleri Dergisi, 8(2), 42-50. 

Plastik Sanatlar

21



Shein, N. (2012). Newton's anti-cartesian considerations 
regarding space. History of Philosophy Quarterly, 29(1), 
21-38. 

Sweeney, J. H. (2014). Einstein's dreams. The Review of 
Metaphysics, 67(4), 811-834. 

Tekin, F. (2024). Kolektif belleğin mekâna yerleştirilmesi: 
Kelime Müzesi örneği. RumeliDE Dil ve Edebiyat 
Araştırmaları Dergisi, 38, 887-907. 

Uzun, B. (2023). Kolektif bellek ve medya ile ilgili çalışmaların 
bibliyometrik analizi. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları 
Dergisi, 12, 1518-1532. 

Yegen, C. & Dönmez, S. C. (2023). Tarih ve kolektif bellek 
aktarımında sanal gerçeklik: “War Remains” örneği. 
İstanbul Gelişim Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
10(1), 412-430. 

Yücel, Ö. F. (2021). Edebî metı̇nlerde bellek ve mekân: Fatı̇h 
Harbı̇ye ve Dokuzuncu Harı̇ciye Koğuşu romanları 
üzerı̇ne bir inceleme. The Turkish Online Journal of 
Design, Art and Communication, 11(1), 195-212. 

İnternet Kaynakça 

Url 1- https://sybaris.com.mx/les-archives-du-coeur/ Erişim 
Tarihi: 12.12.2024 

Url 2- https://archives.lamaisonrouge.org/fr/expositions-
archives-detail/activites/christian-boltanski-archives-du-
coeur/ Erişim Tarihi: 12.12.2024 

Url 3- https://archiveofdestruction.com/artwork/house/ Erişim 
Tarihi: 25.12.2024 

Url 4- https://southernspaces.org/2014/kara-walkers-blood-
sugar-subtlety-or-marvelous-sugar-baby/ Erişim Tarihi: 
16.01.2025 

Plastik Sanatlar

22

https://sybaris.com.mx/les-archives-du-coeur/
https://archives.lamaisonrouge.org/fr/expositions-archives-detail/activites/christian-boltanski-archives-du-coeur/
https://archives.lamaisonrouge.org/fr/expositions-archives-detail/activites/christian-boltanski-archives-du-coeur/
https://archives.lamaisonrouge.org/fr/expositions-archives-detail/activites/christian-boltanski-archives-du-coeur/
https://archiveofdestruction.com/artwork/house/
https://southernspaces.org/2014/kara-walkers-blood-sugar-subtlety-or-marvelous-sugar-baby/
https://southernspaces.org/2014/kara-walkers-blood-sugar-subtlety-or-marvelous-sugar-baby/


Görsel Kaynakça 

Görsel 1. https://www.surfacemag.com/articles/maya-lin-
vietnam-veterans-memorial/ 

Görsel 2. https://benesse-artsite.jp/en/art/boltanski.html 

Görsel 3. https://arthur.io/art/ai-weiwei/sunflower-seeds 

Görsel 4. https://arthur.io/art/anselm-kiefer/sternenfall-falling-
stars 

Görsel 5. https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-rachel-
whitereads-house-unlivable-controversial-unforgettable 

Görsel 6. https://www.vulture.com/2017/04/kara-walker-after-a-
subtlety.html 

Görsel 7. https://southernspaces.org/2014/kara-walkers-blood-
sugar-subtlety-or-marvelous-sugar-baby/ 

 

 

Plastik Sanatlar

23

https://www.surfacemag.com/articles/maya-lin-vietnam-veterans-memorial/
https://www.surfacemag.com/articles/maya-lin-vietnam-veterans-memorial/
https://benesse-artsite.jp/en/art/boltanski.html
https://arthur.io/art/ai-weiwei/sunflower-seeds
https://arthur.io/art/anselm-kiefer/sternenfall-falling-stars
https://arthur.io/art/anselm-kiefer/sternenfall-falling-stars
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-rachel-whitereads-house-unlivable-controversial-unforgettable
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-rachel-whitereads-house-unlivable-controversial-unforgettable
https://www.vulture.com/2017/04/kara-walker-after-a-subtlety.html
https://www.vulture.com/2017/04/kara-walker-after-a-subtlety.html
https://southernspaces.org/2014/kara-walkers-blood-sugar-subtlety-or-marvelous-sugar-baby/
https://southernspaces.org/2014/kara-walkers-blood-sugar-subtlety-or-marvelous-sugar-baby/


GÜNÜMÜZ HEYKEL VE YERLEŞTİRME 
SANATINDA ANAMORFİK UYGULAMALAR 

VE ALTERNATİF ÜRETİM BİÇİMLERİ 
 

Asuman AYPEK ARSLAN1 

Zeynep TUNÇEL KAHYAOĞLU2 

 

1. GİRİŞ 

Çağdaş heykel ve yerleştirme sanatındaki anamorfik 
uygulamalar, sanatsal pratik ile algısal fenomenlerin ilginç bir 
kesişimini temsil eder. Belirli bir açıdan bakıldığında görüntünün 
tamamen farklı bir form ortaya çıkardığı anamorfoz, izleyicileri 
sanat eseriyle aktif olarak etkileşime girmeye davet eder ve 
uzamsal navigasyon yoluyla etkileşimlerini artırır. Günümüz 
sanat ortamında, özellikle sergiler ve yerleştirmelerde, anamorfik 
tekniklerin kullanılması görsel etkileşimi artırır ve kavramsal 
anlam katmanlarını derinleştirir. Bu araştırma, anamorfik sanatın 
tarihsel gelişimini ve ortaya çıkış örneklerini sunmaktadır. 
Çalışmanın odak noktasını, anamorfik heykel ve yerleştirmelerin 
günümüz sanatındaki uygulamaları oluşturmaktadır. 
Günümüzde, yanılsamanın farklı yöntemlerle yaratıldığı sayısız 
sanat eseri bulunmaktadır. Bu bağlamda, araştırma, anamorfik 
uygulamalarla yanılsama oluşturan ve bu teknikleri heykel ile 
yerleştirmelerinde kullanan sanatçılardan seçilmiş örneklere yer 
vermektedir. Temel amaç, farklı yöntemlerle çeşitlenen 
anamorfik uygulamaların, günümüz heykel ve yerleştirme 

 
1  Prof. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, 

Görsel Sanatlar Bölümü, ORCID: 0000-0002-9400-2642. 
2  Arş. Gör., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, 

Görsel Sanatlar Bölümü, ORCID: 0000-0002-1285-253X. 

Plastik Sanatlar

24

https://orcid.org/0000-0002-9400-2642
https://orcid.org/0000-0002-1285-253X


sanatındaki yeni ve gelişen yöntemlerine değinerek literatüre 
güncel yapıt ve metot örnekleriyle katkı sağlamaktır. 

Anamorfik terimini, görüntünün eni ve boyunda farklı 
oranlarda büyütme yapılarak optik sistemler yaratma olarak 
tanımlayan Keleşoğlu ve Uygungöz (2014), “Anamorphosis” 
kelimesinin tekrar etmek anlamındaki Yunanca “ana” kökünden 
türediğini, “morphe” ekinin ise şekil veya biçim anlamına 
geldiğini söylemiştir. Anamorfik sanatın uygulanma biçimleri 
Perspektif anamorfoz ve yansıtmalı anamorfoz olarak iki 
kategoriye ayrılmıştır. Perspektif anamorfozda görüntünün eni ve 
boyu belirli oranlarda esnetilerek, bakış açısına bağlı bir biçim 
meydana getirilmektedir. Gombrich (1992), anamorfoz terimini, 
çarpıtılmış ya da eğimli resimler için kullanılan bir teknik terim 
olarak nitelendirmiş ve geometrinin kullanımıyla bağlantılı olan 
bu uygulama alanını perspektif sanatıyla özdeşleştirmiştir. 
Yansıtmalı (Catoptric / Ayna) anamorfozda ise, yansıtıcı 
yüzeylerin eğimine bağlı olarak oluşacak formların 
biçimlendirilmesi değişiklik göstermektedir. Işığın kırılma 
yönüne ve yansıtıcı yüzeyle nesnenin birbirine olan uzaklıklarına 
göre biçimde esnetmelere ya da çarpıtmalara yer verilerek, yapıtta 
oluşturulmak istenen görselin yansıtıcı yüzeyde tam olarak 
görülebilmesi için biçimlendirilen formun yapısı yansıtıcı 
yüzeyin yapısına uygun olarak dönüşümlere uğratılmaktadır. 
Sanat yapıtı, sanatçının düş dünyasında şekillenen, izleyicinin 
katılımı ile devam eden bazen de teknolojik oluşumlarla süren, 
değişebilen, sonlanan ya da sonsuz bir süreç de varlığını sürdüren 
bir süreci kapsamaktadır. Dijital sanat, kavramların, teknolojinin, 
algı dünyasının sınırlarını zorlayarak sanat oluşumunun insanın 
deneyimi ile şekillenmesi, var olması olarak çağdaş sanat 
sürecinde yer almaktadır (Akengin ve Aypek Arslan, 2021). 

Günümüzde heykel ve yerleştirme sanatı, anamorfoz ve 
alternatif üretim biçimleri gibi yaratıcı uygulamalarla yeniden 
şekillenen çok yönlü bir disiplin haline gelmiştir. Anamorfoz, 

Plastik Sanatlar

25



izleyicinin belirli bir bakış açısına bağlı olarak değişen 
perspektiflerden oluşan bir teknik olarak bilinir ve bu 
özellikleriyle, izleyici ile eser arasında etkileşim oluşturma 
potansiyeline sahiptir (Kanwar, 2025; Uğuz ve İnan, 2025). 
Anamorfoz, özellikle yerleştirme sanatında, mekânın dinamik 
doğasıyla birleşerek alana özgü ve deneyimsel sanatsal ifadeler 
geliştirilmesine katkı sağlamakta (Uğuz ve İnan, 2025). Bu tür 
uygulamalar, sanatın sınırlarını genişleterek, izleyiciyi sadece 
statik bir gözlemci olmaktan çıkarıp, aktif bir katılımcı haline 
getirmeyi hedefler.  

Alternatif üretim biçimleri ise, sanatsal üretimin daha 
yenilikçi ve sürdürülebilir yollarını araştırma çabası olarak 
karşımıza çıkar. Örneğin, biyolojik ve çevresel etkileri göz 
önünde bulunduran yeni materyallerin kullanımı, estetik ve etik 
bir yaklaşım sunmaktadır (Çelik ve Kılıç, 2020). Geleneksel 
sanatsal pratikler ile günümüz teknolojilerinin birleşimi, 
sanatçılara anamorfoz gibi teknikleri daha yaratıcı ve katılımcı 
biçimde kullanabilmeleri için fırsatlar sunmaktadır (Kanwar, 
2025). Böylece, sanatçılar için sadece yaratıcı bir ifade biçimi 
değil, toplumsal ve çevresel meselelere duyarlılık gösteren yeni 
bir platform ortaya çıkmaktadır (Sarı ve Mengi, 2022). 

Anamorfoz ve alternatif üretim biçimlerinin sanattaki 
yeri, bireysel ve kolektif kimliklerin yeniden inşasında, sosyal 
dinamiklerin üzerine düşünülmesinde ve toplumsal dönüşüm 
süreçlerinde önemli bir rol oynamaktadır (Sarı ve Mengi, 2022). 
Yerleştirme sanatında bu tekniklerin kullanımı, izleyicilere 
sürekli değişen ve yeniden yorumlanan deneyimler sunarak, 
onları sanatın özünde var olan sorgulayıcı ve eleştirel bir bakış 
açısına yönlendirmektedir (Uğuz ve İnan, 2025).  Ayrıca, dijital 
teknolojilerin yerleştirmelere entegrasyonu, anamorfik ifade için 
yeni yollar açmıştır. Ses entegrasyonu ve gerçek zamanlı görsel 
geri bildirim sistemleri gibi etkileşimli unsurlar, izleyicileri çoklu 
duyusal düzeylerde etkileşime geçiren sürükleyici deneyimler 

Plastik Sanatlar

26



yaratmak için araştırılmıştır (Chun-xia ve ark, 2024). Ses sanatını 
görsel yerleştirmelerle birleştirme yönündeki bu değişim, 
anamorfik uygulamalarla elde edilebileceklerin kapsamını 
genişleterek, izleyici etkileşimi ve sanatsal niyet hakkında ilgi 
çekici içgörüler sağlamaktadır (Chun-xia ve ark., 2024). Video ve 
performans sanatını içeren multimedya yerleştirmeleri, sadece 
estetik beğeniyi desteklemekle kalmaz, aynı zamanda sosyal ve 
ekolojik konular etrafında bir söylem başlatarak, çağdaş 
zorlukları ele alan sanata yönelik artan izleyici ilgisini karşılar 
(Ball ve ark., 2021). Kavramsal çerçeveler geliştikçe, tiyatro ve 
hikaye anlatıcılığı da dahil olmak üzere çeşitli sanatsal 
uygulamalar, izleyicinin sanat eseriyle olan ilişkisini yeniden 
tanımlamaya hizmet etmektedir (Ball ve ark., 2021). Ayrıca, 
çevre sorunları gibi küresel zorluklar, kamusal alanlarda 
anamorfik uygulamalarla ilgili tartışmaları zenginleştirmektedir. 
Sanatçılar, ekolojik anlatıları incelemek ve eserleri aracılığıyla 
izleyicilerin düşünmesini teşvik etmekle giderek daha fazla 
görevlendirilmektedir. Bu yerleştirmelerin tetiklediği diyalog, 
sanatsal ifadeyi acil çağdaş sorunlarla harmanlayarak 
kamuoyunun farkındalığını ve toplumsal tartışmayı 
güçlendirmektedir (Yang ve ark., 2023). Sonuç olarak, anamorfoz 
ve alternatif üretim biçimleri günümüz heykel ve yerleştirme 
sanatında, sadece estetik bir arayüz oluşturmanın ötesine geçerek, 
izleyici ile eser arasında derin bir etkileşim yaratmaktadır. 

 

2. ALGISAL OYNAMA VE BİLİŞSEL ZORLAMA: 
ANAMORFİK SANAT 

Anamorfik sanat, izleyicinin görme biçimini ve gerçeklik 
algısını sorgulatan en güçlü sanatsal yöntemlerden biridir. Bu 
teknik, bilginin algılanma şeklini ve beynin görsel veriyi 
yorumlama sürecini manipüle ederek, izleyiciyi bilişsel bir 
zorlamaya tabi tutar (Kanwar, 2025).  Anamorfik eserler, görsel 

Plastik Sanatlar

27



bilgiyi bilerek bozar. İzleyicinin beyni, bu bozulmuş formu 
otomatik olarak anlamlandırmaya çalışır ancak başarılı olamaz. 
Eserin gizli, anlamlı formunun ortaya çıkması için izleyicinin 
fiziksel olarak konumunu değiştirmesi gerekir. İzleyici, esere 
bakarken iki farklı deneyimi yaşar, tam karşıdan bakıldığında 
görülen amorf, bozulmuş veya anlamsız form. Bu durum, beynin 
kalıp tanıma yeteneğini devre dışı bırakır. Belirlenen kritik açıdan 
(perspektif anamorfoz) veya yansıtıcı yüzey aracılığıyla (ayna 
anamorfozu) bakıldığında aniden ortaya çıkan tanımlı ve anlamlı 
form. Bu durum, izleyicinin gözlerine güvenme konusunda bir 
tereddüt yaşamasına neden olur. Sanatçı, "Gördüğün şey mi 
gerçek, yoksa görmek için çabaladığın şey mi?" sorusunu 
doğrudan izleyicinin deneyimine yerleştirir (Keleşoğlu ve 
Uygungöz 2014).   

Sanat tarihçisi E. H. Gombrich, sanatta perspektifin ve 
görsel temsillerin, izleyicinin zihninde bir yanılsama yaratarak 
gerçekliğe inanma eğilimini pekiştirdiğini savunmuştur. 
Anamorfik sanat ise bu tezi ilginç bir şekilde tersine çevirir, 
(Abella ve Raffaelli, 2012). Geleneksel perspektif, izleyicinin 
"Gördüğüm şey (üç boyutlu resim) gerçek olmalı" inancını 
destekler. Anamorfizm ise izleyiciye şunu söyler: "İlk başta 
gördüğünüz şeye inanmayın. Gerçeklik, sadece doğru perspektifi 
aradığınızda ortaya çıkar." Anamorfik sanat, izleyicinin inanmak 
için görmek yerine, doğru görmek için inanması (ve çabalaması) 
gerektiğini vurgular. Bu durum, sanatın nesnel bir gerçekliği 
yansıtmak yerine, tamamen öznel bir deneyim ve zihinsel bir 
keşif olduğunu gösterir. Bozulmuş form, izleyicinin sadece optik 
bir aldatmacaya değil, aynı zamanda kendi görsel algısının 
sınırlarına tanıklık etmesini sağlamaktadır. 

 

 

Plastik Sanatlar

28



3. DİSİPLİNLERARASI YAKLAŞIM, 
ANAMORFİZMİN SENTEZİ 

Anamorfizm, özünde sanat, matematik, optik ve dijital 
teknolojileri ustaca bir araya getiren çok disiplinli bir yapıya 
sahiptir. Bu disiplinlerarası yaklaşım, tekniğin hem tarihsel 
gelişimini hem de güncel uygulamalarının karmaşıklığını ve 
zenginliğini açıklamaktadır. Anamorfizmin doğuşu, özellikle 
Rönesans perspektif anamorfozu ile doğrudan geometriye ve 
matematiğe dayanır. Eserin çarpıtılması ve ancak tek bir noktadan 
bakıldığında çözülmesi için projeksiyon ve oran hesaplamaları 
(matematiksel algoritma) şarttır. Sanatçı, eseri yaratırken bakış 
noktasını, resmin düzlemini ve görüntü ile göz arasındaki ilişkiyi 
titizlikle hesaplamak zorundadır. Çağdaş heykel uygulamalarında 
(Jonty Hurwitz), bu hesaplamalar milyarlarca algoritma 
üzerinden yapılmaktadır. 

Anamorfizm, ışığın ve yansımanın kuralları ile görsel algı 
bilimini kullanarak çalışır. Ayna (Katoptrik) anamorfozu, ışığın 
yansıtıcı yüzeylerden (silindir, koni veya içbükey ayna) nasıl 
sekeceği (kırılma ve yansıma) üzerine kuruludur. Sanatçı, bozuk 
formun doğru yansımasını sağlamak için optik biliminin 
prensiplerini uygulamak zorundadır. Eser, izleyicinin beyninin 
veriyi nasıl işlediğini manipüle ederek, bir formu anlamsızdan 
anlamlıya anlık bir sıçrayışla dönüştürür. Günümüzde dijital 
yazılımlar (CAD, 3D modelleme) ve yeni medya araçları, 
anamorfik üretimi kolaylaştırmış ve olanaklarını artırmıştır 
(Ferretti, 2020). Heykel ve yerleştirmeler, artık elle değil, 
karmaşık matematiksel hesaplamaları hızlıca yapabilen dijital 
araçlarla tasarlanmakta ve hatta 3D baskı gibi yöntemlerle 
üretilebilmektedir. Bu, özellikle büyük ölçekli ve karmaşık 
yansıtıcı yüzeyler gerektiren uygulamalar için hayati önem taşır. 

Anamorfik uygulamalar, sadece teknik bir gösteri 
olmanın ötesinde, güncel sosyal, kültürel ve siyasal meselelere 

Plastik Sanatlar

29



gönderme yapan güçlü bir eleştirel potansiyel taşır. 
Anamorfizmin ana fikri, mutlak bir gerçekliğin olmaması, 
gerçeğin bakış açısına bağlı olarak değişmesidir. Eser, izleyiciye 
bir şeyi anlamanın, tek bir doğru açıyı bulmayı gerektirdiğini 
hatırlatır. Bu, toplumsal meseleler, siyaset ve kültürel çatışmalar 
bağlamında "hakikat"in ve "objektifliğin" sorgulanmasına 
yönelik güçlü bir metafor sunar (Keleşoğlu ve Uygungöz, 2014).  

Rönesans döneminde (Holbein'in Elçiler tablosundaki 
kafatası örneği), anamorfizm gizli mesajlar veya fani hayatın 
hatırlatıcılarını izleyiciden saklamak için kullanılmıştır. 
Günümüzde bu gizlenme fikri, gözetim toplumu eleştirilerine 
uyarlanabilir. Eser, kamusal alanda yerleştirildiğinde, sanatçı, 
"Her şey açıkça ortada görünse bile, yalnızca doğru bakış açısına 
sahip olanlar (veya yetkili olanlar) gizli anlamı görebilir" 
mesajını verebilir. Anamorfik eserlerin bozunmuş halleri, 
gündelik hayattaki görsel kirlilik veya bilgi karmaşası metaforu 
olarak da okunabilir. Sanat, anlamı bulmak için dikkati 
odaklamanın ve karmaşayı aşmanın gerekliliğini vurgular. 

Anamorfik yerleştirmeler, çevre sorunları gibi küresel 
zorluklara dikkat çekmek için etkileşimli bir araç olarak 
kullanılır. (Örn: Jonty Hurwitz'in nesli tükenmekte olan kurbağa 
heykeli gibi). İzleyicinin fiziksel çabası ile ortaya çıkan görüntü, 
sanatsal ifadeyi acil çağdaş sorunlarla birleştirerek kamuoyunun 
farkındalığını ve toplumsal tartışmayı güçlendirir. 

 

4. GİZLENEN GÖRÜNTÜLERDEN ÇİFT 
YÜZEYLİ YAPITLARA: ANAMORFİK 
SANATIN TARİHSEL DÖNÜŞÜMÜ 

Anamorfizmin ilk örnekleri Rönesans dönemine 
dayanmaktadır ve bu dönemde sanatçılar tarafından geliştirilen 
teknikler, perspektif ve görsel algının derinleşmesine katkı 
sağlamıştır.  15. Yüzyılda Leonardo Da Vinci, Holbein gibi 

Plastik Sanatlar

30



sanatçılar tarafından meydana getirilmiştir. Bu ilk örneklerde, 
tam karşıdan bakıldığında biçimi bozulmuş, iki tarafından 
esnetilerek biçimleri bozulmaya uğratılmış, bazı durumlarda da 
herhangi tanımlı bir forma dair çağrışım oluşturmayan biçimler, 
belirli bir açıdan bakıldığında anlam kazanmaktadır. Bu örnekler 
perspektif anamorfoz kategorisinde incelenebilecek örneklerdir. 
“Leonardo’nun Gözü” ne (Görsel 1.) tam karşıdan bakıldığında, 
yanlara doğru genişlemiş, üstten ve alttan basılmış gibi duran bir 
göz algılanabilmektedir. Ancak bu şekilde resmedilmiş bir gözü, 
doğru oranları ile görebilmek için resmin sol tarafından belli bir 
açıdan bakılması gerekmektedir. 

 
Görsel 1. Leonardo’ s Eye/Leonardo’ nun Gözü, Leonardo Da 

Vinci, 1485  

(Keleşoğlu ve Uygungöz, 2014). 

Bir diğeri ise, Hans Holbein the Younger tarafından 1533 
yılında yapılan "The Ambassadors" tablosudur (Görsel 2.). Bu 
eser, izleyiciye farklı bakış açılarından gözlemlendiğinde bir 
kafatası şeklinde bir anamorfik görüntü sunmaktadır. Holbein’in 
bu eseri, sanat tarihine damga vuran özelliklere sahip olup, 
astronomik aletlerin yer aldığı bir kompozisyon sunmaktadır, bu 
aletlerin tarihsel bağlamı 11 Nisan 1533 olarak kaydedilmiştir 
(Mee, 2020). Tablo yalnızca perspektif algısını sorgulamakla 
kalmaz, aynı zamanda izleyiciye varoluşsal bir derinlik de 
katmaktadır. 

Plastik Sanatlar

31



 
Görsel 2. Hans Holbein The Younger, The Ambassadors / Elçiler, 

Ahşap üzerine yağlıboya, 207 cm. x 209,5 cm, 1533 
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/hans-holbein-the-younger-the-

ambassadors erişim tarihi: 29.04.2025. 

Keleşoğlu ve Uygungöz ise (2014), bu yapıtın tamamı ile 
ilgili ortaya konan çeşitli hipotezlerden birinin yapıtın üç 
katmandan meydana geldiği yönünde olduğunu söylemiştir. Buna 
göre, birinci katmanın ilk rafta yer alan gökcisimlerin konumları 
ve yüksekliklerinin gözlemlenmesi amacıyla kullanılan aygıt ve 
diğer nesnelerle cenneti, ikinci katmanın alt rafta görülen 
enstrüman ve kitaplar aracılığıyla işaret edilen dünyevi değerler 
ile yaşanılan dünyayı, kafatası ile görselleştirilen üçüncü 
katmanın ise ölümü temsil ettiğini ifade etmişlerdir. Diğer bir 
hipotezin ise yapıtın merdiven boşluğunda sergileneceği 
düşünülerek, izleyicinin basamakları çıkarken açı değişiminden 
dolayı kafatasını görerek şaşırması ve korkması amacıyla 
oluşturulduğunu belirten yazarlar, Rönesans sanatçılarının 
görüntülerde meydana getirdiği bu türden bozulmalarla izleyiciye 
görsel sürprizler hazırladıklarını söylemişlerdir. Ayrıca, 
perspektif anamorfozun çeşitli sözlerin, düşüncelerin ve 
görüntülerin gizlenmesi için bir yöntem olarak kullanılmasının 
16, 17 ve 18. Yüzyıllarda oldukça popüler olduğunu ifade 
etmişlerdir. (Keleşoğlu ve Uygungöz, 2014). 

Rönesans’ın yanı sıra, Barok döneminde de anamorfizmin 
kullanımı artmıştır. Örneğin, Giuseppe Arcimboldo, meyve ve 
sebzelerden oluşan portreleri ile anamorfizmi estetik bir boyutta 
ele almıştır. Bu eserler, günlük nesneleri bir araya getirerek 

Plastik Sanatlar

32

https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/hans-holbein-the-younger-the-ambassadors
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/hans-holbein-the-younger-the-ambassadors


izleyicinin algısını manipüle etmiş ve sosyal ve kültürel eleştiriler 
sunmuştur. Ancak Arcimboldo'nun eserleri üzerine yapılan 
çalışmalar daha çok psikoloji ve kültürel imgeler üzerine 
yoğunlaşmakta, spesifik olarak anamorfizm ile ilgili kapsamlı 
bilgiler sunmamaktadır (Abella ve Raffaelli, 2012).  

 

Görsel 3. William Scrots, Edward VI, 1546 
https://en.wikipedia.org/wiki/William_Scrots erişim tarihi: 29.04.2025. 

Bir anamorfoz örneği olan VI. Edward’ın on altıncı 
yüzyıldan kalma portresi, önden bakıldığında, tuhaf bir biçimde 
çarpıtılmış gözüken bir resimdir. Çerçevenin köşesine çok yakın 
bir noktadan yandan bakıldığında, çarpıklık ansızın silindiğini 
ifade eden Gombrich (1992), kafanın normal bir görünüm 
almakla kalmayıp, yerinden doğrularak havada asılı bir konuma 
gelecekmiş gibi bir etki yaratarak plastik bir görünüm kazandığını 
söylemiştir (Gombrich, 1992). 

Anamorfik sanatın daima Rönesans yıllarıyla sınırlı 
kalmadığı, günümüzde de dijital sanat ve yeni medya 
uygulamalarıyla modernleşerek devam ettiğini görmekteyiz. 
Sanatçılar, bu teknikle etkileşimli ve dinamik eserler oluşturarak 
izleyici deneyimini zenginleştirmektedirler (Ferretti, 2020). 
Örneğin, çağdaş sanatçıların projeleri, izleyicilerin alanı 
deneyimlemelerini sağlayan teknolojik unsurları içermekte ve 
anamorfizmi yeni bir ifade biçimi olarak kullanmaktadır. 

Anamorfik sanatın ortaya çıktığı ilk örneklerde, perspektif 
yanılsama yaratılarak oluşturulmuş uygulamalara rastlanırken, 
sonraki dönemlerde farklı teknik ve materyallerin kullanımı ile 
ayna (katoptrik) anamorfozu örnekleri de görülmeye 
başlanmıştır. Ayna anamorfozunda, esnetilmiş formların 

Plastik Sanatlar

33



belirlenen bir noktasına koni ya da silindir biçimindeki 
yansıtıcılar konumlandırılarak, yansımanın olduğu yüzeyde, 
olması beklenen formdaki görsellerin belirdiği görülmektedir. Bu 
türden üretimlere 20. yüzyılın sonlarına doğru perspektif 
anamorfoz örneklerine ek olarak sıklıkla rastlanmaya 
başlanmıştır. Bu yöntemle üretilen örneklerin en bilinenlerinden 
sayılabilecek olanlar, Istvan Orozs ve Philippe Comar gibi 
sanatçılar tarafından oluşturulmuş anamorfik yapıtlardır. 

 

Görsel 4. Istvan Orozs, Jules Verne in the Mirror 
Cylinder/Silindir Aynadaki Jules Verne, 1983 

https://www.zmescience.com/other/art-other/amazing-art-istvan-orosz/ erişim 
tarihi: 29.04.2025. 

Macar sanatçı Istvan Orozs, bozulmuş görüntüleri 
yaratmak için perspektif ile oynayarak ya da kavisli aynaları 
kullanarak çalışmalar gerçekleştirmiştir. Anamorfik sanatın 
önemli isimlerinden olan sanatçıi geleneksel sayılabilecek 
teknikler üzerine yenilikler getirerek, bozulmuş görüntülere de 
anlamlar yüklemiştir. Böylece sanatçı amorf görüntülerle 
uğraşmanın ötesinde aynada görünen veya belirli bir noktadan 
gözlemlenerek anlamlar içeren sonuçla ortaya koymuştur 
(Keleşoğlu ve Uygungöz, 2014). Orosz’un yapıtında (Görsel 4.) 
hem resmedilen yüzeyde hem de yansıyan yüzeyde tanımlı 
formları görmek mümkündür. Anamorfik uygulamaların ilk 
örneklerinde görülen biçimi bozulmuş, gizlenmiş formlar yerini, 
her iki tarafta da farklı bir görselin oluştuğu çok yönlü bir yapıt 
almıştır. Sanatçının resmi, etrafı dağlarla çevrili bir vadi 
görünümündeyken, silindir yüzeye vadinin tam ortasına 

Plastik Sanatlar

34

https://www.zmescience.com/other/art-other/amazing-art-istvan-orosz/


konumlandırdığı esnetilmiş portrenin doğru oranlara dönüşmüş 
hali yansımıştır. 

Ayna anamorfozu ile gerçekleştirilmiş üretimlere 
verilebilecek bir diğer örnek ise Philippe Comar’ın çalışmalarıdır 
(Görsel 5.). Sanatçı, formunda bozulmalara uğrattığı nesnelerin 
görselinin yansıtılacağı yüzeylerin seçimlerini, silindirden farklı 
olarak koni şeklinde aynalardan yana kullanmıştır. Dairesel 
şekilde formları dönüştürülen nesneler yapıtın tam ortasına 
konumlandırılan koni biçimindeki aynanın üstünden bakıldığı 
zaman doğru biçim ve oranlarda gözlemlenebilmektedir. 

 

Görsel 5. Philippe Comar, Sténopé - The Representation of Space, 
1995 

 https://www.anamorphosis.com/stenope.html erişim tarihi: 20.08.2025. 

 

5. ÇAĞDAŞ SANATTA KAVRAMSAL 
DÖNÜŞÜM: ANAMORFİK HEYKEL VE 
YERLEŞTİRME  

21. yüzyılın başından itibaren yansıtıcı yüzeyler 
aracılığıyla meydana getirilen anamorfik uygulamalara heykel 
üretimlerinde de rastlanmaya başlanmıştır. Anamorfik sanatın ilk 
örneklerinde görülen yüzeyde biçimin bozulmasıyla elde edilen 
anamorfik görüntüler, Jonty Hurwitz ve Yung Hee Jo gibi 
sanatçıların heykel üretimlerinde kullanmaları ile yeni bir bakış 
açısı kazanmıştır. Bu türden üretimler gerçekleştiren sanatçılarla 

Plastik Sanatlar

35

https://www.anamorphosis.com/stenope.html


birlikte anamorfik uygulamalara, heykel ve yerleştirme sanatında 
da sıklıkla rastlandığı görülmektedir. 

Hurwitz ve Yung Hee Jo’nun heykellerinde oluşturulmak 
istenen görüntüler, dış bükey ya da silindir biçimindeki 
yansıtıcılarla sağlanmıştır. Bu sanatçılar, heykelleri yansıtılacak 
yüzeylere uygun biçimde esnetmiş ve yansıtıcı yüzeyin açısına 
bağlı olarak şekillendirip konumlandırmışlardır. 

Oluşturmak istediği görüntüyü, meydana getirdiği 
heykellerini belirli bir mesafe ve konuma göre yerleştirdiği 
silindir biçiminde bir yansıtıcı yüzey sayesinde elde eden Jonty 
Hurwitz’in yapıtları, anamorfik sanatta dış bükey yansıtıcılar ve 
heykelin bir arada kullanılmasıyla üretilmiş yapıtlara örnek teşkil 
etmektedir. Sanatçı, anamorfik görüntüleri üç boyutlu formlar 
şekillendirerek meydana getirmektedir ve seçtiği formlara 
yüklediği anlamlarla oluşturduğu yapıtlarında zengin bir anlatım 
dili sunmaktadır.  

 
Görsel 6. Jonty Hurwitz, Rejuvenation, Bakır ve Krom, 60 x 60 x 

45 cm, 2013  

https://sentient.art/rejuvenation erişim tarihi: 30.09.2025. 

Hurwitz, hem perspektif hem de ayna anamorfozu 
kullanarak üretimler yapmaktadır. Ayna anamorfozu kullanarak 
heykel üretimi konusunda öncü olarak konumlandırılmaktadır. 
Meydana getirdiği “Rejuvenation” adlı yapıtı (Görsel 6.), 
sanatçının ayna anamorfozunu kullandığı anamorfik heykel 
üretimlerinin ilk örneğidir. Sanatçı, bu yapıt meydana getirilene 
kadar, sanat tarihinde anamorfik heykellerin var olduğunun 

Plastik Sanatlar

36

https://sentient.art/rejuvenation


bilinmediğini ifade etmiştir. Hurwitz’in heykellerinin her biri bir 
dizi algoritma kullanılarak yapılan milyarlarca matematiksel 
hesaplama içermektedir (Jonty Hurwitz Bio, t.y.).  

Jonty Hurwitz’in silindir biçimindeki paslanmaz çelik 
yansıtıcılar aracılığıyla sunduğu anamorfik heykeller, formların 
yanılsama yoluyla dönüştürülerek algılandığı ve içerdiği 
anlamların bu görsel yanılsama ile ortaya çıktığı eserlerdir. Bu 
yapıtlar, sanatta algının nasıl yönlendirildiği ve formun nasıl 
değiştirildiği üzerine derin düşüncelere sevk eder. Sanatçının 
anamorfik heykelleri, insan-doğa ilişkisinden kişisel deneyimlere 
kadar uzanan farklı temellere dayanan formlardan oluşur. 
Hurwitz, biçim açısından benzer yöntemleri kullanmış olmasına 
karşın, eserlerini birçok farklı bağlamda ele alarak içerik 
yönünden oldukça zengin bir heykel serisi ortaya koymuştur. 

Yung Hee Jo’nun 2014 tarihli “About Looking” adlı 
heykeli (Görsel 7.), Milo Venüs’ünün anamorfik yöntemle 
biçiminin bozulmasıyla oluşturulmuştur. Heykelin arkasına 
konumlandırılmış olan dış bükey aynaya yansıyan görüntüde, 
bilinen Venüs temsilinin görseli oluşmaktadır.  

 

Görsel 7. Yung Hee Jo, About Looking, 2014  

https://www.artsy.net/artwork/yung-hee-jo-about-looking erişim tarihi: 
22.04.2025. 

Michael Murphy “Perceptual Shift/Algısal Değişim” adlı 
yerleştirme eseri (Görsel 8.), belli bir açıdan bakıldığında 
“Leonardo’nun Gözü”nde olduğu gibi bir göz yapısı oluşturan 
1252 adet ahşap topun tavandan asılması ile gerçekleştirilmiştir. 
Farklı boyutlarda oluşturulmuş topların asılmasıyla oluşturulan 

Plastik Sanatlar

37

https://www.artsy.net/artwork/yung-hee-jo-about-looking


yerleştirme, bazı açılardan bakıldığında nokta ve lekelerden 
oluşan tanımsız bir yerleştirme gibi gözükürken, izleyici 
belirlenen açıdan baktığında oluşan göz yapısını görmektedir. Bu 
durum, sanatçının izleyicinin algısında bir tür yanılsama 
yaratmayı amaçladığını göstermektedir. 

 

Görsel 8. Michael Murphy, Perceptual Shift, 2015 

https://www.designboom.com/art/perceptual-shift-installation-michael-
murphy-06-13-2015/ erişim tarihi: 21.04.2025. 

 

 

Görsel 9. Shigeo Fukuda, Lunch With a Helmet On, çatal, kaşık 
ve bıçak, 1987  

https://spoon-tamago.com/illusionistic-shadow-art-by-shigeo-fukuda/ erişim 
tarihi: 22.04.2025. 

Shiego Fukuda ise, heykel ve yerleştirmelerinde 
izleyicinin bakış açısından çok yansıttığı ışığın açısıyla oluşan 
gölgelerle bir tür yanılsama ortaya koymaktadır. 1987 yılında 
meydana getirdiği “Lunch With a Helmet On” isimli heykeli 
(Görsel 9.), ilk bakışta çatal, kaşık ve bıçaklardan oluşan tanımsız 
bir yığın gibi dururken, doğru açıyla yansıtılan ışık sonucu oluşan 
gölgenin bir motosiklet silüeti meydana getirmesiyle biçim ve 
anlam kazanmaktadır. Sanatçının bu yapıtında inşa edilmiş üç 

Plastik Sanatlar

38

https://www.designboom.com/art/perceptual-shift-installation-michael-murphy-06-13-2015/
https://www.designboom.com/art/perceptual-shift-installation-michael-murphy-06-13-2015/
https://spoon-tamago.com/illusionistic-shadow-art-by-shigeo-fukuda/


boyutlu nesnenin kendisi ile birlikte oluşturduğu gölge de yapıta 
büyük ölçüde katkı sağlamaktadır. Yapıt, kullanılan 
aydınlatmanın konumu ve oluşan gölgenin bir bütünlük kurduğu 
bu yapıt, artık tek başına bir heykel olmaktan çıkarak, yerleştirme 
olarak nitelendirilebilecek bir yapıt haline dönüşmüştür. 

 
Görsel 10. Louis Pratt, A Very Dutch Ghost, 2022  

https://www.louispratt.com/ erişim tarihi: 29.04.2025. 

Pratt, Johnston ve Pietroni (2023), ayna anamorfozunun 
koni ve silindir olmak üzere yalnızca dışbükey yansıtıcılar 
aracılığıyla elde edildiğini ifade etmiş ve ayna anamorfozu ile 
ilgili daha önceki uygulamalarda rastlanmamış olan içbükey 
yansıtıcıları kullanarak çalışmaya odaklandıklarını 
söylemişlerdir. Pratt’ın daha önce örneğine rastlanmamış bu 
yöntemi kullanarak meydana getirdiği yapıt olan “A Very Dutch 
Ghost” (Görsel 10.), Hollandalı sanatçı Vincent Van Gogh’un 
1886 yılında meydana getirdiği “Head of a Skeleton with Burning 
Cigarette” adlı tablosuna doğrudan atıfta bulunmakla birlikte, 
Holbein’e de saygı niteliğindedir (Pratt, Johnston ve Pietroni, 
2023). İzleyicinin bu yapıtı sıra dışı ve etkileyici bulduğunu ve bu 
yapıtla holografik bir etki yaratan gerçek bir görüntü elde 
ettiklerini söyleyen yazarlar, “A Very Dutch Ghost”un yalnızca 
görsel değil, aynı zamanda deneyimsel bir nitelik taşıdığını ifade 
etmişlerdir (Pratt, Johnston ve Pietroni, 2023). İç bükey yansıtıcı 
anamorfozu ele alarak heykel sanatına yeni bir yaklaşım sunmuş 
ve anamorfik sanat alanında kullanılan üretim biçimlerine yeni 
bir yöntem eklemişlerdir. 

Plastik Sanatlar

39

https://www.louispratt.com/


Louis Pratt, katoptrik (ayna) anamorfozunu farklı bir 
yönden ele alarak daha önceki örneklerde görülen silindir ya da 
koni biçimindeki dış bükey yansıtıcılar yerine iç bükey 
yansıtıcıları kullanmaktadır. Sanatçının araştırmalarında yer 
verdiği açıklamalara ve yapılan araştırmalara bakıldığında bu 
şekilde bir uygulamaya daha önceki tarihlerde rastlanmamıştır. 
Sanatçı, aynı zamanda ışığın kırılması ile ilgili araştırmalara yer 
vermiş ve bu yöntemle de anamorfik görüntüler elde etmiştir.  

Jonty Hurwitz ve Yifat Davidoff’un ortak yapıtı, 2023 
yılında Makao’da gerçekleşen bienale dahil edilen paslanmaz 
çelikten yapılmış olan 400x400x300 cm boyutlarındaki 
“Alchemical Leap” isimli büyük ölçekli heykel (Görsel 11.), nesli 
tükenmekte olan bir kurbağanın temsilidir. Bu yapıt, yalnızca 
sanatsal bir ifade olmanın yanında, çevreyi korumanın kritik 
önemi ile ilgili de düşündürücü bir mesaj niteliği taşımaktadır. 
Yapıt, gezegenimizdeki azalan biyolojik çeşitliliğe ve küresel 
ekosistemin hassas dengesine bir övgü niteliğinde olduğu 
belirtilmektedir. Merkezinde kurbağanın olduğu yapıt; evrim, 
yeniden doğuş ve iki farklı alan olan deneysel kanıtlar ve mistik 
içgörüler bir araya geldiğinde meydana gelen derin dönüşüm 
temalarını yansıtmaktadır (Alchemical Leap, t.y.). 

 
Görsel 11. Alchemical Leap, Paslanmaz Çelik, 400 x 400 x 300 cm, 

2023 

 https://sentient.art/alchemy erişim tarihi: 30.09.2025. 

Plastik Sanatlar

40

https://sentient.art/alchemy


Thomas Medicus’un “Eyeeye/ Gözgöz” (Görsel 12.) 
isimli yapıtı da Murphy’nin yerleştirmesinde olduğu gibi belli bir 
bakış açısından bakmayı gerektirmektedir. Geriye kalan açılardan 
bakıldığında herhangi tanımlı bir formu andırmamakta ve çeşitli 
boyutlarda ve yoğunluklarda yapıtın merkezinden dışarı doğru 
dağılan lekelerden başka bir şey algılanamamaktadır. Belirlenen 
açılar olan piramitlerin tam arkasından bakıldığında ise, birer adet 
göz çizimi açıkça görülebilmektedir. 

 

Görsel 12. Thomas Medicus, Eyeeye, 2024 
https://www.thomasmedicus.at/en/projects/2024-eyeeye.php erişim tarihi: 

29.04.2025 

 

 

Görsel 13. TeamLab, Tunnel into the Mirror Universe, 2024 

 https://art.team-lab.cn/en/ew/tunnel-mirror-jeddah/jeddah/ erişim tarihi: 
22.11.2025. 

Plastik Sanatlar

41

https://www.thomasmedicus.at/en/projects/2024-eyeeye.php
https://art.team-lab.cn/en/ew/tunnel-mirror-jeddah/jeddah/


Anamorfik görüntüleri elde etmenin birçok farklı biçimi 
bulunmaktadır. Işıkla üretilen yerleştirmelerden TeamLab isimli 
kolektifin “Tunnel into the Mirror Universe” (Görsel 13.) adlı 
yerleştirmesi; uygulandığı alanı, bir tür yanılsama oluşturan ve 
uçsuz bucaksız bir tüneli andıran yeni bir mekâna 
dönüştürmüştür. Bu yerleştirmede kullanılan ışıklar belirli bir 
açıdan bakıldığında yarattığı yanılsamanın etkisiyle, izleyicinin 
sonsuz bir tünelin içinde dolaştığı izlenimini uyandırmaktadır. 
Mekânın düz duvarlardan oluşan sınırları, ışığın çizgisel bir 
şekilde ve doğru açılar verilerek mekâna yayılması sonucu farklı 
bir form kazanmaktadır. Mekân algısı ve izleyici deneyimine 
yönelik farklı bir bakış sunan ve ışığın çizgisel etkisi ile mekânın 
yapısını dönüştüren büyük ölçekli yerleştirme, izleyicinin mekân 
algısında fiziksel bir dönüşüm oluşturarak alternatif bir mekân 
kurgusu ve farklı deneyimlere olanak sağlamaktadır. 

 

Görsel 14. JR (Jean-René), La Nascita, 2024 

 https://www.jr-art.net/projects/la-nascita erişim tarihi: 22.11.2025. 

Kamusal alanlardaki iki boyutlu yüzeylerde üç boyut 
etkisi yaratan anamorfik uygulamaların çok sayıda örneği 
bulunmakta ve bu yöntem oldukça yaygın bir anamorfik üretim 
biçimidir. Bu türden anamorfik görüntülere benzer bir etki 
yaratan ancak anamorfik görüntüyü üç boyutlu malzemeler ile 
oluşturduğu yerleştirme ile elde eden JR (Jean-René), “La 
Nascita” (Görsel 14.) isimli yerleştirmesinde, tarihi bir tren 
istasyonunun merkezinde bir yarık oluşturmuştur. Bu 

Plastik Sanatlar

42

https://www.jr-art.net/projects/la-nascita


yerleştirmede oluşturulan paneller, alüminyum çıtaların birbirine 
tutturulması ile meydana getirilmiş üç boyutlu büyük ölçekli bir 
yapı meydana getirmiştir. Panellerin üzerine uygulanan siyah 
beyaz baskılarla geçmişin izlerinin binanın ortasından etrafına 
yayılan kayalıklarla binanın bugünkü hali arasında bir bağ 
kurulmuştur. İzleyicinin yerleştirmenin içinde dolaşarak, 
keşfetme, paylaşma ve göç etme konusunda düşünmeye davet 
edildiğini ifade eden JR, bu yapıtla zamanın ve mekânın 
sınırlarını bulanıklaştırarak, yapının bugünkü hali ile tarihi 
arasında bağlantı kuran gerçeküstü bir mimari yapı meydana 
getirdiğini söylemiştir (La Nascita, t.y.).  

 

6. SONUÇ 

Bu araştırmada, anamorfik uygulamaların çağdaş heykel 
ve yerleştirme sanatındaki yeni ve gelişen yöntemlerine 
odaklanarak, sanatın algısal fenomenlerle olan kesişim noktasını 
derinlemesine incelemiştir. Çalışmanın bulguları, anamorfik 
sanatın yalnızca Rönesans dönemine ait bir perspektif tekniği 
(Leonardo Da Vinci, Holbein) olmaktan çıkıp, mekânı ve 
izleyiciyi aktif olarak dönüştüren çok yönlü ve güncel bir ifade 
biçimi haline geldiğini göstermektedir. Anamorfizmin uygulama 
biçimleri, başlangıçtaki perspektif anamorfozdan (görüntünün 
açısı) sonraki dönemlerde ayna (katoptrik) anamorfozuna 
(yansıtıcı yüzeyler) ve gölge/ışık (Shigeo Fukuda) gibi alternatif 
yöntemlere doğru çeşitlenmiştir. Özellikle Jonty Hurwitz ve 
Yung Hee Jo gibi sanatçıların çalışmaları, anamorfik heykelleri 
dışbükey silindir/konik yansıtıcılarla birleştirerek, gizli formu üç 
boyutlu bir nesne üzerinden açığa çıkarma pratiğini heykel 
sanatına taşımıştır. Bu, anamorfizmin 21. yüzyılda heykel 
alanındaki en önemli yeniliklerinden biri olarak literatüre 
kaydedilmiştir. Louis Pratt'in içbükey yansıtıcılar kullanarak 
gerçekleştirdiği uygulamalar ("A Very Dutch Ghost"), ayna 

Plastik Sanatlar

43



anamorfozu alanında daha önceki uygulamalarda rastlanmamış 
alternatif bir üretim biçimi sunarak teknik sınırları zorlamıştır. 
Bu, anamorfik sanatın teknolojik ve matematiksel hesaplamalarla 
sürekli olarak kendini yenilediğini kanıtlamaktadır. 

Çağdaş anamorfik yerleştirmeler, yalnızca görsel bir 
sürpriz sunmanın ötesine geçerek kavramsal ve çevresel mesajlar 
taşımaktadır. Jonty Hurwitz ve Yifat Davidoff'un "Alchemical 
Leap" (Nesli tükenmekte olan kurbağa) heykeli örneğinde 
görüldüğü gibi, anamorfik teknikler ekolojik ve toplumsal 
meselelere dikkat çekmek için güçlü bir araç haline gelmiştir. 
Michael Murphy'nin "Perceptual Shift" ve Thomas Medicus'un 
"Eyeeye" gibi eserleri ise, izleyicinin alanda fiziksel olarak 
gezinerek doğru bakış açısını bulmasını zorunlu kılarak, onu 
statik bir gözlemci olmaktan çıkarıp, aktif bir katılımcı konumuna 
yükseltmiştir. TeamLab’in “Tunnel into the Mirror Universe” ve 
JR (Jean-René)’nin “La Nascita” isimli büyük ölçekli 
yerleştirmeleri ise izleyicinin oluşturulan mekânın içine bizzat 
dahil olarak, alternatif mekân kurgusu içine dahil olmalarına ve 
yeni deneyimler kazanmalarına olanak tanıyan yapıtlardır. Bu 
araştırma, anamorfik uygulamaların sadece bir optik hile değil, 
aynı zamanda izleyici algısını, mekân deneyimini ve sanatsal 
anlatımı derinleştiren çağdaş sanatın ayrılmaz bir parçası 
olduğunu ortaya koymuştur. Sunulan güncel yapıt ve metot 
örnekleri, anamorfik sanatın heykel ve yerleştirme alanında dijital 
entegrasyon, çoklu duyusal deneyim (ses ve görsel geri bildirim) 
ve sürdürülebilirlik odaklı temalarla nasıl evrildiğini göstermekte 
ve literatüre güncel bir perspektif katmaktadır. Sonuç olarak, 
anamorfik sanat, izleyiciyi yanılsamanın ardındaki anlamı 
keşfetmeye davet ederek, sanatsal ifadenin sınırlarını genişleten 
eleştirel ve deneyimsel bir platform sunmaya devam etmektedir. 

 

 

Plastik Sanatlar

44



KAYNAKLAR 

Abella, S. and Raffaelli, R. (2012). As estruturas antropológicas 
do imaginário de gilbert durand em cinco pinturas de 
arcimboldo. Cadernos De Pesquisa Interdisciplinar Em 
Ciências Humanas, 13(102). 
https://doi.org/10.5007/1984-8951.2012v13n102p224 

 Akengin A., Aypek Arslan A. “Çağdaş Sanatta İfade Unsuru 
Olarak Dijital Enstalasyon”. Sanat Eğitimi Dergisi, 9/2 
(2021 Güz): s. 129–138. doi: 10.7816/sed-09-02-04 

Alchemical Leap (t.y.), https://sentient.art/alchemy erişim tarihi: 
30.09.2025. 

Ball, S., Leach, B., Bousfield, J., Smith, P., & Marjanovic, S. 
(2021). Arts-based approaches to public engagement with 
research: lessons from a rapid review.. 
https://doi.org/10.7249/rra194 

Chun-xia, L., Bakar, S., Yao, Y., Li, T., & Guan, L. (2024). An 
exploration of the artistic design of integrated material 
fusion installation based on sound interaction.. 
https://doi.org/10.3233/faia240054  

Çelik, M. ve Kılıç, E. (2020). Bitkisel kaynaklı biyopolietilenin 
biyokompozit üretiminde ve polimer karışımlarında 
kullanımı. Tekstil ve Mühendis, 27(119), 197-215. 
https://doi.org/10.7216/1300759920202711908 

Ferretti, G. (2020). Dotrompe l'oeilslook right when viewed 
from the wrong place?. Journal of Aesthetics and Art 
Criticism, 78(3), 319-330. 
https://doi.org/10.1111/jaac.12750 

Gombrich, E. H. (1992). Sanat ve Yanılsama. (Çev. A. Cemal). 
Remzi Kitabevi. 

Plastik Sanatlar

45

https://doi.org/10.5007/1984-8951.2012v13n102p224
https://sentient.art/alchemy
https://doi.org/10.3233/faia240054
https://doi.org/10.1111/jaac.12750


Jonty Hurwitz Bio (t.y.), https://sentient.art/bio erişim tarihi: 
07.02.2025. 

Kanwar, R. (2025). The installation art using contemporary 
sculpture: a case study and review of its evolution. Asian 
Research Journal of Arts & Social Sciences, 23(5), 77-
84. 

Keleşoğlu, B., Uygungöz, M. (Ocak, 2014). Sanat ve Tasarımda 
Anamorfik Görüntüler, Sanat & Tasarım Dergisi, Cilt 7, 
Sayı 7, S. 1-17. https://doi.org/10.20488/austd.14315 

La Nascita, Milan, Italy, 2024 (t.y.). https://www.jr-
art.net/projects/la-nascita erişim tarihi: 22.11.2025. 

Mee, N. (2020). Optical skullduggery., 144-155. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780198851950.003.015 

Pratt, L., Johnston, A., Pietroni, N. (2023). Reflections on Light: 
Developing New Methods for Producing Anamorphic 
Sculpture. Leonardo 2023; 56 (6): 568–574. 
doi: https://doi.org/10.1162/leon_a_02368  

Sarı, S. ve Mengi, O. (2022). The role of creative placemaking. 
M/C Journal, 25(3). https://doi.org/10.5204/mcj.2899 

Uğuz, Ö. ve İnan, E. (2025). Process and experimentation in 
regina silveira's printmaking. Art and Interpretation, (46), 
164-174. https://doi.org/10.47571/sanatyorum.1618712 

Yang, F., Yi, J., & Ling, M. (2023). “carbon neutral” interactive 
science art installation., 977-983. 
https://doi.org/10.2991/978-94-6463-238-5_126 

 

Görsel Kaynakça 

Görsel 1: Leonardo’ s Eye/Leonardo’ nun Gözü”, Leonardo Da 
Vinci, 1485. Kaynak: Keleşoğlu, B., Uygungöz, M. 

Plastik Sanatlar

46

https://sentient.art/bio
https://doi.org/10.20488/austd.14315
https://www.jr-art.net/projects/la-nascita
https://www.jr-art.net/projects/la-nascita
https://doi.org/10.1093/oso/9780198851950.003.015
https://doi.org/10.1162/leon_a_02368
https://doi.org/10.5204/mcj.2899
https://doi.org/10.47571/sanatyorum.1618712
https://doi.org/10.2991/978-94-6463-238-5_126


(Ocak, 2014). Sanat ve Tasarımda Anamorfik 
Görüntüler, Sanat & Tasarım Dergisi, Cilt 7, Sayı 7, S. 1-
17. https://doi.org/10.20488/austd.14315 

Görsel 2: Hans Holbein The Younger, The Ambassadors / 
Elçiler, Ahşap üzerine yağlıboya, 207 cm. x 209,5 cm, 
1533. Web: 
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/hans-
holbein-the-younger-the-ambassadors erişim tarihi: 
29.04.2025. 

Görsel 3: William Scrots, Edward VI, 1546. Web: 
https://en.wikipedia.org/wiki/William_Scrots erişim 
tarihi: 29.04.2025. 

Görsel 4: Istvan Orozs, Jules Verne in the Mirror 
Cylinder/Silindir Aynadaki Jules Verne, 1983. Web: 
https://www.zmescience.com/other/art-other/amazing-
art-istvan-orosz/ erişim tarihi: 29.04.2025. 

Görsel 5: Philippe Comar, Sténopé - The Representation of 
Space, 1995. Web: 
https://www.anamorphosis.com/stenope.html erişim 
tarihi: 20.08.2025. 

Görsel 6: Jonty Hurwitz, Rejuvenation, Bakır ve Krom, 60 x 60 
x 45 cm, 2013. Web:  https://sentient.art/rejuvenation 
erişim tarihi: 30.09.2025. 

Görsel 7: Yung Hee Jo, About Looking, 2014. Web: 
https://www.artsy.net/artwork/yung-hee-jo-about-
looking erişim tarihi: 22.04.2025. 

Görsel 8: Michael Murphy, Perceptual Shift, 2015. Web: 
https://www.designboom.com/art/perceptual-shift-
installation-michael-murphy-06-13-2015/ erişim tarihi: 
21.04.2025. 

Plastik Sanatlar

47

https://doi.org/10.20488/austd.14315
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/hans-holbein-the-younger-the-ambassadors
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/hans-holbein-the-younger-the-ambassadors
https://www.zmescience.com/other/art-other/amazing-art-istvan-orosz/
https://www.zmescience.com/other/art-other/amazing-art-istvan-orosz/
https://www.anamorphosis.com/stenope.html
https://sentient.art/rejuvenation
https://www.artsy.net/artwork/yung-hee-jo-about-looking
https://www.artsy.net/artwork/yung-hee-jo-about-looking
https://www.designboom.com/art/perceptual-shift-installation-michael-murphy-06-13-2015/
https://www.designboom.com/art/perceptual-shift-installation-michael-murphy-06-13-2015/


Görsel 9: Shigeo Fukuda, Lunch With a Helmet On, çatal, kaşık 
ve bıçak, 1987. Web: https://spoon-
tamago.com/illusionistic-shadow-art-by-shigeo-fukuda/ 
erişim tarihi: 22.04.2025. 

Görsel 10: Louis Pratt, A Very Dutch Ghost, 2022. Web: 
https://www.louispratt.com/ erişim tarihi: 29.04.2025. 

Görsel 11: Alchemical Leap, Paslanmaz Çelik, 400 x 400 x 300 
cm, 2023. Web: https://sentient.art/alchemy erişim tarihi: 
30.09.2025. 

Görsel 12: Thomas Medicus, Eyeeye, 2024. Web: 
https://www.thomasmedicus.at/en/projects/2024-
eyeeye.php erişim tarihi: 29.04.2025 

Görsel 13: TeamLab, Tunnel into the Mirror Universe, 2024. 
Web: https://art.team-lab.cn/en/ew/tunnel-mirror-
jeddah/jeddah/ erişim tarihi: 22.11.2025. 

Görsel 14: JR (Jean René), La Nascita, 2024. Web: 
https://www.jr-art.net/projects/la-nascita erişim tarihi: 
22.11.2025. 

Plastik Sanatlar

48

https://spoon-tamago.com/illusionistic-shadow-art-by-shigeo-fukuda/
https://spoon-tamago.com/illusionistic-shadow-art-by-shigeo-fukuda/
https://www.louispratt.com/
https://sentient.art/alchemy
https://www.thomasmedicus.at/en/projects/2024-eyeeye.php
https://www.thomasmedicus.at/en/projects/2024-eyeeye.php
https://art.team-lab.cn/en/ew/tunnel-mirror-jeddah/jeddah/
https://art.team-lab.cn/en/ew/tunnel-mirror-jeddah/jeddah/
https://www.jr-art.net/projects/la-nascita


SANATIN NESNEYLE İMTİHANI: DÖNÜŞÜM 
ESTETİĞİ ÜZERİNE TEORİK BİR BAKIŞ 

 

Banu YÜCEL1 

 

1. GİRİŞ 

Sanat tarihi boyunca nesne, hem temsili hem de maddi bir 
varlık olarak sanatın merkezinde yer almıştır. Antik dönemin 
idealize edilmiş formlarından Rönesans’ın perspektifçi temsil 
anlayışına kadar nesne, çoğunlukla gerçekliğin sanatsal yorumu 
olarak ele alınmış; sanatın amacı nesneyi yeniden üretmek, 
güzelliğini çoğaltmak ve anlamını estetik bir düzen içinde 
sunmak olmuştur. Bu yaklaşımlar, nesneyi sanatçının elinde 
biçimlenen, işlenen ve estetik bir değere dönüştürülen bir araç 
konumuna yerleştirmiştir. 

Ancak moderniteyle birlikte sanatın nesneye bakışı köklü 
bir dönüşüm geçirmiştir. Endüstriyel üretimin yükselişi, gündelik 
yaşam pratiklerinin değişmesi ve yeni görsel kültür formlarının 
ortaya çıkmasıyla birlikte nesne artık yalnızca temsil edilen değil, 
bizzat sanatın öznesi haline gelmiştir. Bu dönüşümün kırılma 
noktası olarak kabul edilen Marcel Duchamp’ın 1910’lu yıllarda 
geliştirdiği hazır nesne kavramı, sanat nesnesinin tanımını radikal 
biçimde sorgulamıştır. Duchamp’ın seçtiği sıradan bir pisuarı 
Çeşme adıyla sergilemesi, sanatın estetik yargılarla sınırlı 
olmadığını; niyet, bağlam ve kavramsal yönelimin nesneyi sanat 
kategorisine taşıyabileceğini göstermiştir. 

Bu noktadan itibaren nesne, yalnızca biçimsel 
özellikleriyle değil; kültürel bağlamı, gündelik yaşamla ilişkisi ve 

 
1  Doçent, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, Görsel 

Sanatlar Bölümü. ORCID: 0000-0002-9859-7890. 

Plastik Sanatlar

49



izleyicinin yorumlayıcı katılımı üzerinden anlam kazanan bir 
yapıya bürünmüştür. Nesnenin sanat içindeki rolü, modern ve 
postmodern dönemlerde sosyolojik, ekonomik ve ideolojik 
okumaların odağına yerleşmiştir. Tüketim kültürünün 
yükselişiyle birlikte Pop Art’ın seri üretim nesnelerini sanatsal bir 
göstergeye dönüştürmesi; kavramsal sanatın nesneyi düşüncenin 
bir aracına indirgemesi; Arte Povera’nın sıradan ve “değersiz” 
malzemeleri estetik sistemin içine dahil etmesi, bu dönüşümün 
farklı yönlerini ortaya koymuştur. 

Bu çalışma, nesnenin sanatla kurduğu ilişkinin söz konusu 
tarihsel kırılmalar ışığında nasıl yeniden tanımlandığını 
incelemektedir. Nesnenin estetik bir unsurdan kavramsal, 
eleştirel ve hatta politik bir araca dönüşüm süreci; sanatçı, izleyici 
ve bağlam ekseninde tartışılarak, günümüz sanat pratiklerinde 
nesnenin sahip olduğu çok katmanlı anlam dünyası ortaya 
konacaktır. 

 

2. NESNENİN ESTETİKTEN KAVRAMA EVRİMİ 

Sanat tarihinde nesnenin konumu, temsil ve yeniden 
üretim ekseninde şekillenen bir estetik anlayışa dayanmıştır. 
Rönesans döneminde natürmort türünde karşımıza çıkan 
nesneler; ışık, perspektif ve kompozisyon ilkeleri çerçevesinde, 
gerçekliğin sadık birer yansıması olarak resmedilmiştir. Bu 
dönemde nesne, var olanın kusursuz taklidine dayanan mimesis 
ideali ile ilişkilendirilir. Barok dönemde ise nesne, alegorik bir 
dilin kurucu unsuru haline gelmiştir. 

19.yüzyılın sonlarına doğru modernist kırılmalarla birlikte 
sanat, temsil odaklı yapısından uzaklaşarak nesnenin biçimsel 
özelliklerine yönelmiştir. Kübizm'de nesne parçalanarak yeniden 
düzenlenmiş, Fütürizm’de hareketin taşıyıcısına dönüşmüş, 
Bauhaus’ta işlevsel tasarımın temel bileşeni haline gelmiştir. 

Plastik Sanatlar

50



Ancak tüm bu arayışlarda nesne hâlâ sanatın biçimsel bir ögesi 
olarak değerlendirilmeye devam etmiştir. 

20.yüzyılın başında Marcel Duchamp’ın hazır nesne 
müdahaleleri, sanat ve nesne ilişkisini köklü biçimde sarsmıştır. 
Duchamp’ın gündelik bir pisuarı sanat eseri olarak sunmasıyla, 
nesnenin sanatsallığı artık estetik ölçütlerle değil, sanatçının 
seçimi ve bağlamsal konumlandırma ile belirlenmiştir.  

Bu kırılmanın teorik arka planı, sanatın tanımına ilişkin 
yerleşik kabullerin neden sanatçılar tarafından bilinçli biçimde 
zorlandığını da açıklar. Barrett’in belirttiği üzere, sanat 
literatüründe saygın ve kapsayıcı kabul edilen tanımlar, sanat 
eserinin hangi özelliklere sahip olması gerektiğini 
belirlediğinden, sanatçılar bu tür tanımlara çoğu zaman kasıtlı 
olarak karşı çıkarlar. Özellikle Duchamp’ın 1917’de Çeşme ile 
ortaya koyduğu müdahale, estetik açıdan “güzel” nesne üretme 
anlayışına doğrudan bir meydan okuma niteliğindedir. Barrett, bu 
jestin sanatın görsel niteliklerine odaklanmak yerine, sanatın 
ontolojik ve epistemolojik sorunlarını gündeme taşıdığını; sanatın 
ne olduğu, neye göre tanındığı ve buna kimin karar verdiği gibi 
temel soruları sanat düşüncesinin merkezine yerleştirdiğini 
vurgular (Barrett, 2019, 25,26). 

Ayrıca Barrett, Wittgenstein’ın dil oyunları 
yaklaşımından etkilenen Maurice Bates'in sanat kavramını “açık” 
bir kavram olarak değerlendirdiğini aktarır. Buna göre sanat, 
gerekli–yeterli koşullar dizisiyle tanımlanamayacak kadar 
dinamik ve yaşayan bir yapıya sahiptir. Bates’in sanatın tek bir 
özle sınırlandırılamayacağını, bunun yerine sanat eseri olarak 
kabul edilen nesneler arasında “aile benzerlikleri” aranması 
gerektiğini öne sürdüğü belirtilir. Barrett, Bates’in sanatın kesin 
bir tanımının yapılamayacağını söylemesinin bu çabayı 
anlamsızlaştırmadığını; aksine sanat eserlerine atfettiğimiz değeri 
görünür kıldığı için önemli olduğunu ifade eder. Böylece soru, bir 

Plastik Sanatlar

51



nesnenin sanat olup olmadığı ikileminden çıkıp, “nasıl bir sanat” 
olduğu tartışmasına yönelir. Barrett’in aktardığı bu yaklaşım, 
özcü tanımları reddeden anti-özcü bir çerçeve sunar (Barrett, 
2019, 25,26). 

Bu kırılmanın tarihsel sürekliliğine işaret eden Foster 
(2009), 1950 sonları ve 1960 başlarında radikal olarak tanımlanan 
iki geri dönüşten söz eder: Dada’nın hazır yapıtlarına ve Rus 
konstrüktivizminin rastlantısal yapılarından türeyen modernist 
mirasa yönelik tekrar ilgi. Foster, bu geri dönüşlerin nedenine ve 
tarihsel bağlamına yönelik iki önemli soruyu ortaya koyar: “…bu 
geri dönüler neden oluşur, ortaya çıkış ve kayboluş zamanları 
arasındaki ilişki neyi ortaya çıkarır? Savaş sonrası dönemler 
savaş öncesi dönemlerin edilgen birer tekrarı mıdır, yoksa yeni 
avangart tarihsel avangardı şimdi sadece takdir edebileceğimiz 
yöntemlerle mi etkilemiştir” (Foster, 2009, s.29). Bu sorgulama, 
nesnenin sanat içindeki dönüşümünün yalnızca biçimsel bir 
yenilik değil, tarihsel bir kopuş ve yeniden yazım olduğunu 
vurgular. 

Bu süreçle birlikte nesne, sanat içinde dönüşerek yeni bir 
işlev kazanmış ve kavramsal bir dile evrilmiştir. Jean 
Baudrillard’ın tüketim nesnelerinin birer “gösterge”ye dönüşmesi 
üzerine yaptığı saptamalar da güncel sanat bağlamında nesnenin 
artık maddi gerçekliğinden çok simgesel sermayesi üzerinden 
değerlendirildiğini ortaya koyar. Böylece sanatçı, nesneyi 
yalnızca biçimlendiren kişi değil, ona anlam katan bir role 
geçmiştir.  

Bu bağlamda Jean Baudrillard’ın tüketim nesnelerinin 
gösterge hâline geldiğine ilişkin çözümlemesi belirleyicidir. 
Baudrillard (2023), güncel teknolojik üretimin özünün artan 
işlevsellik değil; aynı yapısal işlevi sürdüren nesnelere yeni 
biçimsel ve simgesel kodlar yüklemek olduğunu belirtir. 
Elektrikli bir kahve öğütme makinesi örneği üzerinden, 

Plastik Sanatlar

52



makinenin esas değerinin artık motorundan değil; tasarımındaki 
renk, biçim ve estetik varyasyonlardan kaynaklandığını ifade 
eder. Böylece işlevsel farklılık geri plana itilmekte; nesnenin 
değerini belirleyen şey, kullanımından çok kültürel olarak 
üstlendiği anlam olmaktadır (Baudrillard, 2023, s. 17). Bu durum, 
sanat alanındaki dönüşümle paralellik gösterir: Nesne artık 
yalnızca biçimlendirilen bir malzeme değil, sanatçının kavramsal 
müdahalesiyle yeni anlam dünyalarına taşınan bir oyuncudur. 

Dolayısıyla nesnenin estetikten kavrama evrimi, sanatın 
temel yönelimini değiştiren bir kırılmayı temsil eder. Nesne; 
düşünsel üretimin, eleştirel söylemin ve kültürel dönüşümün aktif 
bir öznesi hâline gelmiştir. Bu yeni bağlam, sanat nesnesinin 
anlamını kuran temel dinamik olarak bağlam, yorum ve 
izleyiciyle kurulan ilişkiyi merkezî konuma yerleştirir. 

 

3. DÖNÜŞÜM ESTETİĞİ: KAVRAMSAL 
TEMELLER VE NESNENİN KAVRAMSAL 
ALANI 

Dönüşüm estetiği, nesnenin yalnızca biçimsel bir 
müdahale ile yeniden şekillendirilmesinden ziyade; anlam, işlev 
ve bağlam düzlemlerinde yeniden konumlandırılmasını ifade 
eder. Bu estetik anlayışta nesne, gündelik hayatın alışılmış 
akışından koparılarak sanatın düşünsel alanına taşınır. Böylece 
nesne yalnızca görülen değil, sorgulanan ve yorumlanan bir 
yapıya dönüşür. 

Bu kırılmanın başlangıcı, Duchamp’ın hazır nesnelerinde 
belirginleşir. Sanatçının seçme edimi, izleyicinin algısını ve 
nesnenin kavramsal potansiyelini dönüştürerek sanat nesnesinin 
varlık koşullarını yeniden tanımlar. Bu dönemden itibaren nesne; 
Pop Art’ın tüketim kültürünü eleştiren seri üretim estetiği, 
Minimalizm’in yalın ve endüstriyel form arayışı ve Arte 
Povera’nın sıradan malzemelerle kurduğu eleştirel ilişki 

Plastik Sanatlar

53



aracılığıyla da dönüşüm sürecini sürdürür. Böylece nesne, 
modernizmden postmodernizme uzanan süreçte estetik bir 
kategori olmaktan çıkarak kavramsal ve düşünsel bir araca 
dönüşür.  

Bu dönüşümün Pop Art bağlamında en görünür 
temsilcilerinden biri Andy Warhol’dur. Şahiner’in aktardığına 
göre Warhol, 1950’lerde başladığı sanat pratiğinde 1960’lardan 
itibaren reklam dünyasında edindiği deneyimleri sanat alanına 
taşımış ve Campbell çorba kutuları, Coca-Cola şişeleri gibi 
gündelik tüketim imgelerini sanat üretiminin merkezine 
yerleştirmiştir. 1962’den itibaren bu ürünlerin görsellerini 
kullanarak oluşturduğu çalışmalar, bir yıl sonrasında fotografik 
ipek baskı teknikleriyle seri üretime dönüşmüş; Warhol ayrıca 
ünlü kişilerin portrelerini parlak ve çarpıcı renklerle çoğaltarak 
imgenin mekanik çoğaltılabilirliğini sanatın temel yöntemi hâline 
getirmiştir. Şahiner, Warhol’un bu yaklaşımının sanat yapıtını 
sanatçının kişisel duygu ve jestlerinden arındırarak onu adeta 
endüstriyel bir ürüne dönüştürme isteğinden kaynaklandığını 
belirtir (Şahiner, 2008, 19-20). 

Warhol’un seri üretim mantığıyla sanatın özgünlük fikrini 
tartışmaya açtığı bu dönemde, Minimalist sanatçılar da nesnenin 
algılanışını kökten dönüştüren başka stratejiler geliştirmiştir. 
Foster’ın yorumuna göre Minimalist yapıtlar ilk bakışta yalın ve 
kesin biçimli görünse de her biri algısal düzeyde çözülmesi güç 
bir belirsizlik taşır. Judd’ın “belirli nesneleri” olarak tanımladığı 
düzenlemelerde kompozisyon, tekil bir formdan çok ardışık ve 
birbirini izleyen bir bütünlük oluşturur; Morris’in durağan gibi 
görünen formları gerçekte mekânla ilişkisine bağlı olarak tesadüfi 
bir değişkenlik sergiler. Benzer biçimde Serra’nın ağır çelik 
levhaları da izleyicinin bedenini ve konumunu hesaba katarak 
zaman içinde yeniden tanımlanan bir algı üretir. LeWitt’in 
sistematik kafes yapıları rasyonel bir çerçeve sunsa da neredeyse 
takıntılı denebilecek ölçüde tekrar içerir; Bell’in mükemmel 

Plastik Sanatlar

54



küpleri dışa kapalı olmalarına rağmen çevredeki dünyayı 
yansıtarak yeni bir görme düzeyi yaratır. Stella’nın “gördüğünüz 
şey gördüğünüz şeydir” iddiası ise, Foster’ın belirttiği üzere, 
Minimalizm’in pozitif ve nesnel iddialarına rağmen bu 
çalışmaların hiçbir zaman göründükleri kadar basit olmadığını 
ortaya koyar. Böylece Minimalist yapıtlar, doğrudanlık iddiası 
taşısa da algının geri yansıdığı ve sürekli yeniden kurulduğu 
karmaşık bir deneyim üretir (Foster, 2009, s. 65). 

Warhol ve Minimalist sanatçıların nesneye dair yaklaşımı 
sanatın dilini kökten dönüştürürken, İtalya’da 1960’ların 
ortasında şekillenen Arte Povera, bu dönüşüme farklı bir yön 
vermiştir. Hopkins’in aktardığı üzere, Arte Povera çevresinde 
toplanan İtalyan sanatçılar Minimalizmi fazla kurallı ve 
indirgemeci bulmuş, nesnenin bağlamla ve malzemeyle kurduğu 
çok katmanlı ilişkileri daha açık biçimde araştırma eğiliminde 
olmuşlardır. Michelangelo Pistoletto ve Jannis Kounellis gibi 
isimler, ülkelerinin geleneksel estetik anlayışına karşı çıkarak 
Fontana ve Manzoni gibi öncüllerin başlattığı yenilikçi tutumu 
radikalleştirmiştir. Pistoletto’nun cilalı paslanmaz çelik 
yüzeylerle izleyicinin yansımasını yapıtın bir parçası hâline 
getiren çalışmaları ya da Vietnam (1965) işinde izleyiciyi savaş 
karşıtı bir yürüyüşün içine yerleştiren kurgusu, Arte Povera’nın 
hem mekânsal hem de politik bir duyarlık taşıdığını ortaya koyar. 
Kounellis’in 1967 tarihli yerleştirmesinde monokrom bir 
tablonun önüne canlı bir papağan yerleştirmesi ise, sanat 
nesnesini beklenmedik bir canlılığın içine taşımış ve resmin 
temsil gücünü altüst eden bir karşılaşma yaratmıştır (Hopkins, 
2018, 192).  

Hopkins’in belirttiği gibi bu eğilim, 1967’de Cenova’da 
açılan bir sergide eleştirmen Germano Celant tarafından “Arte 
Povera” adıyla kavramsallaştırılmıştır. Celant, bu sanatın 
heterojen yapısını ve didaktik olmayan tavrını vurgulayarak onu 
Amerikan Minimalizminin kuramsal katılığına karşı daha açık 

Plastik Sanatlar

55



uçlu, süreç odaklı bir yönelim olarak değerlendirmiştir. Ona göre 
Arte Povera sanatçısı, doğal süreçlerin —bir bitkinin büyümesi, 
bir mineralin kimyasal dönüşmesi veya ağır bir cismin düşmesi 
gibi— yalın ama etkili mantığını sanatsal üretimin merkezine 
taşır. Bu yaklaşımın düşünsel ilham kaynaklarından biri ise 
Joseph Beuys’tur. Beuys’un taş, balmumu, yağ ve metal gibi 
maddelere sembolik yoğunluk kazandıran çalışmaları, Pistoletto, 
Kounellis, Zorio, Anselmo, Merz ve Fabro gibi Arte Povera 
sanatçılarının malzemeye yaklaşımında belirleyici olmuştur 
(Hopkins, 2018, 192). 

Hopkins’in yorumuna göre Arte Povera, nesneyi yalnızca 
biçimsel bir unsur olmaktan çıkarıp onu maddesel, süreçsel ve 
enerjik boyutlarıyla ele alan bir sanat pratiği olarak, Duchamp’tan 
Warhol’a ve Minimalizm’e uzanan nesne tartışmalarına yeni bir 
derinlik kazandırmıştır. 

Nicolas Bourriaud, “ilişkisel estetik” kavramıyla sanat 
nesnesinin izleyiciyle kurduğu toplumsal ve deneyimsel ilişkiyi 
merkeze taşır. Bu yaklaşıma göre sanat, yalnızca bir nesne üretimi 
değil, izleyiciyle paylaşılan bir iletişim ve etkileşim alanıdır. 
Dolayısıyla nesne artık tek başına değil, kolektif bir deneyim 
mekânı olarak değer kazanır (Bourriaud, 2018). Bu bakış açısı, 
sanatın nesne merkezli olmaktan çıkıp toplumsal bir karşılaşma 
alanına dönüşmesini sağlar. Nesne, artık yalnızca fiziksel 
varlığıyla değil, birlikte geçirilen zaman, ortak deneyim ve 
karşılıklı etkileşim aracılığıyla anlam kazanır. Böylece sanat, 
estetikten çok ilişkisel bir düzleme yerleşir; izleyici de pasif bir 
konumdan çıkarak eserin kurucu unsurlarından biri hâline gelir. 

Çiçek’in (2022) aktardığı üzere Jacques Rancière, sanatı 
yalnızca nesne, izleyici ya da ilişkisel pratikler üzerinden 
açıklamanın yetersiz olduğunu vurgular ve sanatın daha geniş bir 
duyusal-düşünsel örgü içinde kavranması gerektiğini ileri sürer. 
Rancière’e göre aisthesis, son iki yüzyılda birbirinden çok farklı 

Plastik Sanatlar

56



teknikleri, üretim biçimlerini ve sanat formlarını ortak bir 
deneyim alanında bir araya getiren estetik bir algı rejimini ifade 
eder. Bir sanat yapıtını belirleyen şey, yalnızca onun nasıl 
karşılandığı değil; hangi duyusal, düşünsel ve kültürel dokunun 
içinde üretildiğidir. Bu doku, sergileme biçimlerinden dolaşım 
kanallarına; sınıflandırma sistemlerinden algılama tarzlarına 
kadar hem maddi hem zihinsel koşulları kapsar. Rancière’in 
yaklaşımına göre sözcüklerin, yüzeylerin, hareketlerin ya da 
ritimlerin “sanat” olarak hissedilebilmesini sağlayan da bu estetik 
rejimin kendisidir. Böylece sanat, yalnızca bireysel bir yaratım 
süreci değil, tarihsel olarak mümkün kılınmış belirli bir deneyim 
alanının parçası hâline gelir (Çiçek, 2022).  

Bu kuramsal çerçeveler, dönüşüm estetiğinin yalnızca 
sanat içi bir değişim değil; aynı zamanda ideolojik, kültürel ve 
izleyici deneyimiyle iç içe geçmiş bir yapıda olduğunu gösterir. 
Postmodern sanatla birlikte nesne, kendi materyalliğini aşarak 
gösterge, metafor, eleştirel söylem ve toplumsal hafızanın 
taşıyıcısı haline gelmiştir. 

Sonuç olarak dönüşüm estetiği, nesnenin sanat içindeki 
varlığını ontolojik düzeyde yeniden tanımlar: Nesne artık 
yalnızca biçimiyle değil, içinde yer aldığı bağlam, işaret ettiği 
kavramlar ve ürettiği düşünsel etkileşim üzerinden sanatın bir 
parçasıdır.  

 

4. SANATTA DÖNÜŞTÜRÜLMÜŞ NESNE 
PRATİKLERİ 

Dönüşüm estetiği bağlamında nesnenin sanat yapıtına 
dönüşmesi, sadece biçimsel bir müdahalenin sonucu değildir; 
aynı zamanda nesnenin toplumsal, kültürel ve politik bağlam 
içinde yeniden konumlandırılmasıyla mümkün olur. Çağdaş sanat 
pratiklerinde nesne, bireysel bellekle kolektif hafıza arasında bir 
ara yüz işlevi görürken, tüketim kültürüne yönelik eleştirel bir 

Plastik Sanatlar

57



söylem ya da travmatik deneyimlerin maddi bir tanığı hâline de 
gelebilir. Dolayısıyla nesnenin dönüşümü hem fiziksel boyutta 
hem de anlam üretim süreçlerinde eşzamanlı olarak gerçekleşir. 
Nesne artık yalnızca görülen değil, düşünsel olarak da 
yorumlanan bir yapıya bürünür. 

Bu kapsamda çeşitli sanatçıların üretimleri, dönüşüm 
estetiğinin farklı yönlerini görünür kılar: 

Bu sanatçıların en önemlilerinden biri olan Joseph Beuys, 
keçe, yağ, bakır, televizyon gibi gündelik nesneleri kişisel 
deneyimlerinin bir parçası haline getirir. Ona göre nesne, 
iyileştirici ve dönüştürücü bir “enerji alanı” taşır. Beuys’un 
pratiği, nesnenin politik ve ruhsal bir işlev kazanabileceğini 
gösterir. 

Beuys, modern sanatın tüketim kültürüne doğrudan bir 
karşıtlık kurmaktan çok, insanın kendi doğasıyla yeniden bağ 
kurması gerektiğini savunur. Hopkins’in belirttiğine göre, 
sanatçının düşünsel referansları doğa tarihi, mitoloji, simya, 
Paracelsus’un öğretileri ve Rudolf Steiner’ın “antroposofi” 
anlayışıyla yakından ilişkilidir. Ayrıca Steiner’ın 1923 yılında 
verdiği Arılar Hakkında dersleri, Beuys’un özgün estetik 
yaklaşımının oluşumunda önemli bir başlangıç noktası olmuştur. 
Beuys, arı kolonisini insan gelişiminin bir modeli olarak görür; 
balmumunun sıvı hâlden katı hâle geçiş sürecini, kendi sanatında 
ısı, enerji ve biçim arasındaki etkileşimle ilişkilendirir. Sanatçının 
bu düşünceleri, daha sonra heykel anlayışında “süreç yönelimli” 
bir biçim anlayışına dönüşür. Hopkins’e göre, Beuys’un 
karatahtalara karmaşık şemalar çizerek yaptığı “ders” 
biçimindeki sunumları, aslında onun sanat pratiğinin kavramsal 
temelini oluşturur.Bu düşünsel temeller, sanatçının 1963 tarihli 
Yağ Süzme Köşesi (Fat Corner) adlı yapıtında somut biçimde 
görünür hale gelir. Beuys, bu yerleştirmede odanın ısısını bir tür 
dönüştürücü güç olarak kullanarak nesneyi geometrik bir yapının 

Plastik Sanatlar

58



içine sıkıştırır; böylece hem fiziksel hem sembolik düzeyde bir 
dönüşüm yaratır. Hopkins’e göre, bu çalışma Beuys’un heykel 
sanatına getirdiği yenilikçi yaklaşımın bir göstergesidir (Hopkins, 
2018, s. 101). 

Doris Salcedo, toplumsal şiddet, kayıp ve yas temalarını 
gündelik mobilyalarla ilişkilendirir. Dolap, masa ve sandalye gibi 
ev içi nesneleri dönüştürerek, görünmezleştirilen travmaların 
izini sürer. Nesne burada bir tanıklık aracıdır: Sessiz, ama politik. 

Özturan ve Özturan’a (2023) göre Doris Salcedo, 2000’li 
yıllardan itibaren küresel ölçekte politik şiddet ve baskıya maruz 
kalan kişilerin yaşamlarını anmaya ve onların yasını tutmaya 
odaklanan çalışmalar üretmektedir. Sanatçı, farklı zaman, mekân 
ve koşullarda şiddete uğrayan insanların deneyimleri arasında 
ilişkiler kurarak bu deneyimleri maddi nesneler aracılığıyla 
görünür kılmaya çalışmaktadır. (Özturan ve Özturan,  2023, s. 75-
76). Bu yaklaşım, Salcedo’nun sanatını yalnızca bir estetik üretim 
alanı olmaktan çıkarıp, travmanın maddi izlerini görünür kılan bir 
hafıza mekânına dönüştürür. Salcedo’nun çalışmalarında mobilya 
parçaları, kıyafetler veya gündelik eşyalar, hem bedenin 
yokluğunu hem de bu yokluğun bıraktığı açığı temsil eder. Bu 
nesneler artık işlevsel değildir; üzerlerinde taşıdıkları görünmez 
hikâyelerin ağırlığıyla tanıklık eden bedenler hâline gelirler. 
Doris Salcedo’nun üretimi bu yönüyle, çağdaş sanatın politik 
potansiyelini görünür kılar: nesne, hem bireysel acının hem de 
kolektif tarihin taşıyıcısına dönüşür; izleyici ise bu acıya mesafeli 
bir tanık olmak yerine, onunla yüzleşmeye davet edilen bir özne 
haline gelir. 

Eşyanın doğası gereği bellekle kurduğu ilişki ile Salcedo, 
mahkûm edilen toplumun acılarının ve travmalarının unutulmasını 
eleştirel bir dille işaret eder. Salcedo’nun amacı gündelik eşyaları 
kullanarak acıyı ve onun sosyo-politik nedenlerini açıklamak değil, 
izleyiciyi bir tür tanıklığa ve ortak insani değerlerin farkındalığına 
zorlamaktır (Abacı, 2025, 15).  

Plastik Sanatlar

59



 Doris Salcedo’nun sanatsal pratiği, gündelik nesnelerin 
biçimsel sınırlarını aşarak, onları toplumsal hafıza ve travma 
üzerine düşünmenin araçları haline getirir. Kolombiya’da doğan 
sanatçı, hem Kolombiya’nın politik geçmişinden hem de evrensel 
ölçekteki göç, kayıp ve unutma olgularından beslenir. Nesne, 
Salcedo’nun üretiminde yalnızca estetik bir form değil, aynı 
zamanda insanlık deneyiminin sessiz tanığıdır. Sanatçının 
yerleştirmelerinde nesneler, işlevsel kimliklerinden koparılarak 
anı ve unutma arasındaki gerilimin maddi ifadesine dönüşür. 
Salcedo’nun yaptığı şey, nesneleri işlevinden çıkarıp, kaybolan 
hayatların ve yerinden edilmiş kimliklerin izlerini taşıyan sessiz 
bir hafıza mimarisi kurmaktır.  

Thomas Hirschhorn, plastik, koli bandı, dergiler gibi ucuz 
tüketim nesnelerini yığınlar halinde kullanarak küresel 
kapitalizmin kitleleri kuşatan ideolojik düzenini sorgular. Onun 
çalışmalarında nesne, aşırılığın ve hızla tüketilen dünyanın bir 
aynasıdır. 

Preece’e (2023) göre Thomas Hirschhorn, otuz yılı aşkın 
süredir politik, ekonomik ve kültürel meselelerle ilişki kuran 
düşünsel mekânlar üretmekte ve bu mekânları genellikle kendi 
sanat anlayışına yön veren filozoflara adadığı görülmektedir. 
Sanatçı, plastik, karton, bant, gazete kâğıdı, fotoğraf ve metin 
parçaları gibi ucuz ve “kırılgan” malzemelerden oluşturduğu 
düzenlemeleri bilinçli bir seçim olarak kullanır; bu malzemeler, 
onun için hem elitizme hem de sanatsal hiyerarşilere karşı bir 
tavrı temsil eder. Hirschhorn, toplumun dışlanan kesimleriyle 
dayanışma içinde olmayı amaçlayan bu yaklaşımı, sanatın katı 
estetik kategorilerden bağımsız, herkes için erişilebilir bir alan 
olması gerektiği düşüncesiyle ilişkilendirir. Kendi pratiğini ise 
“dünyayla etkin bir ilişki kurma” çabası olarak tanımlar; izleyici 
katılımını önemseyen yapıtlarını bir tür eylemlilik ve aktif 
varoluş biçimi olarak görür (Preece, 2023). 

Plastik Sanatlar

60



Preece’in (2023) aktardığı üzere Thomas Hirschhorn, otuz 
yılı aşkın süredir politik, ekonomik ve kültürel meselelerle ilişki 
kuran düşünsel alanlar üretmekte ve bu alanları çoğu zaman kendi 
sanat anlayışını besleyen filozoflara adadığı mekânlarla 
somutlaştırmaktadır. Sanatçı, plastik, karton, bant, gazete kâğıdı 
ve fotoğraf gibi ucuz ve “kırılgan” malzemeleri bilinçli bir seçim 
olarak kullanmakta; böylece hem elitist estetik anlayışlara hem de 
sanat alanındaki hiyerarşik yapılara eleştirel bir duruş 
sergilemektedir. Hirschhorn’un bu tavrı, sanatın belirli bir 
toplumsal kesime ait bir ayrıcalık olmaktan çıkarak herkes için 
erişilebilir bir iletişim ve karşılaşma alanı olması gerektiği 
yönündeki inancı ile birleşir. Bu nedenle sanatçının üretimi, 
izleyicinin pasif bir gözlemci olmaktan ziyade aktif bir katılımcı 
hâline geldiği, “dünyayla etkin bir ilişki kurma” çabasının bir tür 
eylemsel dışavurumu olarak değerlendirilir (Preece, 2023). 

Hirschhorn’un bu yaklaşımı, dönüşüm estetiği 
bağlamında nesneye yüklenen kavramsal ağırlığın anlaşılması 
açısından da belirleyicidir. Sanatçının kırılgan, değersiz ve çoğu 
zaman atık niteliği taşıyan malzemeleri kullanması, yalnızca 
estetik bir tercih değil, aynı zamanda nesnenin çağdaş tüketim 
kültürü içindeki dolaşımına yönelik eleştirel bir müdahaledir. Bu 
malzemeler, Hirschhorn’un düzenlemelerinde işlevsel 
bütünlüklerinden kopartılarak fazlalık, çürüme ve aşırılık gibi 
niteliklerin belirginleştiği yoğun bir yığına dönüşür. Böylece 
gündelik nesneler, adeta bir arkeolojik peyzajın katmanları gibi 
hem çağdaşlık hâlinin maddi fazlalığını hem de uygarlığın 
görünmez tarihsel yüklerini açığa çıkaran bir hafıza alanına 
dönüşür. 

Bu bağlamda Hirschhorn’un pratiği, Preece’in 
vurguladığı demokratikleşme ve katılımcılık fikrinin dönüşüm 
estetiğiyle kesiştiği bir düzlem yaratır. Sanatçının seçtiği 
malzemeler hem sanatın elitist kodlarını boşa düşürmekte hem de 
tüketim kültürünün kendi fazlalıklarını malzeme ve metafor 

Plastik Sanatlar

61



hâline getirerek yeni anlam üretim süreçlerini tetiklemektedir. Bu 
yönüyle Hirschhorn, nesneyi yalnızca biçimsel bir unsur olarak 
değil, eleştirel, politik ve toplumsal bir düşünce alanı olarak 
dönüştüren çağdaş sanat pratiklerinin güçlü temsilcilerinden biri 
olarak konumlanır. 

Bu örnekler, dönüştürülmüş nesnenin farklı estetik 
stratejilerle nasıl anlamlandırılabileceğini gösterirken, 
dönüşümün politik ve belleksel dönüşümde gerçekleştiğini ortaya 
koyar: Politik dönüşümde nesne eleştirel bir söylemin taşıyıcısı 
olur, belleksel dönüşümde ise travmaların, kayıpların veya kişisel 
hafızanın arşivi gibi işler.  

Bu bağlamda nesne, pasif bir malzemeden aktif bir 
kavramsal özneye dönüşür. Sanatçı müdahalesi, nesnenin 
görünmeyen tarihini açığa çıkarır; izleyici ise bu dönüşümün 
tamamlayıcısı olur. Böylece nesne, yalnızca fiziksel değil, 
düşünsel olarak da yeni bir gerçeklik kazanır. 

 

5. İZLEYİCİ, BAĞLAM VE ANLAM ÜÇGENİ: 
ETKİLEŞİM, ALGI VE YORUM 

Dönüştürülmüş nesne sanatının ayırt edici yönlerinden 
biri, anlam üretiminin yalnızca sanatçının niyetine bağlı olmaktan 
çıkarak izleyiciyle bir nitelik kazanmasıdır. Geleneksel sanat 
anlayışında izleyici, sanat eserinin karşısında anlamı alan pasif bir 
konumdayken; kavramsal sanatın yükselişiyle birlikte anlamı 
kuran aktif bir özneye dönüşmüştür. Bu değişim, nesneye 
atfedilen değerin artık yalnızca estetik ölçütlerden değil; 
izleyicinin algısal, deneyimsel ve kültürel katkılarından 
doğduğunu gösterir. Sanat kuramı bu dönüşümü farklı 
perspektiflerle açıklamaktadır. 

Nicolas Bourriaud, ilişkisel estetikte sanatın toplumsal 
ilişkiler üreten bir alan olduğunu vurgular. Burada nesne, bir 

Plastik Sanatlar

62



iletişim aracına dönüşür; değerini izleyiciyle kurduğu 
etkileşimden alır. İzleyici, yalnızca gözlemci değil, eserin 
anlamını etkin biçimde “tamamlayan” bir katılımcıdır. 

Bourriaud’nun yaklaşımı daha geniş bir bağlamda 
değerlendirildiğinde, çağdaş sanat eserinin anlamını kendi içsel 
formundan ziyade içinde yer aldığı koşullar, kurduğu ilişkiler ve 
izleyicinin katkısıyla belirlediğini savunduğu görülür. Ona göre 
güncel sanatta form, sabit bir estetik kalıp olmaktan çıkar; çeşitli 
olumsallıklarla karşılaştığında yeniden şekillenen dinamik bir 
süreç hâline gelir. Geleneksel biçimde kendi içine kapanan ve 
sanatçının imzasıyla tanımlanan nesnenin aksine ilişkisellik 
temelindeki çağdaş yapıt, farklı bağlamlar arasında dolaşarak var 
olur ve bu dolaşım içinde biçimini sürekli dönüştürür. Bourriaud, 
doğada kendiliğinden var olan kapalı bir form anlayışının geçerli 
olmadığını; formun ancak dünyadaki yoğunluklardan bir seçme, 
ayırma ve ilişki kurma eylemiyle ortaya çıktığını ileri sürer. 
Formlar zamanla birbirlerinden türeyip dönüşür, bu nedenle dün 
biçimsiz veya önemsiz görülen bir unsur bugün yeni bir estetik 
değer taşıyabilir. Estetik tartışmalar geliştikçe formun anlamı, 
işlevi ve görünümleri de buna paralel olarak sürekli evrilir 
(Bourriaud, 2018, 31).  

Bir kürek, bir ayakkabı ya da plastik şişe — müze ya da 
galeri bağlamına girdiğinde yeni bir ontolojik statü kazanır. 

Bu bağlam kayması, izleyiciyi de sorgulamaya zorlar: 
Neden bu nesne burada?, Sanatçının müdahalesi nerede?, Ben 
anlamı nerede üretiyorum? 

Sanatçıların birebir hazır nesneyi bağlamından çıkararak 
sanat nesnesine dönüştürmesi, izleyicinin rolünü de 
değiştirmiştir. İzleyicinin sanat nesnesi üzerinde konumunun 
değişmesi Duchamp’la başlamıştır.  

Danto’ya (2019) göre, modern sanatın dönüm 
noktalarından birini anlamak için Duchamp’a sanat tarihinin bir 

Plastik Sanatlar

63



öncüsü olarak bakmak gerekir. Danto, Duchamp’ın gündelik 
yaşamın “Lebenswelt”ine ait, sıradan varoluşları olan nesneleri 
— bir saç tarağını, şişe rafını, bisiklet tekerleğini ya da pisuarı — 
hiçbir estetik kaygı taşımayan halleriyle sanat bağlamına 
taşımasının, sanat düşüncesinde radikal bir kırılma yarattığını 
belirtir. Ona göre Duchamp, görsel cazibesi olmayan, hatta estetik 
haz vermesi neredeyse imkânsız görünen bu nesneleri seçerek, 
güzelliğin en az beklendiği yerlerde bile ortaya çıkabileceğine 
işaret eden örnekler sunmuştur. Danto’ya göre bu müdahale, 
sanatın özünü estetik niteliklerde değil, bağlam, niyet ve 
kavramsal konumlandırmada arayan modern sanat anlayışının 
başlangıcını oluşturmaktadır (Danto, 2019, 14). 

Ai Weiwei’nin Ay Çekirdekleri işinde, milyonlarca 
porselen çekirdek arasında gezinen izleyici, politik ve kolektif 
üretim ilişkilerini bizzat deneyimler. 

Kavrakoğlu’nun (2017) aktardığına göre Ai Weiwei’nin 
2010 yılında Tate Modern’de sergilenen Ay Çekirdekleri 
yerleştirmesi, yüz milyon el boyaması seramik çekirdekten 
oluşan devasa bir üretim sürecinin ürünüdür. Kültür Devrimi 
döneminde ay çekirdeğinin hem temel bir besin hem de gündelik 
hayatın sıradan bir çerezi olması, sanatçının bu nesneyi 
seçmesinde belirleyici bir rol oynamıştır. Kavrakoğlu, 
Weiwei’nin her bir çekirdeğin el yapımı olmasıyla bireyin 
benzersizliğine işaret ettiğini, ancak tüm bu çekirdeklerin bir 
araya yığılmasıyla baskıcı rejimlerin bireyleri nasıl 
kişiliksizleştirdiğini görünür kıldığını belirtir. Weiwei, 
ziyaretçilerin bir avuç çekirdek alıp götüreceklerini öngördüğü 
için Tate Modern’e fazladan sekiz milyon çekirdek göndermiştir; 
böylece herkesin eserin bir parçasına sahip olabilmesi 
amaçlanmıştır (Kavrakoğlu, 2017).   

Plastik Sanatlar

64



Felix González-Torres’in şeker yığınları işinde izleyici 
şekeri alarak eseri “eksiltir” ve yeniden üretir; eser ile etkileşim 
doğrudan bir anlam hareketine dönüşür. 

Kesici’nin (2015) belirttiğine göre Félix González-Torres, 
kayıp, yas ve zaman kavramlarını kişisel deneyimlerinden yola 
çıkarak evrensel bir duygusal dile dönüştüren önemli bir 
kavramsal sanatçıdır. Sanatçının 1991’de partneri Ross 
Laycock’un anısına oluşturduğu ve Ross’un kilosu kadar 
şekerden oluşan yerleştirme, izleyicinin şekerleri almasıyla 
sürekli eksilip tekrar tamamlanan bir yapıya sahiptir. Kesici, bu 
döngüsel değişimin hem hastalığı nedeniyle yaşanan kaybı 
simgelediğini hem de izleyiciyi eserin aktif bir parçasına 
dönüştürerek ölüm, varlık ve yokluk temalarını deneyimleme 
olanağı sunduğunu vurgular (Kesici, 2015). 

Bu örneklerde nesne ile izleyici arasında kurulan ilişki, 
statik değil akışkandır; her izleyiciyle yeniden şekillenen çoğul 
bir anlam yapısı ortaya çıkar. Bu nedenle dönüşüm estetiğinde 
nesne tek bir yoruma kapanmaz. Toplumsal, kültürel ve kişisel 
belleklerle sürekli yeniden yazılır. İzleyiciyi edilgenlikten etkin 
düşünce üreticiliğine taşır. 

Sonuç olarak nesne, izleyici ve bağlam arasında kurulan 
üçgen; dönüşüm estetiğinin hem kavramsal temelini hem de 
deneyimsel boyutunu oluşturarak sanatın güncel yönelimlerini 
belirleyen en önemli dinamiklerden biri haline gelmiştir. 

 

6. SONUÇ  

Sanatın nesneyle kurduğu ilişki, yalnızca malzemenin 
dönüşümüne dair teknik bir değişim değil; sanatın düşünsel 
temellerinin, algısal süreçlerinin ve toplumsal işlevinin kökten 
yeniden tanımlandığı uzun soluklu bir evrimi ifade eder. 
Dönüştürülmüş nesne, modern ve çağdaş sanat bağlamında artık 

Plastik Sanatlar

65



estetik bir yüzey olmaktan çıkmış; kültürün, politikanın, 
hafızanın ve deneyimin kesiştiği çok katmanlı bir düşünce alanına 
dönüşmüştür. Bu durum, dönüşüm estetiğinin sanatın görünene 
indirgenemeyeceğini; aksine, görünmeyen kavramsal, duygusal 
ve sosyo-politik boyutların sanat deneyiminin asli bileşenleri 
hâline geldiğini gösterir. 

Duchamp’ın ready-made’leriyle başlayan kırılma, sanat 
yapıtının hem tanımını hem de dolaşım koşullarını değiştirmiştir. 
Nesnenin gündelik işlevinden koparılarak yeni bir bağlama 
taşınması; hafıza, kimlik, tüketim, iktidar ilişkileri ve toplumsal 
travmalar gibi soyut kavramların somut karşılıklar bulmasına 
olanak tanır. Bu dönüşüm, izleyiciyi pasif konumundan çıkarıp 
yorumlayan, sorgulayan ve kimi zaman yapıtın anlamını bizzat 
üreten bir özneye dönüştürerek sanatın ontolojisine yeni bir boyut 
ekler. 

Bu çerçevede dönüşüm estetiği, yalnızca sanatçının ifade 
repertuarını genişletmekle kalmaz; sanatın toplumsal konumunu 
da yeniden tanımlar. Sanat, artık yalnızca güzelliğin ya da estetik 
hazzın alanı değildir; çelişkinin, eleştirinin, kırılganlığın, 
travmanın ve karşı-söylemin de görünürlük kazandığı bir sahadır. 
Nesnenin biçimsel düzlemden kavramsal alana doğru kayışı, 
sanatın düşünsel derinliğini ön plana çıkararak gelecekte daha da 
akışkan, ilişkisel ve disiplinlerarası bir yapıya evrileceğinin güçlü 
bir göstergesidir. 

Sonuç olarak denilebilir ki, sanatın nesneyle yürüttüğü imtihan 
bitmiş bir süreç değil; değişen toplumsal, kültürel ve teknolojik 
koşullar doğrultusunda sürekli yeniden kurulan, dönüşen ve 
genişleyen bir alandır. Nesnenin anlamı, tıpkı sanatın kendisi 
gibi, her dönemde yeniden yazılmaya devam edecektir. 

 

 

Plastik Sanatlar

66



KAYNAKÇA 

Abacı, Z. (2025). Maddenin Hatırlattıkları: Doris Salcedo’nun 
Eserlerinde Bellek Taşıyıcısı Olarak Eşya. Sanat ve 
İkonografi Dergisi(9), 13-20. 
https://doi.org/10.62425/sidd.1670169 

Barrett, T. (2019). Neden bu sanat? Çağdaş sanatta estetik ve 
eleştiri (Çev.E.Ermert). İstanbul: Hayalperest Yayınları. 

Baudrillard, J. (2023). Nesneler Sistemi. (Çev. Oğuz Adanır, Aslı 
Favaro). Doğu Batı Yayınları. Ankara 

Bourriaud, N. (2018). İlişkisel Estetik (S. Özen, Çev., 2. baskı). 
İstanbul: Bağlam Yayınları.  

Çiçek, M. (2022, 15 Nisan). Jacques Rancière: Estetik sanat 
rejimine giriş I. bölüm. Art Unlimited. 
https://www.unlimitedrag.com/post/jacques-ranciere-
estetik-sanat-rejimine-giris-i-bolum 

Danto, A. C. (2019). Sıradan Olanın Başkalaşımı. (Çev. Esin 
Berktaş&Özge Ejder). Ayrıntı Yayınları. İstanbul. 

Foster, H. (2009). Gerçeğin Geri Dönüşü. (Çev. Esin Hoşucu). 
Ayrıntı Yayınları. İstanbul. 

Hopkins, D. (2018). Modern Sanattan Sonra: Çağdaş Sanatın 
Öyküsü (Çev. E. Soğancılar). İstanbul: Akbank Kültür ve 
Sanat Yayınları. 

Kavrakoğlu, F. (2017, Şubat 21). Çağdaş Sanata Varış 280: 
Çağdaş Kavramsal Sanat 11 – Ai Weiwei. 
Erişim adresi: https://kavrakoglu.com/cagdas-sanata-
varis-280cagdas-kavramsal-sanat-11/ 

Kesici, Ö. (2025, Şubat 2). Sanatta Aşk ve Yasın Buluşması: 
Félix González-Torres. Söylenti Dergi. Erişim adresi: 
https://www.soylentidergi.com/sanatta-ask-ve-yasin-
bulusmasi-felix-gonzalez-torres/ 

Plastik Sanatlar

67

https://www.unlimitedrag.com/post/jacques-ranciere-estetik-sanat-rejimine-giris-i-bolum?utm_source=chatgpt.com
https://www.unlimitedrag.com/post/jacques-ranciere-estetik-sanat-rejimine-giris-i-bolum?utm_source=chatgpt.com
https://kavrakoglu.com/cagdas-sanata-varis-280cagdas-kavramsal-sanat-11/
https://kavrakoglu.com/cagdas-sanata-varis-280cagdas-kavramsal-sanat-11/
https://www.soylentidergi.com/sanatta-ask-ve-yasin-bulusmasi-felix-gonzalez-torres/
https://www.soylentidergi.com/sanatta-ask-ve-yasin-bulusmasi-felix-gonzalez-torres/


Özturan, Ö., & Özturan, S. (2023). Travmayı İzlemek: Doris 
Salcedo’nun Heykellerinde Toplumsal Hafıza, Yas ve 
Melankoli. Sanat ve Tasarım Dergisi, 13(1), 64-83. 
https://doi.org/10.20488/sanattasarim.1313820 

Preece, R. (2023, June 27). Tools to Engage: A Conversation with 
Thomas Hirschhorn. Erişim adresi 
https://sculpturemagazine.art/tools-to-engage-a-
conversation-with-thomas-hirschhorn/ 

Şahiner, R. (2008). Sanatta Postmodern Kırılmalar ya da 
Modernin Yapıbozumu. İstanbul: Yeni İnsan Yayınevi.  

Plastik Sanatlar

68

https://doi.org/10.20488/sanattasarim.1313820
https://sculpturemagazine.art/tools-to-engage-a-conversation-with-thomas-hirschhorn/
https://sculpturemagazine.art/tools-to-engage-a-conversation-with-thomas-hirschhorn/


ÇAĞDAŞ ALMAN RESMİNDE FİGÜRATİF BİR 
DİL: YENİ LEİPZİG OKULU 

 

Çiğdem DOĞAN ÖZCAN1 

Şemsi ALTAŞ2 

 

1. GİRİŞ 

20. yüzyılın ikinci yarısında sanat dünyasında yaşanan en 
belirgin kırılmalardan biri; soyut sanat, minimalizm ve 
kavramsalcılığın yükselişiyle figüratif geleneğin birçok 
merkezde geri plana itilmesidir. Ancak bu dönüşüm her 
coğrafyada aynı şekilde yaşanmamış; özellikle Doğu 
Almanya’daki politik izolasyon, figüratif resmin kesintiye 
uğramadan sürdüğü bir damar yaratmıştır. Yeni Leipzig Okulu 
olarak anılan kuşak, bu tarihsel sürekliliğin üzerine inşa olmuş; 
klasik resim disiplinini post-sosyalist hafıza, çağdaş görsel kültür, 
parçalanmış mekân ve figür-mekân ilişkisini yeniden kuran bir 
estetik algıyla birleştirerek 2000’li yıllarda uluslararası ölçekte 
dikkat çekmiştir. Bu bölüm, Yeni Leipzig Okulu’nun ortaya çıkış 
koşullarını, sanatçıların üretimlerini ve bu kuşağı benzerlerinden 
ayıran estetik yaklaşımı incelemeyi amaçlamakta; bu doğrultuda 
Yeni Leipzig Okulu’nun önemli temsilcilerinden olan Neo Rauch 
ve Tim Eitel’in çalışmalarına odaklanmaktadır. 

 

 

 
1  Doç. Dr. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar 

Eğitimi Bölümü, ORCID: 0000-0002-7897-1216. 
2  Doç. Dr. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Resim   

Bölümü, ORCID: 0000-0001-9986-8915. 

Plastik Sanatlar

69



2. YENİ LEİPZİG OKULU 

Leipzig Akademisi’nin kökeni 6 Şubat 1764 tarihine 
uzanmaktadır. Bu dönemde Dresden, Leipzig ve Meissen’deki 
Sakson sanat akademileri kurulmuş ve “Çizim-Resim-Mimarlık 
Akademisi” olarak işlev görmüştür. 19. yüzyıl boyunca farklı 
adlar ve örgütlenmelerle devam eden okul; 1876’da “Kraliyet 
Sanat Akademisi ve Sanat ve Zanaat Okulu” adını almıştır. 
Günümüzdeki adıyla “Leipzig Güzel Sanatlar Akademisi” ismi 
1950’den itibaren kullanılmaktadır (Blume). İkinci Dünya 
Savaşı’nın ardından yaşanan Soğuk Savaş döneminde dünya, 
Doğu ve Batı blokları olarak ikiye ayrılmıştır. Bu dönemde ortaya 
çıkan kutuplaşma "Demir Perde" olarak adlandırılır. Bu kavram, 
Winston Churchill’in Avrupa’nın ikiye ayrıldığını vurguladığı 
konuşmasından sonra yaygınlaşmıştır. “Demir Perde, Soğuk 
Savaş döneminde Sovyetler Birliği ve onun Doğu ve Merkezî 
Avrupa’daki müttefiklerini tanımlamak üzere kullanılmış olan bir 
terimdir. 1947’de, başta Polonya, Romanya, Bulgaristan, 
Macaristan ve Doğu Almanya olmak üzere komünist rejim altına 
giren birçok ülke, Moskova’dan yönetilen bir blok haline” (Tunç 
ve Türkoğlu, 2007, s. 1133) gelmiştir. Almanya da bu bloğun 
merkezindeydi; Berlin Duvarı’nın inşa edilmesiyle ülke ikiye 
bölünmüş ve Leipzig kenti Doğu Almanya sınırları içinde 
kalmıştır. Sovyet etkisi altındaki ülkeler Batı’daki sanatsal 
gelişmelerle kesintisiz iletişim kuramamış; dolayısıyla soyut 
resmin, minimalizmin ve kavramsalcılığın hızla yükseldiği bu 
süreç, Doğu Almanya’da aynı şekilde yaşanmamıştır. Berlin 
Duvarı’nın 1961’de inşa edilmesiyle ayrım yalnız politik değil, 
estetik anlamda da belirginleşmiştir. Bu dönemde Doğu Almanya 
sınırları içinde yer alan Leipzig kentinde sanat söylemi sosyalist 
gerçekçilik doğrultusunda şekillenmiş ve figüratif resim üretimi 
desteklenmiştir. Böylece Batı’da modernizmin figürü gerilettiği 
yıllarda Leipzig’de çizim, anatomi, kompozisyon ve perspektif 
eğitimi kesintiye uğramadan devam etmiş; figür, resmin temel 

Plastik Sanatlar

70



taşı olmaya devam etmiştir. Yeni Leipzig Okulu’nun ortaya çıkışı 
tam da bu kesintisizlik zeminine dayanmaktadır. Arthur Lubow, 
2006 yılında New York Times dergisinde kaleme aldığı 
yazısında, Doğu ve Batı Almanya’da yaşanan sanatsal farklılığı 
şu şekilde ifade etmektedir:  

Demir Perde ve Berlin Duvarı, sanatın dönüşüm 
rüzgârlarının Demokratik Almanya Cumhuriyeti’ne 
ulaşmasını engelleyen etkili bir koruyucu perde işlevi 
gördü. Paris ve Düsseldorf’ta umutsuzca geçmişe ait 
sayılarak değersizleştirilen figüratif sanat, Leipzig’de 
hiçbir zaman etkisini kaybetmedi. Kent, Max 
Beckmann’ın doğum yeri olmakla gurur duyuyordu 
ve birkaç yüzyıl geriye, Saksonya’nın Wittenberg 
kentine doğru bakıldığında, Lucas Cranach’a 
dayanan bir resim geleneğine sahip olduğu 
vurgulanıyordu (2006, s. 1). 

Lubow, aynı yazısında Berlin Duvarı yıkılmadan önce ve 
sonrasında müdürlük yapan emekli Profesör Arno Rink’in şu 
sözlerine yer vermektedir: “Duvarın dezavantajları herkesçe 
bilinir. Ama bir avantajından söz edeceksek, Cranach ve 
Beckmann geleneğini sürdürmemize olanak sağladığını 
söyleyebiliriz. Joseph Beuys’un etkisine karşı sanatı korudu” 
(2006, s. 1). Bu söylemden de anlaşılacağı üzere, tüm Avrupa’yı 
saran kavramsal sanattan etkilenmedikleri için Leipzig yönetimi 
ve akademisyenleri bu durumdan memnundur. 

1990’lı yıllarda, başta Neo Rauch olmak üzere bu okulda 
eğitim gören genç sanatçılardan oluşan bir grup, “Yeni Leipzig 
Okulu” adı altında bir ekol haline gelmiştir. Annette Hamilton’ın 
sanatçı hakkında yazmış olduğu makalede; Neo Rauch ve aynı 
kuşağa mensup Leipzigli sanatçıların eğitim süreçlerinde klasik 
resim geleneğini sürdürdükleri ve bu nedenle Batı’daki çağdaş 
sanat ortamında aynı dönemde hâkim olan soyut eğilimlerin 

Plastik Sanatlar

71



dışında kaldıkları belirtilmektedir. Tim Eitel, Matthias Weischer, 
Tilo Baumgärtel, David Schnell ve Christoph Ruckhäberle gibi 
isimlerin de dahil olduğu bu grup için figüratif resim, yeniden 
keşfedilen bir alan değil, zaten hiç kopmamış bir sürekliliktir. Bu 
nedenle Yeni Leipzig Okulu’nun ortaya çıkışı, özellikle Amerika 
Birleşik Devletleri’nde oldukça hızlı ve geniş bir ilgi 
uyandırmıştır (2011, s. 179). Alman sanat tarihçisi ve küratör 
Ingrid Mössinger’e göre, soyut sanat ve kavramsal sanatın baskın 
olduğu yıllarda Eigen+Art galerisinin sahibinin Rauch’u o 
yıllarda en önemli sanat gösterilerinin yer aldığı New York 
Armory Show’a götürmesiyle Rauch büyük bir başarı elde 
etmiştir. Mössinger; sanatçının, figüratif resmin yeniden güç 
kazandığı dönemin öncülerinden biri haline geldiğini 
belirtmektedir. Ayrıca bu durum, sanatçının önemli 
temsilcilerinden olduğu “Yeni Leipzig Okulu” ekolünün ilk kez 
kıtalararası duyulmasını sağlamıştır (2025, s. 10). Rauch’un 
uluslararası ölçekte görünürlük kazanması, Berlin Duvarı’nın 
yıkılışı ve Soğuk Savaş sonrasında Doğu ile Batı’nın kültürel 
miraslarının yeniden buluştuğu bir döneme denk gelmiştir. Bu 
süreç, figüratif Alman resminin uzun süre sonra yeniden etkili bir 
biçimde ortaya çıkışı şeklinde yorumlanmış ve küresel sanat 
çevrelerinde dikkatle karşılanmıştır. Neo Rauch, bu hareketin 
görünürlük kazanmasında temel figür olsa da Yeni Leipzig Okulu 
yalnızca ondan ibaret değildir. Aynı dönemde yetişen Matthias 
Weischer, Tim Eitel, Tilo Baumgärtel, David Schnell ve 
Christoph Ruckhäberle gibi sanatçılar ekolün görsel dilini 
çoğaltmış ve farklı yönlere taşımıştır. 

 

3. NEO RAUCH 

Neo Rauch, 1960 yılında Almanya’nın Leipzig şehrinde 
dünyaya gelmiştir (Zöllner, 2021, s.1). Sanatçının doğduğu 
yıllarda, Doğu Almanya tarafında yaşayan vatandaşların Batı’ya 

Plastik Sanatlar

72



geçmelerini engellemek amacıyla kurulan Berlin Duvarı ülkeyi 
ikiye bölmüştür. Sanatçı, böylesi bölünmüş bir bölgede doğan 
kuşaktandır. David Molesky’nin sanatçı ile yapmış olduğu 
röportajdan; Rauch’un anne ve babasını henüz bebekken bir tren 
kazasında kaybettiğini, büyükanne ve büyükbabası tarafından 
büyütüldüğünü öğrenmekteyiz. Sanatçı, daha sonra 
ebeveynlerinin de mezun olduğu Leipzig Güzel Sanatlar 
Akademisi’ne gitmiş ve burada güzel sanatlar alanında yüksek 
lisans yapmıştır. 2005-2009 yılları arasında ise aynı kurumda 
profesör olarak görev yapmıştır (Molesky, 2019). 

2002 yılında dünyaca önemli Van Gogh Avrupa Çağdaş 
Sanat Ödülü’nü alan sanatçı, büyük ölçekli tuvallerle oluşturduğu 
gizemli yapıtlarıyla tanınmaktadır. Yapıtlarında inşa ettiği farklı 
mekân ve figür ilişkilerindeki özgünlük ile renk kullanımındaki 
ustalığı, onun öne çıkmasının temel nedenlerinden biridir. Robert 
Hobbs’a göre, ilk bakışta Rauch’un tuvallerinde Alman 
romantizmi, Doğu Alman sosyalist gerçekçiliği ve Leipzig 
maniyerizminin unsurları yeniden işlendiği için tanıdık bir hava 
hâkimdir. Ancak bu eserler, bilinen stilistik gelenekleri o kadar 
farklı ve yeni bir şekilde bir araya getiriyor ki ilgi çekici bir 
bilmece oluşturuyorlar (2005, s. 79). Ayrıca Hobbs, sanatçının 
Doğu ve Batı Almanya birleşmesinden önce daha çok 
dışavurumcu-izlenimci bir üslupla çalıştığını; ancak birleşmenin 
ardından bu üslubu terk ederek 1990’ların başlarında bugünkü 
üslubunu geliştirmeye başladığını belirtir. Bu üslup çoklu 
perspektife dayalıdır. 1990’ların sonlarına doğru ise yapıtlarında 
çizgi roman estetiğine göndermeler yapan imgeler ve sosyalist 
gerçekçiliğin geleneksel unsurlarını harmanlayarak iki tür 
arasındaki ayrımı ortadan kaldırmıştır. 2003-2004 yıllarında ise 
bu harmanlanmış üslubun içine 18. yüzyıl giysileri giymiş 
figürleri eklemeye başlamıştır. “Bu figürler, Leipzig’in sanat ve 
edebiyat merkezi olarak yaşadığı görkemli döneme; kentte 
yaşamış ve çalışmış olan Johann Sebastian Bach’a ve yine 

Plastik Sanatlar

73



Leipzig’de eğitim görmüş Johann Wolfgang von Goethe’ye 
göndermeler taşımaktadır” (Hobbs, 2005, s. 80). 

Görsel 1’de yer alan “Das Kreisen” (Dairesel) adlı yapıt, 
Hobbs’un sanatçının değişen süreçlerine dair verdiği iyi bir 
örnektir. Sanatçının kendine özgü üslubuyla dikkat çeken bu 2011 
tarihli diptik resim, farklı kompozisyonu ile merak uyandırıcıdır. 
Resme genel olarak bakıldığında bir işliğe benzeyen iç mekânda 
farklı sahnelerin yer aldığı görülmektedir. Resmin yüzeyinde yer 
alan insan gruplarının ne yaptığı ya da neden bir arada oldukları 
belirsizdir. Mössinger; Rauch’un resimlerinin ilk bakışta açık ve 
tanıdık göründüğünü, ancak hemen ardından derinlikli bir 
muğlaklık taşıyan ikili bir yapıya sahip olduğunu 
vurgulamaktadır. İzleyici resimle yüzeysel temas halindeyken 
sahne anlaşılır görünse de dikkat yoğunlaştıkça bu dünyanın 
aslında çözümlenmesi zor, çelişkili ve katmanlı olduğu fark 
edilir. Ona göre sanatçının figürleri; onun sezgisel ve duygusal 
dünyasından beslenen, kendi içinde kapalı ve bağımsız sahnelere 
yerleştirilir. Bu yorumlara göre Rauch; izleyiciyi resimlerine 
dikkatle yaklaşmaya, zihinsel olarak bu dünyanın içine girmeye 
ve imgelerin yarattığı gizli titreşimlerin dönüştürücü etkisine 
kendini bırakmaya davet eder (2025, s. 10). 

 

Görsel 1. Neo Rauch, Dairesel, Tuval Üzerine Yağlı Boya, Diptik, 
300x500 cm, 2011 

Plastik Sanatlar

74



Mössinger’in sanatçının resimlerine yönelik yaptığı 
çıkarımdan yola çıkarak; resimlerin ilk bakışta açık ve tanıdık, 
fakat daha derinlemesine bakıldığında tuhaflaşan, belirsizleşen ve 
daha ileri gidildiğinde yabancılaşan halinin izleyiciyi tedirgin 
ettiğini söyleyebiliriz. Bu durum bizi Freud’un “Tekinsizlik” 
(Das Unheimliche) makalesine kadar götürebilir. Freud’a göre 
“tekinsiz gerçekte yeni ya da yabancı bir şey değil ama akıl için 
bildik ve köklü olan ve yalnızca bastırma süreciyle akla 
yabancılaşmış bir şeydir” (Freud, 2016, s. 347). Resme yeniden 
bakıldığında; merkezde yeşil bir elbise giymiş ve eteklerini tutan 
bir kadın, hemen yanında ise tuhaf bir ifadeye sahip bir erkek 
figürü görülür. Kadının sol tarafında, elinde bir çelenk tutan ve 
yanında köpeği bulunan bir başka erkek figürü yer almaktadır. 
Kompozisyonun sol kısmında kanatları olan bir adam ile ona 
yardımcı olmak için eğilen başka bir figür dikkat çeker. Sağ 
tarafta ise farklı bir iç mekânda bulundukları anlaşılan ve 
birbirleriyle konuşan, ölçekleri oldukça küçük olduğu için 
perspektifi bozan iki figür bulunmaktadır. En sağda ise bir 
figürün üstünü örten, kolaj benzeri bir düzenlemeyle 
yerleştirilmiş başka bir iç mekâna ait figürler yer almaktadır. 

Resme dikkatlice bakıldığında bir belirsizlik hâkimdir. 
Michael Wilson, bu resmin sanatçının tipik eserlerinden biri 
olduğunu vurgulamakta; farklı zaman dilimlerinin bir araya 
getirilerek rahatsız edici bir kompozisyon oluşturulduğunu 
söylemektedir. Wilson, figürlerin özellikle kıyafetlerinden yola 
çıkarak bu durumu örneklendirmektedir. Ona göre figürlerin 
kıyafetleri çelişkilidir ve “19. yüzyılın ortalarından 1950’lere 
kadar tarihlendirilebilen belirli dönemlere aittir” (2015, s. 314). 

Neo Rauch, resimlerinde yeni bir bakış rejimi 
önermektedir. Bu bakış rejimi, modernizme benzer şekilde 
perspektifi bozmaktadır; ancak Rauch’un mekânı, modernist 
yüzey kırılmalarını tekrar etmekten ziyade, bunları Doğu 
Almanya’nın tarihsel izleri, ideolojik hataları ve kolektif 

Plastik Sanatlar

75



hafızanın taşıdığı yük ile doldurarak bambaşka bir yoğunluk 
alanına taşımaktadır. Dolayısıyla mekân, Rauch’un resimlerinde 
sadece estetik bir unsur değil; geçmişe açılan bir yüzey, geçmişle 
kurulan ilişkiyi görünür kılan bir alan hâline gelir. Rauch, mekânı 
figürlerin yalnızca içinde bulunduğu bir arka plan olarak 
kurmamaktadır. Aksine mekân, figürlerin anlamını belirleyen, 
hatta zamanın akışını askıya alan bir ara alan olarak ortaya çıkar. 
Sanatçının resimlerindeki endüstriyel yapılar, terk edilmiş 
işlikler, geniş avlular ve iç içe geçmiş iç mekânlar hem kişisel 
hem de kolektif bir hafızanın izlerini taşır. Bu mekânlar ne 
tamamen tanıdık ne de bütünüyle yabancıdır; izleyiciyi gerçek ile 
düş arasında, çözümlenemeyen bir düşünsel bölgeye yerleştirir. 

Görsel 1’deki mekâna dikkatlice bakıldığında, resmin sol 
tarafında iç mekândan dış mekâna açılan bir boşluk görülür. İlk 
bakışta sol üstteki dairesel pencereden rüzgârda sallanan bir 
ağacın silueti fark edilir. Bu pencere doğal bir biçimde iç ve dış 
mekânı ayırmaktadır; ancak göz aşağıya doğru indirildiğinde 
ağacın alt kısımlarının da görüldüğü anlaşılır. Bu küçük bölümde 
bağımsız bir manzara resmi karşımıza çıkar. Bu alanda, içeri ve 
dışarı arasında bir ayraç (separatör) görevi gören duvar ortadan 
kalkmıştır. Sanatçı, figürlerde olduğu gibi mekânda da izleyiciyi 
bir belirsizliğe sürüklemektedir. 

Neo Rauch çoğu zaman sürrealizmle ilişkilendirilse de 
sanatçı bu sınıflandırmayı kabul etmez. Gary Tinterow da 
Rauch’un resimlerinin, sanatçının düşlerinden beslenen; 
geçmişin ve bugünün gerçek ya da hayali deneyimleriyle 
şekillenen bir yaratım sürecine dayandığını vurgular. Tinterow’a 
göre Rauch, Salvador Dalí veya René Magritte gibi sürrealistlerin 
aksine, burjuvaziyi şoke etmeyi ya da cinsel fantezilere biçim 
vermeyi amaçlamaz. Rauch’un ifadesiyle: “Klasik sürrealizmin 
kültvari yönüne ya da dar yöntem repertuvarına ihtiyacım yok. 
Aslında tam tersi geçerli: Tuvalimde, tıpkı zihnimde olduğu gibi, 
her şey mümkündür.” Tinterow, bu noktada “Rauch’un, benzer 

Plastik Sanatlar

76



bir strateji benimseyerek hemşehrisi Max Ernst’in sürrealist 
duyarlılığına yaklaştığını” belirtir (2007, s. 5). 

Neo Rauch’un resimlerinde mekânın, tarihsel unsurların 
ve kolektif hafızanın yoğun biçimde işlendiği bir alan karşımıza 
çıkar. Perspektifin bilinçli biçimde bozulduğu bu resimlerde figür 
ve mekân arasındaki ilişki, izleyiciyi tekinsiz bir belirsizlik 
alanına sürüklemektedir. Parçalanmış zaman dilimlerinin bir 
aradalığıyla mekân ve figür, geçmiş ile şimdi arasında kalan bir 
alanda konumlanmaktadır. Rauch’un bu yaklaşımı, mekânın ve 
figürün nasıl tarihsel ve psikolojik bir taşıyıcı hâline getirildiğini 
göstermesi bakımından belirleyicidir. Ancak aynı kuşak içinde, 
mekânı ve figürü bu kez sessizlik, boşluk ve mesafe üzerinden 
yeniden düşünen farklı bir yönelim de söz konusudur. Bu 
bağlamda Tim Eitel’in resimleri, Rauch’un yoğun, katmanlı ve 
gürültülü mekân anlayışına karşılık; daha sade, soğuk ve içe 
kapanık mekânsal ve figüratif bir dil önerir. Aşağıda ele alınacak 
olan Tim Eitel’in yapıtları, Yeni Leipzig Okulu içinde mekânın 
nasıl farklı estetik stratejilerle üretilebildiğini ve figürle kurulan 
ilişkinin nasıl sessiz ve mesafeli bir hâl alabildiğini göstermesi 
açısından önemli bir karşılaştırma alanı sunmaktadır. 

 

4. TİM EİTEL 

Tim Eitel, 1971 yılında Güney Almanya’da, Stuttgart 
yakınlarındaki Leonberg’de dünyaya gelmiştir (Schöne, 2007, s. 
17). Mirthe Berentsen’ın sanatçı ile yaptığı röportajdan; 
sanatçının ilk önce felsefe ve edebiyat okuduğunu, sonrasında 
aralarında Neo Rauch’un mezun olduğu Leipzig Güzel Sanatlar 
Akademisi’nin de bulunduğu Almanya’daki birçok sanat okuluna 
başvurduğunu, ancak başlangıçta sadece Halle Sanat ve Tasarım 
Üniversitesi’ne kabul edildiğini öğreniyoruz. Sanatçı, 
portfolyosunda sadece teknik çizimlerin yer alması sebebiyle 
Leipzig tarafından reddedildiğini vurgulamaktadır. Sonrasında 

Plastik Sanatlar

77



asıl hedefi olan Leipzig’e geçiş yapmayı başaran sanatçı, yüksek 
lisansta Neo Rauch’un da hocası olan Arno Rink ile çalışmıştır 
(Berentsen, 2014). 

Eitel de “Yeni Leipzig Okulu” sanatçılarındandır. 
Dorothea Schöne ile yapmış olduğu röportajında Leipzig 
okulunun temel sanat eğitiminin oldukça zor olduğunu ve diğer 
Batı Almanya okullarından farklılaştığını belirtmektedir. Sanatçı 
bu disiplinli eğitim için şunları dile getirmektedir: “İlk iki sene 
boyunca neredeyse yalnızca çıplak modelden desen çalışıyorduk. 
Bu tür bir disiplin başka okullarda yoktu. Bir resme başlamadan 
önce tuvalin nasıl astarlanacağını, çizgiyle yapının nasıl 
kurulacağını, yani işin temelini öğreniyorduk. Bütün öğrenciler 
aynı temel eğitimi aldığı için ortak bir görsel dil oluşmuştu” 
(2007, s. 17). Sanatçı Leipzig’den mezun olduktan sonra Berlin’e 
taşınmış ve birkaç Leipzigli sanatçı ile LİGA adında bir galeri 
kurmuştur. Bu galeri ilk yıllarda beklenen ilgiyi görmese de daha 
sonraları Doğu kökenli sanatçılara yönelen merakla birlikte 
dikkat çekmiştir. Eitel, Berlin’deki faaliyetleriyle figüratif resme 
dönüş eğiliminin önemli isimlerinden biri olarak kabul edilmiştir. 

Tim Eitel’in resimlerinde figür ve mekân ilişkisi oldukça 
ilgi çekicidir. Sanatçı, Joachim Pissarro ile yaptığı röportajında 
resimlerinin kendi çektiği fotoğraflara dayandığını belirtir. Ona 
göre “Fotoğraflar oldukça gündeliktir; fakat her biri süregelen bir 
araştırmanın parçasıdır.” Çektiği fotoğraflarda belirli bir fikre 
veya motife odaklandığında, bu odağın peşine düşerek üzerine 
çalıştığını ifade eder (2009). Sanatçı çalışmalarında gereksiz 
ayrıntılardan uzak, minimalist bir tavır benimser. Genel olarak 
resimlerine bakıldığında, Rauch’un aksine daha soğuk ve nötr 
renkler kullandığı görülür. Yapıtlarında mekânlar kadar figürler 
de sessizdir. Christoph Tannert; Yeni Leipzig Okulu sanatçıları 
arasında en sade ve içine kapanık olanın Eitel olduğunu belirtir. 
Ona göre sanatçının üslubu melankoli ile süsleme arasında salınır 
ve “çalışmalarında aradığı iklim, neredeyse bir buzdolabı 

Plastik Sanatlar

78



serinliğidir” (2002, s. 37). Eitel’in resimlerinde kullandığı 
manzara ve iç mekânların mimari yapısı baskındır ve tıpkı 
figürler gibi soğuk bir görünüm sunar. Görsel 2’de yer alan yapıt 
ise neredeyse izleyiciyi üşüten bir mavi tonuna sahiptir; resmin 
alt kısmında, yalnızca sol köşede yer alan gri bir alan ve bu alanda 
oldukça küçük görünen figürler bulunmaktadır. 

 
Görsel 2. Tim Eitel, Mavi Gökyüzü (Kalıntılar), Tuval Üzerine 

Yağlı Boya, 220x310x10,2 cm, 2018 

Görsel 2’de yer alan resme bakıldığında, sanat tarihsel bir 
okuma çerçevesinde yapılan değerlendirme, izleyiciyi öncelikle 
Romantik dönemin “yüce” (sublime) manzara anlayışına 
yönlendirmektedir. Suzanne Altmann, Eitel için yazdığı katalog 
yazısında; sanatçının resimlerinde bulunan figürlerin böylesi 
baskın yapılara ve manzaralara nasıl uyum sağladığını sorar ve 
modernist renk alanlarına ve seri düzenlemelere yerleştirilmiş 
bireylerle karşılaşıldığında bu sorunun kendiliğinden ortaya 
çıktığını belirtir. Ona göre sanatçının son dönem işlerinde, 
“etkileyici pozlar mekân ile yüzey arasındaki ilişkiyi bir tür 
ustaca ve aynı zamanda tehlikeli bir kıvraklıkla ifade eder.” Bu 
resimler için Mondrian’ın yüzeyleriyle ya da Caspar David 

Plastik Sanatlar

79



Friedrich’in yüce doğa karşısında kaybolmuş figürleriyle 
karşılaştırmalar yapılmıştır (Altmann, 2003). 

Sanatçının resimlerindeki figürler genellikle mekânın 
sessizliği içinde durgun hâlde yer alır ve yüzlerini izleyiciden 
gizler. Görsel 3’te yer alan "Üç Tutum" başlıklı çalışmada, aynı 
figürün farklı duruş ve açılardan betimlenmiş üç ayrı görüntüsü 
yer almaktadır. Her bir panelde kullanılan renk tonları birbirine 
yakındır. Soyut resimleri andıran duvar görünümündeki mekânsal 
çizgiler, figürü bir ara alana sıkıştırmış gibidir. Geniş ve açık 
renkli yüzeyler resmin büyük bölümünü kaplarken figürler 
kenarlara itilmiş, mekânın sınırlarında konumlanmıştır. Buna 
karşın figür bu durumdan rahatsız görünmez; aksine gündelik 
varoluşunu sürdürür. Ancak tüm bu sakinlik içinde, sanatçının 
izleyiciye aktarmayı amaçladığı tuhaf ve bastırılmış bir yalnızlık 
hissi resmin genel atmosferine hâkimdir. İzleyici, figürün mekân 
karşısındaki kırılgan varlığıyla ve sessiz gerilimiyle karşı karşıya 
kalmaktadır. 

 
Görsel 3. Tim Eitel, Üç Tutum, Tuval Üzerine Yağlı Boya, Üç 

Panelin Her Biri 90x74,9 cm, 2018 

Christoph Tannert’a göre Eitel’in resimleri, zıt 
kutuplardaki varoluş hâllerini bir araya getirir. Tannert, 
sanatçının resimlerinde renk düzlemlerinin bağımsızlaşmasıyla 
oluşan özgür alanın, izleyiciyi temsil zorunluluğundan arınmış bir 
anlam arayışına yönelttiğini belirtir. Bu süreçte izleyici; açık bir 
anlatı ya da kesin bir gerçeklikle karşılaşmak yerine, belirsizlik 

Plastik Sanatlar

80



ve soru işaretleriyle baş başa kalır. Sanatçı izleyiciye açık bir 
anlatı ya da net bir cevap sunmaz. Tannert’a göre sanatçı, 
resimleri aracılığıyla “ruhu yakalama” iddiasında bulunmaz; 
mutluluğu erişilmez bir mesafede tutar. Sıklıkla izleyiciye sırtı 
dönük ve mahzun figürler, bu uzak mutluluğa yaklaşıp 
yaklaşamayacakları belirsiz bir hâlde var olur. Tannert, bu 
belirsizliğin umutsuzluk değil, yönü tanımlanamayan bir umut 
duygusu yarattığını vurgular. Resimlerin suskunluğu, sanatçının 
ne başkalarını ne de kendisini ifşa etmeye yönelik bir niyeti 
olmadığını gösterir. Tannert’a göre sanatçının bakışı, “dış 
görünüşe yönelen içe dönük bir bakıştır (sanat tarihindeki 
resimlere yönelen bakışı da buna dâhildir). Resimleri tamamen 
bugüne aittir; ancak zamandan düşmüş gibi görünürler” (2003, s. 
37-38). 

Sanatçının figürleri genellikle çevreleriyle jestler 
aracılığıyla iletişim kurmaktadır. Sanatçı bir röportajında jestlerin 
psikolojik olduğunu ve bastırıldığında istemsizce ortaya 
çıktıklarını vurgulamaktadır. Ona göre birçok insan tekrarlanan 
jestlere sahiptir; bu jestler ise popüler kültürün kurallarına göre 
icat edilir ya da bazen eski jestlere yeni anlamlar yüklenir. 
Böylece toplumda bazı davranış modelleri ortaya çıkar, işlev 
görmeye başlar ve yaygın olarak kopyalanır. Sanatçı, seçilen 
jestler aracılığıyla kendimizi belirli bir sosyal kavrama teslim 
ettiğimizi belirtmektedir (Peters, 2006, s. 57). 

Tim Eitel’in resimleri, Yeni Leipzig Okulu içinde figüratif 
geleneğin tekil bir estetik anlayıştan ibaret olmadığını açıkça 
ortaya koymaktadır. Yeni Leipzig Okulu’nun en önemli 
temsilcisi olan Neo Rauch’un katmanlı, tarihsel göndermelerle 
yüklü ve anlatısal olarak yoğun resimlerinin aksine Eitel; figür ve 
mekân ilişkisini sessizlik, mesafe ve boşluk üzerinden yeniden 
kurar. Her iki sanatçı da figürü merkezde tutsa da figürün mekân 
içindeki konumlanışı ve izleyiciyle kurduğu ilişki bakımından 
farklı estetik yönelimler geliştirir. Bu durum; okulun, figüratif 

Plastik Sanatlar

81



resme yönelik ortak tutumlarına rağmen kuşak içinde farklı ifade 
biçimlerinin de var olduğunu göstermektedir. 

 

5. SONUÇ 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Almanya’nın içinde 
bulunduğu siyasal ve toplumsal bölünmeye rağmen, Yeni Leipzig 
Okulu kendi içinde özgün bir ekol oluşturmayı başarmıştır. Doğu 
ve Batı olarak ikiye ayrılan Almanya’da farklı yaşam biçimleri ve 
politik yönelimler gelişmiştir. Doğu Almanya, daha içine kapanık 
ve Sovyetler Birliği’ne yakın bir siyasal çizgi izlerken; Batı 
Almanya, Avrupa merkezli bir yönelim benimsemiştir. Doğu 
Almanya sınırları içinde yer alan Leipzig Güzel Sanatlar 
Akademisi ise Batı Almanya’da ortaya çıkan yeni sanatsal 
oluşumlardan görece uzak kalmış; bu durum akademide 
öğrencilere daha figüratif ağırlıklı ve disiplinli bir temel sanat 
eğitimi verilmesini sağlamıştır. 

Bu tarihsel ve kurumsal koşullar, Yeni Leipzig Okulu 
sanatçılarının figüratif resimle kurdukları ilişkinin tesadüfi 
olmadığını ortaya koymaktadır. Neo Rauch ve Tim Eitel örnekleri 
üzerinden yapılan inceleme doğrultusunda bu kuşak için figür, 
farklı estetik yönelimlerle ele alınan etkin bir ifade aracıdır. 
Rauch’un resimlerinde figür, tarihsel ve ideolojik yoğun 
anlatılarla çevriliyken; Eitel’in resimlerinde figür, durağan, 
soğuk, mesafeli ve içe dönük bir estetik anlayışla işlenmektedir. 
Bu karşıt durum, Yeni Leipzig Okulu’nun figüratif resme dayalı 
ortak zeminine rağmen, kuşak içinde çoğul ve ayrışan sanatsal 
yaklaşımların varlığını görünür kılmaktadır. 

Sonuç olarak Yeni Leipzig Okulu, figüratif resmin 
yalnızca tarihsel bir sürekliliğini temsil etmekle kalmaz; bu 
süreklilik içinde ortaya çıkan farklı estetik duyarlılıkları ve ifade 
biçimlerini bir arada barındıran çoğul bir yapı sunar. 

Plastik Sanatlar

82



KAYNAKÇA 

Altmann, S. (2003). Tim Eitel İn: Marion Ermer Preis, Oktagon 
Dresden, Lompartswalde, s. 8-12. https://eigen-
art.com/media/altmann.pdf  Erişim Tarihi: 04.11.2025 

Berentsen, M. (2014). Freunde von Freunden- Interview Tim 
Eitel. https://www.mirtheberentsen.com/freunde-von-
freunden-interview-tim-eitel-berlin-de Erişim Tarihi: 
11.11.2025 

Blume, J.  HGB Leipzig'in kronolojisinden bir alıntı. 
https://www.hgb-leipzig.de/hochschule/geschichte/ 
Erişim Tarihi: 05.10.2025 

Hamilton, A. (2011). Gerhard Fischer and Florian Vassen (eds), 
Collective Creativity. Collaborative Work in the Sciences, 
Literature and the Arts. Amsterdam and New York, NY: 
Rodopi, 2011. XXV, 368 pp. 2011, pp. 177-189 

Hobbs, R. (2005). “Neo Rauch’s Purposive Ambiguities.” In Neo 
Rauch, pp. 79-83. Málaga, Spain: CAC Málaga. 

Lubow, A. (2006). The New Leipzig School. The New York 
Times Magazine. https://eigen-
art.com/files/nytm_lubow_8.01.06_en.pdf Erişim Tarihi: 
24.09.2025 

Molesky D. (2019). Neo Rauch-Mechanic of Dreams. 
https://www.juxtapoz.com/news/magazine/features/neo-
rauch-mechanic-of-dreams/ Erişim Tarihi: 06.09.2025 

Mössinger, I.  (2025). Ingrid Mössinger in conversation with Neo 
Rauch. İçinde Neo Rauch, Phadon Press  

Peters, C. (2006). Tim Eitel: A Stace. Jacqueline Todd (Çev.) 
Germany: Holzwarth Publications 

Plastik Sanatlar

83

https://eigen-art.com/media/altmann.pdf
https://eigen-art.com/media/altmann.pdf
https://www.mirtheberentsen.com/freunde-von-freunden-interview-tim-eitel-berlin-de
https://www.mirtheberentsen.com/freunde-von-freunden-interview-tim-eitel-berlin-de
https://www.hgb-leipzig.de/hochschule/geschichte/
https://eigen-art.com/files/nytm_lubow_8.01.06_en.pdf
https://eigen-art.com/files/nytm_lubow_8.01.06_en.pdf
https://www.juxtapoz.com/news/magazine/features/neo-rauch-mechanic-of-dreams/
https://www.juxtapoz.com/news/magazine/features/neo-rauch-mechanic-of-dreams/


Pissarro, J. (2009). A Conversation- Tim Eitel and Joachim 
Pissarro.https://eigenart.com/media/pissarro_conversatio
n_tim_eitel.pdf  Erişim Tarihi: 10.11.2025 

Schöne, D. (2007). Interview With Tim Eitel. https://eigen-
art.com/media/schoene_interview_xtra.pdf  Erişim 
Tarihi: 17.11.2025 

Sigmund, F. (2016). Sanat ve Edebiyat. Dr. Emre KAPKIN ve 
Ayşen TEKŞEN (Çev.). İstanbul: Payel Yayınları  

Tannert, C. (2002). Tim Eitel ‘Aussichten’ in: Tim Eitel, 
Aussicht/ Outlook (catalogue), Künstlerhaus Bethanien, 
Berlin  

Tinterow, G. (2007). Seeing through Smoke. Galerie 
EIGEN+ART (Edt.). İçinde Neo Rauch-Para. pp. 6-7. 
Druckerei Conrad, Berlin 

Tunç, H., & Türkoğlu, K. (2007). Doğu Bloku’nun Yıkılması 
Sonrasında (Post-Komünist) Devletlerde Anayasa Yapım 
Yöntemleri. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi Dergisi, 11(1), 1133-1164.  

Wilson, M. (2015). Çağdaş Sanat Nasıl Okunur-21. Yüzyıl 
Sanatını Yaşamak. Firdevs Candil ERDOĞAN (Çev). 
İstanbul: Hayalperest Yayınevi 

Zöllner, F. (2021). Between Abstract and Figurative Art. Neo 
Rauch’s Pictorial Style before and after the Peaceful 
Revolution of 1989: A Question of Authenticity? 
Kunstgeschıchte, Open Peer Reviewed Journal. 
https://www.kunstgeschichte-
ejournal.net/582/2/Zöllner%20-
%20Rauch_26.08.2021.pdf Erişim Tarihi: 01.09.2025 

 

 

Plastik Sanatlar

84

https://eigenart.com/media/pissarro_conversation_tim_eitel.pdf
https://eigenart.com/media/pissarro_conversation_tim_eitel.pdf
https://eigen-art.com/media/schoene_interview_xtra.pdf
https://eigen-art.com/media/schoene_interview_xtra.pdf
https://www.kunstgeschichte-ejournal.net/582/2/Z%C3%B6llner%20-%20Rauch_26.08.2021.pdf
https://www.kunstgeschichte-ejournal.net/582/2/Z%C3%B6llner%20-%20Rauch_26.08.2021.pdf
https://www.kunstgeschichte-ejournal.net/582/2/Z%C3%B6llner%20-%20Rauch_26.08.2021.pdf


GÖRSEL KAYNAKÇA 

Görsel 1. https://www.artsy.net/artwork/tim-eitel-blue-sky-ruins 
Erişim Tarihi: 09.09.2025 

Görsel 2. https://www.artsy.net/artwork/tim-eitel-blue-sky-ruins 
Erişim Tarihi: 02.10.2025 

Görsel 3. https://www.pacegallery.com/artists/tim-eitel/ Erişim 
Tarihi: 22.10.2025 

Plastik Sanatlar

85

https://www.artsy.net/artwork/tim-eitel-blue-sky-ruins
https://www.artsy.net/artwork/tim-eitel-blue-sky-ruins
https://www.pacegallery.com/artists/tim-eitel/


SESİN SANAT NESNESİNE DÖNÜŞÜMÜ VE SES 
ENSTALASYONLARI 

 

Aslı ASLAN SEVİNÇ1 

 

1. GİRİŞ  

20. yüzyıl başlarında sanat yönelimlerinin çeşitlenmesi ve 
yeni malzemelerin keşfi, sanat eserinin mekânla ve izleyiciyle 
kurduğu ilişkileri de dönüştürmüştür.  Müziğin ya da performans 
sanatlarının bir öğesi olarak kullanılan sesin de yine yüzyıl 
başlarında farklı bir malzeme olarak keşfedildiğini ve bir nesne 
olarak sanat eserlerinde yer almaya başladığını görebiliriz.  

Günümüzde ses sanatı olarak adlandırılan uygulamalar, 
genel bir tanıma sahip olsa da sanatçıların uzmanlık alanlarındaki 
farklılık (örneğin müzik alanından veya heykel alanından olan 
sanatçıların yaklaşımları arasındaki ayrım) bu tanıma yönelik 
yaklaşımları da çeşitlendirmiştir. Bernd Schulz ses sanatını 
“sesin, genişletilmiş bir heykel kavramı bağlamında bir 
malzemeye dönüştüğü bir sanat formu” olarak tanımlamış ve bu 
eserlerin çoğunlukla mekânı şekillendiren ve mekânı sahiplenen 
yapıtlar olduğundan söz etmiştir. David Toop ses sanatını “görsel 
sanat uygulamalarıyla birleştirilmiş ses” olarak adlandırırken 
(Licht, 2009, s. 3) Christoph Cox ve Daniel Warner ise “Sesi 
merkeze alan ve genellikle galeri veya müze enstalasyonu için 
üretilen sanat eserleri için kullanılan genel bir terim” olarak 
tanımlamışlardır (Cox ve Warner, 2017, s. 739). Bu tanımlamalar 
bağlamında ses sanatı uygulamalarında sesin yalnızca bir 
malzeme olarak ele alınmadığını, onun aynı zamanda mekânın 

 
1  Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Heykel Bölümü, 

ORCID: 0000-0003-3903-397X. 

Plastik Sanatlar

86



akustik, algısal ve fiziksel sınırlarını yeniden tanımlayarak 
geleneksel sanat yaklaşımlarının ötesinde bir diyalog alanı 
oluşturduğunu söyleyebiliriz. Müzik alanından ayrılan bu 
yaklaşımlar sesi heykel, enstalasyon, performans ve çevresel 
sanat gibi farklı bağlamlarda irdelemiştir.  

Ses, enstalasyon çalışmalarında bir malzeme olarak 
kullanılmasının ötesinde mekânsal bir deneyime dönüşmektedir. 
Titreşim, yankı, gürültü ve sessizlik üzerinden izleyiciyi de içine 
çeken ses enstalasyonları, sundukları fiziksel ve psikolojik 
deneyimlerle mekânın içinde yeni algısal sınırlar çizerek bölgesel 
etkileşim alanları yaratır. Ayrıca mekânı sarmalayarak izleyiciyi 
çalışmanın bir parçası haline getirebilen ses; mekânın sınırlarını, 
atmosferini ve algısını manipüle ederek fiziksel görünürlüğün 
ötesinde bir araca dönüşür. Bu metinde öncelikle sesin bir nesne 
olarak sanat çalışmalarındaki görünürlüğü incelenmiş, sonrasında 
ise sanat eserinin ses ile deneyimlenme olasılıkları seçilen ses 
enstalasyonu örnekleri ile tartışılmıştır.    

 

2. SESİN BİR NESNE OLARAK SANATTA YER 
ALMASI  

Suzanne Delehanty müziğin geçici, gayri maddi ve soyut 
niteliği sayesinde antik çağlardan beri yüce bir sanat olarak kabul 
edildiğini belirtmiştir (Delehanty, 1981, s. 7-8). Zaman içinde var 
olan ve bir akış gerektiren müzik, mekâna ihtiyaç duyan ve sabit 
kalan resim ve heykel gibi sanat alanlarından ayrılmıştır. Ayrıca 
müziğin titreşim ve sesten ibaret soyut yapısı, plastik sanatların 
elle tutulur madde ihtiyacından ayrılarak, onu somut dünya 
temsilinin ötesinde duygusal ve ruhani bir ifade alanı haline 
getirmiştir.  

Müziğin geçici ve soyut niteliğine dair yerleşik inanç, 
Arthur Schopenhauer'un 19. yüzyılda yayımlanan “The World As 
Will And Idea” kitabında yer alan düşüncelerinin sanat 

Plastik Sanatlar

87



çevresinde yayılması ve Thomas Edison'ın 1877 yılında fonografı 
icat etmesiyle birlikte 20. yüzyıl başlarında dönüşmeye 
başlamıştır. Schopenhauer müzikle ilgili “(…) o asla fenomeni 
değil, yalnızca tüm fenomenlerin iç doğasını, kendinde olanı, 
iradenin kendisini ifade eder” diye belirtmiş ve müziğin diğer 
sanatlarla aynı şekilde dünyayla bir temsil ilişkisi içinde 
olduğunu ancak bu ifade biçiminde dış dünyanın özsel doğalarını 
yansıttığını ileri sürmüştür (Schopenhauer, 2011, s. 338). 
Fonografın icadı ise, sesin fiziksel olarak kaydedilebileceği ve 
manipüle edilebileceği fikrinin önünü açmış, sesin sanatsal bir 
nesne olarak kabul görmesine aracılık etmiştir. 

Yüzyıl başlarında ortaya çıkan yeni imkanlar ve düşünce 
sistemleri dönemin sanatçılarının da müzik ve ses ile ilgili yeni 
yaklaşımlar geliştirmesine temel olmuştur. Wassily Kandinsky 
1911’de yayımladığı “Sanatta Tinsellik Üzerine” isimli kitabında 
müziğin soyut yapısını ve duygusal gücünü görsel sanatlara 
aktarma fikrini savunmuştur. Suzanne Delehanty, dönemin 
sanatçılarının müzikle kurduğu ilişkiye dair şu ifadelerde 
bulunur: “Kandinsky ve Kokoschka gibi ressamlar, dışsal nesneyi 
sadece bir uyarıcı olarak kullanıp renk ve biçimle doğaçlama 
yaparak, daha önce yalnızca bestecinin sahip olduğu ifade etme 
yöntemini benimsediler” (Delehanty, 1981, s. 7-8). Erik Satie'nin, 
sahne tasarımı Picasso'ya ait olan “Parade” balesinde (1912) ise 
daktilo, siren ve gemi düdükleri gibi gündelik gürültülerin 
kullanılması, geleneksel müzik sınırlarını zorlamış, gürültü 
olarak adlandırılan seslerin sanat eserinin bir parçası olarak kabul 
edilmesine zemin hazırlamıştır (Cox ve Warner, 2017, s. 677). 
1913 yılında Luigi Russolo’nun “Gürültü Sanatı Manifestosu”nu 
yayımlaması ve gürültü enstrümanları üretmesiyle birlikte 
gürültü bir sanat malzemesi olarak kullanılmaya başlamıştır. 
Marcel Duchamp “Yeşil Kutu” isimli çalışmasına ait 1912 tarihli 
notlarda “Farklı konumlardan yayılıp sonlanan ve süreklilik arz 
eden bir ses heykeli oluşturan (veya çerçeveleyen) sesler”i 

Plastik Sanatlar

88



Müzikal Heykel olarak adlandırmıştır (Sanouillet ve Peterson, 
1973, s. 31). Duchamp bu tanımıyla müzik ve heykel gibi iki 
farklı kategoriyi bir araya getirerek disiplinlerarası bir yaklaşım 
sergilemiştir. Bu fikir heykelin kalıcı, görsel yapısıyla müziğin 
geçici ve işitsel yapısını bir araya getirerek sesin geleneksel 
müzik formlarından farklı bir şekilde düşünülmesine aracılık 
etmiştir. 

1920 yılında Erik Satie ve Darius Milhaud, “Musique 
d’ameublement” (arka plan müziği) konseptini geliştirmiştir. Bu 
yeni yaklaşım, odada olduğu fark edilen ancak bilinçli olarak 
dikkat edilmeyen unsurlar gibi müziği de aktif olarak 
dinlenilmesi gerekmeyen, sadece ortamı doldurması amaçlanan 
ses olarak farklı bir kategoriye sokmuştur. 1935 yılında manyetik 
bant kaydedicisinin (teyp) piyasaya sürülmesi, ses 
manipülasyonu ve montaj için en önemli aracı sağlamış; 
kaydedilmiş bantların hızlandırılması, yavaşlatılması, bozulması 
gibi efektlerin uygulanmasına olanak tanımıştır. Bant kaydının 
belirli bölümlerini tekrar çalmaya olanak tanıyan bant döngüleri 
oluşturma kapasitesi, tekrarlanan bu eylemin donmuş bir görsel 
imgeyle ilişkilendirilmesine yol açmıştır (Licht, 2009, s. 4).   

Teknolojinin getirdiği bu yeni imkân 1940’ların sonu ve 
1950’lerde Pierre Schaeffer ve Pierre Henry’nin musique 
concrète (somut müzik) akımını başlatmasına temel teşkil 
etmiştir. Schaeffer ve Henry ses kayıtlarını alıp tanınmaz hale 
gelene kadar işlemiş böylece sesi onları oluşturan nesneden 
ayırmıştır. “Schaeffer'ın elektronik müdahaleleriyle, sesin kendisi 
bir nesne haline gelir ve bir taklit olmaktan çıkar-Schaeffer hatta 
“objet sonore” veya “sonik nesne” terimini kullanmıştır” (Licht, 
2019 s. 26). Schaeffer için sonik nesne sesi üreten kaynağa 
bakılmaksızın sesin kendi akustik nitelikleri üzerinden bağımsız 
bir varlık olarak ele alınmasını ifade eder. “Sesler, nesnelerin 
veya öznelerin nitelikleri değildir; aksine, ontolojik tikel varlıklar 
ve bireylerdir. (…) İşte bu yüzden musique concrète eserleri, 

Plastik Sanatlar

89



dünyadaki nesnelerin veya dünyevi seslerin temsilleri değil-sonik 
nesnelerin sunumlarıdır” (Cox, 2018, s. 33). Sesi bir nesnenin 
yansıması olarak değil kendi başına bir gerçeklik olarak kabul 
eden Schaeffer’ın sonik nesne ifadesi, sesin manipüle edilebilir 
bir malzeme olarak görülmesine ve izleyicinin sesin doğrudan 
kendisini deneyimlemesine olanak tanımıştır. Sese dair bu yeni 
yaklaşımlar teknolojinin verdiği imkanlarla birlikte tüm 
sanatların birleşeceği fikrini ortaya çıkarmıştır (Ashton, 1981, s. 
18). László Moholy-Nagy tiyatroyu sanatın geleceği olarak 
adlandırmış ve sesin tüm sanatlarla bütünleşik ilişkisine dair 
şunları söylemiştir: “Gelecekte, (…)Konuşan veya şarkı söyleyen 
bir ark lambası, koltukların altında veya oditoryum zemininde 
bulunan hoparlörler, yeni amplifikasyon sistemlerinin 
kullanılması gibi beklenmedik kaynaklardan çıkan ses dalgaları, 
izleyicinin akustik sürpriz eşiğini o kadar yükseltecektir ki, diğer 
alanlardaki eşitsiz etkiler hayal kırıklığı yaratacaktır” (Gropius, 
1961, s. 64). 

Erik Satie’nin “arka plan müziği” ve Pierre Schaeffer’ın 
“bulunmuş sesleri manipüle etme” fikri birçok sanatçıya ilham 
vermiş, dinleme eyleminin ve sessizliğin doğasının 
sorgulanmasına kaynak oluşturmuştur. 1952 yılında bestelediği 
4’33’ eserinde John Cage, dört dakika otuz üç saniye boyunca 
hiçbir nota çalmayarak rastlantısallık kavramını ve çevresel sesi 
müziğe dahil etmiştir. İcracının planlı bir eylemde bulunmayıp 
mutlak bir sessizlik içinde olması, izleyicilerin çevresel sesleri 
dinlemesine ve bu seslere odaklanmasını sağlamıştır. 1960’lı 
yıllarda müdahale ettiği plaklarla müziğin niteliğini değiştiren 
Milan Knizak, 1965 yılında plakları çizmeye, yakmaya, delikler 
açmaya, kesmeye ve parçaları yeniden birleştirerek pikapta 
çalmaya başlamıştır. “Broken Music” isimli seri çalışmalarında 
yıkıcı eylemlerle bozulup bir araya getirilen parçalar sanatçı 
tarafından tamamlanarak, benzersiz ve yeni bir nitelik 

Plastik Sanatlar

90



kazanmıştır. Sanatçının seri çalışmaları ile ilgili Petr Ferenc 
şunları söyler: 

Bana göre, Knížák'ın temel tekniği, LP'leri kesmek ve 
ardından birbirine bitişik olması gerekmeyen farklı 
segmentleri yapıştırmaktır –bir klasik müzik diskinin bir 
parçası bir pop müzik parçasının yanında, bir oompah 
parçası bir senfoni ve kabarenin yanında... Bu şekilde 
yapıştırılmış plakların birleşim yerleri, iğnenin nereye 
atlayacağına karar vermesi gereken düzensiz bir yüzey 
oluşturur (genellikle bantla kapatılmıştır), ancak aynı 
zamanda bu birleşim yerleri, segmentleri farklı hızlarda 
çalabilen melez taşıyıcının tek ve yegâne ritmik sabitidir. 
Böyle yapıştırılmış bir plağı çalmak ne dinleyicinin ne 
de çaların sonucunun ne olacağını önceden bilmediği bir 
maceradır: İğne hangi yolu seçecektir? (Ferenc, 2013, 
s.10). 

Farklı disiplinlerle etkileşim içinde olan 20. yüzyıl 
sanatında, heykellerin malzemelerinin doğasında var olan ses 
potansiyeli de sanatçıların ilgisini çekmiştir. Sesler ve şekiller 
arasındaki uyumu araştıran François ve Bernard Baschet, 1950’li 
yıllardan itibaren ürettikleri ses heykellerinde kullandıkları 
malzemeleri, içsel sonik özellikleri ve rezonans kapasitelerine 
göre seçmiştir. Dokunulduğunda ya da rüzgârın etkisiyle ses 
üreten yenilikçi melez heykel enstrümanları tasarlamışlardır 
(Louvel, 2025, s. 54). Kullandığı malzemenin türünü, 
bileşenlerini ya da üreteceği heykelin formunu değiştirerek farklı 
sesler elde eden Harry Bertoia da Baschet kardeşlere benzer bir 
yaklaşım sergilemiştir; birbirine çarpıp sürtünen malzemeler 
derin, yankılanan sesler çıkarmıştır (“Harry Bertoia”, t.y.). Her 
iki yaklaşımda da heykelin biçimi ve malzemesi ortaya çıkan sesi 
doğrudan etkilemiştir. Dolayısıyla ses bu çalışmalarda ek bir yapı 
olarak değil, heykelin doğrudan ayrılmaz bir unsuruna 
dönüşmüştür. Çalışmalarında hareket, makine estetiği ve ses 
kavramlarını sorgulayan Jean Tinguely, Baschet kardeşler ve 

Plastik Sanatlar

91



Bertoia’dan farklı olarak uygulamalarında kinetik mekanizmalar 
kullanmıştır ve ses bu mekanizmalar aracılığıyla açığa çıkmıştır. 
Sanatçı, çatırdayıp gıcırdayan, birbirine çarpıp tıkırdayan 
çalışmalarını “The sound-mixing-machines” (ses karıştırma 
makineleri) olarak adlandırmıştır (“Tinguely”, t.y.). 

Genel olarak bir nesneye bağımlı olan ses 
uygulamalarında, ses görsel gerçekliği destekleyen bir araç olarak 
yer almaktadır. Sesin geleneksel nesne algısından koparak 
zamansal ilişkileri merkeze alması ise ses enstalasyonları 
aracılığıyla görünür olmuştur. Bu çalışmalarda ses, dinleme 
eyleminin bir sonucu değil, dinleme pratiğiyle eş zamanlı üretilen 
bir olgu olmuştur. Dolayısıyla dinleyici deneyimin oluşumuna 
ortaktır. Salomê Voegelin konuyla ilgili şunları söyler:    

Ses anlatır, ana hatlarını çizer ve doldurur, ancak her 
zaman geçici ve şüphelidir. Duyduğum şey ile sonik 
nesne/olgu arasında gerçeği asla bilemeyeceğim, ancak 
onu sadece icat edebilirim, bana özgü bir bilgi üretmiş 
olurum. Bu bilme, sesin zamansal ilişki olarak 
deneyimlenmesidir. Bu “ilişki”, şeyler arasında değil, 
şeyin kendisidir, yani sesin kendisidir. Dinleme, duyulan 
nesneyi/olguyu, işitme eyleminden ayrı olarak 
düşünemez, çünkü nesne dinlemeden önce var olmaz. 
Aksine, işitsel olan dinleme pratiği içinde üretilir: 
dinlerken ben sesin içindeyim, duyulan ile duyma 
arasında bir boşluk olamaz ya duyarım ya da duymam ve 
algıladığım şey duyduğum şeydir (Voegelin, 2010, s. 5). 

Voegelin’e göre ses, bir nesnenin mekânda yer kaplaması 
gibi sabit, var olan bir şey değil, oluşan bir şeydir. Sesin varlığı 
zaman içinde deneyimlenmesiyle mümkün olacağı için sesi 
bilmek için zamansal ilişkinin de farkında olmak gerekir. Ses, 
duyulmaya başladığı anda var olur, dinleme pratiği ile aynı anda 
oluşur. Dolayısıyla ses ile izleyici ayrılmaz bir bağa sahiptir. Ses 
var olduğu anda izleyicinin de ses ile birlikte olduğu düşünülürse, 
duyulan sesin izleyici tarafından üretilen ya da meydana getirilen 

Plastik Sanatlar

92



bir deneyim olduğu düşünülebilir. Sesin mekân zaman 
ilişkilerinin görünürlüğü farklı düşünce sistemleri ile incelense de 
bu ilişkiler özellikle 1970 sonrası sanatta ses enstalasyonları 
aracılığıyla sıklıkla ele alınmıştır. Bu perspektifte bağlamından 
koparılan ses, izleyicinin yeni türden bir deneyimine yönelik 
kullanılmıştır. 

 

3. SES ENSTALASYONLARI 

Sesin bir nesne olarak sanat eserinde yer alması, sesin 
sunduğu yeni imkânların araştırılmasına ve mekanla kurduğu 
ilişkilerin incelenmesine yol açmıştır. Sesin bir mekânın 
atmosferini ve algısını manipüle etme potansiyeli, onun sanat 
çalışmalarında maddesel formdan mekânsal deneyim aracına 
dönüşmesine neden olmuş ve ses enstalasyonlarına temel teşkil 
etmiştir. Mekânın çalışmaların ayrılmaz bir parçası olduğu ses 
enstalasyonları geleneksel sanat algısındaki görsel iletişimi 
farklılaştırır; izleyici, eserdeki mekân-zaman ilişkisini işitsel ve 
bedensel bir düzlemde deneyimler. Sesin duvarların içinden, 
zeminlerin altından, bedenlerden titreşerek yol aldığını söyleyen 
Brandon LaBelle, sesi odaksız, eterik, uçucu ve titreşimli olarak 
tanımlamıştır. Bu yönüyle sesin, mekâna deneyimsel ve duyusal 
bir anında olma unsuru kattığını ifade etmiştir. LaBelle “(…) ses 
enstalasyonu, müzikal anlayıştan yararlanırken, çoğunlukla 
mimari unsurlardan ve yapıdan, sosyal olaylardan, çevresel 
gürültüden ve akustik dinamiklerden faydalanarak, galerinin 
içinde ve dışında sesi ve mekânı provokatif ve teşvik edici bir 
şekilde bir araya getirir” diye belirtmiştir (LaBelle, 2006, s. 151). 

20. yüzyıl sonları ve 21. yüzyıl başlarında ses 
teknolojilerinde yaşanan önemli gelişmeler sanatçılara sesle ilgili 
deneyler yapma ve sesin potansiyelini keşfetme özgürlüğü 
tanımıştır. Aynı zamanda bu yeni teknolojiler kayıt ve sesin bir 
mekânda yayılımı gibi uygulamaları da kolaylaştırmıştır. Böylece 

Plastik Sanatlar

93



sanatçılar müze ve galeri dışına çıkarak kamusal alanlarda, 
doğada ya da özel alanlarda mekâna özgü ses enstalasyonları 
kurgulayabilmişlerdir. Günümüzde ses üreten ve kaydeden birçok 
teknolojik aletin gündelik hayatın bir parçası olması, sanatçıların 
ses çalışmalarını da farklı şekilde kurgulamasına sebep olmuştur. 
Sessiz galeri ortamlarının yanı sıra ses akışıyla çevrili olan 
mekanlarda da kurgularını yapan sanatçılar, sesin mekânı 
dönüştürme potansiyellerini araştırmış ve sesin insan algısı 
üzerindeki etkilerini incelemişlerdir.  

Sesi kamusal alanlarda bir mimari yapı ya da heykel gibi 
kalıcı olarak kullanan Max Neuhaus, çevresel sesleri, mimari ve 
sosyal yapıları çalışmalarında sıklıkla kullanmıştır. 1977 yılında 
ilk kurulumunu gerçekleştirdiği “Times Square” çalışması, New 
York Times Meydanı’ndaki 45. ve 46. Caddelerin kesişimindeki 
bir yeraltı havalandırma ızgarasının altına yerleştirilmiş rezonans 
sesinden oluşmaktadır (Görsel 1). Nereden geldiği tam 
anlaşılamayan ve 7/24 devam eden ses, altyapının bir parçası gibi 
kabul edilir; şehrin arka plan gürültüsüyle bütünleşerek mekânın 
bir parçası haline gelir. Neuhaus Times Meydanı’ndaki ses 
enstalasyonuna dair herhangi bir tabela ya da açıklayıcı bir metin 
kullanmamayı tercih etmiştir. Böylece çalışma kalıcı işitsel bir 
varlık olarak meydanda konumlanmış ve bu alanı kullanan 
izleyicinin mekânı ses ile algılama biçimini değiştirmiştir. 
Bedenin mekân içindeki konumuna bağlı olarak enstalasyondaki 
sesin algılanan niteliklerinin değişmesi, izleyicinin çalışmayı 
keşfetme sürecine yönelik farklı deneyim ve yaklaşımların ortaya 
çıkmasına olanak tanımıştır. Sanatçı çalışması ile ilgili şunları 
söylemiştir:  

Eser, adanın kuzey ucunda, görünmez, işaretsiz bir ses 
bloğudur. Ses rengi, büyük çanların artçı çınlamasına 
benzeyen zengin bir harmonik ses dokusudur ve kendi 
bağlamı içinde bir imkânsızlıktır. Ancak, içinden geçen 
birçok kişi, bu sesi yerin altından gelen sıra dışı bir 

Plastik Sanatlar

94



makine sesi olarak geçiştirebilir. Yine de sesi bir 
imkânsızlık olarak bulan ve kabul edenler için ada, 
çevresini içeren, ancak ondan ayrı, farklı bir yer haline 
gelir. Eserin kasıtlı olarak yapıldığını bilme imkânı 
olmayan bu insanlar, genellikle eseri kendi keşifleri 
olarak sahiplenirler (Neuhaus, 1977). 

 
Görsel 1. Max Neuhaus, “Times Square”, 1977-1992, 2002-

günümüz. 

İzleyiciyi pasif bir dinleyici olmaktan çıkararak aktif bir 
katılımcı haline getiren bir diğer çalışma Janet Cardiff’in “The 
Forty Part Motet” isimli ses enstalasyonudur (Görsel 2). 2001 
yılında ilk kurgusunun yapıldığı çalışmada mekâna dairesel bir 
şekilde yerleştirilmiş kırk hoparlör yer almıştır. Thomas Tallis’in 
“Spem in Alium” (1573) eserinin bir yorumunu çalan 
hoparlörlerin her biri bir koro üyesini temsil etmiştir. Ayrı ayrı 
kayıt altına alınan koro üyelerinin sesleri kendilerine ait bir 

Plastik Sanatlar

95



hoparlörden çalmış ve hoparlörler kulak hizasında 
konumlandırılmıştır. Seyirci hoparlörlerin etrafında hareket 
edebilir; her bir koro üyesinin sesini, nefes alışını, kişisel 
performansını tek tek dinleyebilir ya da tüm koroyu duymak için 
dairesel yerleşimin ortasına geçebilir. “(…) galeri ziyaretçisi 
eserin içinde dolaşır, kendi dinleme avantaj noktasını seçmekte 
serbesttir ve eserin çalınması sırasında çeşitli ses 
kombinasyonlarını etkileme yeteneğine sahiptir (Kelly, 2017, s. 
62). 

 
Görsel 2. Janet Cardiff, “The Forty Part Motet”, 2001   

Cardiff’in bu enstalasyonu Pierre Schaeffer’in sonik 
nesne tanımıyla ilişkilendirilebilir. Schaeffer’in sesi kaynağından 
uzaklaştırarak kendi akustik özellikleriyle var olan bağımsız bir 
varlık olarak ele alma yaklaşımı, The Forty Part Motet 
çalışmasında uygulama alanı bulur. Enstalasyondaki sesler koro 
üyelerinin bireyselliğinden ayrılmasa da kırk ayrı hoparlörden 
yayılarak mekân içinde kendi başlarına var olan sonik nesneler 
olarak deneyimlenir. Ayrıca koro üyelerinin kendi aralarındaki 
konuşmaları ve çıkardıkları sesleri içeren üç dakikalık bir ara 
bölüm, çalışmanın bir parçası olarak hoparlörlerden çalınmıştır. 

Plastik Sanatlar

96



Bu durum sesin kaynağı ile dinleyici arasında bir bağlantı 
oluşmasına neden olduğu gibi aynı zamanda yaşanılan bu 
deneyimi insani ve gündelik olana taşımıştır. Sesin mekânı 
heykelsi bir şekilde fiziksel olarak inşa ettiğini belirten sanatçı 
çalışmasına dair şunları söylemiştir: “Sesin bir korodan diğerine 
hareket ettiğini, ileri geri sıçradığını, birbirine yankılandığını 
duyabilir ve ardından tüm şarkıcılar şarkı söylerken ses dalgaları 
size çarptığında oluşan bunaltıcı hissi deneyimleyebilirsiniz” 
(Cardiff, 2025).      

Çalışmalarında doğadaki ya da endüstriyel ortamlardaki 
sesleri kaydederek bu sesleri farklı alanlarda büyük akustik 
enstalasyonlara dönüştüren Bill Fontana’nın “Harmonic Bridge” 
isimli çalışması da benzer bir tema üstüne temellenmiştir (Görsel 
3).  Enstalasyon Londra’daki Millennium Köprüsü üzerine 
yerleştirilen titreşim sensörleri ağının kayıtlarından oluşmaktadır. 
Köprünün titreşimlerini, gerilimlerini, rüzgârın ya da köprüyü 
oluşturan mimari unsurların çıkardığı sesler kaydedilmiş ve Tate 
Modern’in Türbin Salonu’nda bir ses enstalasyonuna 
dönüşmüştür. Normalde duyulmayan bu sesler endüstriyel bir 
yapının (fiziksel bir nesnenin) içsel rezonansını anıtsal bir akustik 
deneyime dönüştürmüştür. Bill Fontana çalışmaları için şunları 
ifade eder: “Benim temel yaklaşımım, müziğin her yerde olduğu 
ve seslerin sonsuz derecede karmaşık olduğu yönünde. (…) 
Sanatım, gerçek dünyadan bir şeye odaklanıp onun müzikal 
yapısını ortaya koymaktan ibaret” (“Resoundings”, t.y.).  

 

Plastik Sanatlar

97



 
Görsel 3. Bill Fontana, “Harmonic Bridge”, 2001 

Dış dünya sesleriyle izleyiciye farklı bir deneyim alanı 
yaratan Christina Kubisch 2004 yılından itibaren elektromanyetik 
alanları kullandığı “Electrical Walks” serisine başlamıştır (Görsel 
4). Elektromanyetik alanların akustik özelliklerini yükseltip 
duyulabilir hale getiren özel kulaklıklar takan katılımcılar, 
kendilerine verilen haritayı takip ederek bu yürüyüşlere 
katılmışlardır. ATM’ler, güvenlik kameraları, aydınlatma 
sistemleri, antenler, gizlenmiş kablolar gibi farklı alanlardan 
yayılan ve normalde duyulamayan elektromanyetik sesler bu 
çalışma aracılığıyla bir keşif yolculuğuna dönüşmüştür. Sanatçı 
bu enstalasyonu ile modern şehir altyapılarının görünmez ses 
manzaralarını ortaya çıkararak şehrin gizli ve ritmik müziğini 
izleyiciyle buluşturmuştur. Kubisch seri çalışmasına dair şunları 
söyler:  

Sesler, beklenenden çok daha müzikal. Yüksek ve düşük 
frekansların karmaşık katmanları, ritmik dizilerin 
döngüleri, küçük sinyal grupları, uzun süreli drone 
sesleri ve sürekli değişen, tarif edilmesi zor pek çok şey 
vardır. Bazı sesler tüm dünyada birbirine çok benzer 
duyulur. Diğerleri ise bir şehre veya ülkeye özgüdür ve 

Plastik Sanatlar

98



başka hiçbir yerde bulunamaz (“Christina Kubisch”, 
t.y.). 

  
Görsel 4. Christina Kubisch, “Electrical Walks”, (2004-günümüz) 

Ses enstalasyonlarında çalışmanın algılanma biçimi 
genellikle görsel olandan işitsel olana doğru yönlendirilir. Sesin 
mekân içinde dolaşımı ve yankılanması, izleyici için akustik bir 
mimari oluşmasına sebep olur. Görsel uyaranlara göre daha farklı 
etkilere sahip olan ses, titreşimleriyle izleyicinin bedensel hisler 
yaşamasına aracılık eder. Dolayısıyla izleyicinin mekân içindeki 
konumu değişken deneyimler edinmesine neden olur; izleyici bu 
duyusal alanda tam olarak çalışmanın içinde bulunur. Michael 
Brewster sesin fiziksel yapısıyla ilgili şunları söyler:  

Sesi katı ve sert yapamazsınız; ama onun yerinde asılı 
duruyormuşçasına durağan kalmasını sağlayabilirsiniz, 
öyle ki akustik yapılarının içinde dolaşabilirsiniz. (…) 
Sabit kalan ses, hiçbir şeye kafanızı çarpmadan içinden 
hareket edebileceğiniz boyutsal bir özdür. (…) Sesin, 
hatırı sayılır çağrışım güçlerinin ötesinde, kulaklarımızla 
ve bazen bedenlerimizle hissedebileceğimiz ve yerini 
tespit edebileceğimiz gerçek mekânsal fiziksel 
özellikleri vardır. Sesin; yoğunluk, canlılık, ritimler ve 
dokuların yanı sıra, ayak veya metre cinsinden gerçek 
boyutları, fiziksel bir hacmi mevcuttur. Onun rezonans 
halindeyken içinden yürümek, bir manzarayı dışarıdan, 
sadece gözlerinizle incelemeye benzer; ancak bu 
deneyimi içeriden, tüm bedeninizle yaşamanızı sağlar. 

Plastik Sanatlar

99



Bize “yakın alan”ı gösterir. Bir katı cisim gibi onun da 
hacimleri, kenarları, düzlemleri, dolgunlukları, 
düzlükleri, yuvarlaklıkları ve oyukları vardır: yani 
eksiksizdir. Deneyimimizi heykelsi bir şekilde 
zenginleştirmek için “tam donanımlı” olarak gelir 
(“Michael Brewster”, 1998). 

Sesin mekanla kurduğu ilişkilerin yanı sıra onun fiziksel 
özellikleriyle izleyici üzerinde kurduğu etki de sanatçıların 
inceleme alanlarından olmuştur. Sanatçı Ryoji Ikeda görsel ve 
işitsel etkiyi çalışmalarında sıklıkla bir araya getirmiştir. Ses, 
metin ve görüntüleri siyah beyaz ikili kod (0’lar ve 1’ler) 
düzenine çevirdiği “Test Pattern” serisinde yüksek hızlı ve yoğun 
ses dalgalarıyla senkronize çalışan görseller kullanmıştır (Görsel 
5). Büyük karanlık alanlara kurduğu enstalasyonlarında izleyici 
hızla titreşen bir ışık ve ses alanının içinde kalır. Bu yoğun 
deneyim sesin tüm fiziksel özelliklerinin hissedilmesini 
sağlayarak izleyicinin çalışmayı tüm bedeniyle yaşamasına 
olanak tanımıştır. Çalışmada tek renkli görsel veriler eşliğinde 
yüksek ritmik seslerin kullanımı, izleyicinin duyularında karmaşa 
yaratarak izleyiciyi hipnotik bir duruma sokmuş ve algı sınırlarını 
zorlamıştır. Ikeda’nın Test Pattern serisinin hem minimalist hem 
de anıtsal olduğunu belirten Finn Blythe, seriyle ilgili şunları 
söylemiştir: “Saniyede 100 kez yanıp sönen ışığın göz kamaştırıcı 
etkileri ile paradoksal olarak uyandırdığı meditatif dinginlik 
arasında Ikeda, dünyayı ve kendimizi görmenin farklı yollarının 
olasılığını açıyor” (Blythe, 2020). 

 

Plastik Sanatlar

100



 

 

Görsel 5. Ryoji Ikeda, “Test Pattern No 5”, 2013.  

 

4. SONUÇ 

Antik çağlardan itibaren soyut ve geçici özelliğiyle 
yüceltilen müzik, 20. yüzyılda sesin somut bir malzeme olarak 
kabul edilmesiyle fiziksel özelliklerinin araştırılmasına ve 
mekânsal bir deneyim aracı olarak kullanılmasına zemin 
hazırlamıştır. Fonografın icat edilmesiyle başlayan sesin 
nesneleşme süreci, gürültü olarak addedilen gündelik seslerin 
sanat eserinin bir parçası olarak kullanılması, Duchamp’ın 
müzikal heykel kavramını önermesi gibi gelişmeler yüzyıl 

Plastik Sanatlar

101



başında sesin sanat ortamındaki varlığına disiplinlerarası bir 
boyut kazandırmıştır.  

Pierre Schaeffer’ın sesi kaynağından ayırarak kendi 
akustik özellikleriyle bağımsız bir gerçeklik olarak tanımladığı 
sonik nesne kavramı, günümüz ses sanatı uygulamalarının 
temelini oluşturmuştur. Sesin bağımsız bir nesne olarak 
incelendiği ses sanatı uygulamalarında sesin çevre ve mekân 
ilişkileri sorgulanmış, müziğin salt bir bileşeni olmaktan çıkarılan 
ses fiziksel, algısal ve toplumsal bir olay haline gelmiştir. Sesi 
mekânı şekillendiren ve algıyı yeniden tanımlayan özellikleriyle 
kullanan ses enstalasyonları bu teorik temeller üzerine 
kurulmuştur. Max Neuhaus sesi mimari bir eleman gibi kullanıp, 
mekânın bir parçası haline getirirken, Janet Cardiff sesi ayrı bir 
varlık olarak somutlaştırmış ve izleyiciyi aktif bir katılımcı haline 
getirmiştir. Bill Fontana ve Christina Kubisch’in yapı titreşimleri 
ve elektromanyetik alanlar gibi normalde duyulamayan ses 
manzaralarını deneyimlenebilir hale getirdikleri seri çalışmaları, 
şehrin gizli seslerini görünür kılarak izleyiciye çevresel sınırlarını 
yeniden tanımlama imkânı vermiştir. Çalışmalarında hipnotik bir 
etki yaratan Rjodi Ikeda ise sesi işitsel özelliğinden ayırarak sesin 
titreşim, ritim, hacim gibi fiziksel özelliklerini vurgulamıştır. 
İzleyicinin tüm bedeniyle tecrübe ettiği çalışmaları insan algısının 
sınırlarını zorlamıştır.  

Ses enstalasyonları her ne kadar sanatçının kurgusuyla 
oluşsa da izleyicinin duyusal ve fiziksel deneyimi aracılığıyla her 
seferinde yeniden inşa edilen yeni bir diyalog alanı sunmaktadır. 
Bireysel keşifler, ses uygulamalarının çok katmanlı yapısının 
çözümlenmesini ve izleyicinin kendi konumunu irdelemesini 
sağlayarak çalışmanın tamamlanma sürecine eşlik eder.  

 

 

 

Plastik Sanatlar

102



KAYNAKÇA  

Ashton, D. (1981). Sensoria, Soundings [Katalog], Neuberger 
Museum, 15-19. 

Blythe, F. (2020). Ryoji Ikeda: The Japanese Audio-Visual Artist 
Creating Moments of Transcendent Wonder. Hero 
Magazine. Erişim adresi: https://hero-
magazine.com/article/180414/ryoji-ikeda 

Cardiff, J. (2025). Special Exhibit: Janet Cardiff-The Forty Part 
Motet, [Broşür], Hara Museum. 
https://www.haramuseum.or.jp/en/arc/wp-
content/uploads/sites/3/2025/01/pr_e_cardiff_250117.pdf 

Christina Kubisch. (t.y.). Christina Kubisch- Electrical Walks. 
Erişim adresi: https://christinakubisch.de/electrical-walks 

Cox, C. (2018). Sonic Flux:Sound, Art, and Metaphysics, The 
University of Chicago Press 

Cox, C. ve Warner, D. (Ed.) (2017). Audio Culture Readings in 
Modern Music (Revised edition). Bloomsburry 
Publishing.  

Delehanty, S. (1981). Soundings, Soundings [Katalog], 
Neuberger Museum, 7-14. 

Ferenc, P. (2013). Half a Century of Mılan Knížák’s Broken 
Music, Czech Music Quarterly, 13(4), 9-17. 

Gropius, W. (Ed.). (1961). The Theater of the Bauhaus, Wesleyan 
University Press. 

Harry Bertoia. (t.y.). Sonambient-Sound Sculptures. Erişim 
adresi: https://harrybertoia.org/sonambient-sound-
sculptures/ 

Kelly, C. (2017). Gallery Sound, Bloomsburry Publishing.  

Plastik Sanatlar

103

https://hero-magazine.com/article/180414/ryoji-ikeda
https://hero-magazine.com/article/180414/ryoji-ikeda
https://christinakubisch.de/electrical-walks
https://harrybertoia.org/sonambient-sound-sculptures/
https://harrybertoia.org/sonambient-sound-sculptures/


LaBelle, B. (2006). Background Noise: Perspectives on Sound 
Art, The Continuum International Publishing. 

Licht, A. (2009). Sound Art: Origins, development and 
ambiguities, Organised Sound, 14(1), 3-10. 

Licht, A. (2019). Sound Art Revisited, Bloomsburry Publishing.  

Louvel, O. (2025). Baschet’s Voice Leaf: The Voice Wrapped in 
The Sculptural Leaf, Organised Sound, 30, 53-57. 

Michael Brewster. (1998). Where, There or Here? Erişim adresi: 
http://www.michaelbrewsterart.com/where-there-or-
here-article.html 

Neuhaus, M. (1977). Max  Neuhaus-Times Square, [Broşür], Dia 
ArtFoundation. 
https://diaart.org/media/_file/brochures/23_1108_neuhau
s%20brochureweb.pdf 

Resoundings. (t.y.). Bill Fontana-Harmonic Bridge. Erişim 
adresi: https://www.resoundings.info/harmonic-bridge 

Sanouillet, M. ve Peterson, E. (Ed.) (1973). Salt Seller: The 
Writings of Marcel Duchamp, M. Sanouillet and E. 
Peterson (Ed.), Oxford University Press. 

Schopenhauer, A. (2011). The World As Will And Idea (Vol. 1 of 
3), (R. B. Haldane ve J. Kemp, Çev.), [Ebook 38427]. 

Tinguely. (t.y.). Jean Tinguely, Méta-Harmonie II 1979-A 
conservation project by Laurenz Foundation, Schaulager. 
Erişim adresi: https://tinguely.schaulager.org/en 

Voegelin, S. (2010). Listening to Noise and Silence:Towards a 
Philosophy of Sound Art, The Continuum International 
Publishing. 

Görsel 1. Erişim: 21.11.2025. https://shorturl.at/5yxIJ 

Görsel 2. Erişim: 25.11.2025. https://shorturl.at/og3WA 

Plastik Sanatlar

104

http://www.michaelbrewsterart.com/where-there-or-here-article.html
http://www.michaelbrewsterart.com/where-there-or-here-article.html
https://diaart.org/media/_file/brochures/23_1108_neuhaus%20brochureweb.pdf
https://diaart.org/media/_file/brochures/23_1108_neuhaus%20brochureweb.pdf
https://www.resoundings.info/harmonic-bridge
https://tinguely.schaulager.org/en
https://shorturl.at/5yxIJ


Görsel 3. Erişim: 22.11.2025. https://shorturl.at/UXcZf 

Görsel 4. Erişim: 22.11.2025.  https://shorturl.at/WIjHh 

Görsel 5. Erişim: 25.11.2025. https://tinyurl.com/mnypmzur 

 

Plastik Sanatlar

105



SANAT NESNESİ OLARAK ÇÖP, BRİKOLÖR 
OLARAK SANATÇI 

 

Mustafa SEVİNÇ1 

 

1. GİRİŞ 

Üretim ve yaşamsal faaliyetlerin kaçınılmaz çıktısı olan 
“çöp”, yalnızca fiziksel bir atık ya da kirlilik sorunu değil, aynı 
zamanda Batı düşüncesinin ve sanatsal yaratıcılığın merkezinde 
yer alan bir metafordur. Gündelik dilde “yararsız” ve “değersiz” 
olanı imleyen çöp, modern dönemle başlayan süreçten itibaren 
toplumsal değer yargılarını, varoluşsal döngüleri, sistem dışında 
kalanları vb. sorgulamak için önemli bir unsura dönüşmüştür. 
Reddedileni, istenmeyeni, zamansal bir sonlanmayı, tanımsız 
olanı ima eden çöp; istenmeyen bir ikiz ve bir gölge tarihtir.  

Modern dönemin başında Charles Baudelaire ve Walter 
Benjamin gibi düşünürler çöpü ve enkazı metropol yaşamının 
keşfine yönelik sorgulamışlardır. Tarihsel, kültürel ve sosyal 
çağrışımlarıyla çöp, modern dönem sonrasında da farklı birçok 
disiplin için merkezi bir inceleme konusu olmuştur. Dönem içinde 
ortaya çıkan çöpe/aşağılanana ait ilgi sanat alanında da 
gözlemlenir. 20. yüzyıl başında Kübizm, Dada, Sürrealizm gibi 
sanat yönelimleri, atık nesneyi sanatın bağlamını sorgulamak ve 
sanat nesnesinin biricikliğini sarsmak gibi amaçlar doğrultusunda 
kullanmışlardır. Sanat dışı, gözden düşmüş nesnenin sanat 
pratikleri içinde ele alınması, yüce sanat söylemini ve sanat 
nesnesinin süre gelen anlamını bozarken, yeni bir sanatçı 
tiplemesinin gün yüzüne çıkmasına neden olmuştur. Sanatçılar, 

 
1  Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Heykel Bölümü, 

ORCID: 0000-0002-2298-0041. 

Plastik Sanatlar

106



geleneksel konulardan ziyade, Baudelaire ve Benjamin'in 
betimlediği kentin enkazını, döküntülerini toplayan paçavracının 
işleviyle örtüşen yeni bir görev ve sanatsal tavır geliştirmişlerdir.  

Modern sanatta atık nesne kolaj, asamblaj gibi 
yöntemlerin gelişimine zemin sağlamıştır. Anna Dezeuze, 
asamblaj ve asamblaj sanatçısının Claude Lévi-Strauss'un 
brikolaj (el yordamıyla yaratma) kavramı ve brikolör figürüyle 
benzerliğini vurgular. Bu bakış açısı günümüze kadar uzanan 
sanatta atık malzeme kullanımını ve sanatçıların bu konudaki 
tutumlarını yorumlayabilmemiz için alternatif bir yol sunar.  Bu 
çalışmanın ilk bölümünde çöpün değişken anlamsal içeriği 
sorgulanmıştır. Çalışmanın ikinci kısmında brikolaj ve brikolör 
kavramlarıyla ilişkili olarak çağdaş sanatta atık malzemenin 
kullanımı seçilen eserler üzerinden incelenmiştir. 

 

2. BİR METAFOR OLARAK ÇÖP 

Türkçede çöp sözcüğünün anlam karşılığı olarak verilen; 
“Saman inceliğinde herhangi bir sap, dal veya tahta 
parçası/yararsız, pis veya zararlı olduğu için atılan ufak tefek 
şeylerin hepsi; gübür” (TDK) gibi tanımlar döküntü ve 
değersizlik çağrışımlarına dayanır. Dilimizdeki çöp sözcüğü 
İngilizcede rubbish, garbage, trash gibi farklı kelimelerle ifade 
edilir. Bu kelimler dönemsel olarak çeşitli şekilde anlamlandırılsa 
da ortak olarak nesnenin kullanım değerini yitirmesine 
gönderimde bulunur. Bu tanımlar aracılığıyla çöp sözcüğünün ilk 
olarak nesnenin fiziksel olarak parçalanmış durumuna ve işlev 
kaybına işaret ettiğini söyleyebiliriz. John Scanlan çöp hakkında 
şunları söyler; 

“Çöp” her yerdedir. İstinasız olarak her şeyde 
bulunabilir, fakat aynı zamanda çoğumuz için büyük 
ölçüde görünmezdir de. Çöp insanı, yaşadığımız dünyayı 
nasıl var ettiğimize dair ve bu var edişin tuhaf bir 

Plastik Sanatlar

107



biçimde, sonunda yarattığı şeylerden bir anlamda 
tamamıyla ayrık (fakat yine de bir biçimde, bu hoş 
karşılanmayan bir tutunma olsa dahi, onlara bağlı) bir 
yerde duruşu üzerine derin bir düşünüşe iter. Sorun teşkil 
etmeyen bir anlamda, çöp ‘artık’ maddedir. İyi, bereketli, 
değerli, besleyici ve kullanışlı olandan geriye kalandır. 
Kendine mal etme, çöpün anasıdır (Scanlan, 2018, s. 13). 

Scanlan’ın çöp hakkındaki bu söylemi; çöpün “artık” 
olarak yapılabilecek genel tanımının ötesinde dünyayı, nesneyi, 
insan varlığını sorgulamaya yönelik bir potansiyelinin olduğuna 
dikkat çeker. Sahip olduğu bu potansiyel öz sayesinde, çöp 
sözcüğünün anlamı fiziksel tezahürlerinin ötesine geçer ve 
zamana, mekâna, toplumsal değer yargılarına göre sürekli 
yeniden inşa edilen akış içindeki bir anlama doğru genişler. 
Çöpün sahip olduğu bu akışkan anlam onun karmaşık, muğlak ve 
anlamlandırmaya direnen bir kavram olduğunu vurgular. Başka 
bir ifadeyle çöp, anlam ve sınıflandırma dışında kalan her şeyi 
kapsayarak, değer kaybını, önemsizi, bayağıyı, yetersizi, aşağı ve 
küçültülmüş olanı işaret eder. Brice Jubelin çöp sözcüğü ile 
ilişkili olan atığı şu şekilde tanımlar; 

Şüphesiz ki, hiçbir işe yaramayan ya da artık yaramayan 
şeydir. O, kusurlu, başarısız veya modası geçmiş olandır. 
Kusurluluk veya defolu olma, ister yıpranma, ister kaza, 
isterse içsel ve niteliksel bir eksikliğin sonucu olsun, 
onun varoluş biçimidir. Hâlâ bir "zaman nesnesidir"; 
geçmiş ya da geride bırakılmış, bizzat zamanın bir 
ürünüdür ve onun boyutuyla dolup taşmıştır. Görünür ve 
görünmez arasındaki diyalektik garip bir düzeyde olsa da 
onun içinde işler. O, kültürün her alanına ve düzeyine 
musallat olur (Jubelin, 2008). 

Jubelin’e göre “Çöp: bir kenara itilen (sahne dışı/ob-
scene) şey; aynı zamanda iten, iğrenme uyandıran ve kendi 
onursuzluğunu bir işaret gibi taşıyan şey”dir (Jubelin, 2008). 
Dolayısıyla çöpün varoluş durumu bir yandan ayrıldığı bütünün 

Plastik Sanatlar

108



izlerini taşırken diğer yandan bütüne ait olmayanı, rahatsız edeni, 
kurtulunmak isteneni, yabancı haline geleni ihtiva eder. Bu 
paradoks çöpün sınırda veya arada olan varoluşunu anlamamıza 
zemin sağlar. 

 Çöp, yaşamsal faaliyetlerin ve üretimin zorunlu bir 
çıktısıdır. Yaşamsal süreçler (bedenin yaşamsal sürecinde ortaya 
çıkan bedene ait atıklar veya ölüm sonucunda bedenin cesede 
dönüşümü) ya da üretim sistemlerindeki verimlilik ve kâr adına 
gözden çıkarılanlar sürekli olarak çöpü yaratır. Böylelikle çöpün 
ortaya çıkışı sadece bir kusurun sonucu olmaktan öte, insanın 
yaşam/ölüm döngüsüyle, sanayileşmeyle, ekonomik zenginlikle, 
aşırı üretim/tüketimle, lüksle doğrudan ilişkilenir.  

Modern dönemin geçmişi reddeden, geleceği ve yeniyi bir 
mit haline getiren genel yönelimiyle birlikte, yine bu dönemde 
kültürel altyapıdaki gelişmelerin üretim süreçlerini hızlandırması 
çöp yaratımını da arttırmıştır. Reddedilenin, arta kalanın izini 
taşıyan çöpün, modern dönemdeki köklü değişimi okumanın 
farklı bir yolunu sunduğunu ve bir ilham kaynağı haline geldiğini 
söyleyebiliriz. Döneme ait bu tavrı Charles Baudelaire, Walter 
Benjamin, Georges Bataille gibi düşünürlerin yaklaşımlarında 
görebiliriz. Baudelaire, toplum dışına itilmiş marjinal 
karakterlerin, modern yaşamın bayağı, iğrenç ve çirkin 
unsurlarının şiirsel potansiyelini vurgulamıştır (Whiteley, 2011, s. 
16-17). Benjamin ise modern metropolün ve kapitalizmin 
yarattığı enkaza odaklanarak “(…) geleneksel tarih yazımının 
büyük adamlarını ve kutlanan olaylarını değil, aksine tarihin 
“artığı” ve “döküntüsü”, yani “kolektifin” gündelik yaşamının 
yarım gizlenmiş, çeşitli izleri”ni incelemiştir (Benjamin, 2002, s. 
ix). Bataille, sanayinin, aklın ve burjuvazinin dışladığı, kirli ve 
değersiz maddeye (atık, vücut sıvıları, kaba materyaller) 
odaklanır ve onun için çöp, burjuva düzenini tehdit eden, kuralları 
yıkan radikal bir araçtır. Bu görüşler dönemin dışlanana, aşağılık 
olana ilgisini özetler. 

Plastik Sanatlar

109



Scanlan çöpün modern döneme ait bir gölge tarih 
sunduğunu belirtir ve çöpe dair en yerinde kuramsal 
kavramlaştırmanın Freud’un tekinsiz anlayışı olduğunu söyler. 
Freud tekinsiz için; “hiç de yeni ya da yabancı bir şey değil, 
bilakis tanıdık ve eski bir şeydir-zihinde kurulan ve ona ancak 
bastırma süreciyle yabancılaşmış olan” der (Scanlan, 2018, s. 40). 
Bir gölge tarih ve tekinsiz olarak çöp, aşina olduğumuz ancak 
kendisinden sürekli kurtulmaya çalıştığımız istenmeyen bir 
kalıntıdır (Scanlan, 2018, s. 40).  

Modern dönem gibi modern dönem sonrasında da tarihsel, 
kültürel, sosyal çağrışımlara sahip olan çöpün incelenmesi başlı 
başına bir araştırma konusu haline gelmiştir. Julia Kristeva’nın 
benliği dışkılama (abjection) kavramıyla irdelemesi, Michel 
Foucault’nun toplumun istenmeyenleri nasıl sınıflandırdığına 
yönelik sorgulamaları, Jacques Derrida’nın anlam dışında 
bırakılana odaklanması gibi yaklaşımlar farklı biçimlerde çöpe ait 
okumalarla ilişkili olarak düşünülebilir. Ayıklanmış, seçilmiş 
veya ideal olanın dışında kalanı imleyen, istenmeyeni ve sistem 
dışına itileni temsil eden çöp bir metafor haline gelerek birçok 
disiplinde muhalif okumaya zemin sağlamıştır. Çöpün bu 
dönemdeki bir tür anlamsal ganimete dönüşümünü Ella Shoat ve 
Robert Stam şu ifadelerle dile getirir;  

Zenginlerin çöpü, yoksulların hazinesi haline gelir: 
karanlık ve sağlıksız olan, yüce ve güzele dönüştürülür... 
diaspora benzeri, heterotopik bir alan olarak, zengin ve 
yoksulun, merkezin ve çevrenin, endüstriyel olanın ve 
zanaatkârlığın, organik olanın ve inorganik olanın, ulusal 
olanın ve uluslararası olanın, yerelin ve küreselin 
rastgele karıştığı bir nokta olarak; karışık, senkretik, 
radikal bir biçimde merkezsizleştirilmiş bir sosyal metin 
olarak çöp, ideal bir postmodern ve postkolonyal metafor 
sunar (Whiteley, 2011, s. 7). 

 

Plastik Sanatlar

110



3. BRİKOLÖR OLARAK SANATÇI 

Modern ve sonrası dönemde birçok alanın çöpü başlıca bir 
araştırma konusu haline getirmeleri gibi, 20. yüzyıldan itibaren 
çeşitli sanat pratikleri de çöpü sanat bağlamını sorgulamak için 
kullanmışlardır. Atık nesnenin sanatta yer alması modern dönem 
öncesi sanat anlayışlarında gözlemlense de modern sanat çöpü 
geleneksel sanata meydan okumak, kültürel ve sosyal değerleri 
eleştirmek için merkezi bir unsura dönüştürmüştür. Bu dönemde 
sanatçılar, gündelik ve buluntu nesnelerden ayrı ifade biçimleri 
geliştirmek için yararlanmışlardır. Georges Braque, Pablo Picasso 
gibi Kübizm sanatçıları sanat dışı nesnelere yönelerek kolaj ve 
asamblaj gibi tekniklerin gelişimine öncülük etmişlerdir. Marcel 
Duchamp, Kurt Schwitters gibi Dada sanatçıları hazır nesne, 
asamblaj ve fotomontajı sanat karşıtı bir söylem içinde ele 
almışlardır. Kurt Schwitters erken modern dönemde giderek artan 
sanatta atık malzeme için şunları söyler; “Bence bir resimde, tıpkı 
boyacıların ürettiği boyaları kullandığımız gibi, eski tramvay ve 
tren biletleri, denizden sürüklenmiş ağaç parçaları, vestiyer 
biletleri, ip uçları, bisiklet tekerlek telleri gibi - kısacası çöp 
kutularında veya çöplüklerde bulduğunuz tüm eski çöpleri - 
kullanmanın bir sakıncası yok” (Whiteley, 2011, s. 37). 
Sürrealistler ise buluntu nesnelerin çağrışımsal özelliklerini 
vurgulamışlardır. Sürrealizmle ilişkili sanatçılar hurda ve atık 
nesneleri beklenmedik görüntülerle yan yana getirerek, nesneleri 
bilinçdışı ve fetişe ait semboller olarak yorumlamışlardır. 
Dolayısıyla buluntu nesneler erken modern dönem sanatında 
önemli bir yere sahiptir. Avangard yaklaşımlar atık nesneler 
aracılığıyla sanat ve hayat arasındaki sınırları aşındırmış, yine bu 
yolla sanat eserinin orijinalliğini ve biricikliğini sorgulamışlardır.  

20. yüzyılın ikinci yarısında sanat eserinde atık, hurda 
malzemelere yer verilmesinin, giderek artan tüketim kültürüyle 
ve kentin bir enkaz yığını olarak algılanmasıyla hızlandığını 
söyleyebiliriz. Bu sürece ait genel tavır Joseph Cornell, Robert 

Plastik Sanatlar

111



Rauschenberg, Arman vb. sanatçıların buluntu nesnelere 
yönelimleriyle gözlemlenebilir. Sanatçıların çöpe ait giderek 
artan ilgisi kentsel yabancılaşmaya, doğayla uyumsuzluğa ve 
toplumsal kopuşa gönderimde bulunan hurda kültürüyle 
bağlantılıdır (Whiteley, 2011, s. 40). Sanat eleştirmeni Lawrence 
Alloway'e göre, “hurda kültürü” basit bir malzeme meselesi 
olmaktan ziyade, kentsel kitle kültürünün tamamını kapsayan çok 
daha kapsamlı bir anlam taşıyordu (Whiteley, 2011, s. 41). 
Alloway için “Hurda Kültürü şehir sanatıdır. Kaynağı, kentlerin 
eskimiş, atılan malzemeleridir; çekmecelerde, dolaplarda, tavan 
aralarında, çöp kutularında, oluklarda, boş arazilerde ve şehir 
çöplüklerinde biriken malzemeler”dir (Whiteley, 2011, s. 40). 
Buluntu nesnelerin sanatta kullanımına yönelik 20. yüzyılın 
başından beri süregelen geniş tavır, 1961’de küratör William 
Seitz’in MoMA’da açtığı “The Art of Assemblage” sergisi ile bir 
araya getirilmiştir. Seitz bu başlıkta toparlanan sanat yönelimini 
“sabırsız, aşırı eleştirel ve anarşik genç sanatçılar için bir dil” 
olarak tanımlamıştır (Seitz, 1961, s. 87). Seitz, sergide yer alan 
sanatçıların çalışmalarıyla gelişen asamblaj yöntemi için şunları 
söyler; 

Asamblaj, şaşırtıcı derecede merkezkaç potansiyellere 
sahip bir yöntemdir. Hem fiziksel hem de gerçekçi 
olmasının yanı sıra metafiziktir... [...]… Malzemeler 
tarafından dokunan anlam dokusu, zamanda ve uzayda 
uzakta olanı kapsayabilir, harabelere, mimari ve heykelsi 
parçalara ve eski duvarların veya ritüel kapların 
çağrıştırıcı zenginliğine karşı romantik bir tepki 
uyandırabilir. Öğe, ögenin yanına konuldukça, izole 
edilmiş parçaların birçok niteliği ve aurası birleştirilir, 
kaynaşır, çelişir; öyle ki – sanki kendi karşı karşıya 
gelmiş iradeleriyle – fiziksel madde şiire dönüşür (Seitz, 
1961, s. 84-86). 

Kolaj, asamblaj, accumulation (biriktirme) gibi 20. yüzyıl 
sanatında ortaya çıkan yönelimler, sanatın ve sanat nesnesinin 

Plastik Sanatlar

112



geleneksel anlamını zayıflatırken sanatçının rolünü de 
değiştirmiştir. Bu kapsamda sanatçı, artık modernite öncesi 
dönemin görkemli konularını bırakarak, C. Baudelaire ve W. 
Benjamin’in eserlerinde ele aldığı, kentin hurdasını ve 
döküntülerini toplayan “paçavra toplayıcısı”nın işleviyle örtüşen 
bir görünüm ve misyon üstlenmiştir. Sanatçılar, gündelik yaşamın 
ve modern kentin değersiz gördüğü, bir kenara attığı nesneleri 
toplayarak, metropolün enkazından yeni bir değer, anlam 
yaratmaya girişmişlerdir. Anna Dezeuze, sanatçının rolündeki bu 
değişimin Claude Lévi-Strauss'un brikolaj ve brikolör 
kavramlarıyla benzerlikler taşıdığını belirtir.  Claude Lévi-
Strauss, 1962 tarihli “Yaban Düşünce” adlı eserinde, yaratıcı bir 
süreç olarak brikolaj (el yordamıyla birleştirme/tamir etme) 
kavramını detaylandırarak modern sanattaki asamblajla büyük 
benzerlik taşıyan bir yöntemi tanımlar. Sanatçı ve hobi ustası 
(brikolör), bu bağlamda üç temel ortak noktada buluşur: Birincisi, 
brikolör, tıpkı asamblaj sanatçısı gibi, yaratım sürecinde zamanla 
biriktirdiği, mevcut ve bulunmuş nesneler stoğundan yararlanır. 
İkinci olarak, brikolaj faaliyeti, dünyaya karşı somut ve dikkatli 
bir tutum gerektirir; bu, kullanılan her malzemenin kendine has 
özellikleriyle kurulan diyalogu içerir. Lévi-Strauss'un ifadesiyle, 
brikolör “yalnızca şeylerle konuşmakla kalmayıp, aynı zamanda 
şeyler aracılığıyla da konuştuğu” bir yönteme sahiptir. Bu 
yaklaşım sayesinde hem brikolaj hem de asamblaj yoluyla 
üretilen yapılar, sadece fiziksel bir nesne olmaktan öte, onları inşa 
edenlerin bireysel tarihlerini, öznelliklerini ve çalıştıkları 
toplumsal koşulların izlerini taşır (Dezeuze, 2017, s. 55-56). 
Norman K. Denzin ve Yvonna S. Lincoln ise brikolaj ve brikolörü 
şu şekilde yorumlar; 

Araştırmacı olarak brikolör teorisyeni, rekabet eden ve 
birbiriyle örtüşen bakış açıları ve paradigmalar arasında 
ve bunların içinde çalışır. Brikolör, sürecin kendi kişisel 
tarihi, biyografisi, cinsiyeti, sosyal sınıfı, ırkı ve etnik 
kökeni ile ortamdaki insanların bu özelliklerinden nasıl 

Plastik Sanatlar

113



etkilendiğini anlar... Brikolör'ün emeğinin ürünü bir 
brikolaj 'dır; araştırmacının dünyaya dair imgelerini, 
anlayışlarını ve yorumlarını temsil eden karmaşık, 
yoğun, dönüşlü (reflexive) ve kolaj benzeri bir 
yaratımdır (Whiteley, 2011, s. xii). 

Brikolaj ve brikolör kavramları modern sanattan günümüz 
sanatına kadar çöpün sanat bağlamında kullanılmasını ve farklı 
çağrışımlar için sanatçılar tarafından sahiplenilmesini 
anlamamıza katkıda bulunur. Günümüz sanatçılarının birçoğu 
günlük yaşama ait reddedilmiş, unutulmuş veya son kullanım 
tarihi geçmiş nesneleri yani çöpü sıklıkla kullanmaya devam 
etmektedir. Sanatçıların sürdürdüğü bu tavır modern dönemden 
günümüze kadar hızlanan, doymak bilmez üretim ve tüketim 
kültürüne ait bir eleştiriyi barındırır. Çağdaş sanat gündelik ve 
geçici olan atıl malzemeyi kültürel bellek, teknoloji, 
sürdürülebilirlik ve çevre duyarlılığı temaları gibi oldukça geniş 
bir yelpazede ele alır. Dolayısıyla her bir sanatçının atık, hurda, 
çöp malzemeyle ortaya koyduğu bakış açısı oldukça çeşitlenen 
bir görünüm sunar. Çöpün çağdaş sanatta yarattığı anlam 
katmanlarını ve sanatçının brikolör rolünü üstlenmesini 
anlamamıza Tony Cragg, Cornelia Parker, Tim Noble & Sue 
Webster, Christoph Büchel, Pascale Marthine Tayou gibi 
sanatçıların eserleri aracılık eder. 

Tony Cragg’in “Stack” (Yığıntı, İstif) isimli çalışması, 
buluntu veya atık nesnelerin bir küp biçiminde düzenlenmesine 
dayanır (Görsel 1). Çalışma birbirine zıt malzemelerden, farklı 
doku ve renklerden oluşan heterojen yapıya sahiptir. Cragg 
biçimsiz olan, anlamlandırmaya direnen ve gözden düşmüş çöpü 
yeniden bir biçime sokar. Sanatçının bu tavrı bir tür çöpü yeniden 
tanımlama girişimi gibi görülebilse de aynı zamanda tanımlama 
ve anlamlandırma süreçlerine kuşkuyla yaklaşır. Eserde hem bir 
bütünü hem de bütüne direnen ayrıksı parçaları birlikte görürüz. 
Bu yolla eser, tanıdık ve anlamı olandan belirsiz bir duruma doğru 

Plastik Sanatlar

114



ilerler. Cragg, “Ben yalnızca bir şeyler öne sürüyorum… Bir 
malzeme ya da yeni bir imge tipi karşısında tıpkı bir çocuk 
naifliğiyle büyülenebilirim. Hiçbir şey bilmemek, aptalca her şeyi 
bilirmiş gibi yapmaktan daha iyi” (Scanlan, 2018, s. 135) 
demiştir. Sanatçının bu söylemi anlamın göreceliğini veya her 
türlü sabit anlama ve sınıflandırmaya karşı kuşkuyu dile getirir.   

Cragg, atölyesinde yeni malzemelerle çalışmak yerine 
kentsel atıklardan topladığı kullanım zamanı geçmiş, ıskartaya 
çıkan nesnelerle çalışır. Sanatçı bu nesneleri ‘geçmişe ait, şimdiki 
zamanın fosilleşmiş anahtarları’ olarak gördüğünü belirtmiştir 
(“Unit London”, t.y.). Sanatçı tüketim kültürüne ait atıkları bir 
araya getirerek, bir nevi şimdiki zamana yönelik arkeolojik bir 
yöntem oluşturur. Dolayısıyla Cragg’in mevcut malzemeyi 
kullanması ve nesneye ait anlam olasılıklarını vurgulaması, 
birikolörün çabasına eş bir manzara sunar. Sanatçının “Stack” 
eseri sadece atıklardan oluşmuş bir yığın olmaktan öte bireysel 
tercihlerin, toplumsal koşulların izlerini taşır. 

 
Görsel 1. Tony Cragg, Stack, 1975.  

Plastik Sanatlar

115



Tony Cragg gibi Cornelia Parker da sanatsal pratiğinde 
geçmiş zamanın izlerini taşıyan artık nesnelerden yararlanır ve 
Cragg’in çalışmasında ortaya çıkan arkeolojik tutumla benzer bir 
yönelim sergiler. Sanatçının 1997 yılında yaptığı “Mass (Colder, 
Darker, Matter)” adlı çalışması, yıldırım isabet eden bir kiliseden 
geriye kalan yanmış enkazın aslına uygun biçimde yeniden 
düzenlenmesiyle oluşur (Heartney, 2013, s.  53). Havada asılı 
olarak kurgulanmış çalışma, merkezden kenarlara doğru 
yoğunluğunu kaybeden bir küp biçimindedir (Görsel 2). Eserin 
sahip olduğu bu yapısal özellik, onu bir patlamanın görselliğiyle 
ilişkili olarak yorumlamamıza imkân verir. Parker’ın bu çalışması 
zamanın şeyler üzerindeki yıkıcı etkisini ve yeniden doğuşun 
izlerini eş zamanlı olarak görmemizi sağlar. Kutsal bir mekândan 
geriye kalan manevi değerini kaybetmiş nesneler yığını, sanki 
evrenin oluşumundaki patlama gibi yeniden biçim ve anlam 
kazanmaya çalışıyor gibidir. Başka türlü söylemek gerekirse 
zamansal olarak sonlanmış, değer kaybına uğramış nesne hem 
hayaletimsi olarak geçmiş anlamına musallat olur hem de artık o 
olmayan olarak varlığını yeni bir biçimde sürdürür. Parker şunları 
söyler; “Maddenin bir başka maddeye dönüşmesi anlamına gelen 
transubstantiation kavramı, bir sanatçı olarak düşünme biçimimi 
açıkça etkiledi. Ve sonra, bir azizin kemiğinden kopmuş bir 
kıymık olduğunu bilene kadar bakmanın hiçbir anlamı olmayan 
kutsal emanetler vardı” (Frankel, t.y.). Sanatçının, “Kütle (Daha 
Soğuk Daha Karanlık Madde)” isimli eseri enkazdan arta kalan 
küçük parçaları yeni bir imgeye dönüştürür. Son ile başlangıcı, 
yüce ile sıradan olanı, yaşam ile ölümü karşılıklı olarak artık 
nesne üzerinden düşünmemize neden olan eser, karmaşık 
kavramsal bir bütünlük inşa eder. Eserin atık nesneyi kullanma ve 
anlamı inşa etme biçimi brikolaj mantığı taşır. 

 

Plastik Sanatlar

116



 
Görsel 2. Cornelia Parker, Mass (Colder Darker Matter), 1997. 

Tim Nobel ve Sue Webster’in “Dirty White Trash (With 
Gulls)” isimli yapıtı alelade görünen bir çöp yığınından ve bu 
yığından beslenen iki doldurulmuş martıdan oluşur (Görsel 3). 
Çalışmanın bu düzensiz, kaotik görünümüne karşı çöpler oldukça 
titiz bir şekilde düzenlenmiştir. Sanatçıların belirli bir açıyla 
yığına yansıttıkları spot ışığının duvarda oluşturduğu gölge sigara 
ve şarap içen iki figürün silüetine dönüşür (Collins, 2014, s. 420). 
Mekâna yığılan çöpler sanatçıların altı ay boyunca biriktirdikleri 
kişisel çöplerinden oluşurken yine duvara yansıyan silüetler 
sanatçıların kendi silüetleridir (“MOMA”, t.y.). Bu anlamda eser 
sanatçıların öz yaşamıyla ilişkili bir arşiv niteliğindedir. 
Sanatçılar tanıdık/yabancı olan, zarif/aşağılık olan arasındaki 
gerilime işaret ederek, tüketim çağının ironik doğasına 
göndermede bulunur.  

Plastik Sanatlar

117



 

Görsel 3. Tim Noble & Sue Webster, Dirty White Trash (With 
Gulls), 1998. 

Atık nesneler Christoph Büchel’in “Home Affairs” adlı 
çalışmasında tekinsiz bir ev imgesine dönüşür. Christoph Büchel, 
San Francisco’daki Four Walls Galerisi için yarattığı “Home 
Affairs” başlıklı yerleştirmesinde, alışılmış sergi alanını 
bölgedeki evsizler için bir buluşma noktası olarak tasarlamıştır 
(Görsel 4). Bu proje, sanatçının, evsiz bireylerin hayatta kalma 
tekniklerini, geliştirdikleri stratejilerini gözlemleme merakından 
doğmuştur (Collins, 2014, s. 427). Sanatçının parçalanmış 
mobilyalar, kirli giysiler, inşaat atıklarıyla galeride oluşturduğu 
mekân terk edilmiş veya henüz tamamlanmamış gizemli bir evi 
çağrıştırır. Çalışma sadece nesnelerin mekânsal 
düzenlenmesinden oluşmaz. Yıkıntı dolu, derme çatma olan 
mekânın izleyiciler tarafından deneyimlenmesini de kapsar. 
Büchel kentsel kalıntıları mekânsal bir kurgu içinde kullanarak 
toplumsal ve politik bir eleştiri geliştirir. 

Plastik Sanatlar

118



 
Görsel 4. Christoph Büchel, Home Affairs, 1998. 

Pascale Marthine Tayou’nun gündelik malzemeler, hurda 
ve atıklarla meydana getirdiği çalışmaları; kültürel kimlik, 
küreselleşme, tüketim ve göç temalarını işler. Sanatçının eserleri 
Afrika’dan Avrupa’ya ve ötesine uzanan kişisel ve kültürel 
yolculuklarını yansıtır. Tayou, atık malzemeden sömürgeciliğin, 
kültürel çarpışmaların ve küresel kimliklerin parçalı doğasının 
temsiline yönelik yararlanır. “Plastic Bags” eseri renkli plastik 
torbaların kentsel manzara içinde kurgulandığı büyük ölçekli bir 
enstalasyondur (Görsel 5).  Eser tüketim alışkanlıklarıyla ilgili 
ortaya çıkan atıl nesnenin bir yandan estetik potansiyelini açığa 
çıkarırken diğer bir yandan onun değersiz, sıradan, geçici yönünü 
vurgular. Tayou şunları söyler;  

Ben bir plastik poşetim, aynı anda hem dolu hem de 
boş... Sürekli bir geçiş halinde, başka yerlere doğru 
hareket eden bir nesne... Tüm dünyaya ait ortak bir eşya, 
sınırları aşıyor ve hem faydası hem de faydasızlığında 
evrensel bir şey var (Collins, 2014, s. 432). 

Plastik Sanatlar

119



 

Görsel 5. Pascale Marthine Tayou, Plastic Baggs, 2013. 

 

4. SONUÇ 

Çöp, döküntü ve değersizlikle ilgili olan sözlük tanımının 
ötesine geçerek, Scanlan’ın belirttiği gibi, modernitenin dışladığı 
ve bastırdığı “gölge tarihi” ve “tekinsiz” olanı temsil eden 
karmaşık ve çok katmanlı bir metafora dönüşmüştür. Modern 
dönemle başlayan süreçte çöp, geleneksel sanat anlayışlarını 
yıkmak için sanat alanı içinde farklı şekillerde görünürlük 
kazanmıştır. Bu dönemde kolaj, asamblaj, hazır nesne gibi ortaya 
çıkan yeni ifade biçimlerinin sanat dışı nesneleri/atıkları sanat 
bağlamı içinde değerlendirmeleri sanat nesnesinin algılanma 
sürecini değiştirirken, sanatçıyı da bir tür “paçavra toplayıcısı” 
rolüne büründürmüştür. Sanatçının rolündeki bu değişim aynı 
zamanda Lévi-Strauss'un brikolaj kavramıyla benzerlikler 
sergiler. Bu perspektifte sanatçı, mevcut, bulunmuş malzemelerle 
diyalog kurarak, eserine bireysel öznelliğini ve toplumsal 
koşulların izlerini aktaran bir brikolör haline gelir. Brikolaj ve 

Plastik Sanatlar

120



brikolör kavramları çağdaş sanatta sanatçıların atık malzemeye 
yönelik ilgisini anlamamız için yeni bir yaklaşımın önünü açar. 

Çağdaş sanat pratiğinde atık malzeme veya çöp; tüketim 
kültürüne yönelik eleştirilerden sosyal adaletsizliklerin görünür 
kılınmasına ve çevre duyarlılığının altının çizilmesine dek, 
oldukça geniş kapsamlı bir sorgulama alanı içinde 
kullanılmaktadır. Çalışmada, sınırsız bir alana yayılan bu yönelim 
Tony Cragg, Cornelia Parker, Tim Noble & Sue Webster, 
Christoph Büchel ve Pascale Marthine Tayou'nun yapıtları 
aracılığıyla daraltılmış bir pencerede sorgulanmıştır. Seçilen bu 
örnekler üzerinden, çöpü değersiz bir kalıntıdan çıkarıp, sanatsal 
yaratımın ve toplumsal sorgulamanın radikal bir aracı haline 
getiren sanatçıların brikolör kavramıyla kurduğu bağ 
incelenmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

121



KAYNAKÇA 

Benjamin, W. (2002). The Arcades Project. (H. Eiland and K. 
McLaughlin. Çev.). Harvard University Press. 

Brice Jubelin. (2008). Waste and Ontology. Erişim adresi: 
https://esse.ca/en/waste-and-ontology/ 

Collins, J. (2014). Sculpture Today. Phaidon Press.  

Dezeuze, A. (2017). Almost Nothing-Observations on Precarious 
Practices in Contemporary Art, Manchester University 
Press. 

David Frankel. (t.y.). Cornelia Parker-Deitch Projects. Erişim 
adresi: https://www.artforum.com/events/cornelia-parker-
5-209920/ 

Heartney, E. (2013). Art & Today. Phaidon Press. 

MOMA. (t.y.). Tim Noble and Sue Webster. Erişim adresi: 
https://www.moma.org/calendar/exhibitions/4798 

Scanlan, J. (2018). Çöp Üzerine-Çöpün Sanat, Siyaset, Edebiyat 
ve Felsefedeki Yeri. (B. Karayalçın. Çev.) SUB Yayımları. 

Seitz, W. C. (1961). The Art of Assemblage. [Katalog]. The 
Museum of Modern Art. 

Türk Dil Kurumu. (t.y.). Çöp. Güncel Türkçe Sözlük içinde. 
Erişim adresi: http://sozluk.gov.tr 

Unit London. (t.y.). A Material World:Exploring the Sculptures of 
Tony Cragg. Erişim adresi: https://unitlondon.com/2018-
06-14/a-material-world-exploring-the-sculptures-of-
tony-cragg/ 

Whiteley, G. (2011). Junk: Art and the Politics of Trash, 
I.B.Tauris 

Görsel 1. Erişim:14.10.25. https://shorturl.at/mYwxe 

Plastik Sanatlar

122

https://esse.ca/en/waste-and-ontology/
http://sozluk.gov.tr/
https://unitlondon.com/2018-06-14/a-material-world-exploring-the-sculptures-of-tony-cragg/
https://unitlondon.com/2018-06-14/a-material-world-exploring-the-sculptures-of-tony-cragg/
https://unitlondon.com/2018-06-14/a-material-world-exploring-the-sculptures-of-tony-cragg/
https://shorturl.at/mYwxe


Görsel 2. Erişim:16.10.25. https://shorturl.at/wJv6d 

Görsel 3. Erişim:17.10.25. https://shorturl.at/dLG0F 

Görsel 4. Kaynak: Collins, 2014, s. 433. 

Görsel 5. Kaynak: Collins, 2014, s. 439. 

 

Plastik Sanatlar

123

https://shorturl.at/wJv6d
https://shorturl.at/dLG0F


BAŞKALDIRIDAN TÜKETİME: FOTOĞRAF 
SANATINDA “ESTETİK HATA”NIN 

ONTOLOJİK VE KÜLTÜREL DÖNÜŞÜMÜ 
 

Yeliz TUNA1 

1. GİRİŞ 

Fotoğraf, 19. yüzyıldaki icadından bu yana belge niteliği 
taşımasının yanı sıra hem bir kayıt aracı hem de estetik bir ifade 
biçimi olarak iki yönlü bir kimlik sergilemektedir. Ancak dijital 
teknolojilerin gelişimi ve özellikle sosyal medya platformlarının 
hızlı yükselişi, fotoğrafın üretim pratiklerinde, işlevinde ve 
algılanışında köklü bir varoluşsal dönüşüm yaratmaktadır. 
Dijitalleşme ile birlikte fotoğraf üretiminin demokratikleşmesi, 
estetik standartların yeniden tanımlanmasına ve gündelik, sıradan 
görüntülerin birer estetik nesneye dönüşmesine yol açmaktadır. 
Günümüzde fotoğraf, yalnızca bireysel bir ifade aracı ya da 
sanatsal üretim biçimi olmaktan çıkmış; iletişim, kimlik inşası ve 
sosyal performansın merkezine yerleşen egemen bir kültürel 
pratik haline gelmektedir. 

Bu dönüşüm, fotoğraf tarihinde teknik 
mükemmeliyetçilik ile, kusurlu olanın estetiği arasındaki 
gerilimli karmaşık ilişki üzerinden okunabilir. Geleneksel 
fotoğraf sanatında teknik kusursuzluk, altın oranla belirlenmiş 
ideal kompozisyon kuralları ve estetik kontrol üzerine kurulu 
normatif bir anlayış hakimken; günümüzde gündelik ve anlık 
fotoğraf pratiklerinin yaygınlaşmasıyla bu normlar sorgulanır 
hale gelmektedir. Özellikle sosyal medya platformlarında 
yaygınlaşan ve “gelişigüzel”, fotoğraf akımları olarak 

 
1  Öğr. Gör. Dr. Ege Üniversitesi, Güzel Sanatlar, Tasarım ve Mimarlık Fakültesi, 

İzmir, Türkiye, ORCID: 0000-0002-0522-3348. 

Plastik Sanatlar

124



 

adlandırılabilecek yeni görsel tutum; selfie’ler, “fotoğraf 
akımları” ve spontane görünümlü kurgusal pozlarla fotoğraf 
sanatının sınırlarını gittikçe bulanıklaştırmaktadır. 

Bu çalışma, 1950’li yıllardan günümüze dek gelen 
fotoğraf sanatında “estetik hata” nın (bulanıklık, gren sorunsalı, 
hatalı kadraj, ışık patlaması v.b.) geçirdiği yapısal ve işlevsel 
dönüşümü örneklerle incelemektedir. Ayrıca kimyasallardan 
piksellere, karanlık odadan algoritmalara dek uzanan bu süreçte 
fotoğrafın ontolojik yapısı değişirken; hata kavramı da nasıl 
“tesadüfi/bedensel” niteliğini yitirerek çeşitli yazılımlar 
aracılığıyla üretilen bir “simülasyona” dönüşmüştür bunun 
incelenmesi gerçekleştirilecektir. 

Bu konudan hareketle çalışma, Robert Frank ve Daido 
Moriyama, Nan Goldin, Thomas Ruff ve bunun gibi isimlerin 
elinde egemen görme biçimlerine karşı politik bir “başkaldırı” ve 
hakikat arayışı olarak kullanılan teknik “hata” estetik “kusur” 
kavramlarının; dijital çağda nasıl değişerek bir “tüketim” 
nesnesine dönüştüğünü tartışmaktadır. 

Gündelik fotoğraf üretiminin hızlı şekilde gelişen 
çoğalışı, fotoğrafı tarihsel ve kavramsal bağlamından koparma 
riski taşımakta ve oluşan görsel gürültü içinde estetik değerlerin 
aşınmasına neden olmaktadır. Sanat fotoğrafı tarihsel olarak 
düşünsel ve kavramsal bir çerçeve içerisinde değerlendirilirken, 
sosyal medya fotoğraflarının anlık beğeni alabilmek uğruna bir 
anlamda tüketime odaklanması, fotoğrafın ne olduğuna ve neyi 
temsil ettiğine dair soruları yeniden gündeme getirmektedir. 

Bu çalışma fotoğraf sosyolojisi, kültürel çalışmalar ve 
sanat kuramlarını bir araya getirerek; bu yeni görsel akımların 
fotoğraf sanatına zarar verebileceği noktaları eleştirel bir dille 
tartışırken, sunduğu yeni estetik olanakları da dengeleyici bir 
yaklaşımla analiz etmeyi amaçlamaktadır. 

Plastik Sanatlar

125



 

Fotoğrafın icadından bu yana devam eden fotoğraf “sanat 
mı, belge mi?” gibi tartışmalar dijital çağda yerini daha karmaşık 
ve çok daha katmanlı bir probleme bırakmıştır. Bu yeni süreç 
beraberinde, fotoğrafın yalnızca temsil gücünü değil, diğer 
yandan estetik rejimini, üretim hızını ve dolaşım biçimini de 
kapsamaktadır. Günümüz fotoğraf anlayışında temel sorumuz 
artık “fotoğraf sanat mıdır?” değil; “kusursuz bir imge mi, 
kusurlu gerçeklik mi?” gibi bir soru etrafında şekillenmektedir. 

Bu çalışma, anlık fotoğraf akımlarının fotoğraf sanatında 
yarattığı dönüşümü çalışmanın sınırlayıcılıkları dolayısıyla çok 
kapsamlı olamasa da, disiplinlerarası bir perspektifle ele almaya 
çalışmaktadır. Çalışmada, her geçen gün bir yenisi eklenen 
fotoğraf çekim akımlarının fotoğraf sanatına zarar verebileceği 
noktalar eleştirel bir dille tartışılırken, sunduğu yeni estetik 
imkanlar da Susan Sontag ın fotoğraf sanatı üzerine düşünceleri 
ile ayrıca, Roland Barthes’ın punctum–studium ayrımı, Jean 
Baudrillard’ın simülasyon kuramı ve Lev Manovich’in Instagram 
estetiği kavramları ışığında ele alınmaktadır. 

 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE: 
MÜKEMMELİYETÇİLİĞİN REDDİ VE 
"SNAPSHOT" ESTETİĞİ  

Fotoğraf sanatı tarihi, büyük ölçüde teknik gelişimin, 
optik netliğin ve kompozisyonel olarak dengenin tarihi olarak 
yazılmış olsa da; bu tarihin gölgesinde daima "kusurlu", 
"özensiz" ve "amatör" görünenin estetik bir direniş potansiyeli 
taşıdığı görülmektedir. Günümüzde "Snapshot Estetiği" diğer bir 
değişle Şipşak Estetiği olarak adlandırılan ve sosyal medya 
görselliğini işgal eden bu akım dinamikleri, temellerini bu tarihsel 
durumdan alır demek yanlış olmamaktadır. Fotoğrafın teknik 
mükemmellik, kontrollü kompozisyon ve estetik ustalık 
ideallerine karşı geliştirilen bilinçli bir karşı duruşunu ifade 

Plastik Sanatlar

126



 

etmektedir. Bu yaklaşım, gündelik yaşamdan kesitleri plansız ve 
kendiliğinden görünümüyle sunarken, rastlantısallığı estetik bir 
stratejiye dönüştürmektedir; böylece fotoğraf, yalnızca görsel bir 
kayıt olarak görülmenin ötesinde, sıradan olanın estetik ve politik 
potansiyelini açığa çıkaran bir ifade alanına dönüşmektedir. 
Diğer yandan da, teknik kusur sayılan netsizlik, kötü pozlama 
veya kadraj, açı hataları, birer yetersizlik belirtisi olmaktan 
çıkarak, kavramsal bir “gerçeklik arayışı”nın araçları haline 
gelmektedir. 

Bu konuyla ilgili olarak ,yüzyıllardır teknik kusursuzluk, 
doğru pozlama, dengeli kompozisyon modernist fotoğraf 
geleneğinin önemli temsilcilerinden olan Henri Cartier-
Bresson’un fotoğraf literatürüne kattığı “karar anı” ilkesi 
üzerinden tanımlanmaktadır. Bu yaklaşımda fotoğraf sanatçısının 
işlevi, karmaşık gerçeklikten estetik olarak sadeleşmiş zamansız 
ve mükemmel bir an üretmek olarak kurgulanmıştır. Fakat dijital 
teknolojilerin ve özellikle de mobil telefon kameralarının 
gelişerek yaygınlaşmasıyla birlikte fotoğrafın, uzmanlık 
gerektiren bir sanat pratiği olma işlevinden çıkarak gündelik 
yaşamın olağan bir uzantısı haline geldiği de görülmektedir. 

Bu dönüşümle birlikte ortaya çıkan anlık, özensiz ve hızlı 
tüketilen fotoğrafçılık anlayışı, teknik kusurları, rastlantısallığı ve 
anlık üretimi farklı bir anlayışla estetik bir değer olarak öne 
çıkarmaktadır. Flu, pikselleşmiş,vb teknik hatalara sahip 
kadrajlar artık yalnızca amatörlük göstergesi değil; çağın 
algılama biçimini yansıtan yeni bir görsel dilin parçalarıdır. Bu 
anlayış da fotoğraf estetiğinin çağdaş fotoğraf sanatında yarattığı 
dönüşümü, estetik, ontolojik boyutlarıyla ele almayı 
gerekmektedir. 

Bu anlamda “hatanın” kaynağı ve amacı bakımından iki 
ayrı dönemi ayrı olarak inceleyip ele almak gerekmektedir. Bu 
çalışma içinde bahsedilen “hata” kavramı estetik kusur olarak ele 

Plastik Sanatlar

127



 

alınmaktadır. Dolayısıyla çalışmada ayrımı yapılan bu iki 
döneme “Analog Hata” ve “Dijital Hata” demek mümkün 
olmaktadır. Bu durum özellikle 1950 li yıllardan itibaren 
fotoğrafçının içinde yaşadığı ruh halinin ve bedensel 
hareketinin bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Fotoğraflarda 
beliren bulanıklık, titreme fotoğrafçının o an dünyayı daha flu 
gördüğünün netlik içinde olmadığının veya dünya ile düşüncesel 
anlaşmazlık yaşadığının bir göstergesi şeklinde ortaya 
çıkmaktadır. Bahsi geçen yıllardan başlayarak fotoğrafların 
grenli, flu, devrik kadrajlı bir şekilde karşımıza çıkması tesadüfi 
sayılamaz. O yıllar göz önüne alındığında bu fotoğrafçılar için 
“dünya düzgün, net ve anlaşılır bir yer sayılmamaktadır ve o 
zaman fotoğrafı da öyle olmamalıdır” anlayışı ile fotografik 
hatalar bilinçli bir şekilde yapılmaktadır. Demek oluyor ki bu 
fotoğrafçılara göre fotoğraf, bir belge değil, bir “eylem” niteliği 
taşımaktadır. 

Sanat fotoğrafçılığı ile, bu yeni gelişen fotoğraf çekim 
akımını anlamlandırmak için, fotoğrafın estetik, ontolojik ve 
kültürel boyutlarını konu alan birçok kuramsal yaklaşımı birlikte 
düşünmek gerekmektedir. Fotoğraf estetiğindeki “hatanın” 1950 
lerden günümüze geçirdiği dönüşüm analog dönemde 
fotoğrafçının “öznelliğini ve bedensel varlığını” kanıtlama 
aracından, dijital çağda medyumun “yapısal sınırlarını ve 
yapaylığını” ifşa etme aracına nasıl dönüşmüştür sorunsalı bu 
çalışmanın temeli olmaktadır. Bu dönüşümü anlamlandırmak için 
de özellikle fotoğrafın ontolojik yapısını ve toplumsal işlevini 
irdeleyen fotoğraf kuramcılarının yaklaşımlarına, “hata”nın 
tarihsel sürecine de ışık tutarak önemli fotoğraf sanatçılarının 
çalışmaları üzerinden bakmak çalışma için önemli olacaktır. 

 

 

Plastik Sanatlar

128



 

3. POLİTİK BİR SİLAH OLARAK “ANALOG 
HATA” VE BAŞKALDIRI (1950–1980)  

Bu dönemde teknik kusur (flu, gren, titretme) egemen 
medyaya ve “güzel” olana karşı bilinçli bir saldırı niteliğindedir. 
Özellikle dünya genelinde 1950’li yıllardan sonra kentleşme, 
Vietnam Savaşı, 68 Kuşağı, toplumsal huzursuzluklar vb. bu 
dönemin önemli olayları olarak sanatçıları derinden etkilemiştir. 
O yıllarda fotoğraf sanatçıları da, parlatılmış görüntülerin gerçeği 
sakladığını düşünmekteydiler ve izleyiciyi rahatsız etmek, 
sarsmak düşündürmek ve “bakın, gerçek dünya sizin dergilerde 
gördüğünüz gibi net, parlak ve temiz değildir” diyebilme 
düşüncesiyle fotoğraf üretmişlerdir.  

"Sontag’a (1977) göre; “Fotoğraf çekmek bir başkasının 
ya da başka bir şeyin ölümlülüğüne, kırılganlığına, değişkenliğine 
tanıklık etmektir. Tam da bu kırılganlığı yakalayan, parçalayan, 
bozan fotoğrafçı, aslında gerçekliğin dokunulmazlığına saldırır.” 
Bu bağlamda analog dönemde bilinçli olarak üretilen 
gerçekleştirilen teknik kusurlar, izleyiciyi estetik bir hazdan çok 
etik bir rahatsızlığa sürüklemeyi amaçlamaktadır Bu anlamda 
konuya uygunluk açısından bahsedilmesi gereken en önemli 
fotoğraf sanatçılarından birisi Robert Frank tır. 

3.1. Robert Frank  

Robert Frank, The Americans (1955–1958) adlı fotoğraf 
kitabıyla klasik belgesel fotoğrafçılığın netlik, dengeli 
kompozisyon ve teknik mükemmeliyetçilik ilkelerini radikal 
biçimde sorgulamaktadır. Robert Frank’ ın bulanıklık, gren, kesik 
kadrajlar ile yaptığı şey Amerikan rüyasının sert bir eleştirisi bir 
anlamda da bu rüyaya bir sabotaj mahiyetindedir. 

Frank’in bu çalışmada benimsediği yaklaşım, iyi 
kompozisyonlu ve nesnel bir belgesel dil yerine; devrik kadrajlar, 
belirgin gren yapısı ve ilk bakışta “özensiz” izlenimi veren görsel 
stratejiler üzerine kurulmaktadır. Ancak bu biçimsel tercihler, 

Plastik Sanatlar

129



 

estetik bir yetersizlikten ziyade, Amerikan toplumunun gündelik 
yaşamına dair duygusal ve eleştirel bir bakış üretmektedir. 
“Frank, Amerikan halkını siyah ve beyaz, askeri ve sivil, kentsel 
ve kırsal, yoksul ve orta sınıf fark etmeksizin eczanelerde ve 
lokantalarda, şehir sokaklarında buluşurken, cenazelerde yas 
tutarken ve arabaların içinde veya çevresinde toplanırken 
görüntülemişti. Delici vizyonu, şiirsel iç görüsü ve farklı fotoğraf 
tarzıyla Frank, ülkenin yüzeyinin hemen altındaki politikayı, 
yabancılaşmayı, gücü ve adaletsizliği ortaya koyuyordu. 
İçeriğindeki fotoğraflar dönemin popüler dergilerinde görülen 
sağlıklı, basit fotoğraflardan çok uzaktı.” (gezginfoto.com.tr) 

The Americans, sokak fotoğrafçılığında duygunun ve 
öznel tanıklığın teknik doğruluğun önüne geçtiği yeni bir görsel 
dil inşa etmektedir. Frank’in fotoğrafları, anlık, kırılgan ve 
kesintili bir görme biçimini yansıtarak, belgesel fotoğrafın 
tarafsızlık ve nesnellik iddiasını zayıflatmaktadır. Jack Kerouac 
kitabının önsözünde “Bu fotoğrafları gördükten sonra bir müzik 
kutusunun mu, yoksa bir tabutun mu daha hüzünlü olduğunu 
bilemeyeceksiniz” (Kerouac, 1959) diyordu.  

  
Fot 1. Robert Frank, Parade -Hoboken, New Jersey-1958 

Fot 2. Robert Frank - The Americans -1958 

Bu konu çerçevesinde gren, bulanıklık ve kadraj hataları; 
görüntünün yapay kusurları değil, toplumsal gerçekliğin 
sıkıntılarını görünür kılan anlatı araçları olarak işlev görmektedir. 
Robert Frank “The Americans” adlı fotoğraf serisinde belgesel 
fotoğrafın temsil ettiği düzenli ve idealize edilmiş gerçeklik 

Plastik Sanatlar

130



 

anlayışını alaşağı ederek, gelişigüzel fotoğraf estetiğinin 
duygusal gücünü merkeze alan bir sokak fotoğrafçılığı 
anlayışının önünü açmaktadır. “Bir fotoğraf, fotoğrafı çekilen 
olayın içinde var olduğu zamanın akışını durdurur. Bütün 
fotoğraflar geçmişe dairdir. Kayda geçirilen an ile fotoğrafa 
bakılan şimdiki an arasında bir uçurum vardır.” (Mohr ve Berger, 
2007:79) Robert Frank, bu çalışması ile fotoğrafın yalnızca “ne 
gösterdiğini” değil, “nasıl hissettirdiğini” de temel bir estetik ve 
en önemlisi etik mesele haline getirmektedir. 

3.2. Daido Moriyama  

Fotoğraf sanatının yerleşik estetik kurallarını yapıbozuma 
uğratarak ontolojik sınırlarını yeniden tanımlayan en önemli 
kişilerden biri, fotoğraf sanatçısı Daido Moriyama’dır. Daido 
Moriyama’nın yüksek kontrastlı, bulanık ve kontrolsüz 
görüntüleri, Sontag’ın tarif ettiği anlamda fotoğrafın “şok edici” 
ve uyarıcı potansiyelini açığa çıkarmaktadır. Moriyama’nın 
fotoğrafları, izleyiciyi pasif bir seyir konumundan çıkararak, 
gerçekliğin kaotik ve düzensiz doğasıyla yüzleştirmektedir. 

Japon Sanatçı Moriyama, fotoğraflarında görüldüğü üzere 
kamerayı yalnızca dış dünyayı belgeleyen bir araç olarak değil, 
öznel deneyimi ve varoluşsal sorgulamayı ifade eden bir aygıt 
olarak konumlandırmıştır. 1961 yılında başladığı fotoğraf 
kariyerinde, özellikle üyesi olduğu Provoke grubu ve aynı adlı 
dergi aracılığıyla o dönemin sosyo-politik çalkantılarına ayna 
tutmuş; kendisini yeni dönem fotoğraf estetiğinin kurucu 
aktörlerinden biri olarak inşa etmiştir. Genellikle kamusal 
alanlarda, metropollerin tekinsiz arka sokaklarında sıradan 
insanları ve olayları mercek altına alan Moriyama, klasik 
kompozisyon kurallarını reddeden bir yaklaşım sergilemektedir. 
Fotoğrafları genellikle yüksek kontrastlı, aşırı grenli, ufuk çizgisi 
devrik ve bulanıktır. Moriyama, fotoğrafın “net” ve “gerçek” 

Plastik Sanatlar

131



 

olması gerektiği fikrine karşı çıkar; ona göre dünya kaotiktir ve 
fotoğraf da içinde bulunulan bu kaosu yansıtmalıdır.  

Moriyama nın özellikle “Bye Bye Photography” serisine 
bakıldığında bu izlere rastlamak mümkündür 
Japonya'daki Provoke dergisi çevresinde (Daido Moriyama, 
Takuma Nakahira gibi sanatçılar ) gelişen “bulanık, odaksız” 
akımı ve bu estetik, Amerikan işgali sonrası Japonya'nın yaşadığı 
kimlik krizinin görsel dışavurumu olarak tezahür etmektedir. 

Moriyama’nın fotoğraf üzerine bildiğin her şeyi bir 
anlığına unut ve sadece çek. Düşünmeden, duraksamadan, 
gözüne ne takılırsa onu fotoğrafla söylemi, fotoğrafı akademik 
dogmalardan ve estetik sterilizasyondan kurtarma arzusunun bir 
manifestosu niteliğindedir. Bu çağrı, fotoğraf eylemini önceden 
kurgulanmış teknik bir süreçten çıkarıp; doğrudan deneyime, 
sezgisel reflekse ve gündelik hayatın kaotik akışına teslim edilen 
bir pratiğe dönüştürmektedir. Bu anlamda Moriyama’nın 
yaklaşımı, fotoğrafın sadece görsel bir temsil (mimesis) aracı 
olmadığını, aynı zamanda fenomenolojik bir algılama ve 
düşünme biçimi olduğunu ortaya koymaktadır. Onun ünlü 
"başıboş köpek" (Stray Dog) fotoğrafı da bu düşüncelerle 
çekilmiştir. 

  
Fot 3. Daido Moriyama -Stray Dog, Misawa -1971 

Fot 4. Daido Moriyama -A Photo Theater-1968 

 Sonuç olarak Daido Moriyama’nın sanatsal üretimi, 
gündelik fotoğraf pratiklerinin sanat fotoğrafını nasıl 

Plastik Sanatlar

132



 

dönüştürdüğüne dair paradigmatik bir örnek teşkil etmektedir. 
Moriyama’nın yaklaşımı, teknik mükemmeliyetçilik ve estetik 
kontrol üzerine inşa edilmiş modern fotoğraf anlayışının 
çözülüşünü imgelerken; fotoğrafı rastlantısallık, tekrar etme ve 
dolaşım dinamikleri üzerinden yeniden kurgulayan çağdaş bir 
görsel düşünme pratiği olarak konumlandırılmaktadır. 

 

4. SAMİMİYETİN GÖRSELLEŞTİRİLMESİ: 
BEDEN, HATA VE GÜNDELİK HAYAT (1980–
2000)  

Çalışmanın bu bölümünde, 1980–2000 yılları aralığında 
fotoğrafın mahremiyetle kurduğu ilişkinin köklü bir dönüşüm 
geçirdiği bir evre ele alınmaktadır. Bu dönemde “analog hata”, 
teknik bir kusur olarak değerlendirilen bir unsur olmaktan çıkarak 
görsel samimiyetin temel taşıyıcılarından biri haline gelmektedir. 
Netliğin, kusursuz kadrajın ve estetik mesafenin bilinçli biçimde 
terk edilmesi, izleyici ile görüntü arasındaki hiyerarşik ilişkiyi 
zayıflatmakta, fotoğrafı daha “yakın”, daha hassas ve daha insani 
bir tecrübe olarak konumlandırmaktadır. Bu paralelde hata 
kavramı, fotoğrafın profesyonel ve otoriter dilini bir anlamda 
askıya alan, görüntüyü “içimizden birisi” hissiyle ilişkilendiren 
bir estetik plana dönüşmektedir. Gündelik hayatın filtresiz temsili 
konusunu ön plana alırsak ilk aklımıza gelmesi gereken 
sanatçılardan birisi şüphesiz Nan Goldin dir. 

4.1. Nan Goldin 

Nan Goldin’in The Ballad of Sexual Dependency (1986) 
adlı çalışması, “gelişigüzel” fotoğraf estetiğinin çağdaş sanattaki 
en belirleyici örneklerinden biri olarak değerlendirilmektedir. 
Goldin in fotoğraf serisi, flaş patlamaları, dengesiz kadrajlar ve 
bulanıklıklar gibi teknik olarak “kusurlu” görünen öğeler 
içermektedir. Ancak bu unsurlar, estetik bir yetersizlikten öte, 
izleyiciyi sahnenin içine alan bir samimiyet ve duygusal 

Plastik Sanatlar

133



 

yoğunluk üretmektedir. Bu noktada bahsedilen estetik hata, 
fotoğrafın içerden gerçekleşen bir tanıklık alanı kurmasına olanak 
kılan temel bir araç haline gelmektedir. 

Goldin’in snapshot (şipşak) estetiği, fotoğrafı estetik bir 
nesne olmaktan çok, kişisel ve de ilişkisel bir anlatı alanı olarak 
konumlandırmaktadır. Sanatçı, bu konuda gerçekleştiği 
çalışmasını “okunmasına izin verilen bir günlük” olarak 
tanımlayarak, fotoğrafın belgesel, otobiyografik ve kişiye özel 
mahrem anlatı kapasitesini bilinçli bir biçimde ön plana 
çıkarmaktadır. “Fotoğraflar bana bir gece öncesinde ne olduğunu 
hatırlatır. Fotoğraf çekmek, bana aynı anda hem kontrollü hem 
kontrol dışı olmamı söyler. Onlar benim hafızam olurlar.” 
(Goldin ve Coulthard, 1996) der. Goldin görüntüleri 
tamamlanmış bir eser fikrini reddetmekte; bunun yerine 
süreklilik, kırılganlık ve zamansallık üzerinden devamlı işleyen 
bir görsel anlatı sunmaktadır. 

Goldin’in slayt gösterisi biçimini tercih etmesi, bu 
konudaki amatör anlayışı estetik ve politik bir stratejiye 
dönüştürmektedir. Devamlı bir şekilde değiştirilebilen ve yeniden 
düzenlenebilen bu yapı, sabit bir gerçeklik iddiası taşımamakta; 
öznel, duygusal ve ilişkisel bir gerçeklik üretmektedir. Bu 
yönüyle The Ballad of Sexual Dependency, fotoğrafın nesnel 
temsil gücünden ziyade, deneyim aktarma kapasitesini de öne 
çıkarmaktadır. 

   

Fot 5. Nan Goldin-Tricia and Mark Dancing -1976 

Fot 6. Nan Goldin- Greer and Robert on the Bed -1982 

Plastik Sanatlar

134



 

Nan Goldin’in kamusal alana taşıdığı özel anlar, bedenler, 
ilişkiler, bağımlılık ve kayıp deneyimleri etik sınırları 
zorlamaktadır. Ancak bu teşhir, dijital kültürdeki pornografik 
açıklıktan farklı olarak, kırılganlık ve duygusal yoğunluk 
üretmektedir. Görüntüler seyirlik olmaktan çok, izleyiciden 
tanıklık talep eden bir yapı sergilemektedir. Nan Goldin karşı 
durduğu reddetttiği bir anlayışın içinde olmakla beraber, onu 
görüntüleyip dışavurarak ve bu görüntüleri adeta bir günlük gibi 
kullanarak bu reddin en büyük parçası da kendisi olmaktadır. 

Goldin’in fotoğrafları Roland 
Barthes’ın studium ve punctum kavramları çerçevesinde 
değerlendirildiğinde, planlı estetik düzenlemelerden ziyade, 
izleyiciyi sürpriz bir biçimde “yaralayan” punctum etkisi 
yaratmaktadır. Roland Barthes’ın punctum kavramı bizlere Nan 
Goldin’in snapshot estetiğini anlamak için merkezi bir 
açıklama sunmaktadır. Barthes (2011) punctum için; “beni delip 
geçen, beni yaralayan o kazadır” (s.45). der  

 Goldin’in fotoğraflarındaki flaş patlamaları, kadraj 
bozuklukları ve bulanıklıklar, izleyiciye düzenli bir anlam alanı 
sunan studium’u zayıflatırken; duygusal bir yaralanma hissi 
yaratan punctum’u güçlendirmektedir. Bu teknik “kusurlar”, 
fotoğrafın izleyiciyle kurduğu mesafeyi ortadan kaldırarak, 
mahrem deneyimin doğrudan aktarımına olanak tanımaktadır. Bu 
noktada gelinen bu durum snapshot estetiğinin estetik bir zayıflık 
değil; aksine güçlü bir duygusal aktarım biçimi üretebildiğini 
göstermektedir. Dolayısıyla Nan Goldin’in bu pratiği, 
mahremiyet ve samimiyetin de fotoğraf estetiğinde bilinçli ve 
etkili bir gösterge olarak kullanılabileceğini ortaya koymaktadır.  

Nan Goldin’in mahrem alanın sınırlarını teknik kusurlarla 
ihlal eden yaklaşımı, çağdaş fotoğraf sanatında Wolfgang 
Tillmans ile birlikte daha kavramsal bir boyuta evrilmektedir. 
Goldin için “hata” bir tanıklık biçimi olarak sayılmaktayken, 

Plastik Sanatlar

135



 

Tillmans’ta bu durum görüntünün üretilmesinden sergilenmesine 
kadar uzanan bütüncül bir algı pratiğine dönüşmektedir. 

4.2. Wolfgang Tillmans 

“Yerleştirmelerimi, dünyayı algılama biçimimin bir yansıması 
olarak görüyorum.”  

Tillmans 2017 

Wolfgang Tillmans tarafından oluşturulan fotoğraf 
duvarlarının deneyimlenmesi, yukarıdaki ifadesinde belirttiği 
gibi fotoğrafın sadece bir kare değil, dünyanın kaotik yapısını 
anlayabilme yöntemi olduğunun altını çizmektedir. Ona göre 
fotoğraf yanıltıcı derecede gündelik bir hassasiyetle kurgulanmış 
ve duygusal etkisi yüksek bir görsel düzenle karşılaşmaya 
benzemektedir. Büyük boyutlardaki inkjet baskılardan dergi 
sayfalarına, elde taşınabilecek ölçekteki küçük fotoğraflara kadar 
uzanan geniş bir malzeme yelpazesiyle titizlikle inşa edilen 
Tillmans ın yerleştirmelerin de sanatçı bir fotoğraf medyumunun 
sunduğu tüm olanakları kapsayıcı bir biçimde kullanmaktadır. 
Sanatçının pek çok imgesinde, görsel deneyimin ilerisine geçen 
işitsel çağrışımların hissedildiği görülmektedir. 

Tillmans’ın yerleştirmelerindeki bu hiyerarşisiz ve 
kapsayıcı yapıyı Charlotte Cotton (2004) şu şekilde 
kuramsallaştırmaktadır: 

"Tillmans’ın sergileme pratiği, fotoğrafların fiziksel 
mevcudiyetini ve birbirleriyle olan ilişkilerini ön plana çıkararak, 
izleyiciyi görüntülerle dolu bir dünyanın içine hapseder. Bu 
yerleştirmeler, tek bir imgenin otoritesini sarsarak; her bir 
fotoğrafın, bütünün içinde birer 'not' gibi işlev gördüğü görsel bir 
senfoni yaratmaktadır." (s.88). 

Bu bağlamda Wolfgang Tillmans’ın fotoğrafları, 
izleyiciyi sadece bakmaya değil, görüntüler arasındaki o işitsel ve 
duyusal boşlukları doldurmaya davet etmektedir. Sanatçı, devasa 

Plastik Sanatlar

136



 

baskılar ile dergi sayfalarını aynı düzlemde buluşturarak, sanat 
nesnesi ile gündelik nesne arasındaki ontolojik sınırı ortadan 
kaldırmaktadır. 

Tillmans’ın disiplinlerarası sınırları bilinçli biçimde göz 
ardı eden bu yaklaşımı, 1993 yılında Köln’de açılan sergisinde 
belirginlik kazanmaktadır. Bu sergide, küçük bir galeri mekanı 
içerisinde, dergilerden özenle kesilmiş sayfalar ile bir bantla 
duvara tutturulmuş çerçevesiz fotoğraflar yoğun bir düzenleme 
anlayışıyla sergilenmiştir. Arkadaşlar, sevgililer, yabancılar ve 
müzisyenler yan yana getirilerek sipariş üzerine üretilmiş 
çalışmalar ile kendiliğinden çekilmiş fotoğraflar arasındaki 
ayrımlar bilinçli olarak ortadan kaldırılmaktadır. Bir duvar 
boyunca sıralanan küçük ölçekli siyah-beyaz yakın planları ise 
flaş ışığında terle parlayan bedenler aracılığıyla gece hayatının 
dinamizmini görünür kılmaktadır. 

   
Fot 7. Wolfgang Tillmans -Jochen taking a bath -1997 

Fot 8. Wolfgang Tillmans-Concorde L449-11 -1997 

Tillmans Jochen taking a bath (1997) adlı çalışmasında, 
bir hatadan teknik bir bozulmadan ziyade, geleneksel sanat 

Plastik Sanatlar

137



 

konularının reddedilmesi ve gündelik olanın olduğu gibi kabul 
edilmesi şeklinde bir yaklaşımda bulunmuştur. Bu yaklaşım, 
Tillmans'ın yerleştirmelerini dünyayı algılama biçiminin bir 
yansıması olarak kurgulamasının temelini oluşturmaktadır. 
Sahnenin içe dönük atmosferinin, musluk damlalarının ritmiyle 
neredeyse işitsel bir deneyime dönüştüğü algılanmaktadır. Öte 
yandan Wolfgang Tillmans’ın bir başka fotoğrafı olan, Concorde 
L449-11 serisinde ise dönemin en gelişmiş teknolojik uçağını, bir 
moda veya reklam fotoğrafçısı gibi net ve ihtişamlı çekmek 
yerine; sanki yoldan geçen sıradan birinin tesadüfen gökyüzünde 
yakaladığı, grenli, uzak ve flu bir anı fotoğrafı şeklinde 
kaydetmiş olmasıdır. 

Bu yaklaşım, analog hatanın estetik bir tercih olmanın 
ötesinde, sistemin sunduğu mükemmeliyetçiliğe karşı politik bir 
direniş alanı olarak kullanıldığı dönemin en tepe noktasını temsil 
etmektedir.  

Ancak Tillmans ve bahsedilen diğer fotoğraf 
sanatçılarının ve hatta burada örnekleme alınamamış pek 
çoğunun daha kurduğu bu özgün “hata” dili, 2000’li yıllardan 
itibaren teknolojinin hızla dijitalleşmesi ve görüntü işleme 
yazılımlarının hızla yaygınlaşmasıyla birlikte keskin bir şekilde 
ontolojik değişime uğramıştır.  

Analog dönemde farklı şekil bulan ancak milenyum 
sonrası yeni medya düzeninde dijital verilere hapsedilmiş; dijital 
filtreler aracılığıyla saniyeler içinde taklit edilebilir bir duruma 
gelen bahsettiğimiz bu estetik “hata” lar karşımıza sıklıkla farklı 
şekilde çıkmaktadırlar. Bu teknolojik dönüşüm, hatanın doğasını 
değiştirerek onu özgün bir direniş biçimi olmaktan çıkarmış ve 
simülasyon evreninin tüketilebilir estetik bir figürü olarak hızlı 
bir şekilde yol almaktadır. 

 

Plastik Sanatlar

138



 

5. DİJİTAL ÇAĞDA TÜKETİM NESNESİNE 
DÖNÜŞEN "HATA" VE SİMÜLASYON EVRENİ  

Günümüzde “analog hata”, Instagram filtreleri ve photo 
dump kültürü aracılığıyla bir nostalji objesi olarak tüketimi 
sağlanırken; Thomas Ruff gibi sanatçıların dijital bozulmaları ve 
ayrıca yapay zeka algoritmalarıyla taklit edilen teknik kusurları, 
hatanın artık rastlantısal bir başkaldırı değil, bilinçli olarak 
tüketilen sahip olunması arzu ettirilen bu yüzden de sürekli 
estetize edilen bir simülasyon nesnesine dönüştüğünü 
kanıtlamaktadır.  

Bu noktada zamanın ruhuna uygun bir şekilde gelişen 
Glitch sanatı kavramını da kısaca değinmek gerekmektedir. 
Glitch sanatı; dijital veya analog hataların estetik amaçlarla 
kullanılmasıyla elde edilen bir görsel üslup sayılmaktadır. Ancak 
bu üslup, tasarım yoluyla benzer bir estetiğin elde edildiği bilinçli 
müdahaleleri içerebildiği gibi, sistemsel bir bozukluğun insan eli 
müdahalesi olmaksızın ortaya çıktığı rastlantısal durumları da 
içermektedir. “Dijital teknolojinin mükemmelliğine dair 
söylemleri ters yüz eden, insan yapımının önemini vurgulayarak 
hatanın estetik bileşenlerini ortaya çıkaran glitch pratikleri ile 
teknolojik, ideolojik ve sosyal yapısallığa meydan okuyan 
sanatçılar, yazılımın ve algoritmaların hegemonyasını yıkarak 
mülkiyet, toplumsal bellek, kimlik, cinsiyet, gözetim ve denetim 
gibi aktivizmin evrensel temalarını eserlerinin merkezine 
yerleştirmişlerdir. Bu anlamda glitch sanatı, veri manipülasyonu 
ve algoritmalar tarafından yönlendirildiğimiz çağda, 
disiplinlerarası, ideolojik ve estetik bağlamlar yaratarak yeni 
direnç stratejileri geliştiren, radikal bir sanat formu olma 
potansiyeli taşımaktadır.” (Demircan;2023) Thomas Ruff da 
değinilen bu konuda örnek verilebilcek önemli sanatçılardan 
birisi olmaktadır. 

 

Plastik Sanatlar

139



 

5.1. Thomas Ruff 

Thomas Ruff, Düsseldorf Okulu geleneği içinde yetişmiş 
olmakla birlikte, fotoğrafın belgesel ve temsil edici işlevini erken 
dönemden itibaren sorgulayan bir sanatçı olarak 
konumlanmaktadır. Bernd ve Hilla Becher’in tipolojik ve nesnel 
fotoğraf anlayışından hareket eden Thomas Ruff, zamanla 
fotoğrafın yalnızca ne gösterdiği değil, nasıl üretildiği, ne şekilde 
dolaşıma girdiği ve algılandığı sorularına odaklanmıştır. Bu 
yönüyle Ruff’un pratiği, fotoğrafın teknik, epistemolojik ve 
ontolojik sınırlarını görünür kılan deneysel bir alan açmaktadır. 

Sanatçının, 2000’li yılların başında üretmeye başladığı 
Jpegs fotoğraf serisi, dijital çağda görüntünün konumunu 
tartışmaya açan en önemli çalışmaları arasında yer almaktadır. 
Ruff bu seride, internet ortamından indirilen düşük çözünürlüklü 
JPEG formatındaki görüntüleri, herhangi bir teknik iyileştirme ya 
da iyileştirme yapmaksızın, devasa boyutlarda basmaktadır. Bu 
süreçte pikselleşme, bulanıklık ve veri kaybı gibi dijital hatalar 
gizlenmemekte; aksine görünür kılınarak estetik bir forma 
dönüştürülmektedir. Jpegs serisinde kullanılan imgelerin önemli 
bir kısmı, 11 Eylül saldırıları gibi küresel ölçekte travmatik 
olaylara ait görsellerden oluşmaktadır. Ancak bu imgeler Ruff 
tarafından, geleneksel, belgesel fotoğrafın sunduğu netlik, açıklık 
ve tanıklık iddiasından bilinçli olarak uzaklaştırılmaktadır.  

Fotoğrafın ontolojik karakterine dair kuramsal bir derinlik 
sunan Roland Barthes (2014), fotoğrafın zamanı durduran 
doğasını ve nesnenin görüntüdeki sabitliğini şöyle 
tanımlamaktadır: “Fotoğrafı hareketsiz bir alan olarak 
tanımladığımızda, bu, onun temsil ettiği biçimlerin de hareket 
etmediği anlamına gelmez: Onların fotoğraftan çıkmadığı, 
ayrılmadığı anlamına gelir: aynı kelebekler gibi uyuşturulmuş ve 
yere mıhlanmıştır bu biçimler. Oysa Punctum bulunduğunda bir 
kör alan yaratılır” (s. 72). 

Plastik Sanatlar

140



 

Barthes’ın bu görüşüyle paralel olarak, Thomas 
Ruff’un Jpegs serisinde, görüntülerin aşırı büyütülmesiyle ortaya 
çıkan pikselleşmiş yüzey, olayın kendisini temsil etmekten 
ziyade, dijital dolaşım sürecinde uğranılan yapısal bozulmayı 
görünür kılmaktadır. Sanatçı Jpegs serisi aracılığıyla dijital 
görüntüde hatanın estetik ve kavramsal boyutlarına 
odaklanmaktadır. Bu durum herkesi etkileyen bu travmatik olayın 
doğrudan sergilenmesi yerine; görüntünün medya aracılığıyla 
nasıl soyutlandığını, belirsiz hale getirildiğini ve Barthes’çı 
anlamda o mıh gibi çakılmış gerçekliğin dijital bir gürültü ve kaos 
içinde nasıl kaybolduğunu düşündürmektedir. Böylece Ruff, 
pikseller aracılığıyla yarattığı görsel engelle, izleyiciyi fotoğrafın 
sunduğu net bilginin dışındaki o bakılmayana kör alana bakmaya 
davet etmektedir. Dolayısıyla, Ruff’un çalışmaları, dijital çağda 
fotoğrafın artık “gerçeğin izi” olmaktan çok, veri temelli görsel 
yapıya büründüğünü ortaya koymaktadır.  

Görüntünün referansla kurduğu bağ gittikçe zayıflamakta; 
izleyici, neye baktığından çok,baktığı şeyin hangi teknik 
süreçlerden geçerek üretildiğini sorgulamaya 
yönlendirilmektedir. Pikselleşme burada yalnızca teknik bir kusur 
değil, dijital medyanın tüm yapısal sınırlarını açık veren eleştirel 
bir araç olarak işlev görmektedir. 

   
Fot 9. Thomas Ruff’ Jpegs -2004 

Fot 10. Thomas Ruff’ Jpegs- 2004 

Plastik Sanatlar

141



 

Thomas Ruff’un bu çalışması, dijital çağda fotoğrafın 
belgesel gerçeklik iddiasını sorunsallaştırmakta; estetik hatayı, 
görüntünün yapaylığını ve teknik olarak inşa edilmiş doğasını 
açığa çıkaran eleştirel bir strateji olarak konumlandırmaktadır. Bu 
konunun paralelinde Jpegs serisi, analog dönemdeki rastlantısal 
kusurlardan farklı olarak, dijital görüntünün yapısal sınırlarını ve 
simülasyon niteliğini görünür kılan çağdaş bir fotoğraf pratiği 
olarak değerlendirilmektedir. 

Ruff’un Jpegs serisi, Jean Baudrillard’ın simülasyon 
kuramı ekseninde incelendiğinde, dijital çağda görüntünün 
gerçeklikle kurduğu ontolojik bağın köklü bir biçimde 
dönüştüğünü gözler önüne sermektedir. Baudrillard, Simülakrlar 
ve Simülasyon (2011) adlı çalışmasında bu süreci; “Simülasyon, 
kökeni ya da gerçekliği olmayan bir gerçeğin modeller 
aracılığıyla üretilmesidir” (s. 14) şeklinde tanımlamaktadır. 
Baudrillard’a göre simülasyon, gerçekliğin bir temsili ya da basit 
bir çarpıtılması değil; aksine gerçeğin yerini alan, onunla rekabet 
eden ve nihayetinde onu gereksiz kılan hipergerçek bir 
düzen kurmaktadır. Bu kuramsal düzlemde Ruff’un imgeleri, 
artık bir dış gerçekliğe referans vermekten ziyade, Baudrillard’ın 
ifadesiyle 'kökeni olmayan bir gerçeklik' üretmekte ve sadece 
kendi dolaşım mantıkları içerisinde anlam kazanmaktadır. 
(Baudrillard, 2011). Özellikle 11 Eylül saldırılarına ait bu 
pikselleşmiş görüntüler, tarihsel bir olayın belgesel temsili olarak 
değil; medyatik dolaşım içinde soyutlanmış, aşırı çoğaltılmış ve 
anlamı bulanıklaşmış simülasyonlar olarak vazife görmektedir. 
Bu durum, Baudrillard’ın simülasyon evreninde gerçekliğin 
yerini alan imgeler fikriyle de doğrudan uyuşmaktadır. 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

142



 

6. ALGORİTMİK KUSURSUZLUK ÇAĞINDA 
HAKİKAT ARAYIŞI  

“Her çağın kendine has bir 
yürüyüşü, bakışı ve jesti vardır.” 

Charles Baudelaire  

Bu çalışma kapsamında izlenen tarihsel hat, fotoğraf 
estetiğinde hatanın yalnızca biçimsel bir tercih olarak değil; 
fotoğrafın ontolojik statüsü, toplumsal işlevi ve hakikat iddiasıyla 
doğrudan ilişkili bir gösterge olarak işlediğini ortaya 
koymaktadır. Analog dönemde fotografik anlamda hata, 
fotoğrafçının bedensel varlığını ve öznel tanıklığını görünür 
kılan, geri döndürülemez ve rastlantısal bir sapma olarak ortaya 
çıkmaktadır. Bu yönüyle de fotoğrafın mekanik nesnelliğini kıran 
ve öznel müdahaleye alan açan politik bir görev üstlenmektedir. 

1980’lerden itibaren ise “hata”, mahremiyet, samimiyet 
ve duygusal kırılganlık üretmenin bilinçli bir estetik stratejisine 
dönüşmektedir. Bu dönemde hata kavramı teknik bir 
başarısızlıktan ziyade, izleyiciyle duygusal bağ kurmayı 
hedefleyen bir anlatım aracına dönüşmüştür. Ancak dijitalleşme 
ve özellikle sosyal medya pratikleriyle birlikte eleştirel 
konumunu giderek yitirmektedir. 

Günümüz de hızla gelişen ve her geçen gün daha fazla 
kişiye ulaşan sosyal medya kültüründe “hata”, artık gerçeğin 
istemsiz bir izi olmaktan çok; bilinçli biçimde üretilen, dolaşıma 
sokulan ve tüketilen bir estetik efekt olarak işlemektedir. 
Instagram filtreleri, photo dump pratikleri ve düşük çözünürlük 
taklitleri, analog dönemin rastlantısal kusurlarını stilize ederek 
yeniden üretmektedir. Bu noktada bahsedilen estetik kusurlar, 
fotoğrafın ontolojik sınırlarını açığa çıkaran eleştirel bir araç 
olmaktan çıkarak, algoritmik görünürlük rejimlerine uyum 
sağlayan bir görsel dile indirgenmektedir.  

Plastik Sanatlar

143



 

 

 
 

 

 

 

 

Fot 11-12-13. İnstagram “fotoğraf akımları” örnek 

Bu dönemde görüntü, izleyicide rahatsızlık ya da sarsıntı 
yaratmaktan ziyade, samimiymiş gibi görünen bir etkiyi 
güçlendirmeyi amaçlamaktadır. Özellikle görsel aktiviteyi daha 
yaygın ve çabuk olarak tüketen İnstagram ve Tik Tok 
kullanıcıları, akıllı telefonlarla üretilmiş gündelik yaşam 
görüntülerini sürekli bir şekilde dolaşıma sokmaktadırlar. 
İnstagram’ı önceki popüler fotoğraf pratiklerinden ayıran temel 
unsur, filtrelerin ve yazılımsal müdahalelerin yaygın kullanımı 
olmaktadır. Bu araçlar, teknik açıdan kusurlu ya da sıradan kabul 
edilebilecek fotoğrafları estetik olarak mükemmel görünür 
kılmakta; böylece popüler fotoğrafçılık tarihini ve çağdaş görsel 
kültürünü köklü biçimde dönüştürmektedirler. 

Bu dönüşüm, sosyal medyada ortaya çıkan çeşitli fotoğraf 
akımlarıyla daha da görünür hale gelmektedir. En popüler 
fotoğraf akımlarını keşfedin ve ilham alın! politikasıyla ortaya 
çıkan Tik Tok fotoğraf akımları yani Photo dump lar (gündelik 
görüntü yığınları) “ham estetik (müdahalesiz görünüm estetiği)”, 

Plastik Sanatlar

144



 

lo-fi görünüm (bilinçli teknik yetersizlik etkisi) ya da kasıtlı 
düzensizlik gibi eğilimler, rastlantısal fotoğraf estetiğini kolektif 
ve tekrar edilebilir bir stile dönüştürmektedir.  

Yapay zeka destekli görsel üretim pratiklerinde ise bu 
süreç daha ileri bir aşamaya taşınmakta; hata artık rastlantısal bir 
sonuç olarak değil, algoritmalar tarafından önceden hesaplanan 
ve bilinçli olarak simüle edilen bir görsel özellik olarak 
üretilmektedir. Böylece sosyal medya ve yapay zeka çağında 
fotoğraf, tanıklık üreten bir kayıt olmaktan çok dolaşım, etkileşim 
ve görünürlük odaklı görsel akımların parçası haline gelmektedir. 

 
Fot 14. İnstagram Face App akımı örnek fotoğraf 

Lev Manovich’e göre “estetik toplum”, yalnızca mekan 
tasarımcıları, kullanıcı deneyimi tasarımcıları, mimarlar, 
fotoğrafçılar ve stilistler gibi tasarım ve medya alanında çalışan 
profesyonelleri değil; aynı zamanda Instagram, sosyal ağlar, blog 
platformları ve medya düzenleme araçlarını etkin biçimde 
kullanan bireyleri de kapsamaktadır. Bunun sonucunda 
“kullanmak”, yalnızca teknik bir beceriye değil; “başarılı bir 
içerik üretme, bu içeriği dolaşıma sokma, takipçilerle iletişim 
kurma ve belirli hedeflere ulaşma” pratiklerine işaret etmektedir. 
Yine Manovich’e göre de sosyal medya, gündelik yaşamı 
“tasarlanan, stilize edilen ve sergilenmek üzere edinilen” bir alana 
dönüştürmektedir (Manovich,2017). Bu durum, estetik toplumda 
samimiyetin kendiliğinden bir deneyim olmaktan çıkarak, görsel 

Plastik Sanatlar

145



 

olarak düzenlenen ve dolaşıma sokulan bir performans haline 
geldiğini göstermektedir.  

Bu dönüşüm, fotoğrafın hakikatle kurduğu ilişkiyi de 
köklü biçimde dönüştürmektedir. Analog ve erken dijital 
dönemde hata, görüntünün yapıldığını açığa vuran bir iz işlevi 
görürken; yapay zeka çağında hata, görüntünün herhangi bir 
referansa ihtiyaç duymadığını gizleyen bir yüzeye 
dönüşmektedir. Sosyal medyada dolaşıma giren bu imgeler, 
tanıklık talep etmemekte; hızlı tüketim, duygusal yüzeysellik ve 
sürekli görünürlük üretmektedir. 

 

7. SONUÇ 

Bu çalışma, fotoğraf estetiğinde “hatanın” yalnızca 
biçimsel bir tercih olmadığını; her dönemde fotoğrafın ontolojik 
statüsü, toplumsal işlevi ve gerçeklik iddiasıyla doğrudan ilişkili 
bir gösterge olduğunu ortaya koymaktadır. Analog dönemde hata, 
fotoğrafçının bedensel varlığını ve öznel tanıklığını görünür kılan 
eleştirel bir müdahale alanı olarak işlev görmekteyken; zamanla 
mahremiyet, samimiyet ve duygusal kırılganlık üretmeye yönelik 
bir estetik stratejiye dönüşmektedir. 

Dijital çağda ise hata, özellikle sosyal medya ve yapay 
zeka destekli görsel üretim pratikleriyle birlikte, köklü bir anlam 
değişimine uğramaktadır. Günümüzde bu durum, gerçeğin 
istemsiz bir izi olmaktan çıkarak, bilinçli biçimde üretilen, 
dolaşıma sokulan ve tüketilen bir estetik etki haline gelmektedir. 
Filtreler, düşük çözünürlük taklitleri ve gelişigüzel görünümler, 
analog dönemin rastlantısal kusurlarını stilize ederek yeniden 
üretmektedirler. Dolayısıyla, bu “hata”nın eleştirel potansiyelini 
zayıflatmakta ve onu algoritmik görünürlük rejimlerine uyum 
sağlayan bir görsel dile indirgemektedir. 

Plastik Sanatlar

146



 

Yapay zeka çağında ise bu dönüşüm sert bir şekilde daha 
da belirginleşmektedir. Burada hata, ne fotoğrafçının bedensel 
varlığının bir izi ne de olayın zamansal kırılmasının sonucu olarak 
ortaya çıkmaktadır; aksine Vilém Flusser’in aygıt ve program 
kavramları ışığında değerlendirildiğinde, hata artık aygıtın 
sınırlarını ihlal eden bir sapma değil, onun estetik repertuarının 
bir parçası olarak işlemektedir. (Flusser,1983) Bu dönüşüm, 
fotoğrafın hakikatle kurduğu ilişkiyi köklü biçimde 
değiştirmektedir. Analog dönemde hata, görüntünün 
“yapıldığını” ele verirken; yapay zeka çağında hata, görüntünün 
bir referansa ihtiyaç duymadığını gizleyen bir yüzeye 
dönüşmektedir. Sosyal medyada dolaşıma giren bu imgeler, 
tanıklık üretmekten çok hızlı tüketim ve sürekli görünürlük 
talebini karşılamaktadır. Bu noktadan hareketle fotoğraf, 
Barthes’ın tanımladığı anlamda izleyiciyi yaralayan 
bir punctum üretme kapasitesini giderek kaybetmektedir 
(Barthes,1981). Bir yandan fotoğraf tarihinin kusur ve rastlantı 
üzerinden gelişen eleştirel mirasına yaslanmakta; diğer yandan bu 
miras, sosyal medya ve yapay zeka tarafından stilize edilerek 
etkisizleştirilmektedir. Hatanın herkes tarafından üretilebilir ve 
dolaşıma sokulabilir duruma gelmesi, onun politik ve ontolojik 
gücünü zayıflatmaktadır. Bu nedenle “gelişigüzel” fotoğrafın, 
günümüzde yalnızca “nasıl çekildiği” değil; kimin tarafından 
üretildiği, neyin tanıklığını yaptığı ve hangi görsel rejimlere 
hizmet ettiği sorularını da gündeme getirmektedir. 

Sonuç olarak, fotoğrafın bu konudaki tarihsel gelişimine 
bakıldığında 1950 ler ve 60’llı yıllarda fotoğrafik “hata” 
izleyiciyi “fotoğrafçı o an ne hissediyordu?” sorusuna 
yöneltmekteyken, yapay zeka ve sosyal medya çağında aynı hata, 
izleyiciyi “gördüğüm şey gerçek mi yoksa yalnızca dolaşıma 
sokulmuş bir veri mi?” sorusuyla baş başa bırakmaktadır. 

 

Plastik Sanatlar

147



 

KAYNAKÇA 

Barthes, R. (1981). Camera Lucida: Reflections on photography. 
New York, NY: Hill and Wang. 

Barthes, R. (1996). Camera Lucida: Fotoğraf üzerine 
düşünceler (R. Akçakaya, Çev.). İstanbul: Altıkırkbeş 
Yayınları. (Orijinal eser 1980 yılında yayımlanmıştır). 

Baudelaire, C. (2021). Modern hayatın ressamı (A. Berktay, 
Çev.). İletişim Yayınları. (Orijinal eserin yayımlanma 
tarihi 1863). 

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve simülasyon (O. Adanır, 
Çev.). Ankara: Doğu Batı Yayınları. (Orijinal eser 1981 
yılında yayımlanmıştır). 

Berger, J., & Mohr, J. (2007). Anlatmanın bir başka biçimi (O. 
Akınhay, Çev.). İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Cotton, C. (2020). Çağdaş sanat olarak fotoğraf (E. Özbay, 
Çev.). İstanbul: Hayalperest Yayınevi. (Orijinal eser 2004 
yılında yayımlanmıştır). 

Demircan, Ö. (2023). 21. yüzyılda karşı sanat olarak 
glitch. YEDİ: Sanat, Tasarım ve Bilim Dergisi, 30, 43–56. 
https://doi.org/10.17484/yedi.1219249 

Flusser, V. (1983). Towards a philosophy of photography. 
London: Reaktion Books. 

Frank, R. (1959). The Americans (Introduction by J. Kerouac). 
New York, NY: Grove Press. 

Gezgin Foto. Robert Frank. Erişim adresi: 
https://www.gezginfoto.com.tr/tr/makale/robert-
frank.html Erişim Tarihi:17.12.2025 

Goldin, N. (1986). The ballad of sexual dependency. New York, 
NY: Aperture. 

Plastik Sanatlar

148

https://www.gezginfoto.com.tr/tr/makale/robert-frank.html
https://www.gezginfoto.com.tr/tr/makale/robert-frank.html


 

Goldin, N., & Coulthard, E. (1996). I’ll be your mirror BBC. 

Museum of Modern Art. Wolfgang Tillmans. Erişim adresi: 
https://www.moma.org/artists/8044-wolfgang-tillmans 
Erişim Tarihi:17.12.2025 

Sontag, S. (2008). Fotoğraf üzerine (O. Akınhay, Çev.). İstanbul: 
Agora Kitaplığı. (Orijinal eser 1977 yılında 
yayımlanmıştır). 

Tillmans, W. (2017). Wolfgang Tillmans: 2017. London: Tate 
Publishing. 

 

Görsel Kaynak Notları  

Fot 1-2: https://www.gezginfoto.com.tr/tr/makale/robert-
frank.html 

Fot 3: www.finarte.it/auction/photographs-milan-2023-03-
16/daido-moriyama-stray-dog-misawa Erişim 
Tarihi:19.12.2025 

Fot 4: 1000wordsmag.com/daido-moriyama-a-
retrospective/Tarihi:17.12.2025 

Fot 5–6: https://fineartmultiple.com/blog/thomas-ruff-
photography/ Erişim Tarihi:17.12.2025 

Fot 7- 8: www.moma.org/artists/8044-wolfgang-tillmans Erişim 
Tarihi:18.12.2025 

Fot9-10: www. aperture.org/editorial/nan-goldin-reflects-on-art-
addiction-and-activism/ Erişim Tarihi:18.12.2025 

Fot11-12-13: İnstagram akışı . Ekran görüntüsü 
. https://www.instagram.com Erişim Tarihi:16.12.2025 

Fot14: https://dergice.com/sosyal-medyada-gelmis-gecmis-en-
sacma-akimlar/ Erişim Tarihi:17.12.2025 

Plastik Sanatlar

149

https://www.moma.org/artists/8044-wolfgang-tillmans
https://www.gezginfoto.com.tr/tr/makale/robert-frank.html
https://www.gezginfoto.com.tr/tr/makale/robert-frank.html
http://www.finarte.it/auction/photographs-milan-2023-03-16/daido-moriyama-stray-dog-misawa
http://www.finarte.it/auction/photographs-milan-2023-03-16/daido-moriyama-stray-dog-misawa
https://fineartmultiple.com/blog/thomas-ruff-photography/
https://fineartmultiple.com/blog/thomas-ruff-photography/
http://www.moma.org/artists/8044-wolfgang-tillmans
https://www.instagram.com/
https://dergice.com/sosyal-medyada-gelmis-gecmis-en-sacma-akimlar/
https://dergice.com/sosyal-medyada-gelmis-gecmis-en-sacma-akimlar/


 
 

SÜRDÜRÜLEBİLİRLİK BAĞLAMINDA AHŞAP 
HEYKEL UYGULAMALARI: BİR KAMPÜS 

PROJESİ ÖRNEĞİ1 
 

Mustafa SEVİNÇ2 

Aslı Aslan SEVİNÇ3 

 

1. GİRİŞ  

1960 sonrası gelişen Land Art, Ekolojik Sanat gibi sanat 
olayları, doğayı temsil etmekten ziyade doğanın kendisini bir 
sanat nesnesi olarak görmüşlerdir. Doğanın sanat nesnesine 
dönüşümü sadece fiziksel bir söylemi içermez, yaşamsal bir 
durumu vurgulayarak deneyim ilkesini de kapsar. Bu yeni 
yönelime sahip sanatçılar galeri/müze gibi mekânları reddetmiş 
ve zayıf, çürüyen, dönüşen, geri dönüştürülebilir doğal 
malzemeleri ön plana çıkarmışlardır. Dolayısıyla sanat eserinin 
kalıcılığı ilkesi yerine geçici olma durumunu vurgulamışlardır. 
Sanat/doğa etkileşimindeki değişen bu bakış açıları sanatta yeni 
yönelimlerin gelişmesine imkân verirken, aynı zamanda sanat 
aracılığıyla çevreye karşı duyarlılığın ve farkındalığın artmasını 
sağlamıştır. Sanatçılar; çevre kirliliği, çevrenin tahrip edilmesi, 
atık politikaları, doğaya ve türlere saygı, biyolojik çeşitlilik, 
ekolojik denge, genetik mirasın korunması, sürdürülebilirlik gibi 
birçok temayı çalışmalarında kullanmışlardır ve toplumu bu 
kapsamda bilinçlendirmek için kararlı bir rol üstlenmişlerdir. 

 
1  Bu çalışma Erciyes Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri Birimi tarafından 

SST-2023-13206 kodlu proje ile desteklenmiştir. 
2  Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Heykel Bölümü, 

ORCID: 0000-0002-2298-0041. 
3  Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Heykel Bölümü, 

ORCID: 0000-0003-3903-397X. 

Plastik Sanatlar

150



 
 

Sanat ve sürdürülebilirlik ilişkisi hakkında Sadhbh Moore ve 
Alison Tickell şu ifadelerde bulunur:  

Sanat, çevremizdeki dünyayı tahayyül edebilen, 
etkileyebilen ve hatta belki de onu inşa edebilen bireysel 
ve kolektif deneyimlerle bir bağ kurar. Diğer bir deyişle, 
sanatın kültür üzerinde belirleyici bir etkisi vardır. Bu 
itibarla sanat, sürdürülebilir bir dünya görüşünün tam 
merkezinde yer almalıdır” (Moore ve Tickell, 2014, s. 
5). 

Sürdürülebilirlik ve ekoloji gibi kavramları merkeze alan 
sanatçılar, sanatsal üretimle doğaya karşı duyarlılığın 
arttırılmasını ve sanat aracılığıyla doğanın sürdürülebilirliğine 
katkı sağlamayı hedeflemişlerdir. Metnin ilk kısmında 
sürdürülebilirlik ve sanat ilişkisi seçilen örnekler üzerinden 
tartışılmıştır. Metnin devamında ise, bu ilişki üniversite 
yerleşkesinde yapılan ahşap heykel projesi kapsamında 
incelenmiştir. 

 

2. SANAT VE SÜRDÜRÜLEBİLİRLİK İLİŞKİSİ 

İnsan ve doğa arasındaki simbiyotik ilişki, temel hayati 
ihtiyaçların karşılanmasının ötesinde; toplumsal belleğin, estetik 
algının ve kültürel kimliğin inşasında belirleyici bir rol 
üstlenmektedir. Dolayısıyla doğa, insan için yalnızca temel 
ihtiyaçların karşılandığı bir kaynak deposu olmanın ötesinde, 
varoluşun anlamlandırıldığı bir düzlemi temsil eder. Caner 
Karavit doğa ve insan varoluşu arasındaki bu ilişkiyi şu şekilde 
ifade eder: “Yerkabuğu, insanoğluna barınma, ticaret, savunma, 
mezarlık ve tapınma için mekân işlevini üstlenirken, insanın, 
çevresini süsleme içtepisi için de olanak sağlamıştır” (Karavit, 
2008, s.10). Karavit bu sözleriyle yerkabuğunu insan hayatının 
tüm evrelerini kapsayan bir mekân olarak tanımlarken, aynı 

Plastik Sanatlar

151



 
 

zamanda onun insanın tinsel dünyası için tetikleyici bir unsur 
olduğunu vurgular.  

Modern ve sonrası dönemle beraber teknolojinin insan 
hayatını belirleyen temel bir unsura dönüşümü, doğa-insan 
ilişkisini tarihsel kökenlerinden ayırarak yeni bir düzleme 
taşırken, bu ilişkinin güncel dinamiklerle birlikte yeniden 
tanımlanmasını gerekli kılmıştır. Söz konusu dönemlerde üretim 
ve tüketim pratiklerinin kontrolsüz bir ivme kazanması, doğanın 
salt bir sömürü nesnesine indirgenmesine sebebiyet vermiştir. 
Doğa üzerindeki tahakkümün yol açtığı ekolojik bozulmalar, 
çevresel farkındalığı tetikleyerek sürdürülebilirlik politikalarının 
temel bir gereklilik olarak gündeme taşınmasını sağlamıştır. En 
yalın anlamda “(…) doğanın hayati işlevlerinin ve sunduğu 
hizmetlerin korunması” ekolojik yaklaşımın temel odak 
noktasıdır (Kroismayr, Tuitjer, Machold ve Mahon, 2025, s. 229). 
Sürdürülebilirlik ise “Gelecek nesillerin kendi ihtiyaçlarını 
karşılama yeteneğinden ödün vermeden bugünün ihtiyaçlarını 
karşılayan kalkınma”dır (Demos, 2009, s.18). Doğaya karşı 
üstlenilen bu sorumluluklar, yalnızca kaynakların ekonomik 
kullanımını kapsamakla kalmaz; aynı zamanda ekosistem 
döngülerinin sağlıklı bir şekilde sürdürülmesini ve korunmasını 
da zorunlu kılar. Bu süreçte ortaya çıkan sanat pratikleri de bu 
temel misyonu sahiplenerek, sürdürülebilirlik anlayışını ve 
ekolojik etiği üretimlerinin merkezine alır. Sue Spaid ekolojik 
sanatçılarla ilgili şunları söyler: 

Ekolojik sanatçılar sürdürülebilirlik, uyum sağlama, 
karşılıklı bağımlılık, yenilenebilir kaynaklar ve biyolojik 
çeşitlilik konularını ele alırlar, ancak yerel ekolojiyi 
dönüştürmeye çalışmazlar. Tüm ekolojik sanatçılar 
yaratıcı stratejiler kullanmaz veya doğal kaynakları 
restore etmeyi, yerel ortamları istikrara kavuşturmayı, 
yeniyi değerlendirmeyi veya insanları potansiyel olarak 
çatışmacı koşullara karşı uyarmayı amaçlamazlar 
(Spaid, 2002, s.12).  

Plastik Sanatlar

152



 
 

S. J. Kagan ise çevresel problemlerle yüzleşerek projeler 
üreten sanatçıların onarım ve iyileştirme çalışmaları yaptığı gibi 
aynı zamanda toplumu bilgilendirdiklerini, sürdürülebilirlik için 
yaratıcı önerilerde bulunduğunu belirtir (Kagan, 2014, s.1). Bu 
bağlamda Kagan sürdürülebilirliği temel alan sanatçılar için, 
doğrudan sanat alanına ait olmayan sanat dışı misyonları da 
üstlendiklerini vurgular. Sanatçıların sergilediği bu tavır, üretim 
stratejilerine de yansır ve ekolojik dengeyi bozmayan 
disiplinlerarası yaklaşımlar geliştirmelerine aracılık eder. Doğal 
kaynakları tüketmek yerine geri dönüştürülmüş ya da kurtarılmış 
malzemeleri tercih eden sanatçılar, çalışmalarında biyolojik 
olarak çözünebilen materyalleri tercih eder ve ekosisteme zarar 
vermeyen yöntemleri kullanırlar. Ağır kimyasallardan ve toksik 
maddelerden kaçınarak ekolojik bir duyarlılığı ortaya koyan 
sanatçılar, yapıtları aracılığıyla bireysel farkındalıklarını 
toplumsal bir yapıya taşır ve sürdürülebilirlik bilincine katkı 
sağlarlar. 

1990'ların sonundan itibaren çağdaş sanat dünyasında 
küratörler ve yazarlar sürdürülebilirliğin sanatla ilişkisini ve 
farklı boyutlarını tartışmaya başlamışlardır. “Yeşilin Ötesinde: 
Sürdürülebilir Bir Sanata Doğru” (2005) sergisinin küratörü 
Stephanie Smith, sergi kataloğunda sürdürülebilir tasarımın 
çevresel, sosyal, ekonomik ve estetik kaygıları dengeleyen bir 
yaklaşımla, gündelik hayatımızı dönüştürme potansiyeline sahip 
olduğunu belirtir. Sürdürülebilir tasarımların ekoloji merkezli 
anlayışlara göre daha kapsamlı olduğunu söyleyerek, şu 
ifadelerde bulunur:  

Ortaya çıkmakta olan bu strateji, kaynakların sorumlu ve 
adil kullanımını vurgular; çevresel adalet ile sosyal 
adalet arasında bir bağ kurar. Bunu yaparak, daha dar bir 
eko-merkezli veya “yeşil” yaklaşıma odaklanan önceki 
nesil anlayışların ötesine geçer. Henüz yeni filizlenen bir 
hareket olsa da bu bütüncül (holistik), etik, pragmatik ve 

Plastik Sanatlar

153



 
 

son derece yaratıcı yöntem; tasarımı ilerici amaçlara 
doğru yeniden yönlendirme potansiyeline sahiptir 
(Smith, 2005, s. 13).  

Sürdürülebilirlik, kültür ve sanat arasındaki ilişkileri ele 
alan Hildegard Kurt ise, “sürdürülebilirliğin estetiği” kavramını 
ortaya atarak bunu “estetik sorulara yönelik yeni bir hassasiyet” 
olarak tanımlamaktadır (Kagan, 2013, s. 346). Kurt 
sürdürülebilirliğin estetik kriterlerini şu şekilde sıralar:  

Az olanın formlarını aramak, ancak aynı zamanda doğa 
dostu bir zenginliğin/bolluğun formlarını da keşfetmek. 
Kültürel çeşitlilik yaratmak. İnsanları yeni bir zaman 
kültürüne ve çevreye saygılı mekân planlama 
biçimlerine karşı duyarlı hale getirmek. Duyusal 
farkındalığa ve estetik yetkinliğe üretken ve yapıcı bir 
güç atfetmek; bu gücü yaşamı destekleyen geleceklerin 
tasarımı için kullanmak. Kültürümüzdeki ‘unutulmuş 
doğaya’ ışık tutmak. Adalet, katılım ve topluluk 
bağlamında sosyal boyutu bu temele dahil etmek; zira 
sürdürülebilirliğin estetiği her zaman aynı zamanda bir 
katılım estetiği olacaktır (Kagan, 2013, s. 346). 

Sanat ve sürdürülebilirlik kavramları, özellikle malzeme 
seçimi ve üretim süreçlerinin çevresel etkisi bağlamında, 
günümüzün en önemli tartışma konularından birini 
oluşturmaktadır. Bu çerçevede sanatçılar, insan kaynaklı karbon 
ayak izini en aza indirgeyen, doğal ve geçici malzemeleri tercih 
eder. Heykel alanında kullanılan malzemelerden biri olan 
ahşabın; doğal, yaşamsal ve geçici özellikler barındırması, onu 
sürdürülebilirlik ilkesine uygun bir malzeme haline getirir. Bu 
uygunluk sadece ahşap malzemenin söz edilen özellikleriyle ilgili 
değil, aynı zamanda temin edildiği kaynağına, işlenme biçimine 
ve sanatçının malzemeye yönelik tutumuyla da bağlantılıdır. 
Geleneksel insan merkezli bakış açısını reddeden; insan-doğa 
diyalektiğini bütüncül bir perspektifle savunan ve doğayı estetik 
bir temsil nesnesinden ziyade yaşayan bir özne olarak kurgulayan 

Plastik Sanatlar

154



 
 

sanatçıların yönelimleri, çağdaş sanat ortamında belirgin bir 
eğilim oluşturmaktadır. Giuseppe Penone, Andy Goldsworthy ve 
Alison Crowther gibi sanatçıların eserleri, ortaya çıkan bu genel 
yönelimi anlamamıza aracılık eder.  

Eserlerinde toprak, taş, ahşap gibi doğal malzemeleri 
kullanan Giuseppe Penone, endüstriyel topluma ve sanatın 
ticarileşmesine karşı bir duruş sergiler. Penone, çalışmalarında 
ağacı geleneksel anlamda şekillendirmek yerine onun 
zamansallığı üzerine yoğunlaşır. Sanatçı eserlerinde ağacın doğal 
büyüme süreçlerini, sahip olduğu enerjiyi açığa çıkarmayı 
hedefler. Penone’nin bu tavrı onun ağacın kendisine duyduğu 
saygıdan kaynaklanır. Penone; “Bana göre bir ağaç... mükemmel 
bir heykeldir” der (“Galleries Now”, 2025). 

Giuseppe Penone’nin 1968 yılında başlattığı “Continuerà 
a crescere tranne che in quel punto” (O nokta hariç her yerde 
büyümeye devam edecek) adlı yapıtı zaman ve insan müdahalesi 
arasındaki ilişkiyi ele alır (Görsel 1). Eser, sanatçının kendi 
elinden kalıplanmış bir bronz elin, genç bir ağaç fidanının 
gövdesine kenetlenmesinden oluşur. Zaman geçtikçe ağaç büyür, 
kalınlaşır ve bronz elin etrafını sararak onu gövdesinin içine 
hapseder. Eserin sanatçının müdahalesinden sonra ağacın 
büyümesiyle sürekli değişen görünümü, bir nevi sanatçı rolünü 
doğaya yükler. Yavaş ilerleyen bu süreç sadece biçimsel 
dönüşüme işaret etmez, geçen zamanın nesnel kaydını gösterir ve 
eser böylelikle insan/doğa diyaloğunu vurgulayan bir hafıza 
nesnesine dönüşür. Penone’nin ağacı olduğu gibi kabul etmesi, 
onun içindeki yaşam gücüne ve barındırdığı hafızaya saygı 
duyması, sanatçının doğaya karşı duyduğu etik sorumluluğun 
kanıtıdır. Penone, insanın doğa üzerindeki egemenliğini 
reddederek, insanı doğanın bir parçası, onunla değişen ve 
dönüşen bir öğe olarak konumlandırır. Sanatçının sahip olduğu 
bu yönelimler onun eserlerini sürdürülebilirlik anlayışıyla 
bağlantılı kılar. 

Plastik Sanatlar

155



 
 

 
Görsel 1. Giuseppe Penone, “Continuerà a crescere tranne che in 

quel punto”, 1968–2003  

Guiseppe Penone’ye benzer bir biçimde Andy 
Goldsworthy de doğaya karşı hassas bir tutum sergiler. Eserlerini, 
doğadan ödünç aldığı doğal malzemeleri basit biçimde ve geçici 
olarak bir araya getirerek oluşturur. Goldsworthy çalışmalarını 
gerçekleştirmek için ağaçları kesmez, o bunun yerine fırtınalarla 
devrilmiş dallardan, nehirlere sürüklenmiş kütüklerden, yere 
düşmüş yapraklardan yararlanır. Doğal buluntu malzemelerden 
oluşan eserleri rüzgâr, yağmur, kar veya gelgit gibi süreçlerin 
etkisiyle yavaşça bozulur ve yok olur. 

Andy Goldsworthy’nin 1983 tarihli “Red Leaf Patch” 
(Kırmızı Yaprak Yaması) adlı çalışması, sürdürülebilir sanat 
anlayışına örnek olarak gösterilebilir (Görsel 2). Goldsworthy, bu 
çalışmasında yalnızca yapıtı oluşturduğu bölgedeki yere düşmüş 
olan vişne veya akçaağaç yapraklarını kullanır. Sanatçı, 
yaprakları birbirine tutturmak için kimyasal yapıştırıcılar yerine 
sadece kendi tükürüğünden veya sudan yararlanır. Goldsworthy 
bu eseri oluşturmak için başka bir alandan malzeme getirmez ve 
endüstriyel imkanlardan yararlanmaz. Yaprakların zayıf ve geçici 
şekilde bir araya getirilmesiyle, doğal süreçlere dayanıklı 
olmayan bir yapı olarak tasarlanan bu yapıt zaman içinde çürür, 
bozulur ve arkasında insana ait hiçbir karbon ayak izi bırakmadan 

Plastik Sanatlar

156



 
 

doğa içinde kaybolur. Goldsworthy çalışmalarıyla ilgili şu 
ifadelerde bulunur: “Bir kaya üzerindeki yaprak veya buz olsun, 
tüm çalışmalarımda olduğu gibi, nesnelerin yüzeydeki 
görünüşlerinin altına inmeye çalışıyorum” (Goldsworthy, 1990, 
s. 3). 

 

Görsel 2. Andy Goldsworthy, “Red Leaf Patch”, 1983 

Doğaya yönelik hassas tutumla çalışmalarını üreten 
sanatçılardan birisi de Alison Crowther’dır. Sanatçı ahşabı sadece 
bir malzeme olarak görmez, onun yaşamsal yönünü göz önünde 
bulundurur. Crowther çalışmalarında, sürdürülebilir orman 
yönetiminden aldığı meşe ağaçlarını kullanır. Sanatçı, ahşap 
malzemenin ham ve girintili yapısını koruyarak geleneksel el 
oymacılığı teknikleriyle çalışmalarını üretir. Crowther, ahşabın 
yaşlanma, çatlama ve hava koşullarıyla incelme gibi fiziksel 
değişimlerini birer “deformasyon” olarak değil, yapıtın 
karakterini zenginleştiren estetik bir süreç olarak görür (“Alison 
Crowther”, 2020). 

Alison Crowther’ın 2022 yılında “RHS Chelsea Çiçek 
Gösterisi” kapsamında oluşturulan “Place2Be Yarını Güvence 
Altına Alma Bahçesi” için tasarladığı oturma elemanları 

Plastik Sanatlar

157



 
 

sürdürülebilir sanatın sosyal, çevresel ve etik boyutlarını 
birleştiren işlevsel bir çalışmadır (Görsel 3). Bu oturma 
alanlarının alışıla gelmişin dışındaki, kıvrımlı ve kucaklayıcı 
formu, Viking İlköğretim Okulu öğrencilerinden birinin oyun 
hamuruyla yaptığı puf koltuk tasarımından ilham alınarak 
yaratılmıştır. Bu koltuklar, çocukların kendilerini güvende 
hissetmelerini, kıvrılıp oturabilmelerini ve rehberlerle rahatça 
iletişim kurabilmelerini sağlayacak “güvenli bir liman” gibidir 
(“Rhs Org”, t.y.; “Gardens Illustrated”, t.y.). Sanatçı bu 
tasarımlarıyla sürdürülebilirliği, teknik bir zorunluluk 
sınırlarından çıkarıp; çocuk ruh sağlığını iyileştirme ve doğayla 
bütünleşme amacı güden etik bir misyona dönüştürür. 

 

Görsel 3. Alison Crowther, “Place2Be Oturma Alanları”, 2022 

Penone, Goldsworthy ve Crowther gibi sanatçıların 
pratikleri; doğayı tahakküm altına alınacak bir nesne değil, estetik 
ve etik bir diyalog ortağı olarak konumlandırır. Bu sanatçılar, 
seçtikleri sürdürülebilir materyaller ve doğaya saygılı üretim 
yöntemleriyle, sanatın sadece görsel bir deneyim değil, aynı 
zamanda ekolojik bir onarım ve bellek aktarım aracı olduğunu 
kanıtlamaktadır. İncelenen bu yaklaşımlar, malzemenin kendi 
döngüsüne (doğum, büyüme, kuruma ve geri dönüşüm) müdahale 

Plastik Sanatlar

158



 
 

etmek yerine, bu süreci yapıtın bir parçası haline getirmenin 
önemini vurgular. 

 

3. KAMUSAL ALANDA/KAMPÜSTE SANAT: 
SÜRDÜRÜLEBİLİR DOĞA, MEKÂN VE 
BELLEK 

Kamusal sanat anlayışı, müze ve galeri gibi steril 
mekânlardan çıkarak, sanatı toplumdaki her bireyin erişebileceği 
bir ortama taşır. Bunun yanı sıra kamusal alanda yer alan sanat 
eserleri o mekânı “yer” haline getiren en önemli unsurlardandır. 
Marc Augé’ye göre bir mekânın “yer” vasfı kazanması; onun 
tarihsel bir derinliğe sahip olması, kimlik sunması ve bireyler 
arasında ilişkisel bir bağ kurmasıyla mümkündür (Augé, 1995, s. 
77). Başka bir ifadeyle bir mekânın geçmişin yaşamsal izlerini 
taşıması, bireylerde aidiyet hissi uyandırması ve insanların 
birbiriyle etkileşime girmesini mümkün kılması o mekânı yer 
haline getirir. Kamusal alanlarda yer alan çalışmalar sahip 
oldukları zamansal içerimle hem toplumsal belleğin oluşumuna 
katkı sağlarlar hem de mekâna aidiyet duygusu geliştirirler. 
Böylelikle toplumsal bir diyalog alanı oluşmasına aracılık 
ederler. Kamusal alanda yer alan sanat eserleri nesneye yönelik 
biçimsel bir kurguyu ifade etmekten öte yer aldıkları mekânın 
anlamını ve fiziksel yönünü doğrudan etkilerler. Dolayısıyla 
kamusal alana yönelik tasarlanan hem geleneksel anıt 
uygulamalarında hem de güncel sanat pratiklerinde sanat 
nesnesinin yorumlanmasında mekân önemli bir bileşendir. 
Miwon Kwon mekâna özgü üretilen sanat çalışmalarının 
bulunduğu mekânın özelliklerine göre biçimlenerek o alanla 
ayrılmaz bir bütün oluşturduğunu belirtir. Kwon ayrıca sanat 
çalışmalarının, ancak izleyicinin o mekândaki varlığı ve kurduğu 
duyusal temas sayesinde gerçek anlamda tamamlanmış 
sayılacağını ekler (Kwon, 2002, s. 11-12). Kamusal sanat 

Plastik Sanatlar

159



 
 

uygulamaları mekâna ait bir hafıza modeli oluşturur. Dolayısıyla 
kamusal sanat, mekanları toplumsal bir “yer” haline getirerek, 
onları kimlikli kılma ve ilişkisel yaşam alanlarına dönüştürme 
potansiyeline sahiptir. Sanatın mekâna yönelik bu “canlandırıcı” 
etkisi, Pierre Nora’nın hafıza tanımıyla doğrudan örtüşür. 
Nora’ya göre; “Hafıza hayattır; onun adına kurulmuş yaşayan 
toplumlar tarafından taşınır. Sürekli bir evrim halindedir; 
hatırlama ve unutma diyalektiğine açıktır... uzun süre uykuda 
kalmaya ve periyodik olarak yeniden canlandırılmaya müsaittir” 
(Nora, 1989, s. 8). Bu bağlamda kamusal sanat eseri, Nora'nın 
bahsettiği o “uykuda olan” toplumsal belleği periyodik olarak 
uyandıran bir katalizör görevi görür.  

Kamusal sanatın mekânı dönüştürücü etkisi, akademik ve 
sosyal yaşamın kesiştiği üniversite kampüslerinde farklı bir 
şekilde görünürlük kazanır. Üniversite kampüsleri, bilginin 
sadece sınıflarda değil, mekânsal deneyimlerle de üretildiği, 
kültürel etkileşimin ve toplumsal farkındalığın inşa edildiği 
kamusal alanlardır. Bu bağlamda kamusal sanatın mekânı “yer”e 
dönüştürme ve insanlar arasında “diyalog” oluşturma işlevi, 
kurumsal kimlik ile bireysel aidiyetin kesiştiği kampüs sınırları 
içerisinde yeniden anlamlandırılır. Kampüste hayata geçen sanat 
uygulamaları; öğrenci, akademisyen ve çalışanların günlük 
yaşantısını, estetik algısını ve ekolojik bilincini doğrudan etkiler.  

 “Kamusal Alanda/Kampüste Sanat: Sürdürülebilir 
Doğa/Mekân/Bellek” adlı proje, Erciyes Üniversitesi kampüs 
alanına uygulanan sanat eserleri aracılığıyla; kampüsün mekânsal 
kimliğine ve hafızasına, çevresel duyarlılığa, estetik deneyime 
katkı sağlamayı amaçlamıştır. 2023-2025 yılları arasında 
gerçekleştirilen projenin ekibinde Dr.Öğr.Üyesi Mustafa Sevinç 
(yürütücü), Dr.Öğr.Üyesi Aslı Aslan Sevinç (araştırmacı), 
Öğr.Gör. Ismayıl Hüseynov (araştırmacı) ve Öğr.Gör. Recep 
Özer (araştırmacı) yer almıştır. Proje kapsamında Erciyes 
Üniversitesi Kampüsü Tıp Fakültesi Dekanlık Binası ile Gevher 

Plastik Sanatlar

160



 
 

Nesibe Tıp Derslikleri arasında bulunan yedi adet kurumuş Batı 
Ladin cinsi ağaç, tasarımları gerçekleştirmek için kullanılmıştır 
(Görsel 4). Projenin ilk etabında bahse konu olan alandaki 
ağaçların kurumuş oldukları ve proje kapsamında 
değerlendirilebileceği Erciyes Üniversitesi Park Bahçeler Birimi 
tarafından tespit edilmiş ve bu bağlamda gerekli izinler alınmıştır. 
Tespit edilen ağaçlar proje kapsamında iki adet ahşap çalıştayında 
değerlendirilmiştir. 

 

Görsel 4. Proje alanında yer alan kurumuş ağaçlar 

 İlk çalıştayda seçilen kurumuş dört adet ağaç, kökleri 
sökülmeden ve bulundukları yerlerde ahşap heykel teknikleri 
kullanılarak biçimlendirilmiştir. Bu çalıştayda mekânın kimliği, 
ekolojik hayat, sürdürülebilir doğa, sıfır atık vb. temalar üzerinden 
eserler ortaya konmuştur. Mekâna özel tasarım ön planda 
tutularak, kurumuş ağaçların sanat bağlamıyla yeniden 
yaşamsallık kazanması hedeflenmiştir. 

Mustafa Sevinç’in “Kadüse” isimli çalışması, Tıp 
Fakültesi kimliğiyle örtüşen tasarımı sayesinde çok katmanlı bir 
okuma sunar (Görsel 5). Kökeni mitolojiye dayanan Kadüse, 
günümüzde tıbbın sembolü olarak kabul edilir. Bu sembol; şifa 
ve hastalık gibi zıt kutupları ve bu kutuplar arasındaki uzlaşmayı 
temsil eder. Sembolün barındırdığı bu karşıtlıklar, hastalık 

Plastik Sanatlar

161



 
 

sebebiyle kurumuş bir ağaca yontulan Kadüse formuyla yeniden 
somutlaşır. Çalışma; ölüm, yaşam, hastalık ve şifa döngülerine 
gönderme yaparak, kampüs belleğinden silinmek üzere olan 
kurumuş bir ağaca sanat yoluyla yeniden yaşamsallık 
kazandırmayı amaçlar. 

 

 
Görsel 5. Mustafa Sevinç, “Kadüse”, 2023. Ahşap Heykel Çalıştayı I. 

Doğaya duyarlılıktan hareket ederek ortaya çıkan 
tasarımlar aynı zamanda kampüs içindeki yaban hayatının 
gelişimine ve korunmasına da katkı sağlamayı hedeflemiştir. Aslı 
Aslan Sevinç’in “Yuva” isimli çalışması kampüs ekosistemini 
koruma amacı güden bir yaklaşıma sahiptir (Görsel 6). Kurumuş 
bir ağacın üzerine yontulan kuş evi, eserin zamanla yaşayan bir 
ekosisteme dönüşmesini amaçlar. Bu müdahale, ölü bir ağaç 

Plastik Sanatlar

162



 
 

gövdesini canlıların yeniden yaşam bulduğu bir “yuva” haline 
getirerek sanata ekolojik bir misyon yükler. 

 
Görsel 6. Aslı Aslan Sevinç, “Yuva”, 2023. Ahşap Heykel Çalıştayı I. 

İsmayıl Hüseynov’un “İsimsiz” adlı çalışması, 
tekerlekler, koçbaşı ve gelengi figüründen oluşmaktadır (Görsel 
7). Tekerleğin temsil ettiği süreklilik ve ilerleme fikri, koç başının 
simgelediği güç ve kararlılıkla birleşerek öğrencilerin akademik 
yolculuklarında karşılaştıkları engelleri yıkma azmini, ilerleme 
düşüncesini simgeleyen bir metafora dönüşmüştür. Ayrıca 
Erciyes Üniversitesi ekosisteminin simgesi haline gelen gelengi 
figürünü çalışmasında kullanan Hüseynov, kampüs 
biyoçeşitliliğine dikkat çekerek ekolojik bir yaklaşım sergiler. 
Recep Özer ise, “İsimsiz” adlı çalışmasında dilimlere ayırdığı 
ağacın iç katmanlarını açığa çıkarır (Görsel 8). Bu dilimler 
sayesinde görünürlük kazanan ağacın yaş halkaları, ağacın 

Plastik Sanatlar

163



 
 

kampüs tarihindeki tanıklığını da ortaya çıkarır. Özer’in çalışması 
doğaya ait zamanın imgesini yakalamaya çalışır.   

 
Görsel 7. İsmayıl Hüseynov, “İsimsiz”, 2023. Ahşap Heykel Çalıştayı I. 

 

 

Görsel 8. Recep Özer, “İsimsiz”, 2023. Ahşap Heykel Çalıştayı I. 

Plastik Sanatlar

164



 
 

İlk çalıştayda yerinden sökülmeden ve doğa özgünlüğü 
bozulmadan dönüştürülen kurumuş ağaçlar, hem çevresel 
duyarlılığa sanat aracılığıyla dikkat çekmiş hem de sürdürülebilir 
kampüs modeli için örnek teşkil etmiştir. İkinci çalıştayda ise 
üretilen çalışmalar, sosyal bir etkileşimi tetiklemek üzere 
işlevsellik özelliği ön planda tutularak üretilmiştir (Görsel 9-10-
11). Bu amaç doğrultusunda üç adet kurumuş ağaç oturma 
elemanı fonksiyonuna sahip tasarımlara yönelik kullanılmıştır.  
İşlevsel birimler, estetik deneyime aracılık etmesinin yanı sıra 
kampüs bireyleri arasındaki etkileşimi desteklemiş ve hedeflenen 
bölgenin sosyal kullanımına katkı sağlamıştır. İki farklı 
çalıştayda üretilen eserler aracılığıyla dönüştürülen alan bir nevi 
açık hava müzesi kimliği kazanmıştır. Estetik bir yaklaşım 
aracılığıyla dönüştürülen bu alan, doğa-sanat ilişkisinin 
sorgulanmasına ve bu ilişkinin gündelik hayatta/kamusal alanda 
deneyimlenmesine aracılık etmiştir.  

 

Görsel 9. Mustafa Sevinç, “Kayık”, 2024. Ahşap Heykel Çalıştayı II 

Plastik Sanatlar

165



 
 

Görsel 10. Aslı Aslan Sevinç, “Open House”, 2024. Ahşap Heykel 
Çalıştayı II. 

 

 

Görsel 11. İsmayıl Hüseynov, “İsimsiz”, 2024. Ahşap Heykel Çalıştayı II. 

 

 

Plastik Sanatlar

166



 
 

4. SONUÇ 

1960'lı yıllardan itibaren sanat ortamında yeniden 
tanımlanan doğa algısı, güncel ekolojik sorunların yarattığı 
küresel hassasiyetle birlikte radikal bir dönüşüm geçirmiştir. Bu 
süreç, sürdürülebilirlik ilkelerini sanatsal pratiklerin temel bir 
unsuru haline getirmiştir. Ekoloji, sürdürülebilirlik gibi 
söylemleri yaratım süreçlerinin merkezine alan sanatçılar; 
doğadaki sanatsal ifade arayışlarını farklı disiplinlerin uzmanlık 
alanlarıyla sentezlemişler ve doğadaki atıl ya da ölü maddeleri 
sanatsal müdahaleleriyle dönüştürmüşlerdir. Sanatçılar, doğaya 
karşı hassas bir tutum sergileyen bireysel yönelimlerini, eserleri 
aracılığıyla toplumsal boyuta taşımışlar ve toplumsal 
farkındalığın gelişimine katkı sağlamışlardır. 

“Kamusal Alanda/Kampüste Sanat: Sürdürülebilir 
Doğa/Mekân/Bellek” başlıklı proje; Erciyes Üniversitesi 
kampüsü içerisinde sanat aracılığıyla çevre bilincinin 
gelişmesine, doğal özgünlüğün/ekolojik hayatın korunmasına, 
atık yönetimine ve çevresel sürdürülebilirlik politikalarına katkı 
sağlamayı hedeflemiştir. Proje kapsamında düzenlenen 
çalıştaylarda üretilen eserler, yer aldıkları alanı kamusal bir sergi 
mekânına dönüştürerek, kampüs yaşamında estetik bir deneyim 
oluşmasını sağlamıştır. Mekânın dinamiklerine yönelik 
düşünülen bu eserler; sahip oldukları geçmiş/şimdi/gelecek 
içerimleriyle kampüsün hafızayla yeniden anlamlandırılmasına 
aracılık etmiştir. Böylelikle proje, hem geçmişteki mekânsal 
öğelere yönelik bir anımsama sağlamış hem de dönüştüğü yeni 
haliyle bu belleğin geleceğe aktarılmasını mümkün kılmıştır. 
Üretilen eserler, hafızanın korunmasını ve sürdürülmesini 
sağlayarak, bulundukları alanı adeta bir bellek mekânı haline 
getirmiştir. 

 

 

Plastik Sanatlar

167



 
 

KAYNAKÇA  

Alison Crowther, (2020). Alison Crowther. Erişim adresi: 
https://www.alisoncrowther.com/about 

Auge, M. (1995). Non-places: Introduction to an Anthropology 
of Supermodemity, (J. Howe Çev.), Verso 

Demos, T. J. (2009). The Politics of Sustainability: Contemporary 
Art and Ecology, Radical Nature: Art and Architecture for 
a Changing Planet 1969–2009, 16-30, Barbican Art 
Gallery 

Galleries Now, (2025). Giuseppe Penone: Thoughts in the Roots 
Erişim adresi: https://www.galleriesnow.net/giuseppe-
penone/ 

Gardens Illustrated, (t.y.). Sanctuary gardens at Chelsea Flower 
Show 2022. Erişim adresi: 
https://www.gardensillustrated.com/chelsea/sanctuary-
gardens-chelsea-2022 

Goldsworthy, A. (1990). Andy Goldsworthy: A Collaboration 
with Nature. New York: Abrams. 

Karavit, C. (2008). Doğadaki İz: Yeryüzü Sanatı. Telos 
Yayıncılık. 

Kagan, S. J. (2014). The Practice of Ecological Art. 
https://www.researchgate.net/publication/274719395_The
_practice_of_ecological_art     

Kagan, S. (2013). Art and Sustainability Connecting Patterns 
for a Culture of Complexity, Transcript Verlag. 

Kroismayr, S., Tuitjer, G., Machold, I. ve Mahon, M. (2025). Arts 
and Culture For a Sustainable Future in Rural Areas, 
European Countryside, 17(2), 228-233. DOI: 
10.2478/euco-2025-0013. 

Plastik Sanatlar

168

https://www.alisoncrowther.com/about
https://www.galleriesnow.net/giuseppe-penone/
https://www.galleriesnow.net/giuseppe-penone/
https://www.gardensillustrated.com/chelsea/sanctuary-gardens-chelsea-2022
https://www.gardensillustrated.com/chelsea/sanctuary-gardens-chelsea-2022


 
 

Kwon, M. (2002). One Place After Another: Site-Specific Art and 
Locational Identity, The MIT Press. 

Moore, S. ve Tickell, A. (2014). The Arts And Environmental 
Sustainability: An İnternational Overview, D’Art Topics 
in Arts Policy, No. 34b, Julie’s Bicycle and the 
International Federation of Arts Councils and Culture 
Agencies, Sydney. 

Nora, P. (1989). Between Memory and History: Les Lieux de 
Mémoire, Representations, 26, 7-24. 

Rhs Org, (t.y.). The Place2Be Securing Tomorrow Garden. 
Erişim adresi: https://www.rhs.org.uk/shows-events/rhs-
chelsea-flower-show/history/2022/gardens/the-place2be-
securing-tomorrow-garden 

Smith, S. (2005). Beyond Green: Toward a Sustainable Art. 
[Katalog]. Smart Museum of Art. 

Spaid, S. (2002). Ecovention Current Art to Transform Ecologies. 
Contemporary Arts Center. 

Görsel 1. Erişim: 06.09.2025 https://shorturl.at/x8NaM 

Görsel 2. Erişim: 08.09.2025 https://shorturl.at/y61Rr 

Görsel 3. Erişim: 15.09.2025 https://shorturl.at/hVaDn 

Görsel 4-11. Kaynak: Mustafa Sevinç kişisel arşiv 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

169

https://shorturl.at/x8NaM
https://shorturl.at/y61Rr
https://shorturl.at/hVaDn


MATERYALİTE, MEKÂN VE ALGI: ÇAĞDAŞ 
ENSTALASYON SANATINDA MALZEMENİN 

ROLÜ 
 

Sibel TİMUR1 

Tolga GÜROCAK2 

 

1. GİRİŞ 

20. yüzyılın ortasından itibaren sanat dünyasında yaşanan 
köklü dönüşümler, modernizmin katı biçimsel ve nesne merkezli 
yaklaşımlarına karşı gelişen yeni sanat akımlarının etkisiyle 
şekillenmiştir. Minimalizm, Kavramsal Sanat, Fluxus, Arte 
Povera, Performans Sanatı ve daha sonra Yeni Medya Sanatı gibi 
akımlar, sanat nesnesinin geleneksel konumunu sorgulayarak, 
malzemenin anlamını, işlevini ve izleyiciyle kurduğu ilişkiyi 
yeniden tanımlamıştır Modernizmin biçimsel ve nesne merkezli 
yaklaşımına karşı gelişen bu akımların temelinde, sanatın 
anlamının ve işlevinin yeniden sorgulanması yatmaktadır. 1960’lı 
yıllardan itibaren plastik sanatlarda ve sanat ortamında yaşanan 
büyük değişim, sanatın nesneyle arasındaki bağın zayıflamasına, 
düşünce ve anlamın ön plana çıkmasına sebep olmuştur. 
Kavramsal sanat, bu dönüşümün en belirgin örneklerinden biri 
olarak, sanat için önemli olanın nesne değil, düşünce olduğunu 
savunmuş ve estetik kaygıların yerini felsefi kavramlara 
bırakmasını sağlamıştır. Bu bağlamda, kavramsal sanatın 
temelinde, sanat nesnesinin anlamla kurduğu ilişki ve bu ilişkinin 

 
1  Arş.Gör. Dr, Afyon Kocatepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Temel Eğitim 

Bölümü, ORCID: 0000-0002-0067-3489. 
2  Dr.Öğr. Üyesi, Afyon Kocatepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sinema ve 

Televizyon Bölümü, ORCID: 0000-0002-5284-8447. 

Plastik Sanatlar

170



modernist ve postmodernist sanat algıları çerçevesinde yeniden 
değerlendirilmesi yer almaktadır (Samsun, 2021). Bu süreçte, 
sanat nesnesi yalnızca sonuç odaklı bir üretim olmaktan çıkmış; 
süreç, mekân, düşünce ve deneyim odaklı bir estetik anlayışın 
hâkimiyet kazandığı bir ortama evrilmiştir. Özellikle enstalasyon 
sanatı, malzemenin mekânla ve izleyiciyle kurduğu etkileşim 
üzerinden yeni bir estetik yaklaşım ortaya koyarak, sanat 
nesnesini “tekil bir obje” olmaktan çıkarıp mekânsal bir bütünlük, 
deneyimsel bir bağlam ve çokduyulu bir ortam olarak ele almıştır. 

Çağdaş enstalasyon sanatıyla birlikte, sanatın nesne, 
mekân, algı ve malzeme ile ilişkisini kökten dönüştüren bir 
anlayış ortaya çıkmıştır. Bu yeni anlayış ile, sanatçı geleneksel 
malzemelerin ötesine geçerek; ışık, ses, hava, su buharı, tekstil, 
geri dönüştürülmüş nesneler, video projeksiyonu, dijital veri, 
canlı varlıklar, dokunsal yüzeyler gibi geleneksel olmayan 
malzemelerin bir araya toplanmasını sağlayarak, mekânı bir 
düşünce ve algı merkezine dönüştürür. Bu dönüşüm, özellikle 
materyalite ve yeni materyalizm tartışmalarının sanat kuramına 
dahil olmasıyla birlikte, sanat eserinin yalnızca bir temsil veya 
anlam taşıyıcısı olmanın çok ötesinde, maddesel varlığı ve 
mekânsal ilişkileriyle izleyiciyle doğrudan bir etkileşim 
kurmasını sağlamıştır. Bu bağlamda, Jane Bennett’in canlı madde 
(vibrant metter), Graham Harman’ın nesne yönelimli ontolojisi 
(object-oriented ontology) ve Bruno Latour’un aktör-ağ teorisi 
gibi çağdaş kuramsal yaklaşımlar, enstalasyon sanatının 
materyalite, mekân ve algı ile kurduğu ilişkileri anlamak için 
önemli teorik çerçeveler sunmaktadır. Bu çeşitlilik sonucunda, 
sanat görsel bir deneyim olmanın ötesine geçerek, izleyiciyle çok 
katmanlı bir iletişim kurulmasını sağlar.  

Çağdaş enstalasyon sanatında malzemenin, mekânın ve 
izleyici algısının nasıl dönüştüğünü anlamayı sağlayan bu teorik 
çerçeve ekseninde, Olafur Eliasson, Ann Veronica Jahnssens, 
Carsten Höller, Chiharu Shiota, Yayoi Kusama ve Ann 

Plastik Sanatlar

171



Hamilton’un sanat anlayışları, malzeme ve mekânın ilişkisini 
izleyici etkileşimli ve deneyimsel yapılar üzerinden 
sorgulamaları örnek olarak değerlendirilmiştir.  

 

2. YENİ MATERYALİZM VE ÇAĞDAŞ 
ENSTALASYON SANATINDA NESNE 

20. yüzyıl öncesinde sanat eserinin değeri çoğunlukla 
kullanılan malzemenin teknik ustalığı ve işçiliği üzerinden değer 
bulmuştur. Ancak modernizmle birlikte, özellikle Duchamp’ın 
“hazır nesne” (readymade) anlayışı, malzeme kavramını köklü 
biçimde dönüştürerek gündelik nesnelerin de sanat eseri olarak 
ele alınabileceğini ortaya koymuştur. 20. yüzyılın ikinci 
yarısından itibaren felsefi düşüncede yaşanan dönüşümler, 
malzemenin çağdaş sanattaki konumunun yeniden 
sorgulanmasını zorunlu kılmıştır. Modernizmin rasyonel ve biçim 
merkezli yaklaşımına karşı gelişen postmodern ve post-yapısalcı 
düşünceler, insan-merkezci ve temsil odaklı sanat anlayışlarını 
eleştirerek, malzemenin ontolojik statüsünü tartışmaya açmıştır. 
Bu süreçte ortaya çıkan nesne ve malzeme odaklı çağdaş 
kuramsal yaklaşımlar, enstalasyon sanatında malzeme, mekân ve 
izleyici arasındaki ilişkinin yeniden tanımlanmasına zemin 
hazırlamıştır. 

Bu çağdaş kuramlardan birisi Jane Bennett’in 1990’lardan 
itibaren ortaya çıkan ve malzemenin pasif bir “madde” olduğu 
yönündeki modernist düşünceyi sorgulayan yeni materyalizm 
yaklaşımıdır. Buna göre: malzeme, insan ile aynı ontolojik 
düzlemde “eyleyici” bir varlıktır. Sanat bağlamında bu yaklaşım, 
malzemeyi yalnızca biçimsel bir unsur olmaktan çıkararak 
epistemolojik bir özne hâline getirir. Bu yaklaşımın temel 
referanslarından biri “vibrant matter” (canlı, titreşen malzeme) 
kavramıdır. Bennett’ın bu düşüncesine göre malzeme, insanın 

Plastik Sanatlar

172



anlam yüklediği nesnelerden ibaret değildir; kendi varoluşsal 
enerjisini taşıyan, etkileyen ve etkilenen başlıca aktördür.  

Nesnenin duyular ve duyusal ilişkilerden bağımsız olarak 
var olabildiğinin vurgulandığı bir diğer kuram Graham 
Harman’ın nesne yönelimli ontolojisi (object-oriented 
ontology)’dir. Harman’ın açıklamasına göre; “Nesne yönelimli 
ontoloji sahnesinde nesnenin yekpare maddi şeylerden çok daha 
geniş bir anlamı bulunur” (Harman, 2020, s. 20). Buna göre; 
materyalite, mekân ve algı çağdaş enstalasyon sanatının temel 
kavramları arasında yer alır.  

Çağdaş enstalasyon sanatında nesnenin algılanışına 
dayanak bulduğu bir diğer teori Bruno Latour’un, gerçekler ve 
değerlerin ayrılmazlığı konusundaki iddialarının genel 
çerçevesini belirlediği, aktör-ağ teorisidir. Bu teori ile; sosyal, 
kültürel, tarihsel ve doğal varlıkların kendi aralarındaki ya da 
diğer aktörler arasındaki bütünleşik ilişkileri ele almış ve bu 
ilişkilerin dışında bir biçim ya da gerçeklik olmadığı düşüncesini 
savunmuştur. O’na göre; doğa ve kültür, gerçekler ve toplum ya 
da nesneler ve durumlar arasında basit bir ayrım yoktur. 
Latour’un teorisinin çağdaş sanattaki anlamı, nesnelerin yalnızca 
tarihsel ve toplumsal olarak şekillenmiş belirli ilişkiler ağının 
ürünü olarak değil, aynı zamanda bu ilişkileri görünür kılan ve 
bizzat konu edinen etkin unsurlar olarak ele alınmasını 
sağlamasıdır (Hallsal, 2016, s. 448). Enstalasyon sanatında bu 
yaklaşım, malzeme, mekân, izleyici, teknoloji, ışık kaynağı, nem, 
hava akımı gibi tüm öğelerin eşit derecede önemli olduğu bir 
sistem önerir. Bu çerçevede malzemenin, bağımsız bir “özne” 
gibi davranarak sanatçıyla birlikte üretim sürecine katkı 
sağlaması enstalasyon sanat anlayışını besleyen bir yapı 
oluşturmaktadır.  

 

Plastik Sanatlar

173



3. SANATTA KAVRAMSAL DÖNÜŞÜM VE 
ENSTALASYON 

Enstalasyon sanatındaki ışık, ses, hava, su, organik 
madde, bitki, toprak ve endüstriyel atık gibi farklı materyaller, 
yalnızca mekânı dolduran unsurlar değil; yapıtın kavramsal ve 
duyusal yönünü aktif biçimde belirleyen unsurlar hâline gelir. 
Kelime anlamı düzenleme, kurma, yerleştirme gibi anlamlara 
gelen Enstalasyon kelimesi; kavramsal sanat pratikleri ve diğer 
sanat disiplinleri arasında anlam kazanan bir ifade şekli, üretim 
biçimi ve sanat anlayışıdır (Taştan, 2018, s. 49). “Bu anlayış, 
birtakım sıradan nesnelerin belirlenen bir mekânda kurulumu ve 
düzenlemesinden oluşan sanatsal üretim şekli olarak ifade edilir. 
1960’lı yıllardan itibaren gerçekleştirilen enstalasyon 
uygulamaları modern sanatın önemli bir parçası olmuştur. 
Enstalasyon çalışmaları hem iç hem dış mekanlarda 
uygulanmaktadır. Günlük yaşamda varolan birçok nesne 
sanatçının üretim sürecinde işlevselliğinden tamamen sıyrılarak 
sanat yapıtı haline gelmektedir” (Toluyağ, 2020, s. 103).  

Malzemenin, bağımsız bir “özne” gibi davrandığı ve 
sanatçıyla birlikte üretim sürecine katkı sağladığı bu yaklaşım 
özellikle Olafur Eliasson, Ann Veronica Janssens, Carsten 
Höller, Chiharu Shiota, Yayoi Kusama ve Ann Hamilton gibi 
sanatçıların çalışmalarında belirginleşir. Işık, sis, su buharı, hava 
akımı gibi fiziksel fenomenlerin izleyici bedeninde doğrudan 
duyusal etkiler yaratması, malzemenin özneleştiği bir ortam 
üretir. Bu bağlamda enstalasyon sanatı, sanat yapıtını tekil ve 
sabit bir nesne olmaktan çıkararak, zamansal, mekânsal ve 
bedensel bir deneyim alanına dönüştürür. Yapıtın anlamı, 
yalnızca kullanılan nesnelerde değil; bu nesnelerin mekânla, 
izleyiciyle ve algısal süreçlerle kurduğu ilişkilerde üretilir. 
İzleyici, enstalasyon içinde hareket ederek, yapıtın deneyimsel bir 
parçası hâline gelir ve böylece sanat ile alımlayıcı arasındaki 
hiyerarşik ilişki ortadan kalkar. Bu durum, sanatın temsil eden bir 

Plastik Sanatlar

174



yapı olmaktan çok, yaşantılanan ve bedensel olarak 
deneyimlenen bir sürece dönüşmesini sağlar. 

Enstalasyon pratiğinde malzemenin özneleşmesi, insan-
merkezci estetik anlayışın sorgulanmasıyla doğrudan ilişkilidir. 
Işık, ses, sis ya da organik maddeler gibi unsurlar, sanatçının 
kontrolünden bağımsız biçimde değişkenlik gösterebilir; bu da 
eserin sergilendiği her anda yeniden üretilmesine yol açar. 
Böylece enstalasyon sanatı, tamamlanmış bir formdan ziyade, 
sürekli dönüşen ve izleyicisiyle birlikte var olan bir yapı şeklinde 
ele alınır. 

İzleyicinin duyusal deneyimini merkeze alan 
enstalasyonlarıyla tanınan Olafur Eliasson, eserlerinde mekânı, 
yalnızca fiziksel bir alan değil, aynı zamanda izleyicinin bedensel 
ve algısal katılımıyla şekillenen dinamik bir deneyim alanı olarak 
oluşturur. Olafur Eliasson’un, Londra'daki Tate Modern Turbine 
Hall için yarı daire şeklinde bir ekran, aynalardan oluşan bir tavan 
ve yapay sis kullanarak güneş illüzyonu yarattığı “The Weather 
Project” isimli mekâna özgü enstalasyonu bunun başarılı bir 
örneğidir. Buradaki “güneş”, yalnızca bir ışık kaynağı değil, 
mekânın davranışını belirleyen bir materyal aktördür. Bennett’in 
“malzemenin etkin kuvveti” ifadesi (2010, s. 20) bu eserdeki ışık 
davranışını açıklar: Işık, mekânı manipüle eden bir güçtür. 

 
Görsel 1. Olafur Eliasson, “The Weather Project”, 2003  

Plastik Sanatlar

175



Eliason bu eseriyle ayna folyosu ile kaplı alüminyum 
çerçeveleri tavandan sarkıtarak salonun hacmini görsel olarak iki 
katına çıkaran dev bir ayna oluşturmuştur. Bu ayna, uzun kenarı 
ayna tavana bitişik olan uzak duvara monte edilmiş yarım daire 
şeklindeki ekranla birlikte kullanılmıştır. Yaklaşık 200 tek 
frekanslı ışığın arkadan aydınlatılmış yarım daire ve yansıması 
ile, odaya yayılan yapay sisin içinden görünen bir iç mekân gün 
batımı görüntüsü yaratmıştır. Kullanılan materyaller sayesinde 
izleyici mekânın yalnızca fiziksel değil, duygulanımsal ve 
bedensel bir deneyim alanı olduğunun farkına varır.  

Eserlerinde günlük deneyim ve algıdan gelişen mekânsal 
soyutlamalara yer veren sanatçı Ann Veronica Janssens’in “Blue, 
Red and Yellow” eseri ziyaretçilerini, üç ana renk olan Mavi, 
Kırmızı ve Sarı ile kaplanmış bağımsız bir yapıyla karşılamıştır. 

 

Görsel 2. Ann Veronica Janssens, “Blue, Red and Yellow”, 2001 

Eserde kullanılan mavi, kırmızı ve sarı renkte 
yoğunlaştırılmış ışık ile mekânı dolduran yapay sis benzeri 
atmosferik öğeler, doğrudan algıyı şekillendiren etkin bir unsur 
olarak ele alınmıştır. Işık ve renk, mekânın fiziksel sınırlarını 
görünmez kılarak, izleyicinin derinlik, mesafe ve yön duygusunu 
askıya alır. Bu bağlamda mekân, mimari bir yapı olmaktan 
çıkarak, algısal bir duruma dönüşür. Böylece izleyici, 

Plastik Sanatlar

176



enstalasyonun içine girdiği anda hacimsel sınırlarının silikleştiği 
mekânı, sürekli değişen bir renk ve yoğunluk alanı olarak 
deneyimler. 

Sanat yapıtının kavramsal ve duyusal boyutuna dikkat 
çeken enstalasyonlar tasarlayan bir diğer nesne enstalasyon 
sanatçısı Alman Carsten Höller’in, Tate Modern için 
ürettiği “Test Site” (2006) enstalasyonu, maddi yapının mekânsal 
unsur olmanın ötesinde, izleyicinin de dahil edilmesi gereken ve 
deneyim üreten etken bir varlık olarak konumlanmasına güçlü bir 
örnektir. Çelik ve polikarbon kaydıraklar vasıtasıyla, izleyicinin 
bedenini hız, yerçekimi ve denge duygusuyla karşı karşıya 
bırakarak öznenin sabit yapısını kıran, süreçsel ve haptik bir algı 
alanı yaratmaktadır. Eser, bir yandan mimari ölçekle insan 
hareketi arasındaki ilişkileri test ederken, diğer yandan çağdaş 
enstalasyonun görsel deneyimden çok bedensel ve duyusal 
etkinliğe yönelen yapısını da açık biçimde ortaya koymaktadır.  

 

Görsel 3. Carsten Höller, Test Site, 2006 

Höller bu enstalasyonu sayesinde nesne aracılığıyla 
sanatçı ile alıcı arasındaki etkileşimli aktivitenin temellerinden 

Plastik Sanatlar

177



birini oluşturmanın yanısıra, sanatın bir oyun alanı olabileceğinin 
sağlamasını yapmış olur. 

Enstalasyonlarında, iplik, eski eşyalar ve kişisel nesneler 
aracılığıyla hafıza, kayıp ve beden yokluğu temalarını ele alan 
Chiharu Shiota, kullandığı dokuma iplikleri ve nesnelerle mekânı 
örerek fiziksel bir ağ yapısı oluşturmanın yanında, sembolik bir 
amaca da hizmet eder. “İplikler tam da bu noktada araçsal bir 
amaca dönüşmektedir. Shiota, iki boyutlu bir tuval üzerinde 
sınırlanmak yerine, iplikleri, üç boyutlu bir evrende bir resimdeki 
çizgiler gibi görmüş ve malzemelerle yeni mekânlar 
oluşturmuştur. Ana malzeme olarak kullandığı iplerle, mekânın, 
içinde bulunan nesneler ve insanlarla olan ilişkilerini 
keşfetmektedir” (Akdağlı, 2021, s. 1099). 

Chiharu Shiota’nın 2015 tarihli enstalasyonu “The Key in 
the Hand”, sergi alanının tavanından sarkan devasa bir kırmızı 
iplik ağı, ağın altındaki zeminde duran iki tekne, ağı oluşturan her 
bir ipliğin ucuna takılı 50.000’den fazla anahtar, avuçlarında bir 
anahtar tutan bir çocuğun fotoğrafı ve küçük çocukların 
doğumlarından önceki ve hemen sonrasındaki anılarını 
anlattıkları videoları gösteren dört monitörden oluşmaktadır. Bu 
çok katmanlı kurgu, bireysel ve kolektif hafıza, umut, aidiyet ve 
insan ilişkileri gibi temaları, sembolik nesneler ve mekânsal 
düzenleme aracılığıyla izleyicinin bedensel ve duygusal 
deneyimine dönüştüren bütüncül bir enstalasyon ortamı 
sunmaktadır. 

Plastik Sanatlar

178



 
Görsel 4. Chiharu Shiota, “The Key in the Hand”, 2015 

Zaman içerisinde özellikle Pop Art, minimalizm ve 
feminist sanata örnek olacak çalışmalar yapan Yayoi 
Kusama’nın, 1990’lardan sonra “…yaptığı göz kamaştırıcı 
renkli-aynalı düzenlemeleri ve kendi yaptığı puantiyeli 
kıyafetleri, puantiyeli kabak heykelleri, optik desenleri, siyah-
kırmızı noktalar ile baş döndürücü performansıyla dikkat çekmiş, 
her yaptığı çalışma değişik çevreler tarafından sürekli ilgiyle 
izlenmiştir” (Kıran, 2013, s. 121). Bunlardan biri olan “Infinity 
Mirror Rooms” serisi, malzemenin algısal yoğunluğunu ve 
mekânı dönüştürme gücünü gösterir. Aynalar, ışık ve tekrar eden 
noktalar, izleyicinin mekân içinde sonsuzluk hissi yaşamasını 
sağlar. Harman’ın nesne yönelimli ontolojisi ışığında, 
Kusama’nın eserleri, malzemenin “geri çekilen” doğası ile 
görünüşü arasındaki gerilimi görselleştirir (Harman, 2011). “Oda 
tamamen aynalarla kaplıdır ve zeminde sığ bir havuz yer alır. Bu 
karanlık uzam havada asılı duran, kırmızı, sarı ve mavi renkli 
yüzlerce LED ampül tarafından hafifçe aydınlatılır. Aynalar ve 
havuz, ışık yansımalarını sonsuz sayıda yansıtarak çoğaltır. 
Böylece pırıltılı, büyüleyici, optik bir haz veren bir etki yaratılır” 
(Bell, 2012: 82) Bu yansımalar ve tekrarlar, nesnenin çoklu 

Plastik Sanatlar

179



düzlemlerde varoluşunu açığa çıkarır ve izleyici ile malzeme 
arasında yeni bir ilişki kurar. 

 
Görsel 5. Yayoi Kusama, “Infinity Mirror Rooms – Illusion Inside 

the Heart”, 2025 

Kusama’nın mekânları, maddesel dünyanın algısal 
sınırlarını zorlayarak izleyicinin deneyimini yeniden yapılandırır. 
Eserlerinin merkezindeki sonsuzluk kavramı sadece biçimsel bir 
araç olarak değil, yaşanmış, ruhani bir gerçekliğin temsili olmayı 
başarmıştır. Onun ayırt edici motifleri olan puantiyeler, ağlar, 
aynalar ve tekrarlayan formlar, yaşam ve ölüm döngüleri, 
benliğin çözülmesi ve aşkınlık arzusu üzerine derin bir 
meditasyonu yansıtan estetik imzalarından daha fazlasıdır. 

Enstalasyonlarında ses, kumaş ve hareket malzemelerini 
deneyimsel biçimde bir araya getiren Ann Hamilton’ın 2012 
tarihli “The Event of a Thread” eserinde, devasa bir kumaş yüzey 
izleyicilerin hareketiyle nefes alır ve beden ile mekân arasındaki 
duyusal etkileşimi somutlaştırır (Smith, 2013). 

Plastik Sanatlar

180



 
Görsel 6. Ann Hamilton, “The Event of a Thread”, 2012 

Hamilton, malzemeyi yalnızca görsel bir öğe değil, 
izleyiciyle fiziksel ve işitsel bir diyalog kuran bir aktör olarak 
kullanır. Hamilton’un bu çok katmanlı düşünce uygulaması, 
haptik algı ve bedenin mekânla ilişkisine dair fenomenolojik 
yaklaşımlarla uyumludur. Malzeme burada deneyimin eş 
merkezli bileşeni olur. Sanatçıların sanatsal unsurlar olarak 
düzenledikleri ancak izleyicinin deneyimleri sayesinde günlük 
hayatı etkileyen eylemlere dönüşen aydınlatma enstalasyonları, 
izleyiciye, görmenin ötesine geçen bir algı yoluyla, hayal gücünü 
harekete geçirme ortamı yaratır. Böylece izleyiciye, estetik, 
beden veya dünyayı anlama deneyimini bütünleştiren ışık 
yolculuğunu deneyimleme imkânı sunar. 

 

4. SONUÇ 

Çağdaş enstalasyon sanatı, modernizmin nesne merkezli 
ve biçimsel estetik anlayışını aşarak, sanat yapıtını mekânsal, 
deneyimsel ve çokduyulu bir yapı olarak yeniden 
tanımlamaktadır. Bu bağlamda malzeme, yalnızca biçimsel bir 
araç ya da temsil unsuru olmaktan çıkarak, mekânla ve izleyiciyle 
kurduğu ilişkiler üzerinden anlam üreten etkin bir bileşen hâline 

Plastik Sanatlar

181



gelmiştir. Enstalasyon sanatı, sanat nesnesini tekil ve durağan bir 
varlık olarak görmek yerine, maddesel, zamansal ve algısal bir 
ilişkiler ağı içerisinde ele alarak, izleyiciyi içinde bulunduğu 
sürecin önemli bir bileşeni olarak değerlendirmektedir.  

Burada ele alınan Olafur Eliasson, Ann Veronica 
Janssens, Carsten Höller, Chiharu Shiota, Yayoi Kusama ve Ann 
Hamilton’un enstalasyon pratikleri, çağdaş sanatta malzemenin 
rolünün nasıl dönüştüğünü açık biçimde ortaya koymaktadır. Bu 
sanatçılar, geleneksel sanat malzemelerinin ötesine geçerek ışık, 
sis, ses, tekstil, gündelik nesneler, hareket, dijital görüntü ve 
bedensel deneyim gibi unsurları bir araya getirmekte; böylece 
mekânı yalnızca fiziksel bir sergileme alanı olmaktan çıkararak, 
algının yeniden üretildiği deneysel bir ortama dönüştürmektedir. 
Bu yaklaşım, izleyicinin pasif bir gözlemci konumundan çıkarak, 
bedeniyle, duyularıyla ve duygulanımlarıyla eserin etkin bir 
öznesi hâline gelmesini sağlamaktadır. 

Materyalite kavramı, çağdaş enstalasyon sanatında yeni 
materyalizm ve ilişkisel ontoloji bağlamında ele alındığında, 
malzemenin edilgen bir unsur olmadığı, aksine algıyı 
yönlendiren, mekânı dönüştüren ve anlam üretimine katılan canlı 
bir yapı olduğu görülmektedir. Jane Bennett’in “canlı madde” 
kavramı, enstalasyonlarda kullanılan ışık, sis, iplik, ses ya da 
gündelik nesnelerin, izleyiciyle kurduğu etkileşim aracılığıyla 
özerk bir etki alanı yarattığını açıklamasından dolayı, önemli bir 
kuramsal altyapı sunmaktadır. Benzer şekilde, nesne yönelimli 
ontoloji ve aktör-ağ teorisi, enstalasyon sanatında insan ve insan 
dışı varlıklar arasındaki hiyerarşinin ortadan kalktığı, çok aktörlü 
ve çok katmanlı bir anlam üretim sürecine işaret etmektedir. 

Mekân, bu bağlamda, yalnızca fiziksel sınırları olan bir 
yapı değil; duyusal, zamansal ve algısal olarak sürekli yeniden 
kurulan bir deneyim alanı olarak ele alınmaktadır. Enstalasyon 
sanatı, mekânı izleyicinin hareketi, bedensel konumu ve algısal 

Plastik Sanatlar

182



farkındalığı üzerinden etkinleştirerek, görme merkezli estetik 
anlayışın ötesine geçer. Dokunsallık, işitsel algı, denge, yönelim 
ve bedensel farkındalık gibi unsurlar, çağdaş enstalasyon 
sanatının temel bileşenleri hâline gelmektedir. 

Sonuç olarak, çağdaş enstalasyon sanatında malzeme, 
mekân ve algı arasındaki ilişki, sanat yapıtının anlamını sabit bir 
nesnede değil, izleyiciyle kurulan deneyimsel etkileşimde 
üretmektedir. Bu yaklaşım, sanatı temsil odaklı bir pratik 
olmaktan çıkararak, düşünce, beden ve duyular aracılığıyla 
deneyimlenen bir süreç hâline getirmektedir. İncelenen sanatçı 
örnekleri, çağdaş sanatın estetik sınırlarını genişletirken, 
materyalitenin algısal ve duygulanımsal potansiyelini görünür 
kılmakta ve enstalasyon sanatını, çağdaş sanatın en kapsayıcı ve 
dönüştürücü ifade biçimlerinden biri olarak 
konumlandırmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

183



KAYNAKÇA 

Akdağlı, S. (2021). Chiharu Shiota’nın Enstalasyonlarında 
Gündelik Nesnelerin Varlık ve Yokluk Durumu. The 
Turkish Online Journal of Design Art and 
Communication, 11 (3), 1098-1112. Doi no: 
10.7456/11103100/020. 

Bell, D. (2010). The beautiful stars at night: the glittering artistic 
world Yayoi Kusama. New Zealand Journal of Asian 
Studies, 12(2), 81-106.  

Bennett, J. (2010). Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. 
Duke University Press. 

Caldarola, E., & Leñador, J. (2024). On Affective Installation 
Art. Topoi, 43(3), 699-711. 

Halsall, F. (2016). Actor-Network Aesthetics: The conceptual 
Rhymes of Bruno Latour and Contemporary Art. New 
Literary History, 47(2), 439-461. 

Harman, G. (2020). Sanat ve Nesneler (çev. Oğuz Karayemiş). 
İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Hornby, L. (2017). Appropriating the weather: Olafur Eliasson 
and climate control. Environmental Humanities, 9(1), 60-
83. 

Kıran, H. (2013). Puantiyeli sonsuzluğun obsesif sanatçısı: Yayoi 
Kusama. Sanat ve Tasarım Dergisi, 4(4), 117-126. 

Samsun, M. (2021). Düşünce Olarak Sanat ya da Kavramsal 
Sanatın Anlam Sorunu, Karadeniz Uluslararası Bilimsel 
Dergi 1(50), 64-74. 
https://doi.org/10.17498/kdeniz.903049 

Smith, J. (2013). The Sensory Spaces of Ann Hamilton. Art 
Journal, 72(2), 24-39. 

Plastik Sanatlar

184



Taştan, R. T. (2018). Türkiye’ de Çağdaş Sanatta Yerleştirme 
(Enstalasyon) ve Kültür, Gazi Üniversitesi, Güzel 
Sanatlar Enstitüsü, Resim Anasanat Dalı. Sanatta Yeterlik 
Tezi, Ankara. 

Toluyağ, D. (2020). Sanat pratiğinde enstalasyon, mekân ve 
nesne. Akademik Sanat, 5(11), 101-114. 

GÖRSEL KAYNAKÇA 

Görsel 1: https://olafureliasson.net/artwork/the-weather-project-
2003/ 

Görsel 2: https://www.estherschipper.com/artists/42-ann-
veronica-janssens/introduction_works/image14774/ 

Görsel 3: https://www.urban75.org/london/tate-modern.html 

Görsel 4: https://joslynhobbis.wordpress.com/2016/04/05/post-
modern-review-two-chiharu-shiota-the-key-in-the-hand/ 

Görsel 5: https://www.dreamideamachine.com/?p=110810 

Görsel 6: https://www.robischongallery.com/news/9/  

 

 

 

Plastik Sanatlar

185



MODERN TÜRK SERAMİK SANATINDA 
KÜLTÜREL MOTİFLER1 

 

Mehmet Ali GÖKDEMİR2 

Zehra ŞEN3 

 

1. GİRİŞ 

“Kültür” sözcüğü, köken olarak Latince’de “ekin” 
anlamına gelen culture teriminden türetilmiştir. Günümüzde 
kültür kavramı, yalnızca insan davranışlarını değil, aynı 
zamanda insanın ortaya koyduğu maddi ve manevi tüm 
üretimleri kapsayan; inanç, düşünce, değer ve anlam sistemlerini 
içeren bir olgu olarak tanımlanmaktadır (Maletzke, 1996, s. 15). 
Amerikalı antropolog ve kültürlerarası iletişim araştırmacısı 
Edward T. Hall ise kültürü, insan topluluklarının temel 
gereksinimlerini karşılamak amacıyla oluşturdukları ve 
ürettikleri her türlü insan yapımı unsurun bütünü olarak 
değerlendirmiştir (Kartarı, 2019, s. 7). Her iki tanımda da 
kültürün hem somut hem de soyut bileşenlerden oluştuğu 
vurgulanmaktadır. Bu bağlamda, kültürün maddi yönünü temsil 
eden en önemli unsurun sanat olduğu söylenebilir; zira sanat, 
kültürel değerlerin görünür biçimde ifadesine olanak sağlayan 
temel bir üretim alanıdır. 

 
1  Bu kitap bölümü, 4-5 Kasım 2025 tarihleri arasında Dicle Üniversitesinde 

düzenlenen Dicle Üniversitesi lisans Üstü Bilimsel Araştırmalar Sempozyumunda 
sunulan sözlü bildiriden üretilmiştir. 

2  Dr. Öğr. Üyesi, Dicle Üniversitesi Sanat ve Tasarım Fakültesi Görsel Sanatlar 
Bölümü. ORCID: 0000-0002-5100-5026. 

3  Yüksek lisans öğrencisi, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Görsel 
Sanatlar Bölümü, ORCID: 0009-0006-2801-4350. 

Plastik Sanatlar

186



Kültürün önemli bir boyutu olan sanat, yalnızca 
izleyiciyle sanatçı arasında bir iletişim köprüsü oluşturmakla 
kalmayıp, farklı topluluklar ve dönemler arasında da etkileşim 
sağlayan evrensel bir dil niteliği taşımaktadır. Bu yönüyle sanat, 
geçmiş çağlarla günümüz arasında bir aktarım aracı olarak işlev 
görür. Ünver’in (2002) belirttiği gibi, sanat “gerçek dünyanın 
yok edici etkisini aşarak geçmişi bugüne taşıyabilme” özelliğine 
sahiptir (s. 221). İnsanlık tarihi boyunca bireyler çevrelerinde 
buldukları çeşitli malzemeleri biçimlendirerek sanatsal 
üretimlerde bulunmuşlardır. Bu malzemeler arasında yer alan 
kil, en eski çağlardan itibaren şekillendirilip pişirilerek seramik 
ürünlere dönüştürülmüş ve günlük yaşamın vazgeçilmez bir 
unsuru hâline gelmiştir. Günümüzden yaklaşık 30 bin yıl önce 
başlayan, seramiğin yaygınlaştığı döneme denk gelen süreç, 
seramiğin “keşif evresi” olarak değerlendirilmektedir. Bu 
evrede, kilin plastik yapısının ve ateşle etkileşime girdiğinde 
yeni bir maddeye, yani seramiğe dönüşme özelliğinin fark 
edilmesi, insanlık için büyük bir buluş olmuştur (Yoleri & 
Öztürk, 2023). 

Arkeolojik bulgular, Anadolu’da seramik teknolojisinin 
yaklaşık 8000 yıllık bir geçmişe sahip olduğunu göstermektedir. 
Bu köklü geçmiş, seramiği yalnızca işlevsel bir üretim alanı 
olmaktan çıkarıp kültürel belleğin taşıyıcısı hâline getirmiştir. 
Seramik, tarih boyunca farklı uygarlıkların izlerini bugüne 
taşıyarak, kültürel kimliğin oluşumunda ve zenginleşmesinde 
önemli bir rol oynamıştır (Karaman, 2015’ten aktaran Çelik & 
Gökdemir, 2025). Türkiye’de modern seramik endüstrisinin 
temelleri 1940’lı yıllarda atılmış, 1950’lerden itibaren ise 
endüstriyel ölçekte üretime geçilmiştir. Bu süreçte Paris’te 
seramik eğitimi alan Vedat Ar’ın 1931 yılında Türkiye’ye 
dönerek sektöre öncülük etmesi, Türk seramik sanatının 
kurumsallaşmasında önemli bir dönüm noktası olmuştur. 2000’li 

Plastik Sanatlar

187



yıllara gelindiğinde ise sektörde yenilikçi ve özgün tasarımların 
ön plana çıktığı görülmektedir (Çevik, 2013). 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte (1923), Türkiye’de 
yaşanan toplumsal ve kültürel dönüşümler sanat alanına da 
yansımıştır. Bu süreç, geleneksel üretim anlayışından çağdaş ve 
yenilikçi bir seramik sanatına geçişin zeminini oluşturmuştur. 
Erman’a (2010) göre, Cumhuriyet dönemiyle başlayan bu 
dönüşüm, “sanatta çağın gereksinimlerine yanıt verebilecek 
teknik ve teknolojik atılımların” önünü açmıştır (s. 78). Böylece 
çağdaş Türk seramik sanatı, hem tarihsel hem de kültürel 
birikimden beslenen, aynı zamanda modern estetik anlayışla 
harmanlanan bir ifade alanı kazanmıştır. 

Geleneksel nesnelerin kültürel kimliği yansıtma gücü, 
çağdaş Türk seramik sanatında önemli bir esin kaynağı 
olmuştur. Yılmaz’a (2020) göre, çağdaş seramik sanatı özellikle 
Anadolu uygarlıklarının zengin kültürel mirasından ve Türk 
toplumunun geleneksel nesnelerinden beslenmektedir. 
Geleneksel objelerin kuşaktan kuşağa aktarılması, kültürel 
sürekliliğin sağlanmasında kritik bir rol oynamaktadır. Bu 
bağlamda, Anadolu kapı tokmakları gibi nesneler, geçmişte 
ailelerin sosyal ve kültürel kimliklerini simgeleyen öğeler olarak 
dikkat çekmiş; bugün ise kültürel hafızanın yaşatılmasında 
önemli semboller hâline gelmiştir. 

Motif ve desenler, geleneksel nesnelerin biçimsel 
zenginliğini ve estetik değerini yansıtan temel unsurlardır. Her 
medeniyetin renk, biçim ve tasarım anlayışı farklılık gösterirken, 
Anadolu’daki kültürel çeşitlilik seramik sanatında kültürel 
kimliğin görsel bir dili olarak karşımıza çıkar. Örneğin, Mehmet 
Tüzüm Kızılcan’ın çalışmalarında geleneksel motif ve teknikleri 
kullanması, (Görsel 1) geçmişin teknik mirasını çağdaş biçim 
diliyle yeniden üretme çabasını ortaya koymaktadır (Yılmaz, 
2020). Türk toplumlarının sanatında yer alan motifler —örneğin 

Plastik Sanatlar

188



hayat ağacı, spiral ya da geometrik desenler— kültürel kodların 
ve sembolik anlatıların taşıyıcısıdır. Kurt Kırtay (2023), kültürü 
“var olmanın ve değişmenin temeli” olarak tanımlarken (s. 132–
133), bu kodların geçmişle gelecek arasında bir köprü 
kurduğunu vurgulamaktadır. 

 
Görsel 1. Mehmet Tüzüm Kızılcan,  “Hamam Serisi” 2012- 

Hamam Tası (Gökbel, 2019:63). 

Bu çalışmanın amacı, modern Türk seramik sanatında 
kültürel unsurların nasıl yorumlandığını, yeniden üretildiğini ve 
çağdaş sanat dili içinde nasıl bir kimlik kazandığını ortaya 
koymaktır. Araştırma, Anadolu uygarlıklarının zengin kültürel 
mirasının, geleneksel motif, sembol ve metaforlar aracılığıyla 
çağdaş seramik sanatına nasıl aktarıldığını incelemeyi 
hedeflemektedir. Bu bağlamda çalışma, seramik sanatının 
yalnızca estetik bir ifade aracı değil, aynı zamanda kültürel 
bellek, toplumsal kimlik ve tarihsel sürekliliğin taşıyıcısı olarak 
işlev gördüğünü vurgulamaktadır. Ayrıca, modern Türk seramik 
sanatçıların geleneksel form ve anlamları nasıl 
dönüştürdüklerini analiz ederek, kültürel miras ile modern 
estetik arasında kurulan ilişkiyi değerlendirmek 
amaçlanmaktadır. Bu amaç doğrultusunda, Sadi Diren, Mehmet 
Tüzün Kızılcan, Jale Yılmabaşar, Zehra Çobanlı, Tevfik Türen 
Karagözoğlu, Tufan Dağıstanlı ve Hamiye Çolakoğlu gibi 

Plastik Sanatlar

189



seramik sanatçılarının eserleri incelenerek, kültürel unsurların 
çağdaş sanattaki konumuna eleştirel bir perspektiften 
yaklaşılmıştı 

 

2. MODERN TÜRK SERAMİK SANATINDA 
KÜLTÜREL UNSURLAR 

 

Görsel 2. Sadi Diren, “İsimsiz”, Seramik, Sadi Diren Retrospektif 
(1957-2008) Sergi Kataloğu, 34x35x34 cm, 1975 (Diren, 2003: 

153). 

Sadi Diren’in görsel 2’deki eserlerinde Anadolu 
uygarlıklarında sıklıkla rastlanan keman biçimli kadın 
idollerinin biçimsel özelliklerini yeniden yorumlaması, onun 
geçmiş ile bugün arasında bir köprü kurma çabasını 
yansıtmaktadır. Figürinler (İdoller) oluşturulma amaçları ve 
kullanım bağlamları açısından arkeoloji disiplini içerisinde 
çeşitli biçimlerde yorumlanan eserler arasında yer almaktadır. 
Mellaart ve Gimbutas’ın öncü nitelikteki araştırmaları (Mellaart, 
1967, s.179; Gimbutas, 1982, 152, s.237-238), bu nesneleri 
ritüel işlevleri kapsamında; doğurganlık, bereket ve anaerkil 
toplum yapısı üzerinden değerlendirmiştir. Buna karşın, son 
dönem araştırmaları figürin ve idollerin tanrısal bir varlık olarak 
yorumlanmasını romantik bir yaklaşım olarak görmekte 
(Belcher ve Croucher, 2017, s.4) ve bu objeleri çoğunlukla insan 
bedeninin somutlaştırılması bağlamında ele almaktadır. Bu 

Plastik Sanatlar

190



çerçevede, figürin ve idollerin; oyuncak, atalar soyuna ait 
portreler, koruyucu tılsımlar, adak nesneleri, öğretici materyaller 
ve büyü amaçlı objeler olarak değerlendirilebildiği ifade 
edilmektedir (Erdan, 2028, s.195). Keman biçimli idoller, 
tarihsel olarak bereket, doğurganlık ve kadın kimliğine ilişkin 
sembolik anlamlar taşımaktadır. Sanatçının bu arkaik formları 
çağdaş seramik estetiği içinde yeniden üretmesi, Anadolu’nun 
kadim kültürel mirasını günümüz sanat diliyle bütünleştirmesine 
olanak tanımaktadır. Eserlerinde tercih ettiği toprak tonları ise, 
hem kullanılan malzemenin doğallığına hem de toprağın 
Anadolu kültüründeki yaşamsal ve simgesel değerine 
göndermede bulunmaktadır. Bu bağlamda sanatçının üretimleri, 
kültürel kökleriyle bağını korurken aynı zamanda geçmişin 
biçimsel ve kavramsal kodlarını çağdaş bir anlatım diliyle 
yeniden inşa eden bir yaklaşım sergilemektedir. 

 

Görsel 3. Mehmet Tüzüm Kızılcan Hamam Serisi 2012- H (Gökçe 
& Tepe, 2021, s. 5131). 

Mehmet Tüzüm Kızılcan’ın görsel 3’teki bu seramik 
eserinde hamam tası formuna yönelmiştir. Buradaki hamam tası 
imgesi, 1945-1955 yılları arasında ortaya çıkan Yeni Roman, 
Yeni Gerçekçilik ve Pop Sanat akımlarıyla birlikte “nesne” 
kavramı sanatçıların dikkatini çeken temel bir ifade aracına 
dönüşmüş; bu dönemde sanatçılar, nesnelerin yalnızca görsel 
temsilinden ziyade onların arkasında yer alan kavramsal ve 

Plastik Sanatlar

191



simgesel anlamları sorgulamaya yönelmişlerdir. Magritte’in 
İmgelerin İhaneti (La trahison des Images) adlı eserinde bir pipo 
çizip altına “Bu bir pipo değildir” (Ceci n’est pas une pipe) 
ifadesini yazması, nesnenin temsilinin kendisiyle özdeş 
olmadığını vurgulayan çarpıcı bir örnek olarak 
değerlendirilebilir (Demir Bağatır, 2011). Bu yaklaşım, seramik 
sanatında hamam tası formunu kullanan sanatçının eserinde de 
benzer bir düşünsel arka plana işaret etmektedir. Sanatçı, 
hamam tasını yalnızca işlevsel bir nesne olarak değil, kültürel 
belleği, temizlik ve arınma ritüellerini, hatta toplumsal 
birlikteliği çağrıştıran bir simge olarak yeniden üretmektedir. 
Böylelikle eser, tıpkı Magritte’in piposunda olduğu gibi, 
nesnenin kendisini değil; onun temsil ettiği kültürel ve 
kavramsal anlam katmanlarını sanatın diliyle görünür 
kılmaktadır. Mehmet Tüzüm Kızılcan’nın bu eserde hamam 
tasını kullanması,  Anadolu kültüründe temizlik, arınma ve 
sosyalleşme pratiklerinin taşıdığı sembolik anlamlara dikkat 
çeken bir yaklaşımdır. Hamam tası, yalnızca işlevsel bir obje 
olmanın ötesinde, geçmişten günümüze toplumsal ilişkilerin, 
geleneksel yaşam biçimlerinin ve kültürel sürekliliğin bir 
göstergesi olarak değerlendirilebilir. Sanatçının bu formu 
seramik malzeme aracılığıyla yeniden yorumlaması, gündelik 
yaşam nesnelerini sanatsal bir bağlama taşıyarak kültürel 
kimliğin maddi yansımalarına estetik bir perspektiften 
yaklaşmasını sağlamaktadır. Bu bağlamda eser, hem geçmişe ait 
bir kültürel simgeyi çağdaş sanatın diliyle görünür kılmakta hem 
de izleyiciyi kültürel belleğin sürekliliği üzerine düşünmeye 
yönlendirmektedir. 

Plastik Sanatlar

192



 

Görsel 4. Jale Yılmabaşar, Anneler ve uçurtmalı çocuk, bebekli 
kız, 125 x 88 cm  1963-1983 20. yıl anısına seramik rölyef. 

(http://jaleyilmabasar.com/seramikleri.html). 

Jale Yılmabaşarın görsel 4 ‘teki seramik pano 
çalışmasında çocuklu kadın figürlerine yer vermesi, Anadolu 
kültüründe kadının aile içindeki koruyucu, üretken ve birleştirici 
rolünü simgesel bir biçimde yansıtmaktadır. Kadınların 
boyunlarında yer alan boncuk dizileri, hem geleneksel süslenme 
biçimlerine hem de kötülüklerden korunma inancına dayalı 
tılsımsal bir geleneğe gönderme yapmaktadır. Figürlerin 
kıyafetlerinde kullanılan yazma motifleri ise, Anadolu’nun farklı 
yörelerine özgü el sanatları geleneğini, yerel kimlikleri ve 
kültürel çeşitliliği temsil ettiği ifade edilebilir.  Bu bağlamda 
sanatçının bu eseri, kadın figürü üzerinden toplumsal 
kavramları, kuşaktan kuşağa aktarılan sembolik değerleri ve 
Anadolu insanının gündelik yaşamlarından bir kesiti çağdaş bir 
yaklaşımla görünür kılmaktadır. Zehra Çobanlı’nın görsel 5’te 
yer alan seramik çalışmasında geleneksel Türk sanatında sıkça 
kullanılan lale motifini çağdaş bir biçimde yeniden 
yorumlaması, kültürel mirasın modern sanat bağlamında 
yeniden anlamlandırılmasına yönelik önemli bir örnek teşkil 
etmektedir.  Lale motifi, Selçuklu ve Osmanlı sanatında Allah’ı 
temsil eden bir sembol olarak ilahî varlığın simgesi olarak sıkça 
kullanılmıştır (Gökdemir, 2024, s. 1297).   Benzer biçimde, 

Plastik Sanatlar

193



Şeyban (2007), lale motifinin vahdet-i vücud anlayışını, yani 
tüm varlıkların kaynağının tek bir ilahî öz olduğunu sembolize 
ettiğini belirtmektedir. Ayrıca lalenin güzelliği, varoluşu ve 
ilkbaharın yenileyici gücünü temsil ettiği de ifade edilmektedir 
(Wilkinson, 2008, s.85). Aygün’e (2011, s.40) göre ise, lale 
motifi yaşamın, aşkın ve ölümsüzlüğün simgesidir. Bu çok 
anlamlı özelliğiyle lale, Osmanlı sultanlarının kişisel 
amblemlerinde dahi yer alarak estetik ve manevi bir sembol 
olarak kültürel temsilde önemli bir konum edinmiştir (Aygün, 
2020, s.1232).    Sanatçının bu motifi seramik eserinde çağdaş 
biçimsel düzenlemeler ve özgün kompozisyon anlayışıyla ele 
alması, inanç temelli sembolizmin günümüz sanatsal ifade 
biçimleriyle bütünleştirilmesine olanak tanımaktadır. Bu 
yaklaşım, geleneğin yalnızca biçimsel bir öge olarak değil, 
kültürel belleğin taşıyıcısı ve inanç temelli bir simge olarak 
yeniden üretildiğini göstermektedir. Dolayısıyla eser, lalenin 
tarihsel ve manevi anlam katmanlarını koruyarak, kültürel 
kimliğin çağdaş sanat aracılığıyla sürekliliğini sağlayan estetik 
bir sentez ortaya koymaktadır. 

 

 

Görsel 6. Tevfik Türen Karagözoğlu, Seramik, Narlı Kaftan 
(Gökdemir, 2024, s. 1299). 

Tevfik Türen Karagözoğlu’nun görsel 6’daki eseri 
Osmanlı kaftan formunu temel alan ve yüzeyinde nar motiflerini 
barındıran bir seramik eserdir. Bu eser kültürel kimlik ve 

Plastik Sanatlar

194



sembolik anlam katmanlarını bir araya getiren özgün bir ifade 
biçimi olarak değerlendirilebilir. Kaftan formu, Osmanlı 
kültüründe gücü, asaleti ve toplumsal statüyü temsil eden bir 
simge olarak tarihsel bir derinliğe sahiptir. Kaftan, elbise, yelek 
ya da ceket gibi giysilerin üzerine giyilen; iç mekânlarda 
kolaylıkla çıkarılabilen, uzun ve önü açık bir dış giyim türüdür 
(Himam, 2013, s.6-7). Osmanlı döneminde hem kadınlar hem de 
erkekler, günlük ya da törensel kıyafetlerinin tamamlayıcısı 
olarak kaftanları tercih etmişlerdir. Gösteriş ve ihtişamın bir 
sembolü olarak değerlendirilen bu giysiler, özel olarak 
dokunmuş ve isimlendirilmiş işlemeli kumaşlardan üretilmiş, 
bazı örneklerinde ise kenar ve iç kısımlarında kürk detaylarına 
yer verilmiştir (Karagöz, 2017, s.133). Eserde kullanılan kaftan 
biçiminin seramik malzeme ile yeniden yorumlanması, geçmişin 
estetik kodlarının çağdaş sanat anlayışı içerisinde yeniden 
üretimini ortaya koymaktadır. Eserin yüzeyinde yer alan nar 
motifi ise hem Doğu hem Batı kültürlerinde bereket, bolluk, 
doğurganlık ve yaşamın sürekliliği gibi anlamlarla yüklü bir 
semboldür (Oral, 2014, s.159). İslam sanatında nar, cennet 
meyvesi olarak da görülmüş; içindeki çok sayıda taneyle birlik 
içinde çokluğu, yani vahdet-i vücud anlayışını çağrıştırmıştır. 
Bu bağlamda sanatçının kaftan formu ile nar motifini bir araya 
getirmesi, hem Osmanlı estetik mirasına hem de evrensel 
sembolizme göndermede bulunan bir kültürel sentez niteliği 
taşımaktadır. 

Plastik Sanatlar

195



 
Görsel 7. Tufan Dağıstanlı, seramik, Turna kuşları (Url-1). 

Tufan Dağıstanlı’nın Turna formunu merkezine alan ve 
yüzeyinde geleneksel çini motiflerine yer veren bu seramik 
eseri, Anadolu kültürünün sembolik zenginliğini ve estetik 
mirasını çağdaş sanat bağlamında yeniden yorumlayan bir örnek 
olarak değerlendirilebilir. Anadolu kültüründe turna, saflığın, 
bolluğun sadakatin ve ruhsal yüceliğin simgesi olarak görülmüş 
(Demirkaya, 2022, s.889); aynı zamanda halk inanışlarında 
kutsal bir kuş olarak kabul edilmiştir. Turnanın göç edici doğası, 
yaşamın döngüsünü, dönüşüm ve süreklilik kavramlarını da 
temsil etmektedir. Sanatçının bu formu seçmesi, doğa ve insan 
arasındaki sembolik ilişkiye, ruhsal bir arayış ve aidiyet duygusu 
üzerinden yaklaşımını ortaya koymaktadır. Eserin yüzeyinde 
kullanılan çini motifleri ise Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinden 
günümüze taşınan süsleme geleneğini hatırlatarak, kültürel 
sürekliliği vurgular. Böylece sanatçı, turna figürüyle ruhsal 
sembolizmi, çini bezemelerle ise tarihsel estetiği bir araya 
getirerek Anadolu’nun çok zengin kültürel mirasını çağdaş 
seramik sanatı aracılığıyla gözler önüne sermektedir. 

Plastik Sanatlar

196



 

Görsel 8. Hamiye Çolakoğlu, Seramik Panel, 30x60. (Köpüklü, 
2018, s.2543). 

Hamiye Çolakoğlu’nun görsel 8’deki Güneş formunu, 
yuvarlak kemerli bir mimari yapı ve üzerlik biçimli nazarlık 
motifleriyle bir araya getiren seramik pano, Anadolu kültürünün 
köklü sembolik dilini çağdaş sanat bağlamında yeniden 
yorumlayan bir kompozisyon olarak değerlendirilebilir. Güneş, 
insanlık tarihi boyunca mitolojik bir unsur olarak görülmüş; 
insan varoluşunun temel kaynağı kabul edilmiş ve doğuşunun 
insanlar üzerinde olumlu etkiler oluşturduğuna inanılmıştır 
(Bozdemir, 2023, s.81). Anadolu inanç sistemlerinde yaşamın 
kaynağı, aydınlanma, bereket ve yeniden doğuşun simgesi 
olarak önemli bir yere sahiptir. Yuvarlak kemer formu ise 
sembolik anlamda süreklilik, bütünlük ve ilahi koruma 
kavramlarını çağrıştırır. Eserde yer alan üzerlik biçimli nazarlık 
figürleri, kötülüklerden korunma, şifa ve ruhsal arınma 
inançlarıyla ilişkilendirilerek halk kültüründe yaygın bir 
koruyucu sembol işlevi görmektedir. Sanatçının bu unsurları 
seramik yüzeyinde bütüncül bir düzen içinde birleştirmesi, 
Anadolu’nun hem maddi hem de manevi kültürel mirasına 
gönderme yapan çok katmanlı bir anlatım alanı yaratmaktadır. 
Böylece eser, geçmişin sembolik değerlerini çağdaş plastik ifade 

Plastik Sanatlar

197



biçimleriyle harmanlayarak kültürel kimliğin sürekliliğini 
vurgulayan estetik bir söylem ortaya koymaktadır. 

 

3. SONUÇ 

Sonuç olarak araştırma kapsamında ele alınan modern 
Türk seramik sanatçılarının eserlerinde gözlemlenen Anadolu 
kadın idolleri, çini motifleri, Osmanlı lalesi, Anadolu takı ve 
kıyafet desenleri, turna, kaftan, güneş, nar ve üzerlik gibi 
sembolik unsurlar, sanatçıların kültürel unsurlara dayalı bir 
estetik anlayış geliştirdiklerini göstermektedir. Bu unsurlar 
aracılığıyla sanatçılar, Anadolu’nun çok zengin tarihsel ve 
sembolik mirasını çağdaş seramik diliyle yeniden 
yorumlamakta, geleneksel değerlerle modern sanat anlayışı 
arasında bir köprü kurmaktadır. Eserlerde görülen sembolik 
çeşitlilik, yalnızca biçimsel bir zenginlik değil, aynı zamanda 
kimlik, aidiyet ve kültürel süreklilik temalarının da sanat 
aracılığıyla yeniden yorumlanıp inşa edilmesini sağlamaktadır. 
Dolayısıyla, modern Türk seramik sanatı, geçmişin tarihsel ve 
kültürel öğelerini günümüz estetik ve düşünsel bağlamına 
taşıyarak, hem yerel hem de evrensel düzlemde özgün bir sanat 
dili ortaya koymaktadır. Bu sanat dilinin gelecekteki seramik 
sanatçılarına da bir ilham kaynağı olacağı kuşkusuzdur.   

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

198



KAYNAKÇA 

Aygün, M. (2020). Giyim süsleme sanatında lale motifi. 
 Ulakbilge Sosyal Bilimler Dergisi, 8(53), 1230-1241. 
 https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=974226 

Aygün, M.(2011) Kütahya ve Çevresi Geleneksel Kadın 
 Giysilerinin Motif, Grafiksel Desen ve Kompozisyon 
 Özelliklerinin İncelenmesi. Dumlupınar Üniversitesi 
 Sosyal Bilimler Enstitüsü Grafik Anasanat Dalı Yüksek 
 Lisans Tezi, Kütahya. 

Belcher, E., ve Croucher, K. (2017). Prehistoric figurines in 
 Anatolia (Turkey). T. Insoll (Ed.), The Oxford Handbook 
 of Prehistoric Figurines içinde (ss. 443-469). 

Bağatır, R. D. (2011). Nesnenin ötesi: kavramsal sanatın 
 dayanak noktaları. Sanat ve Tasarım Dergisi, 1(7), 23-33. 

Bozdemir, O. (2024). Orta Asya'dan Anadolu'ya güneş 
 sembolizmi: mezar taşları üzerine bir inceleme. Dicle 
 Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (35), 79-
 104. 

Demirkaya, B. (2022). Âşık Şiirinde Kuş Motifleri. Korkut Ata 
 Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (8), 888-898. 

Diren, S. (2003). Sadi Diren retrospektif sergisi. Türk Seramik 
 Derneği Sergi Kataloğu, İstanbul: 2003. 

Erdan, E. (2018). Yeni Bir Disk Yüzlü Figürin ve Anadolu’da 
 Tanrıça Tapınımı Kapsamında İncelenmesi. Hacettepe 
 Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 35(2), 189-201. 

Himam, D. (2013). 16. Yüzyıl Giysi Tarihi Yazımı Üzerine: 
 Giysilerde Doğu-Batı Etkileşimi, Egzotizm Ve Güç. 
 Süleymen Demirel Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, 
 Sosyal Bilimler Dergisi. 29, (Ağustos) ,91-116. 

Plastik Sanatlar

199



 https://dergipark.org.tr/en/pub/sufesosbil/issue/11408/13
 6215 

Gökbel, F. M. (2019). “Hamam Kültürü ve Seramik 
 Yansımaları”. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar 
 Enstitüsü Dergisi, 43, 57-68. 

Gökçe, E.& Tepe, G.(2021). Türk hamam kültürünün çini 
 sanatında uygulama örnekleri. Social scıences studies 
 journal. 7(91), 5128-5136. 

Gökdemir, M. A. (2024). Tevfik Türen Karagözoğlu ve seramik 
 sanatında konu olarak Osmanlı kaftanları. Elektronik 
 Sosyal Bilimler Dergisi, 23(91), 1294-1305.  

Gimbutas, M. (1982). The Goddesses and Gods of Old Europe. 
 Los Angeles: University of California Press 

Karacabey, M.F.(2021). Nitel veri toplama teknikleri. Şen, S.& 
 Yıldırım, İ.(Edt.). Eğitimde araştırma yöntemleri. 
 Ankara: Nobel 

Karagöz, Z. Ö. (2017). Selçuklu devleti ve Osmanlı 
 İmparatorluğu’nda kadın kıyafetleri. Yeditepe 
 Üniversitesi Tarih Bölümü Araştırma Dergisi, 1(1), 130-
 137. https://dergipark.org.tr/en/download/article-
 file/264834 

Kartarı, A.(2019). Kültürlerarası iletişim. Eskişehir: Anadolu 
 Üniversitesi Yayınları. 

Kenan, L. (2020). Çokluk İçinde Birlik: Zehra Çobanlı'nın" 
 Laleleri". Sanat Dergisi, (35), 123-129. 

Köpüklü, M. (2018). Hititlerden etkilenen öncü çağdaş Türk 
 seramik sanatçıları. Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler 
 Enstitüsü Dergisi, 11(3), 2528-2548. doi: 
 10.17218/hititsosbil.412799 

Plastik Sanatlar

200

https://dergipark.org.tr/en/pub/sufesosbil/issue/11408/13
https://dergipark.org.tr/en/pub/sufesosbil/issue/11408/13
https://dergipark.org.tr/en/download/article-
https://dergipark.org.tr/en/download/article-


Mellaart, J. (1967). Çatal Hüyük: A Neolithic town in Anatolia. 
 New York: McGraw-Hill. 

Maletzke, G. (1996). Interkulturelle Kommunikation : zur 
 Interaktion zwischen Menschen. Opladen, 
 Westdeutscher. 

Oral, E.(2014). Anadolu’da ana tanrıça kültü. Akademik Sosyal 
 Araştırmalar Dergisi.2(8), 154- 164. 
 https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=429382 

Şeyban, L. (2007) Osmanlı Dönemi Taraklı Mezar Taşları ve 
 Kitabeleri. Adapazarı: Sakarya Büyükşehir Belediyesi 
 Kültür Yayınları. 

Wilkinson, K. (2008) Semboller ve İşaretler. İngilizce aslından 
 çeviren S. Toksoy(çev.), İstanbul: Alfa Yayınları 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H.(2016). Sosyal bilimlerde nitel 
 araştırma yöntemleri (1. Baskı). Ankara: Seçkin. 

URL-1: https://leylakdali.blogspot.com/2017/03/. Alıntılanma 
 tarihi: 01.11.2025. 

Plastik Sanatlar

201



JOSHUA VERMİLLİON’UN MİMARİ 
ALANDAKİ 3B TASARIM ÇALIŞMALARINDA 

KULLANDIĞI RENKLER1 
 

Terfa AKYEL2 

Mehmet Ali GÖKDEMİR3 

 

1. GİRİŞ 

Yapay zekâ (YZ) / Artificial Intelligence (AI) insanın 
algılama, akıl yürütme süreçlerimizi modellemek için birçok 
akıllı yolu keşfetmeyi sağlayan bilişsel bir bilimdir. Çeşitli 
türdeki metinleri, resimleri ve sesleri vb veri kümesini analiz 
edebilmektedir. Makinenin yaptığı bu analize dayanarak bir veri 
kümesine benzeyen ancak oldukça farklı, yeni ve benzersiz bir 
içerik oluşturabilir. Yapay zekâ algoritmalar aracığıyla 
öğrenmesiyle – eğitilmesiyle aktivitesini gerçekleştirir.  
Algoritmalar, verileri analiz ederken içeriği daha doğru üretmek 
ve beklenen sonucu daha iyi eşleştirebilmek için önceden 
eğitilirler. Bilgisayarlarda çalışan özel bir program olan 
algoritmalar aslında birer programlar ve kodlardır. Algoritmalar 
etkili problem çözücü olmasından daha çok bize evrenin çalışma 
prensipleri hakkında da bilgi verir. Doğanın bir düzeni 
olduğuna, tüm oluşumların belli bir ritme sahip olduğuna da 
işaret eder. Algoritmalar bilgisayarlarla mükemmel bir uyum 

 
1  Bu kitap bölümü, 4-5 Kasım 2025 tarihleri arasında Dicle Üniversitesinde 

düzenlenen Dicle Üniversitesi lisans Üstü Bilimsel Araştırmalar Sempozyumunda 
sunulan sözlü bildiriden üretilmiştir.  

2   Yüksek lisans öğrencisi, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Görsel 
Sanatlar Bölümü, ORCID: 0009-0005-9662-388X. 

3  Dr. Öğr. Üyesi, Dicle Üniversitesi Sanat ve Tasarım Fakültesi Görsel Sanatlar 
Bölümü. ORCID: 0000-0002-5100-5026. 

Plastik Sanatlar

202



içinde olmuştur. Bilgisayarlar bir algoritmayı, kodlar sayesinde 
konuya özgü hale getirir ve belirli bir problemi çözmek için 
basit yöntemler sunar. Bu yöntemler bilgisayar ortamında 
kodlara çevrilerek bir yazılım dili oluşturur (Deveci, 2022, s.2). 
Zaman geçtikçe gelişen uygulamalar bunlarla sınırlı kalmıyor, 
hayal gücü ve yaratıcılık gerektiren alanlarda da insanlara 
yardımcı olmaya devam ediyor. Bu alanlar arasında yapay 
zekanın oldukça etkili şekilde kullanıldığı sanat ve mimari de 
yer almaktadır.  

Yapay zeka ile görüntüler, modeller ve müzik üretimleri 
yapmak gün geçtikçe yaygınlaşıyor. Çeşitli sanatçıların 
kullandığı Midjourney isimli program metinlerden yola çıkarak 
görüntüler oluşturabilmeye olanak sağlıyor. Akla gelebilecek 
her konuyu görselleştirebilen bu programla yaratıcı ve sıra dışı 
tasarımlar yapmak olasılıklıdır (Aspen, 2023). Nevada 
Üniversitesi’nde akademisyen olarak görev yapan, Amerikalı 
kitap yazarı;  Joshua Vermillion, mimari arka planı sayesinde bu 
alanda yaratıcı ve dikkat çekici üretimler yapmaktadır. Joshua 
Vermillion , "Dijital Zanaat" alanında seçkin bir kariyer inşa 
etmiştir. Yapay zekanın gelişiyle birlikte Vermillion, insan 
yaratıcılığını AI dil modelleriyle birleştirmenin potansiyelini 
keşfederek sanal gerçeklik alanına adım atmıştır. Bu akıllı 
sistemlere bir miktar kontrol vererek, beklenmedik, çarpıcı 
derecede alışılmadık tasarımlar keşfetti.  AI odaklı iş birliği, 
Vermillion'un kendi hayal gücünün bir uzantısı olarak hizmet 
etti ve ona ilk tasarım konseptlerine sıklıkla meydan okuyan 
büyüleyici sonuçlar sunmuş. Bu yenilikçi yaklaşım, insan 
yaratıcılığı ile makine öğrenimi arasındaki sınırları 
bulanıklaştırarak heyecan verici bir sanatsal ifade füzyonu 
yaratmış. Sanatçı şu anda, yenilikçi yaklaşımını sergileyen 
yapay zeka destekli sanat eserleri üretmeye odaklanmıştır. 
Organik formlara tasarımlarında sıklıkla yer veren Vermillion, 
farklı renkleri, ışık açılarını ve dokuda şeffaflık derecelerini 

Plastik Sanatlar

203



üretimlerinde yapay zeka sayesinde etkili şekilde kullanıyor 
(Url-1). 

 

2. JOSHUA VERMİLLİON KİMDİR? 

Nevada Üniversitesi, Las Vegas Mimarlık Okulu'nda 
görevli doçent Joshua Vermillion , "Dijital Zanaat" alanında 
seçkin bir kariyer inşa etti. Joshua Vermillion, teknoloji, 
endüstri bilgili Ar-Ge ve toplum katılımını birleştiren disiplinler 
arası bir tasarım-araştırma grubu olan at-LAS Lab'ı koordine 
eder.  "Dijital Zanaat"ın keşfi, geliştirilmesi ve yürütülmesinde 
çok yıllık bir kariyer oluşturan Vermillion'un araştırma, pedagoji 
ve uygulama alanındaki çabaları yapay zeka ve makine 
öğrenimini; hesaplamalı, parametrik ve algoritmik tasarımı; 
dijital üretim araçlarını ve tekniklerini; ve robotiği kapsar (Url-
2) 

Joshua, UNLV'deki görevinden önce Ball State 
Üniversitesi Mimarlık Bölümü'nde tasarım stüdyoları, 
seminerler ve ders dersleri vermiştir. Oradayken -Eli Lilly 
Vakfı'ndan aldığı bir hibeyle- öğrencileri, öğretim üyelerini ve 
tasarım profesyonellerini, hesaplama ve üretim kullanarak 
karşılıklı olarak faydalı projeler üzerinde çalışarak uygulamalı 
araştırma, sürükleyici öğrenmeye teşvik eden enstitü  i-MADE'i 
kurdu. Joshua, akademiye tam zamanlı katılmadan önce 
NBBJ'nin Columbus Ofisi de dahil olmak üzere çeşitli mimarlık 
firmalarında profesyonel olarak çalışmıştır. Joshua dünya 
çapında konuşmalar yaparak ve ACADIA, SIGRADI, eCAADe, 
ACSA, NCBDS ve ARCC konferanslarında ve ayrıca 
International Journal of Architecture Computing'de hakemli 
araştırmalar yayınlamış ve sunmuştur. İki kitabın ortak 
editörlüğünü yapan "Digital Design Exercises for Architecture 
Students"  ve "Bottom-Up Social Change Symposium 
Proceedings". Bir eğitimci olarak Joshua'nın öğrencileri tasarım 

Plastik Sanatlar

204



ödülleri ve yarışmaları kazandı ve bir tasarımcı olarak işbirlikçi 
çalışmaları çeşitli sergiler, dergiler, kitaplar ve bloglar dahil 
olmak üzere çeşitli medya kuruluşlarında yer aldı. Joshua, 
Mimarlık Okulu'nda Lisansüstü Koordinatörü ve Yardımcı 
Yönetmen olarak görev yaptı ve 2017'de Fielden Madalyası 
verilmiş, ayrıca, 2023'te Virginia Tasarım Madalyasına sahip 
olmuştur (Url-3). 

 

3. RENK TEORİSİ VE RENKLERİN 3B 
TASARIMDAKİ ROLÜ 

Joshua Vermillion'un renk teorisi, görsel sanatlar ve 
dijital tasarım bağlamında birçok unsuru içermektedir. 
Renklerin, izleyicinin duygusal ve psikolojik tepkilerini 
şekillendirme gücüne inandığı için renklerin seçiminde çok 
dikkatli olmuştur. Sanatçı renk teorisini, renklerin birbiriyle olan 
etkileşimini, uyumunu ve konstrastını anlamaya dayalı olarak 
kullanmaktadır. Renk Dairesi ve İlişkileri: Vermillion, renk 
dairesi ve renkler arasındaki ilişkileri anlamanın önemli 
olduğunu vurgular. Örneğin, tamamlayıcı renkler (zıt renkler) 
kullanarak görsel vurgu yaratma ya da benzer renk tonlarıyla 
(analog renkler) daha yumuşak bir geçiş elde etme gibi teknikler 
kullanılır. Bu teknikler, özellikle 3boyutlu tasarımlarda derinlik 
ve görsel çekicilik yaratmak için sanatçı eserlerinde yaygın bir 
şekilde uygulanmaktadır (Url-4) 

 Sıcak renklerin kırılma açıları daha az olduğu için, 
gözde bir yakınlık hissi uyandırır. Sıcak renk grubunda en fazla 
sarı renk ortaya çıkar.  Çünkü hem sıcak hem de en açık renk 
olma özelliği vardır. Soğuk renkler ise insan üzerinde uzaklık ve 
serinlik hissi verir. Dinlendirici, sakinleştirici özellikleri vardır. 
Vermillion, sıcak renklerin (kırmızı, turuncu, sarı gibi) daha 
yakın ve dikkat çekici görünmesini sağladığını, soğuk renklerin 
(mavi, yeşil, mor gibi) ise uzaktaki objeleri daha belirgin hale 

Plastik Sanatlar

205



getirdiğini vurgular. Sanatçı sanat alanında 3B tasarımlarda 
görsel derinlik oluşturmak açısından renklerden faydalanmıştır 
(Alakuş, 2009,  s.96). 

  “Renk fiziksel bir titreşim hissettir. Bu fiziksel 
etkileşim çok hızlı ikinci adımla psikolojiyi etkiler. Sıcak renk 
olan kırmızı merak ettiricidir. Çünkü kana çok benzerliği, ağır 
ve acı duygusunu bize algılatabilir. Bir başka fiziksel etkileşim 
içinde olduğumuz, acı ifadesine neden olan bir renk daha vardır. 
Açık sarı; bizde ekşi ve asidik bir duygu uyandırır. Çünkü bizim 
limon hakkında düşünmemizi sağlar” (Kandinsky, 1969). 
Vermillion, renklerin izleyici üzerinde psikolojik etkiler 
yarattığını çalışmalarında göstermektedir. Açık tonlardaki sıcak 
renkler, insan algısı yönünden etkiler. İzleyici çalışmalardan bu 
etkilemeyi göz yolu ile algılamaktadır. Örneğin, kırmızı renk 
enerjik, tehlikeli ya da tutkulu bir izlenim bırakırken, mavi renk 
sakinlik ve güven duygusu yaratmaktadır. Sanatçı 3 boyutlu 
tasarımlarında bu etkiyi kullanmak, belirli bir atmosfer yaratmak 
için önemli olmuştur (Erim, 1999, s.49-54). 

Renkler, genel kullanıcı deneyimini şekillendirmede, 
kullanıcıların ruh hallerini etkilemede ve dikkatlerini 
yönlendirmede önemli bir rol oynar. Renk, 3 boyutlu 
tasarımlarda yalnızca estetik bir araç değil, aynı zamanda 
mekânsal algıyı ve derinliği yönetme konusunda da aktiftir 
(Bozbek, 2023, s.3). Görsel sanatlarda renk tonlarının kullanımı, 
mekânsal derinlik ve hacim algısının oluşturulmasında 
belirleyici bir rol üstlenmektedir. Arka planda yer alan nesneler 
çoğunlukla daha solgun ve soğuk renk değerleriyle 
betimlenirken, izleyiciye daha yakın konumdaki öğeler daha 
doygun ve sıcak renklerle ifade edilmektedir. Bu ton 
karşıtlıkları, nesneler arasındaki uzaklık ilişkilerinin 
algılanmasına ve derinlik hissinin güçlenmesine olanak tanır. 
Bunun yanı sıra, ışık ve gölge düzenlemeleri de biçimlerin üç 
boyutlu algılanmasını destekleyen önemli görsel unsurlar 

Plastik Sanatlar

206



arasında yer almaktadır (Ekin, 2024,  s.48). Vermillion, 
sanatında tasarımın izleyici tarafından daha doğal bir şekilde 
algılanmasına yardımcı olmak için organik doğal dokular 
seçmektedir. Sanatçı tasarlamak istediği eserin önceden dijital 
alanda renk, ışık ve gölge ile birleşen nesnelerin biçimini ve 
hacmini belirlemektedir. Vermillion, yapay zeka sanatında 
yapay ışık kaynağına göre renklerin nasıl değiştiğini anlamanın, 
3b modelleme ve animasyonlarda çok önemli olduğunu 
çalışmalarında göstermiştir. Sanatçı; Midjourney yapay zeka 
uygulamasını kullanarak dikkat çeken renkler seçerek farklı 
dokuları 3b tasarımlarda ışık –gölge ambiyansını 
yakalamaktadır. 3B mimari tasarımlarda sanatçının kullandığı 
renklerin,  alan algısını, derinliği ve insan algısını değiştirme 
gücüne sahip olduğu gözlemlenmiştir. Renkler, soyut mekanı 
3boyutlu tasarımla somut olarak izleyiciye sunulmaktadır. 
Soğuk renkler, uzaktaki ve daha küçük görünen tasarımı 
yaratırken, sıcak renkler eseri daha yakın ve daha sıcak gösterir. 
Renklerin ışıktan nasıl etkilendiği, mimari tasarımda önemli bir 
faktör olmuştur. Mekanın algılanabilir yapılması için seçilen 
yapay ışık ve analog renkler ışığı algılanabilir olarak 
aktarmaktadır. Sanatçının seçmiş olduğu renk, dokuyu 
şekillendirmekte önemli bir etken olmaktadır. Çalışmalarında 
hissettirdiği psikolojik etkiler, bir tasarımında renklerin doğru 
seçilmesi gerektiğini göstermektedir (Url-5).  Sanatçı, kullandığı 
Midjourney uygulamasını mimari alana aktarırken şöyle dile 
getirmektedir:  

"AI (Artificial intelligence) araçları, bir binanın nasıl 
görünebileceğini veya performans gösterebileceğini ya da içinde 
veya dışında olmanın nasıl hissettirebileceğini hızla simüle 
etmemize olanak tanıyor," diye belirtiyor. "Atmosferik etkiler, 
malzeme özellikleri, yansımalar -bir zamanlar elde edilmesi 
günler veya haftalar süren şeyler- 60 saniyede üretebiliyor. 
Tasarım sürecinin erken bir aşamasında bu kadar üretken 

Plastik Sanatlar

207



olabilmek harika çünkü işleri hızla önceliklerine göre 
sıralayarak hangi yöne gideceğinizi anlamanıza yardımcı 
oluyor”.  Sanatçının bu ifadeleri  doğrultusunda yapay zekâ (AI) 
araçlarının tasarım ve görselleştirme süreçlerinde sunduğu hız 
ve simülasyon imkânları, günümüz sanat anlayışının süreç 
odaklı, deneyim temelli ve çokdisiplinli yapısını açık biçimde 
yansıtmaktadır. Çağdaş sanatta üretim, yalnızca ortaya konan 
nihai ürüne değil, bu ürünün oluşum sürecinde alınan estetik ve 
kavramsal kararlara da odaklanmakta; AI destekli uygulamalar 
ise atmosfer, malzeme, ışık ve mekânsal algı gibi unsurları kısa 
sürede görünür kılarak sanatçıya çoklu olasılıkları eşzamanlı 
biçimde değerlendirme imkânı sunmaktadır. Bu durum, sanatsal 
üretimin lineer bir ilerleyişten uzaklaşarak esnek, deneyselliğe 
açık ve hızla yeniden kurgulanabilen bir yapıya dönüşmesine 
katkı sağlamaktadır. Erken aşamada yapılan bu tür 
görselleştirmeler, sanatçının estetik yönelimlerini sınamasına ve 
önceliklerini belirlemesine yardımcı olurken, teknoloji ile sanat 
arasındaki ilişkinin araçsal bir boyutun ötesine geçerek algı, 
deneyim ve anlam üretimi ekseninde yeniden şekillendiğini 
ortaya koymaktadır. 

 

4. RENK TEORİSİ VE RENKLERİN 3B 
TASARIMDAKİ ROLÜ 

Vermillion, soyut kavramları elle tutulur nesnelere 
dönüştürmek için teknolojiyi kullanarak mimari alanda 
oluşturduğu dijital üretimi izleyiciye aktarmaya odaklanmıştır.  
Sanatçı Işık, renk, doku ve malzemelerin etkileşimi yoluyla 
mekanları değiştirmek için yenilikçi yöntemleri geliştirerek çok 
sayıda soyut olanı somut kılarak mekansal kurulum tasarlamıştır 
(Salinas, 2023).   Dijital sanat eserlerini genellikle ışık, renk, 
doku ve yarı saydamlık kullanarak akıl almaz etkiler elde etme 
arzusuyla çalışmaktadır. Eserlerin de 3 boyutlu sanal gerçekliği, 

Plastik Sanatlar

208



kullandığı analog ve kontrast renkleri mimari alanda 
hissedilebilir bir mekan algısı içine çekmektedir.  Sanatçı, 
Yapay zekanın “Midjourney” uygulamasını yazılımın basit 
metinsel açıklamalara veya görüntü istemlerine dayalı ayrıntılı 
sonuçlar oluşturma becerisinden etkilenerek izleyiciye olağan 
üstü tasarımlar sunmaktadır (Salinas, 2023). Sanatçının üretimde 
tasarıma dönüştürdüğü başlıca eserleri güncel sanatın yaratıcı 
örnekleri arasında yer almaktadır. 

 

Görsel 1-2. “Organik Cam Yapılar” 3B Yapay Zeka Enstalasyon, 
Joshua Vermillion (Sheth, 2023). 

Vermillion bu çalışmalarında organik cam formundan 
yola çıkarak tasarlamış olduğu eseri, çölde benzersiz renkli cam 
yapılarla farklı dokular yaratmayı hedeflemiştir. Tasarımlarda 
(görsel 1-2) kullandığı verilerle 3 boyutlu tasarımı, insan-yapay 
zeka yaratıcı ortaklığının tuhaf doğasını yakalayan benzersiz 
organik yapılar yaratarak seride oluşan katmanlı dokuyu havada 
uçuşan kanat gibi izleyiciyle buluşturmaktadır (Url-6)Eserlerde 
seçilen cam doku ve uygulamış olduğu aynı rengin tonlarını, 
birbirinin devamı olarak büyüleyici 3 boyutlu tasarıma 
dönüştürmektedir. Yapılan tasarımda dokuyu hissedilebilir 
kılmak için güçlü renk seçimleri ile doğallık ve gerçeklik algısı 

Plastik Sanatlar

209



yaratmıştır. Tasarımın yaratmış olduğu doku kişide çok farklı bir 
atmosferde hissederken, izleyicide daha önce hissedilmemiş bir 
mekan algısı yaratmaktadır. 

Vermillion' un çalışmaları ağırlıklı olarak iyi 
aydınlatılmış alanlarda organik formların ve canlı renklerin 
kullanımını keşfetmeyi ve bir rengin ton çeşitliliği olan analog 
veya zıt (kontrast) renkleri ile birbirine geçmiş veya katmanlar 
halinde oluşan tasarımlar yaratmayı amaçlamaktadır (Url-3). 
Sanatçı gelişen teknoloji ile sanatını izleyiciye, eserlerinde 
yapay zekanın harikalarını 3boyutlu olarak sanal gerçeklik 
olarak aktarmaktadır. Vermillion, AI'nın insanların çalışma, 
etkileşim kurma ve dünyayı algılama biçimleri üzerindeki derin 
etkisini olduğunu dile getirmektedir. Yapay zeka (Al) sanatı, 
Vermillion için fikirlerini çizimler yerine kelimelerle ifade etme 
zorluğu için ilgi çekici olmuştur. Sanatçı için bu yeni yaklaşım 
onu en önemli kavramlar ve bunların öncelikli kılması hakkında 
daha eleştirel ve net düşünmesine yol açmıştır (Url-3).  

                   
Görsel 3-4. “Mimaride eriyen sıvı yapılar ve Çizgili uzamsal 

yapılar” 3B Yapay Zeka Eseri, Joshua Vermillion (Salinas, 2023) 

Vermillon, mimari alanda yapay zekanın algoritmalarını 
kullanarak devrim niteliğindeki göstermiş olduğu potansiyelini 
öngörerek, başarılı tasarımlara imza atmaktadır. Vermillon bir 
röportajını değerlendirirken, "Mimarlık için heyecan verici 
zamanlar. Yapay zeka araçları iş akışlarımızı devrim niteliğinde 

Plastik Sanatlar

210



değiştirme ve tasarımın temel yönlerine odaklanmamızı sağlama 
potansiyeline sahip” olduğunu açıklamaktadır (Url-7).  

Sanatçının tasarlamış olduğu (görsel 3-4) eserlerinde, 
mimari bir yapının içinde seçilen zıt  (kontrast) renklerin üst 
üste eriyip biriken bir dokuyu izleyiciye duygusal olarak 
sakinliği aktarmaktadır. İnsan algısında yaratmış olduğu 
dokunma duyusunu harekete geçirmektedir. Eserde,  3 boyutlu 
dijital sanatın harikalarını renklerin psikolojik etkisini 
hissettirebilmektedir.  Çalışmanın en önemli tarafı seçilen rengin 
yapay ışıkla mimaride aydınlatıcı bir hava katarken zıt renklerin 
hakim olduğu bir odada beyaz rengin sakinliği göze 
çarpmaktadır. Temel tasarım öğesi olan renk çalışmada güçlü bir 
eleman olarak, esere yumuşak doku vererek 3 boyutlulukla 
izleyici kitlesine aktarmakta. Sanatçı, yapay zekanın 
“Midjourney” yazılımı ile mimari alanı olağanüstü eserlerle 
şekillendirmektedir. İkinci eserde ise, insan algısı üzerinde ilk 
olarak kağıt parçalarının yan yana veya üst üste dizilimini 
algılarken, renklerin oluşturduğu art arta geçen çizgisel 
uzamsalların verdiği pastel renklerin geçişini görebilmekteyiz. 
Vermillion’un seçmiş olduğu materyal ve renk kullanımı, 
mimari alanda başka bir hava katarken, 3 boyutlu dijital sanatın 
eşsiz doku harikalarını izleyiciye sunmakta. Vermillion, yapay 
zeka sanatının mimari alanda 3 boyutlu olarak tasarlarken ve 
izleyici kitlesine entegre etmektedir. 

Plastik Sanatlar

211



      
Görsel 5-6. “Lotus Çiçeği ve Plastik Baloncuklar” 3B Yapay Zeka 

Enstalasyon, Joshua Vermillion. (Vermillion, 2024) 

Sanatçı mimari alanın ambiyansını farklı materyaller 
seçerek izlenebilir harikalar yaratmaktadır. Vermillion lotus 
çiçeği (görsel-5) eserinde seçmiş olduğu tül kumaş 
malzemesinde analog renklerle başlayıp eserin ana merkezinde 
soğuk renkler seçerek dokuyu insan algısında başka bir boyuta 
taşımaktadır. Son eserde (görsel 6) sanatçı baloncuk mesaneler 
gibi şekillendirdiği tasarımda, tavanda asılı olarak zıt-analog 
renklerle sayısızca sarkan plastik baloncukları için dikkatleri 
çeken bir doku tasarlamıştır. Tasarımda kullanılan renklerin 
dijital sanatın midjourney yazılımı ile harika dokuları izleyiciyle 
buluşturmaktadır. Sarkan baloncuklar izleyicide hayal gücünün 
sınırlarını zorlayan eserler ile sanal gerçeklik alanında 
muhteşem izlenimler yaratmaktadır. Vermillion tasarımlarında 3 
boyutlu yapay zeka sanatını, soyut olanı somut olarak izleyiciye 
sunarak, sanatını daha çok geliştirmektedir.  

Vermillion, en son teknolojiyi benimsemenin yanı sıra, 
bilgisini aktardığı üniversitenin atölyeleri ve laboratuvarlarında 
elle tutulur malzemelerle etkileşim kurma fırsatlarını 
yakalamaktadır. Sanatçı seçtiği renklerin insan algısı üzerinde 

Plastik Sanatlar

212



renklerin psikolojisi ve duygusal gücüne hitap etmektedir 
Vermillon’a göre  "Mimarlık alanı için heyecan verici zamanlar, 
Yapay zeka araçları iş akışlarını devrim niteliğinde değiştirme 
ve tasarımın temel yönlerine odaklanmalarını sağlama 
potansiyeline sahip olabildiğini göstermektedir. Hem 
öğrencilerin hem de profesyonellerin bu yeni teknolojiyi 
benimsemesi ve sürekli olarak değişen manzaraya uyum 
sağlamasının önemli olduğunu vurgulamaktadır. Sanatçı, 
çoğunlukla Instagram'da yayınladığı resimleri oluşturmak için, 
çoğunlukla metin istemlerini ve görüntüleri kabul eden 
Midjourney ile çalışmayı sürdürmeye devam etmektedir. 
Vermillion için yapay zeka, tasarımcıları kodlamanın tüm 
inceliklerini öğrenmek zorunda kalmaktan kurtarırken yine de 
onu kullanmalarını sağlayan ve karmaşık teknolojileri, teknoloji 
uzmanı olmayanlarımız için erişilebilir hale getiren araç 
olduğunu işleyiciye aktarmaktadır (Url-8).  

 

4. SONUÇ 

Joshua Vermillion, mimari alandaki 3B tasarım 
çalışmalarında yapay zekanın Midjourney uygulamasını 
kullanarak çığır açan bir sanatçıdır. Vermillion'un çalışmaları, 
dijital sanat, renk teorisi, doku ve mimari tasarım arasındaki 
bağlantıyı vurgulamaktadır. Sanatçı, renklerin psikolojik ve 
duygusal gücünü derinlemesine anlayarak, eserlerinde belirli bir 
atmosfer ve his yaratmak için sıcak ve soğuk renkleri, 
tamamlayıcı renkleri ve analog renkleri ustaca kullanmaktadır. 
Vermillion'un organik dokulara ve malzemelere olan ilgisi, 
tasarımlarına bir doğallık ve gerçekçilik katmaktadır. Yapay 
zeka algoritmalarının sunduğu olanakları kullanarak, ışık, renk 
ve doku arasındaki etkileşimi manipüle ederek büyüleyici ve 
deneysel mekânlar yaratmaktadır. Tasarlamış olduğu; “Organik 
Cam Yapılar", "Mimaride Eriyen Sıvı Yapılar ve Çizgili 

Plastik Sanatlar

213



Uzamsal Yapılar" ve "Lotus Çiçeği ve Plastik Baloncuklar" gibi 
eserleri, Vermillion'un sanal gerçeklik ve mimari alanlarındaki 
ustalığını sergilemektedir. 

Vermillion'un çalışmaları, sanat ve teknolojinin 
birleşmesinin geleceğine ışık tutmaktadır. Yapay zeka ve dijital 
sanat tasarım araçlarının mimari pratiği nasıl 
dönüştürebileceğini göstermektedir. Vermillion'un eserleri, 
geleceğin mimarisine dair heyecan verici ipuçları sunmaktadır. 
Yapay zeka ve dijital teknolojilerin gelişmesiyle birlikte, 
mimarinin daha da inovatif ve etkileyici hale gelmesi 
beklenmektedir. Sanatçının yenilikçi yaklaşımı, hem öğrenciler 
hem de profesyoneller için ilham kaynağı olmakta ve mimarinin 
geleceği hakkında heyecan verici olasılıklar sunmaktadır. 

Sanatçı, “Joshua Vermillion” çalışmalarını, mimari 
tasarımda yapay zekânın potansiyelini ve sanatçıların yaratıcı 
süreçlerini nasıl zenginleştirebileceğini gösteren çarpıcı bir 
örnek tasarımcı mimardır. Vermillion'un çalışmaları, sanat, 
teknoloji ve mimarinin nasıl bir araya gelebileceğinin çarpıcı bir 
örneğidir. Sanatçı, yapay zeka ve dijital üretim tekniklerini 
kullanarak, mimari tasarımda yeni olasılıkların kapılarını 
aralamaktadır. Vermillion'un eserleri, izleyiciye yeni bir 
gerçeklik algısına davet ederken, dijital sanatın sınırlarını 
zorlarken ve genç mimarlık öğrencilerini dijital sanatın 
harikalarını tanıtmaktadır. Günümüz teknolojisinin ulaştığı 
düzey, yapay zekânın yalnızca bilimsel ya da endüstriyel 
alanlarda değil, sanat gibi insana özgü yaratıcı süreçlerde de 
etkin bir biçimde kullanılabileceğini ortaya koymaktadır.  

Yapay zekâ destekli uygulamalar, sanatçılara hem yeni 
ifade biçimleri hem de, Joshua’nın mimari ve görsel sanatları 
birleştirdiği gibi disiplinler arası üretim olanakları sunarak, 
estetik anlayışın sınırlarını genişletmektedir. Bu durum, sanatın 
yalnızca bir üretim pratiği olmaktan çıkarak teknolojik 

Plastik Sanatlar

214



yeniliklerle etkileşim içinde dönüşen dinamik bir anlatım 
alanına dönüşmesine zemin hazırlamaktadır.  

Dolayısıyla, yapay zekâ ve sanat arasındaki bu birbirini 
besleyen ilişki, çağdaş sanatın diline çeşitlilik, derinlik ve çok 
boyutluluk kazandırmakta; sanatçılara benzersiz bir yaratım 
özgürlüğü ve renkli bir ifade yelpazesi sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

215



KAYNAKÇA 

Alakuş, Y. Z. (2009) Renk olgusu ve günümüz mimarisindeki 
yeri, MSÜ./Fen Bilimleri Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 
İstanbul. 

Aspen.  (2023) Sanat, Mimarlık ve Yapay Zeka: İlgi Çeken 
Tasarımlarıyla 5 Midjourney Sanatçısı, Aspen Dergisi. 
Kaynağa erişim tarihi: 06.11.2024  

Bozbek, Ç.(2023). Tasarımda renk tercihlerini belirleyen 
kriterler ve mekan tasarımı kapsamında bu kriterlerin 
öncelikleri üzerine bir değerlendirme. (Yayımlanmamış 
yüksek lisans tezi). Mimar Sinan Üniversitesi, İstanbul.  

Deveci, M. (2022). Yapay Zekâ Uygulamalarının Sanat ve 
Tasarım Alanlarına Yansıması. Vankulu Sosyal 
Araştırmalar Dergisi(9), 118-140. 
https://doi.org/10.55089/yyuvasad.1115961. 

Ekin, İ., N. (2024). Dijital illüstrasyonda derinlik ve boyut. 
(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Necmettin Erbakan 
Üniversitesi, Konya.  

Erim, G. (1999). Temel sanat eğitiminde renk algılamaları. 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Marmara 
Üniversitesi, İstanbul.  

İNTERNET KAYNAKLARI 

Url-1:https://aatonau.com/joshua-vermillion-bridging 
architecture-and-ai-driven-art/. (Erişim tarihi: 
17.11.2024, 15-16.01.2025). 

Url-2: https://www.unlv.edu/people/joshua-vermillion. (Erişim 
tarihi: 18.11.2024 

Url-3: https://www.unlv.edu/people/joshua-vermillion. (Erişim 
tarihi: 16.01.2025). 

Plastik Sanatlar

216

https://doi.org/10.55089/yyuvasad.1115961
https://aatonau.com/joshua-vermillion-bridging%20architecture-and-ai-driven-art/
https://aatonau.com/joshua-vermillion-bridging%20architecture-and-ai-driven-art/
https://www.unlv.edu/people/joshua-vermillion
https://www.unlv.edu/people/joshua-vermillion


Url-4: https://www.aspen.com.tr/blog/sanat-mimarlik-ve-yapay-
zeka-ilgi-ceken-tasarimlariyla-5-midjourney-sanatcisi. 
(aErişim tarihi: 16.01.2025).  

Url-5: https://vermillion.faculty.unlv.edu/about/. (Erişim Tarihi: 
18.01.2025). 

Url-6: https://www.yankodesign.com/2023/06/27/top-5-
midjourney-artists-using-ai-to-blur-the-lines-between-
art-and-architecture/. (Erişim tarihi: 15.01.2025) 

  

Url-7: https://parametric-architecture.com/exploring-the-ai-
frontier-in-architecture-insights-from-joshua-
vermillion/?srsltid=AfmBOopKWC31LbgXmP18h4zqR
kZLJEYuXzbCDNd-KuFv0JsIyEl6myi5. (Erişim tarihi: 
16.01.2025)  

Url-8: https://hellofuture.orange.com/en/architect-j-vermillion-
on-ai-the-start-of-what-looks-to-be-a-big-sea-change/. 
(Erişim tarihi: 16.01.2025). 

GÖRSEL KAYNAKÇA 

Görsel 1-2 “Organik Cam Yapılar” 3B Yapay Zeka Enstalasyon, 
Joshua Vermillion. 
https://www.yankodesign.com/2023/06/27/top-5-
midjourney-artists-using-ai-to-blur-the-lines-between-
art-and-architecture/. (Erişim tarihi: 15.01.2025). 

Görsel 3-4 “Mimaride eriyen sıvı yapılar ve Çizgili uzamsal 
yapılar” Joshua Vermillion. https://aatonau.com/joshua-
vermillion-bridging-architecture-and-ai-driven-art/. 
(Erişim tarihi: 16.01.2025). 

Görsel 5-6 “Lotus Çiçeği ve Plastik Baloncuklar” 3B Yapay 
Zeka Enstalasyon, Joshua Vermillion. 

Plastik Sanatlar

217

https://www.aspen.com.tr/blog/sanat-mimarlik-ve-yapay-zeka-ilgi-ceken-tasarimlariyla-5-midjourney-sanatcisi
https://www.aspen.com.tr/blog/sanat-mimarlik-ve-yapay-zeka-ilgi-ceken-tasarimlariyla-5-midjourney-sanatcisi
https://vermillion.faculty.unlv.edu/about/
https://parametric-architecture.com/exploring-the-ai-%09frontier-in-architecture-insights-from-joshua-%09vermillion/?srsltid=AfmBOopKWC31LbgXmP18h4zqR%09kZLJEYuXzbCDNd-KuFv0JsIyEl6myi5
https://parametric-architecture.com/exploring-the-ai-%09frontier-in-architecture-insights-from-joshua-%09vermillion/?srsltid=AfmBOopKWC31LbgXmP18h4zqR%09kZLJEYuXzbCDNd-KuFv0JsIyEl6myi5
https://parametric-architecture.com/exploring-the-ai-%09frontier-in-architecture-insights-from-joshua-%09vermillion/?srsltid=AfmBOopKWC31LbgXmP18h4zqR%09kZLJEYuXzbCDNd-KuFv0JsIyEl6myi5
https://parametric-architecture.com/exploring-the-ai-%09frontier-in-architecture-insights-from-joshua-%09vermillion/?srsltid=AfmBOopKWC31LbgXmP18h4zqR%09kZLJEYuXzbCDNd-KuFv0JsIyEl6myi5
https://hellofuture.orange.com/en/architect-j-vermillion-%09on-ai-the-start-of-what-looks-to-be-a-big-sea-change/
https://hellofuture.orange.com/en/architect-j-vermillion-%09on-ai-the-start-of-what-looks-to-be-a-big-sea-change/
https://www.yankodesign.com/2023/06/27/top-5-%09midjourney-artists-using-ai-to-blur-the-lines-between-%09art-and-architecture/
https://www.yankodesign.com/2023/06/27/top-5-%09midjourney-artists-using-ai-to-blur-the-lines-between-%09art-and-architecture/
https://www.yankodesign.com/2023/06/27/top-5-%09midjourney-artists-using-ai-to-blur-the-lines-between-%09art-and-architecture/
https://aatonau.com/joshua-vermillion-bridging-architecture-and-ai-driven-art/
https://aatonau.com/joshua-vermillion-bridging-architecture-and-ai-driven-art/


https://wepresent.wetransfer.com/stories/joshua-
vermillion-ai-architecture.  (Erişim tarihi:  16.01.2025). 

 

Plastik Sanatlar

218

https://wepresent.wetransfer.com/stories/joshua-
https://wepresent.wetransfer.com/stories/joshua-


GÖRÜNMEYENİ TEMSİL ETMEK: SANATIN 
BİLİME KATKISI BİLİMİN SANATA ETKİSİ 

 

Ayça ALPER AKÇAY1 

Basri GENÇCELEP2 

Murat ASLAN3 

 

1. GİRİŞ 

İnsanlık tarihi boyunca bilgi üretimi, yalnızca görünen 
olguların betimlenmesiyle değil, aynı zamanda doğrudan 
deneyimlenemeyen, ölçülmesi güç ya da algı sınırlarının ötesinde 
kalan “görünmeyen” olguların temsil edilmesiyle mümkün 
olmuştur. Bu bağlamda sanat ve bilim, çoğu zaman birbirinden 
ayrı ve hatta karşıt disiplinler olarak ele alınsa da, özünde ortak 
bir bilişsel zemini paylaşır: bilinmeyeni görünür kılma çabası. 
Bilim, doğanın ve evrenin işleyişini ölçüm, deney, modelleme ve 
matematiksel soyutlama yoluyla açıklamaya yönelirken; sanat, 
duyusal, estetik ve simgesel araçlar aracılığıyla insanın içsel 
dünyasında, algısında ve hayal gücünde yer alan görünmeyen 
katmanları temsil eder. 

Sanat ve bilimin bu ortak temsiliyet arayışı, yalnızca bilgi 
üretim süreçlerini değil, bilginin nasıl algılandığını, paylaşıldığını 
ve anlamlandırıldığını da doğrudan etkiler. Bilimsel bilgi çoğu 
zaman soyut, karmaşık ve uzmanlık gerektiren yapılar içerirken; 

 
1  Prof. Dr., Atatürk Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Resim Bölümü, ORCID: 

0000-0003-3403-4383. 
2 Doç., Atatürk Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Grafik Bölümü, ORCID: 

0000-0002-2887-2420. 
3  Sanatta Yeterlik Öğrencisi, Atatürk Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Resim 

Programı, ORCID: 0009-0004-2020-8922. 

Plastik Sanatlar

219



sanat, bu bilgiyi görselleştirerek, duyusallaştırarak ve estetik bir 
düzleme taşıyarak daha geniş bir algı alanına açar. Bu yönüyle 
sanat, bilimin yalnızca bir anlatım aracı değil, aynı zamanda 
bilginin kavranmasını ve içselleştirilmesini sağlayan 
epistemolojik bir bileşen olarak işlev görür. Öte yandan bilim de 
sanata yeni teknik olanaklar, araçlar ve kavramsal çerçeveler 
sunarak sanatsal üretimin ifade sınırlarını genişletir; perspektif, 
optik, anatomi, hareket, zaman, veri ve yapay zekâ gibi alanlar 
sanatın düşünme biçimini dönüştürür. 

Bu karşılıklı etkileşim, özellikle disiplinlerarası 
yaklaşımların önem kazandığı modern ve çağdaş dönemlerde 
daha görünür hâle gelmiştir. Sanat ve bilim arasındaki ilişki, 
yalnızca tarihsel bir kesişim alanı değil; aynı zamanda insanın 
evreni, doğayı ve kendisini anlama biçimlerini yeniden 
tanımlayan dinamik bir düşünce alanıdır. Rönesans’tan itibaren 
sanatçılar, bilimsel gözlem ve deneyimden beslenerek doğayı ve 
insan bedenini daha doğru temsil etmeye yönelmiş; bilim 
insanları ise sanatsal görselleştirme yöntemlerinden yararlanarak 
soyut bilgileri anlaşılır kılma arayışına girmiştir. Bu süreç, 
sanatın bilime katkısını yalnızca estetik bir destek olarak değil, 
bilginin üretimi ve aktarımı sürecinde aktif bir rol üstlenen bir 
alan olarak konumlandırmaktadır. 

Günümüzde bu etkileşim, dijital teknolojiler, veri 
görselleştirme, yapay zekâ, biyoteknoloji ve nörobilim gibi 
alanların gelişimiyle birlikte yeni bir boyut kazanmıştır. 
Sanatçılar artık bilimsel araştırma ekiplerinde “görsel düşünür” 
olarak yer almakta; karmaşık veri setleri, soyut teoriler ve etik 
sorunlar sanatsal üretim yoluyla kamusal tartışma alanına 
taşınmaktadır. Bu durum, sanatın yalnızca bilimi temsil eden 
değil, aynı zamanda bilimin yönünü, sınırlarını ve etik 
çerçevesini sorgulayan eleştirel bir alan hâline geldiğini 
göstermektedir. 

Plastik Sanatlar

220



Bu bölüm, sanat ile bilim arasındaki karşılıklı etkileşimi 
“görünmeyeni temsil etme” kavramı üzerinden ele almayı 
amaçlamaktadır. Tarihsel örneklerden çağdaş sanata uzanan bir 
çerçevede, sanatın bilime sağladığı görselleştirme, 
kavramsallaştırma ve eleştirel katkılar ile bilimin sanata sunduğu 
yöntemsel, teknik ve düşünsel açılımlar incelenecektir. Böylece 
sanat ve bilimin, birbirini tamamlayan ve dönüştüren iki ayrı alan 
değil; insan bilgisinin çok katmanlı yapısını birlikte kuran 
bütüncül bir düşünce sistemi olduğu ortaya konulacaktır. 

 

2. SANAT İLE BİLİMİN KESİŞİMİ 

Sanat ve bilim; birbirinden ayrı gibi görünen iki alan 
olmasına rağmen görünmeyeni temsil etme çabasında artık ortak 
bir zeminde buluşur. Her iki disiplinin amacı bilinmeyeni açığa 
çıkartma arzusudur. Bilim doğanın gizli düzenini ölçüm, deney 
ve modellemeler ile görünür kılarken, sanat insanın duyusal, 
estetik ve düşünsel dünyasında saklı olan renk, ses, imge ve form 
aracılığıyla ifade eder. 

Sanat; bilimin karmaşık ve soyut verilerini duyusal ve 
estetik düzleme taşıyarak anlaşılmasına katkı sağlar. Bilim ise; 
Sanata yeni araçlar, yöntemler ve kavramsal açılımlar sunarak 
onun ifade gücünü dönüştürür. Bu karşılıklı etkileşim yalnızca 
bilgi öğretiminin sınırlarını genişletmekle kalmaz aynı zamanda 
insanın evreni; toplumu ve kendisini anlama biçimlerine yeni 
boyut katar. 

Bugün disiplinler arası çalışmaların araştırılması birlikte 
sanat ve bilim iş birliği bilinmeyenin sorgulanması, geleceğe dair 
yeni paradigmalar üretmenin en verimli yollarından biri haline 
gelmiş bulunmaktadır.   

Bu iki alanın etkisini Leonardo Da Vinci’nin anatomi 
çizimlerinden başlayarak günümüz sanatında Cern’de sanatçılar 

Plastik Sanatlar

221



ve bilim insanlarının ortak projelerini görmemize olanak sağlar. 
Leonardo Da Vinci’nin anatomi çizimlerine baktığımızda sadece 
bilimsel gözlem değil aynı zamanda sanatın estetik diliyle 
birleşen bir temsil biçimini gözlemleriz bu da sanatın bilime 
katkısı olarak görselleştirmeyi görebiliriz. Tıbbi 
illüstrasyonlarda, astronomi çizimlerine bilimin bulgularını 
anlaşılabilir ve paylaşılabilir hal getirmesi görülebilir. Aynı 
zamanda sanatçının mekanik eskizleri ile bilim ve sanatın nasıl 
birleşebileceğini en güçlü örneklerinden biridir. 

 
Şekil 1. Doğum zamanındaki İnsan Fetüsü ve plasentanın çizimi 

(URL-1) 

Leonardo da Vinci, sanat ve bilimi ayrılmaz bir bütün 
olarak ele almış; optik, perspektif, anatomi ve doğa bilimleri 
üzerine yaptığı çalışmalarla görme, ışık ve hareket kavramlarını 
derinlemesine sorgulamıştır. Camera obscura ilkesini açıklayarak 
görüntü oluşumunu tanımlamış, resmin karanlık–aydınlık, renk, 
biçim, konum ve hareket gibi görsel unsurlarla ilişkisini ortaya 
koymuştur. Anatomik çizimleri, altın oran araştırmaları ve 
Vitruvius Adamı ile insan bedenindeki ideal oranları göstermiştir. 
Bunun yanında yerçekimi, sürtünme, rezonans, ses, ışığın 
yansıması, perspektif, uçuş ve mekanik ilkeler üzerine 

Plastik Sanatlar

222



öngörüleriyle pek çok bilimsel keşfin temellerini sezgisel olarak 
ortaya koymuştur. Botanik, fosilbilim ve paleontoloji alanındaki 
gözlemleri de doğa bilgisini derinleştirmiştir. Leonardo’nun bu 
çok yönlü çalışmaları, hayal gücü ve gözleme dayalı yaklaşımıyla 
sanat ile bilimin bütüncül bir birlik oluşturduğunu göstermektedir 
(Bayav, 2009: 130-132).  

 

Şekil 2. Da Vinci, Bir kadın vücudundaki organların yeri (Bayav, 2009: 131) 

 

 

Şekil 3. Da Vinci, Kare ve dairenin içine yerleştirilmiş insan figürü (URL-2) 

Plastik Sanatlar

223



XVI. yüzyılda Albert Dürer in perspektif ve matematik 
üzerine yazdığı eserler, geometrik bilgi ile görsel sanat arasındaki 
bağları güçlendirmiştir (Maltaş, 2019: 230). 

 
Şekil 4. Albert Dürer, perspektif öğretimi ile ilgili baskı resim, 

1525 (Maltaş, 2019: 230). 

Filippo Bronelleschi’nin Öksüzler Hastanesi ilk 
perspektif örneklerindendir. Tek bakış açılı perspektifi ortaya 
koyan sanatçı, ayna kullanarak doğrusal perspektif prensibini 
yeniden keşfetmiş, optik tekerlekler ve mekanik üzerinde de 
çalışmıştır. İlk Rönesans örneklerinden olan Öksüzler hastanesi 
hem mimar hem de heykeltıraş olan Bronelleschi kabartma 
tekniği ile yaptığı çalışmalarını perspektif konusu içinde ele 
almıştır.  Rönesans’ın Burunelleschi, Uccello, Leonardo da Vinci 
ve Dürer gibi ressamları henüz perspektif ile ilgili bilimsel bir 
çalışmanın dahi netleşmediği bu dönemde tek noktalı perspektifi 
doğru kullanarak perspektifi kurallara bağlamaya başlamışlardır 
(Akçay, 2008: 8). 

  

Plastik Sanatlar

224



 
Şekil 5. Filippo Burunelleschi, Öksüzler Hastanesi, (1419) (Akçay, 

2008: 8). 

Yüksek Rönesans döneminde Michelangelo’nun insan 
bedenini, anatomi biliminin ışığında çalışması ve kadavra 
incelemeleri yapması ve hepimizin hayranlıkla seyrettiği Sistina 
Şapeli freskleri de bu anatomik doğruluğu bilimsel bir gözlemin 
sonucu olarak görürüz.  Özellikle Ademin Yaratılışı freski 
dramatik kompozisyon tercihi ve anatomik bilgisinin güçlü bir 
örneği olarak karşımıza çıkart (Öner, 2025: 145). 

 
Şekil 6. Michelangelo’nun Âdem’in Yaratılışı tablosundaki “Baba 

Tanrı” tasviri (Öner, 2025: 152). 

Raffaello Sanzio’nun Atina Okulu fresklerinde bilim 
insanları (Aristoteles, Platon) ve o dönemin matematiksel düzen 

Plastik Sanatlar

225



anlayışını bir arada yansıtmıştır. Raffaello, ayrıntıcı gözlemi ve 
kapsamlı araştırmalarıyla öne çıkan bir sanatçıdır. Perspektif, 
anatomi ve fizyonomi bilgisini sentezleyerek Yeni-Platoncu bir 
anlatım kurmuş; kutsalı vurgularken doğa bilimlerinin 
gerçekliğini dışlamamış ve bu yaklaşımı Ficino ile Pico della 
Mirandola’nın düşünceleriyle örtüşmektedir (Özyılmaz, 2022: 
185-186). 

 
Şekil 7. R. Santi, Atina Okulu, 1509-1511 (Özyılmaz, 2022: 185). 

Barok döneminde Chiaroscuro adını verdiğimiz ve optik 
gözleme dayalı bir teknikle resmedilen Caravaggio’nun eserleri 
ışık yönünü, yüzeysel yansımaları ve perspektif anlayışı fizik 
biliminin etkisinde olduğunu gösterir. Leonardo da Vinci ve 
Caravaggio, ışık-gölgeyi ustaca kullanarak dramatik anlatımlar 
oluşturmuş; Barok Dönemde ise ışık, güçlü karşıtlıklar ve 
hareketli kompozisyonlar aracılığıyla duygusal yoğunluğu 
vurgulayan temel bir ifade aracı hâline gelmiştir (Gürocak & 
Timur, 2025: 141).  Caravaggio’nun Kuşkucu Thomas 
çalışmasında ışık kullanımı, zarafet ve yumuşaklıktan ziyade sert 
ve derin gölgelerle güçlü kontrastlar yaratmaya dayanır (Gürocak 
& Timur, 2025: 152). 

Plastik Sanatlar

226



 

Şekil 8. Caravaggio, Kuşkucu Thomas, 1602-1603 (Gürocak & 
Timur, 2025: 152). 

Vermeer camera obscure (karanlık kutu) olarak 
adlandırılan kutuyu kullanarak perspektif doğruluğunu ve ışığın 
kırılmasını incelemiştir. Çok bilinen günümüzde popülist olarak 
bir ikon olan İnci Küpeli Kız çalışması yansımalar ve ışık 
noktaları, optik bilimin etkisini göstermektedir. Vermeer, İnci 
Küpeli Kız eserinde koyu arka plan ve mekândan bağımsız bir 
düzenleme ile figürün yüzünü öne çıkarmış, izleyiciyle kurulan 
doğrudan bakışla portrenin etkisini güçlendirmiştir. Soldan gelen 
ışık, yüzü ve küpenin maddesel yapısını vurgularken, ışık–
karanlık karşıtlığı ve yüzeyler arası renk etkileşimi eserin görsel 
ifadesini belirginleştirmiştir (Dartar, 2022: 949-950). 

 
Şekil 9. Jan Vermeer, İnci Küpeli Kız, 1665, (Dartar, 2022: 949). 

Plastik Sanatlar

227



Rembrant Von Rijn, Dr. Nicolaes Tulp’un Anatomi Dersi 
çalışması bilimsel bilginin sanatsal kompozisyonun merkezine 
alınmış olduğunun örneğidir. Rembrandt, Amsterdam’da tanıştığı 
anatomist Nicolaes Tulpius’un diseksiyon çalışmalarından 
etkilenerek anatomi konusunu sanata taşımış; Dr. Nicolaes 
Tulp’un Anatomi Dersi adlı eserinde, kendine özgü ışık-gölge ve 
renk anlayışıyla çok figürlü bir kompozisyon içinde izleyicilerin 
meraklı bakışları eşliğinde gerçekleştirilen anatomik incelemeyi 
betimlemiştir (Avcı, 2018: 31). 

 
Şekil 10. Rembrandt, Dr. Nicolaes Tulp’un Anatomi Dersi 1632 

(URL-3) 

Tabi hep Batı’dan örnek vermek bu anlamda doğru olmaz.  
Mimar Sinan’ın statik, geometrik ve akustik bilgilerini kullanarak 
Süleymaniye ve Selimiye camilerinde mükemmel bir 
mühendislik ve sanat birleşimi olmuştur.  Sinan döneminde 
tasarım süreci esnek olup yapı tamamlandığında 
kesinleşmektedir. Taşıyıcı sistem, özellikle büyük camilerde plan 
ve örtü seçimine bağlı olarak belirlenmiş; strüktürel elemanların 
konumu ve yaklaşık boyutları süreç içinde netleşmiştir. Sütun ve 
başlıklarda, algılanan mekânlarda bezeme artarken, görünmeyen 
alanlarda biçim ve ölçüler estetikten çok strüktürel gerekliliklerle 
şekillenmiştir. Bu doğrultuda sütun başlıklarının biçim ve 

Plastik Sanatlar

228



boyutları yapısal sistem ve kemerlerle ilişkisine göre 
farklılaşmıştır (Orbiye, 2012: 176). 

 
Şekil 11. Süleymaniye Camii (URL-4) 

İbrahim Müteferika’nın Tarihi Hindi Garbi kitabında 
kullanılan baskılar ilk matbaa örneğidir. Bu eser, Türk 
basımcılığının ilk resimli kitabı olup İbrahim Müteferrika 
tarafından basılmıştır. İçindeki gravürler ve gök haritası, görsel 
basım açısından önem taşır. Topkapı Sarayı’ndaki renkli baskı 
nüsha, padişaha sunulmak üzere özel baskılar yapıldığını 
göstermektedir (Kalafat Alparslan, 2006: 198). 

 

Şekil 12. Tarihi Hindi Garbi’nin iç sayfalarından örnekler (Kınık, 
2014: 34). 

Matrakçı Nasuh’un minyatürlerinde topografik 
doğrulukla bilimsel gözlem birleşmiştir ve bu çalışmalarda 

Plastik Sanatlar

229



mekân temsili, matematiksel ölçeklere dikkat edilerek 
oluşturulmuştur. Bu disiplinler arasında çalışma örnekleri XX. 
yüzyılda da devam etmiştir.  XVI. yüzyıl Osmanlı haritacılığında 
önemli bir dönemdi. Özellikle Piri Reis ile aynı dönemde yaşamış 
olmasına rağmen Matrakçı Nasuh’un minyatürleri haritacılık 
açısından yeterince değerlendirilmemiştir. Oysa Matrakçı’nın 
seferler sırasında ürettiği çok sayıdaki minyatür, kent planı ve 
harita niteliği taşımaktadır (Selvi & Bekiroğlu Keskin, 2017: 26). 

 

Şekil 13. Matrakçı Nasuh’un Galata minyatürü (URL-5). 

Bilim insanları ki özellikle kuantum fiziği ve görelilik 
teorisiyle uğraşanlar nesnelerin tekil bir perspektiften 
gözlemleyeceği fikrini benimsemiştir. Einstein, Picasso’nun 
çoklu perspektif düşüncesini, evrenin zamansal göreceliğini 
açıklamak için örnek vermiştir.  

Yine 1960’lardan itibaren NASA, MIT ve 
MEDIALAB’da çalışan sanatçılar (E.A.T. grubu) veri 
sunumlarında sanatsal renk, kompozisyon ve deneme 
prensiplerini kullanmıştır.  Aynı dönemde makineleşme, mekanik 
ve şehir dinamikleri Umberto Boccioni’nin eserlerinde fütürizm 
akımının örneği olarak karşımıza çıkmıştır.  

Boccioni, ışık, ses, hareket ve enerji gibi kavramları 
parçalı ve üst üste binen alanlar aracılığıyla ele alarak hareket ve 
devinimi görselleştirmiştir. Nesnelerin yoğunluk ve sıklıklarını 
ustaca kullanması, fütürist resimdeki hız ve dinamizm anlayışını 
yansıtır. Ruh Halleri – Uğurlamalar serisi, kübist etkilerle 

Plastik Sanatlar

230



birlikte teknoloji ve devinimi öne çıkarırken; Sokağın Gürültüsü 
İçerde adlı eser, parçalı formlar, sert fırça darbeleri ve izleyiciyi 
sahnenin içine katan dördüncü boyut etkisi ile dikkat çeker 
(Karataş & Arslan, 2020: 470). 

 
Şekil 14. Boccioni, Sokağın Gürültüsü İçerde (Karataş & Arslan, 

2020: 470). 

1960’larda Victor Vasarely görsel algı psikolojisi (Gestalt 
teorisi) ve nöroestetik araştırmalarında doğrudan seri olarak 
kullanıldı. Op Art’ın öncü isimlerinden Victor Vasarely, Bauhaus 
geleneğinden beslenen eğitimiyle geometrik biçimler, renk ve 
optik yanılsama üzerine yoğunlaşmıştır. Yapıtlarında 
matematiksel düzen, ışık ve renk değişimleri aracılığıyla derinlik, 
uzam ve hareket yanılsaması yaratmayı amaçlamış; Gestalt 
kuramından yararlanarak izleyicinin algısını aktif kılan dinamik 
ve titreşimli yüzeyler oluşturmuştur (Beyoğlu, 2015: 338).  

 
Şekil 15. Victor Vasarely, Metsh, 1964 (Beyoğlu, 2015: 338). 

Plastik Sanatlar

231



Alexander Colder’in hareket, ışık ve algı fiziği üzerine 
çalıştığı hareketli heykeller, Nom June Poik, Roy Ascott ve Hans 
Hoocke’in sibertik (geri besleme sistemi) bilgi teorisi ve sistem 
bilimi “kavramsal sanat” olarak video sanatı, telekomünikasyon 
ve elektronik veri algısıyla birleşti.   

Alexander Calder, teller ve metal plakalarla çalışarak 
hareketi heykelin temel unsuru hâline getirmiş, malzemeyle oyun 
ve deneyim üzerinden ilişki kurmuştur. Sanatçı, kesintisiz çizgiler 
ve dengeye dayalı konstrüksiyonlarla geliştirdiği mobil ve stabil 
heykelleriyle soyut sanat içinde özgün bir konum edinmiştir. 
Mühendislik kökeninin de etkisiyle hareketi mekanik olmaktan 
çıkararak duyusal ve estetik bir boyuta taşıyan Calder, 
Duchamp’ın adlandırdığı mobiller ve Arp’ın tanımladığı stabiller 
aracılığıyla kinetik heykelin öncülerinden biri olmuştur. 
Paris’teki sanat çevresi, sirk teması ve özellikle Mondrian’ın 
atölyesindeki deneyimi, sanatçının devinen soyut formlara 
yönelmesini hızlandırmıştır (Bulat, Bulat & Aydın, 2014: 34-35).  

 
Şekil 16. Alexander Calder ve Mobil Heykelleri (1898 –1976). 

(Bulat, Bulat & Aydın, 2014: 34-35). 

1970’lerden itibaren ekoloji bilinci ve çevresel sorunlar, 
sanat–bilim etkileşimini toplumsal ve etik bir boyuta taşımıştır. 
Joseph Bouys bilimsel ekoloji, sürdürebilirlik ve doğa insan 
ilişkisi üzerine çalışmıştır. Beuys, 1982 yılında Documenta 7 

Plastik Sanatlar

232



kapsamında Kassel’de başlattığı “7000 Meşe” projesiyle, doğaya 
yönelik tahribata karşı katılımcı ve dönüştürücü bir sanat eylemi 
ortaya koymuştur. Sosyal heykel anlayışının bir parçası olan bu 
proje, bireyleri toplumsal değişimin aktif birer öznesi olarak 
konumlandırırken, çevresel denge, sanayileşme ve insan-doğa 
ilişkisine dikkat çekmektedir. Meşe ağaçları ve bazalt taşlar 
aracılığıyla geçmiş ile geleceği “şimdi”de birleştiren proje, 
Beuys’un sanatı toplumsal ve ekolojik farkındalık yaratmanın 
evrensel bir aracı olarak kullandığını göstermektedir (Zengin & 
Kaya, 2024: 260-261). 

 

Şekil 17. Joseph Beuys. Dokumante 7 sergisi, 1982 (Kaya, 2024: 
260). 

1980’lerden sonra dijital teknolojilerin gelişimi, sanat ve 
bilim arasındaki ilişkiyi radikal biçimde dönüştürmüştür. Yeni 
medya sanatı, veri görselleştirme, yapay zekâ ve nörobilim gibi 
alanlar, sanatın ifade sınırlarını genişletirken bilimsel araştırmalar 
için de yeni iletişim olanakları sunmuştur. Refik Anadol’un 
çalışmaları, bilimsel verilerin sanatsal temsili açısından güncel ve 
güçlü örnekler arasında yer almaktadır. Anadol’un özellikle fMRI 
verileri ve büyük veri setleriyle ürettiği görselleştirmeler, insan 
belleği, zihin ve algı gibi görünmeyen süreçleri estetik bir 

 

Plastik Sanatlar

233



deneyime dönüştürmektedir. Refik Anadol, bilim ve sanatı bir 
araya getiren yeni medya çalışmalarıyla dijital uygulamalar 
üretmektedir. Sanatçının “Eriyen Hatıralar” adlı sergisi, hatıra, 
zihin ve teknoloji arasındaki ilişkiyi bilimsel sorular üzerinden 
ele alarak, dijital teknolojiler aracılığıyla insan belleğinin sanatsal 
bir temsiline odaklanmaktadır (Bozok & Bostancı, 2022: 170- 
171). 

1990’lardan itibaren Bio-Art sanatçıları genetik 
mühendislik ve biyoteknoloji üzerine işler üretmişlerdir. Bu sanat 
çalışmaları bilim dünyasında etik komitelerin yeniden 
yapılandırılmasına katkı sağlar. Bilim insanları sanatsal üretimin 
toplumsal algı üzerindeki etkisini görünce, bilimsel iletişimde 
görsellik ve etik dengenin önemini hatırlatır. 

Eduard Kac GFP Bunny çalışması transgenetik sanat, 
genetik biliminin toplum tarafından nasıl algılandığını 
değiştirmiştir. Biyosanat, biyoteknoloji ile ilişkili genetik 
müdahaleler, doku kültürü ve hibrit canlılar gibi uygulamaları 
kapsayan, yaşamı üreten ya da dönüştüren sanatçıların yer aldığı 
gelişmekte olan bir alandır. Bu bağlamda Eduardo Kac’ın GFP 
Bunny adlı projesi, genetiği değiştirilmiş bir tavşan üzerinden 
biyosanatın bilimsel ve toplumsal boyutlarını görünür 
kılmaktadır. Projede, denizanasından türetilmiş yeşil floresan 
geninin tavşan genomuna mikroenjeksiyon yoluyla 
aktarılmasıyla, mavi ışık altında yeşil ışık yayan bir canlı elde 
edilmiştir. Kac, bu uygulamanın bilimsel olarak geçerli, canlıya 
zarar vermeyen ve etik sınırlar içinde bir genetik deney olduğunu 
vurgulayarak, genetik müdahalelerin doğa ve canlılar üzerindeki 
etkilerine kamusal farkındalık oluşturmayı amaçlamıştır 
(Çakıroğlu, 2021: 78). 

Plastik Sanatlar

234



 
Şekil 19. Eduard Kac, GFP Bunny, 2000 (Çakıroğlu, 2021: 78). 

Sanatçıların bilimsel araştırma ekiplerine dahil edilmeye 
başlandığı 1960’larda başlayan E.A.T (Experiments in Art and 
Technology) projesi sanatçıların bilimsel laboratuvarlarda görev 
aldığı ilk programlardandır.  NASA, CERN, MIT, MEDIALAB 
gibi kurumlar sanatçıları artık “görsel düşünür” olarak ekiplere 
dahil etmişlerdir. Böylelikle bilim insanları yapay zekâ, veri 
haritalanması, sinir ağları astrofizik modellerinde karmaşık 
verileri yorumlamak için sanatçılardan destek almışlardır. 

Sonuç olarak çağdaş ve dijital sanat, bilimin sunduğu 
teknolojik ve kuramsal olanakları yalnızca estetik üretim için 
kullanmakla kalmaz; aynı zamanda bilimsel bilginin algısal, 
toplumsal ve etik boyutlarını sorgulayan eleştirel bir alan 
oluşturur. Bu süreçte sanat ve bilim, birbirini destekleyen iki ayrı 
disiplin olmaktan çıkarak, görünmeyeni temsil etme ortak amacı 
doğrultusunda bütünleşen bir düşünce sistemi hâline gelmektedir. 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

235



KAYNAKÇA 

Alper, A. (2008). Modern resim sanatında geometri (Yüksek 
lisans tezi). Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Erzurum.  

Avcı, S. (2018). Günümüz sanat eğitiminde sanat anatomisi dersi. 
Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim Dergisi, 20, 25–37. 
https://doi.org/10.17484/yedi.395613  

Bayav, D. (2009). Leonardo da Vinci’de sanat, bilim ve etkileşim 
Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11(2), 123–
142. https://dergipark.org.tr/en/download/article-
file/321633  

Beyoğlu, A. (2015). Sanat eğitiminde algı, görsel algı ve 
yanılsama: Victor Vasarely’nin çalışmaları üzerine bir 
inceleme. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
17(1), 333–348. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/321351  

Bulat, M., Bulat, S., & Aydın, B. (2014). Alexander Calder’in 
açık yapıtları (1898–1976). Güzel Sanatlar Enstitüsü 
Dergisi, 31, 31–49. 
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/28731  

Bozok, E., & Bostancı, M. (2022). Yeni medyanın sanata 
yansımaları: Refik Anadol çalışmaları. Dijital İletişimi 
Anlamak–3, 162–177. 
https://www.researchgate.net/profile/Mustafa-Bostanci-
4/publication/377020317_Yeni_Medyanin_Sanata_Yans
imalari_Refik_Anadol_Calismalari/links/659292d62468
df72d3ee617a/Yeni-Medyanin-Sanata-Yansimalari-
Refik-Anadol-Calismalari.pdf  

Çakıroğlu, E. (2021). Biyosanat: Selin Balcı ve Ayşe Gül Süter’in 
biyosanat projelerinin incelenmesi. Yedi: Sanat, Tasarım 

Plastik Sanatlar

236

https://doi.org/10.17484/yedi.395613
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/321633
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/321633
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/321351
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/28731
https://www.researchgate.net/profile/Mustafa-Bostanci-4/publication/377020317_Yeni_Medyanin_Sanata_Yansimalari_Refik_Anadol_Calismalari/links/659292d62468df72d3ee617a/Yeni-Medyanin-Sanata-Yansimalari-Refik-Anadol-Calismalari.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Mustafa-Bostanci-4/publication/377020317_Yeni_Medyanin_Sanata_Yansimalari_Refik_Anadol_Calismalari/links/659292d62468df72d3ee617a/Yeni-Medyanin-Sanata-Yansimalari-Refik-Anadol-Calismalari.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Mustafa-Bostanci-4/publication/377020317_Yeni_Medyanin_Sanata_Yansimalari_Refik_Anadol_Calismalari/links/659292d62468df72d3ee617a/Yeni-Medyanin-Sanata-Yansimalari-Refik-Anadol-Calismalari.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Mustafa-Bostanci-4/publication/377020317_Yeni_Medyanin_Sanata_Yansimalari_Refik_Anadol_Calismalari/links/659292d62468df72d3ee617a/Yeni-Medyanin-Sanata-Yansimalari-Refik-Anadol-Calismalari.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Mustafa-Bostanci-4/publication/377020317_Yeni_Medyanin_Sanata_Yansimalari_Refik_Anadol_Calismalari/links/659292d62468df72d3ee617a/Yeni-Medyanin-Sanata-Yansimalari-Refik-Anadol-Calismalari.pdf


ve Bilim Dergisi, 26, 75–89. 
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1647446  

Dartar, S. (2022). Jan Vermeer’in resimlerinde günlük yaşamın 
izleri. Erciyes Akademi, 36(2), 938–954. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2440049  

Gürocak, T., & Timur, S. (2025). Resimden sinemaya ışık 
kullanımı ve Caravaggio’nun tenebrizm kavramı. 
Modular Journal, 8(1), 139–161. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4384624  

Kalafat Alpaslan, T. D. (2006). Türk grafik sanatının doğuşu ve 
İbrahim Müteferrika. Türkbilig / Türkoloji Araştırmaları 
Dergisi, 7(12), 192–200 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/989576  

Karataş, T., & Arslan, A. A. (2020). Fütürizm’de toplumsal yapı 
ve Umberto Boccioni. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, 22, 459–472. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2154465  

Kınık, M. (2014). İbrahim Müteferrika ve yayımladığı ilk 
kitaplar. Kalemişi – Türk Sanatları Dergisi, 2(4), 23–40. 
https://www.kalemisidergisi.com/makale/pdf/141437098
7.pdf  

Maltaş, M. Ş. (2019). Rönesans’ta, matematik içerikli yeni bir 
sanat bağlamında doğrusal (linear) perspektif. Van 
Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, (44), 223–238. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/yyusbed/article/584774  

Orbeyi, N. K. (2012). Mimar Sinan camileri revak sütunları 
üzerine bir araştırma: Süleymaniye Camisi, Selimiye 
Camisi ve Kara Ahmet Paşa Camisi örnekleri. Erciyes 
Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Dergisi, 28(3), 175–

Plastik Sanatlar

237

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1647446
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2440049
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4384624
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/989576
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2154465
https://www.kalemisidergisi.com/makale/pdf/1414370987.pdf
https://www.kalemisidergisi.com/makale/pdf/1414370987.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/pub/yyusbed/article/584774


182.  https://dergipark.org.tr/en/download/article-
file/236167?utm_source=chatgpt.com  

Öner, Y. (2025). Sinemada teofani: Hristiyanlık bağlamında 
Tanrı’nın filmlerdeki tasviri. Dokuz Eylül Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 60(1), 148–168. 
https://doi.org/10.21054/deuifd.1628309  

Özyılmaz, J. A. K. (2022). Yeni Platoncu ışıkta Raffaello’nun 
Atina Okulu. Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim Dergisi, 28, 
181–190. https://doi.org/10.17484/yedi.1025790  

Selvi, H. Z., & Bekiroğlu Keskin, G. (2017). Matrakçı Nasuh’un 
Galata ve İstanbul minyatürlerinin harita tekniği açısından 
incelenmesi. İSTEM: İslâm, Sanat ve Medeniyet Dergisi, 
(29), 25–39. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/401659  

URL-1: https://en.muzeo.com/art-print/the-human-foetus-in-the-
womb/leonardo-da-vinci  

URL-2: https://www.pivada.com/leonardo-da-vinci-anatomi  

URL-3: https://www.pivada.com/rembrandt-van-rijn-dr-
nicolaes-tulpun-anatomi-dersi  

URL-4: 
https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleymaniye_Cam
ii#/media/Dosya:S%C3%BCleymaniyeMosqueIstanbul_
(cropped).jpg  

URL-5: https://picryl.com/media/matrakci-nasuh-istanbul-
cropped-galata-3e969a 

Zengin, M. H., & Kaya, İ. (2024). Sosyal heykel kavramı ve 
ekoloji sanat ilişkisinde ağaç dikimi. International 
Journal of Social Sciences, 8(4), 256–273. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4334682  

Plastik Sanatlar

238

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/236167?utm_source=chatgpt.com
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/236167?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.21054/deuifd.1628309
https://doi.org/10.17484/yedi.1025790
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/401659
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/401659
https://en.muzeo.com/art-print/the-human-foetus-in-the-womb/leonardo-da-vinci
https://en.muzeo.com/art-print/the-human-foetus-in-the-womb/leonardo-da-vinci
https://www.pivada.com/leonardo-da-vinci-anatomi
https://www.pivada.com/rembrandt-van-rijn-dr-nicolaes-tulpun-anatomi-dersi
https://www.pivada.com/rembrandt-van-rijn-dr-nicolaes-tulpun-anatomi-dersi
https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleymaniye_Camii#/media/Dosya:S%C3%BCleymaniyeMosqueIstanbul_(cropped).jpg
https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleymaniye_Camii#/media/Dosya:S%C3%BCleymaniyeMosqueIstanbul_(cropped).jpg
https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleymaniye_Camii#/media/Dosya:S%C3%BCleymaniyeMosqueIstanbul_(cropped).jpg
https://picryl.com/media/matrakci-nasuh-istanbul-cropped-galata-3e969a
https://picryl.com/media/matrakci-nasuh-istanbul-cropped-galata-3e969a
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4334682


BASKIRESİM SANATINDA MİNİMALİST 
YAKLAŞIMLAR 

 

Rabiha ARSLAN YILDIRIM1 

 

1. GİRİŞ 

Baskıresim, ortaya çıktığı ilkel çağlardan günümüze 
kadar hem teknik olarak hem de yenilikçi anlamda sürekli bir 
değişim ve gelişim içerisinde olmuştur. Bununla birlikte baskı 
teknikleri, sanatçıların üretimlerinde söylemlerini istedikleri gibi 
yansıtmalarında yeni, farklı ve tercih edilen bir teknik olmakla 
beraber, ifade biçimlerini geliştirmelerinde de önemli bir rol 
üstlenmiştir.  

İlk olarak 5. yüzyılda Çin’de geliştirilen ağaçbaskı vb. 
gibi baskı teknikleri, her çağda gelişmeye devam etmiş, 16. 
yüzyıla gelindiğinde daha da yaygınlaşmıştır. Başlangıçta ağaç 
kalıplar kullanılarak kumaş ve sonrasında kâğıda baskılar 
alınmıştır. Sanatçılara eserlerini seri baskılar halinde çoğaltma 
imkânı sunan baskı teknikleri, sanatsal anlamda görsel ve 
metinlerin dolaşımını tamamen değiştirmiştir (Dickerson, 
2021:165). Bu bağlamda baskıresim sanatı, geçmişten 
günümüze kadar yaşanan teknolojik gelişmelerle birlikte değişip 
dönüşerek sanatçılara farklı ifade biçimleri sunmaya ve sanat 
akımları içerisinde de sanatçıların üretimlerinde tercih edilen bir 
teknik olmaya devam etmiştir.  

20. yüzyılın ortalarında Amerikan sanat ortamında ortaya 
çıkan Minimalizm, ağırlıklı olarak heykel çalışmalarının 
yapıldığı ve fazlalıkların atıldığı, tamamen öz’e indirgemenin 

 
1  Öğr. Gör. Dr., Dicle Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, Görsel Sanatlar 

Bölümü, Diyarbakır, ORCID: 0000-0003-2223-1005. 

Plastik Sanatlar

239



benimsendiği bir tür soyut sanat biçimidir. Bu sanat akımının 
sanatçılarının çalışmalarında geometri, biçimsel yalınlık, birim 
tekrarı, bütünlük ve nesnellik ön plandadır. Minimalist 
sanatçılar, eserlerinde fazlalıklardan arındırarak biçimsel bir 
sadeleştirmeyi tercih ettikleri gibi resim veya heykelden farklı 
bir ifade biçimi ortaya koymaya çalışmışlardır. Baskıresim 
sanatı, yapısal ve teknik açıdan çoğaltma ve tekrar esasına 
dayanmasından dolayı minimalist yaklaşım için uygun bir ortam 
oluşturmaktadır. Bu çalışmada baskıresimlerini minimalist 
yaklaşımlarla üreten Donald Judd, Richard Serra ve Sol Lewitt’ 
in baskıresim eserleri incelenmiştir. 

 

2. SANATTA MİNİMALİZM 

Minimalizm terim olarak İngiliz filozof Richard 
Wollheim’ın yazmış olduğu “Minimalist” başlıklı makalesinden 
türetilmiştir. Wollheim yazdığı makale de, “Ad Reinhardt’ın 
renk alanı resimlerini ve Marcel Duchamp’ın hazır nesne 
heykellerini” anlatmaktadır. Ancak 1960’larda New York’ta 
fazlalıklarından arındırılmış tamamen sadeleştirilmiş Minimalist 
çalışmalar üreten Carl Andre, Sol LeWitt, Donald Judd, Robert 
Morris ve Dan Flavin için de bu tanım kullanılmaya başlanmıştır 
(Farthing, 2014:520). Böylelikle yeni bir sanat akımı olarak 
ortaya çıkan ve 1960’lı yıllarda; “ABC Sanatı”, “Retçi Sanat”, 
“Soğuk Sanat”, “Dizisel Sanat” ya da “Temel Strüktürler” 
şeklinde adlandırılan Minimalizm sanat akımı ile Pop Art’ın 
popülerliğini yaşadığı, Amerikan sanat ortamında kitle 
kültürünün farklı bir yönüyle tanışılmıştır (Antmen, 2010:181). 
Minimalizm, ikinci dünya savaşı sonrasındaki süreçte ortaya 
çıkan sanat akımları içerisinde “… en çok Amerikalı öz 
bilincine sahip olanı; tam saflık ve bütünlük, sanatın ifade 
aracının içinde mevcut niteliklerine indirgenmesi ve diğer 

Plastik Sanatlar

240



niteliklerin ortadan kaldırılmasını hedefleyen” bir akım olmuştur 
(Honour & Fleming, 2020:851).  

Minimalist sanatçılar eserlerinde “… seri üretilmiş 
nesnelere yer verirken kişisel dışavurumdan soyutlanmış bir 
biçimselliğe önem vermişler, mekânsal yanılsamalar 
yaratmaksızın gerçek mekanı görünür kılmışlar, üç boyutluluk 
söz konusu olduğu için heykelle ilişkilendirilen her türlü 
geleneksel yöntemi (yontmak, modle etmek, yapıştırmak vb.) 
reddederek malzemeyi kullanmanın yeni yollarını” aramaya 
yönelmişlerdir (Antmen, 2010: 184).  

Minimalizm Judd’un sanatındaki daimi tema, gerçek 
nesnelerdeki negatif ve pozitif alanların birbirini 
etkilemesi ve nesnelerin hemen yakınlarındaki ortamla 
etkileşimidir. Morris’in aynalı küp şeklindeki kutuları da 
benzer kaygılara işaret eder. Aynalı devasa nesnelerin, 
izleyicilerin ve galeri mekânının karşılıklı etkileşiminde, 
izleme deneyiminin teatralliğini dramatize eden sürekli 
değişim halinde bir sanat eseri ortaya çıkar. Flavin, 
floresan lambalarla oluşturduğu duyumsal 
enstalasyonlarıyla, Andre ise heykeli gerçek bir mekân 
haline getiren ve bunun insan bedeniyle ilişkisini 
sorgulayan, yere serdiği sıradan, prefabrik malzeme 
üniteleriyle yaptığı düzenlemeleriyle tanınır (Dempsey, 
2019:135). 

Minimalizm, biçimsel yalınlık ve tekrar ilkesine dayalı 
bir anlayışla, endüstriyel malzemelerin kullanıldığı, modüler ve 
ilişkisel olmayan kompozisyonları öne çıkarmıştır. Geometrik 
formlar, geleneksel sergileme biçimlerinden bağımsız olarak 
duvara ya da zemine yerleştirilmiş; böylece eser ile mekân 
arasındaki sınırlar belirsizleşmiştir. Büyük ölçekli ve sade 
yapıtlar, algıyı destekleyen yalın sergi mekânlarında sunulmuş; 
mekân, izleyici deneyiminin ve eserin bütünlüğünün ayrılmaz 
bir parçası hâline gelmiştir. Bu bağlamda Minimalist sanatta 

Plastik Sanatlar

241



mekân, yalnızca bir sunum alanı değil, eserin anlam ve algı 
üretimine katkı sağlayan temel bir unsur olarak ele alınmıştır 
(Kılıç Ateş, 2017:2314). Ayrıca Minimalist sanatçılar, ürettikleri 
eserlerinde tamamen soyutlamacı ve yalın ifadenin ön planda 
olduğu bir yaklaşım içerisinde olmuş, görselliğin değil sadece 
eserin kendisini çağrıştırması gerektiğini savunmuşlardır. 

 

3. BASKIRESİM SANATINDA MİNİMALİZM   

Baskıresim, sanatçının özgün çalışmalarını ağaç, linol, 
çinko vb. malzemelere aktarıp oyma veya kazıma işleminden 
sonra hazırladığı kalıba boya vererek, istediği sayıda baskı 
alması, çoğaltması ve numaralandırmasıdır. İlkel mağara 
dönemine tarihlenen baskıresim sanatı, günümüze kadar birçok 
teknik değişim ve dönüşüm yaşamış, çoğaltma ve deneysel 
özelliğiyle sanatın her döneminde sanatçıların tercih ettiği bir 
ifade yöntemi olmuştur. Baskıresim sanatı, teknik olarak 
çoğaltılabilir özelliği ve birim tekrarı ile linol, ağaç, çinko gibi 
malzemelerin yüzeylerinin sadeleştirmeyi mümkün kılması, 
Minimalist sanatçıların da tekniği tercih etmelerinin sebebi 
olmuştur. Yanı sıra az renk kullanımı; monokrom ve siyah 
beyaz renk kullanımı, geometrik formlarla oluşturulan sade 
kompozisyonlar, birim tekrarı Minimalist sanatçıların ifade 
biçimlerini güçlü kılmıştır.  

Linol malzemenin yumuşak olması ve kolay 
oyulabilmesi, sanatçının yalın ve güçlü formlar yaratmasını, 
ağaç malzemenin dokulu yapısının çizgisel dokular üretmesini, 
çinkonun aquatint tekniği ile istenilen lekesel etkiyi vermesini, 
serigrafi baskının ise, sanatçının renk düzenlemelerinde ve 
minimal formlar üretmesini mümkün kılmaktadır. Bu bağlamda, 
resim ve heykel alanında yapılan Minimalist çalışmaların yanı 
sıra baskıresim alanında da sanatsal üretimler yapıldığı 
gözlenmiştir. 1950’lerde Amerika sanat ortamında, baskıresim 

Plastik Sanatlar

242



sanatının yaygınlaşmasında kurulan baskı atölyelerinin önemli 
bir rolü olmuştur. Bu süreçte baskıresim teknikleri ile tanışan ve 
daha çok heykel çalışmaları ile tanınan Minimalist sanatçıların 
ilgisini çekmiş ve bu sanatçıların ifade biçimlerinden biri haline 
gelmiştir.  

Minimalizmin önemli temsilcilerinden Donald Judd, 
heykel çalışmalarının yanı sıra üretimlerinde kullandığı 
mekânsal tekrar, geometri ve renk düzlemlerini, baskıresim 
tekniklerinden ağaçbaskı ile yapmıştır. Judd, 1953 yılında 
ağaçbaskı tekniğini keşfetmiş ve figüratif sanattan soyut sanata 
yönelmiştir. Öncelikle organik yuvarlak şekiller oyup basmış 
daha sonra 1960-1961 yıllarında babası Roy ile birlikte 
çalışarak, mekanik aletler ve daha az içgüdüsel, düz çizgiler ve 
açılar üzerinde çalışmaya başlamıştır. Judd’ın oğlu Flavin’in 
belirttiği gibi, “Bunlar belirleyici yıllardı. Yeni bir düşünme 
biçimine geçmişti: bir şeye bir şey dayatmak yerine, alanı bölüp 
kullanacaktı.” (URL 1, 2025). 

 
Görsel 1. Donald Judd, “İsimsiz” Tosa Hanga kâğıdı üzerine sarı 

tonlarında basılmış, altı ağaçbaskı, 60x80 cm, 1988-90 

Plastik Sanatlar

243



Donald Judd, başlangıçta ağaçbaskı tekniğine temkinli 
yaklaşmış ancak bu baskı tekniği sanatçının süreç içerisinde 
sanatsal düşüncesinin şekillenmesinde önemli bir rol oynamıştır. 
Sert bir yapıya sahip olan huş ağacının keskin ve çizgisel yapısı, 
Judd’un figüratif anlatımdan uzaklaşarak soyut anlatıma 
yönelmesinde etkili olmuştur. Sanatçı, ağaçbaskı tekniği ile 
1955-1960 yılları arasında deneysel çalışmalar yapmaya, 
organik soyut biçimlerle ilgilenmeye başlamıştır. Ağacın keskin 
ve çizgisel yapısı, 1961 yılında Judd’un geometrik formlara 
yönelmesine; böylece çizgisel dilinde sadeleşme ve yapısal 
kesinlik kazanmasına katkıda bulunmuştur. Sanatçı, İsimsiz adlı 
(Görsel 1) adlı altı ağaçbaskıdan oluşan seri ile izleyicinin görsel 
olarak dikdörtgen bir alanla ilişki kurmaya tek bir renk ve 
özenle oyulmuş ince çizgi aracılığıyla sınırsız bir mekânsal 
olasılığı zihinsel olarak kurgulamaya davet etmektedir. (URL 2, 
2025). Donald Judd, bu ağaçbaskı çalışmasında; sadeliği, 
geometriyi ön plana çıkararak, sarı ve turuncu tonlarıyla bastığı 
renk dikdörtgeninin pozitif ve negatif çiftlerini oluşturmuştur. 
Sanatçı, geometri, sadelik, tekrar ve tek renk kullanımı ile 
ürettiği bu ağaçbaskı çalışmalarında Minimalist yaklaşımını 
vurgulamaktadır.  

 
Görsel 2. Donald Judd, “İsimsiz”, Okawara kâğıdı üzerine siyah 

renkte basılmış 10 ağaçbaskı, 1988 

Donald Judd, ağaç baskı tekniği ile yapmış olduğu İsimsiz 
(Görsel 2) adlı on baskıdan oluşan çalışmasıyla; mekânla 
kurduğu ilişkiyi daha ileri bir aşamaya taşımış; resimsel 
mekânın bölünebilirliğine odaklanan bir dizi üretim 

Plastik Sanatlar

244



gerçekleştirmiştir. Bu seri, birbirinin karşıtı olarak kurgulanan 
beş çift setten oluşmaktadır. Söz konusu sette yoğun mürekkeple 
kaplanmış katı yüzeyler ile kâğıdın boş bırakılan alanları 
dönüşümlü biçimde kullanılmıştır. Çiftlerin ritmik bir düzen 
içinde yarıya ve üçte birine ayrılması, izleyicinin içinde 
bulunabileceği sınırsız mekân olasılıklarının ortaya çıkmasına 
olanak tanımaktadır (URL 2, 2025). Sanatçının bu çalışmasında 
uyguladığı mekân bölümlendirmeleri izleyicinin gözünü içine 
hapseden katı ve kuralcı kutular olmadığı gibi sonsuz tekrarın 
başlangıcı olduğu söylenebilir. 

Minimalizm’in önemli temsilcilerinden ve Minimalist 
heykel çalışmaları ile bilinen bir diğer sanatçı Richard Serra, 
baskıresim sanatıyla Gemini G.E.L. baskı atölyesinde 
tanışmıştır. “Benzer bir heykelsi dürtünün ifadesi olarak Richard 
Serra, Gemini G.E.L.’de, basılı yüzeylerin son derece kalın ve 
dokulu olduğu; bu nedenle görmeye olduğu kadar dokunma 
duyusuna da seslenen bir gravür (etching) süreci geliştirmiştir.” 
(Wye, 2004:27). Yanı sıra Serra, baskıresim eserlerinin 
üretiminde geleneksel gravür, serigrafi, litografi, mono vb. gibi 
baskıresim tekniklerini kullanmıştır. Baskıresim sanatının teknik 
ve malzeme olarak deneysellik ve sınırsız üretim imkânı 
tanıması, sanatçının ilgisini çekmiş ve özgün bir ifade biçimi 
geliştirmesinde önemli bir oynamıştır. Serra’nın Minimalist 
heykellerinin hacimsel, estetik etkisi, baskı çalışmalarının 
yüzeyindeki dokusal farklılıklar izleyiciye mekânsal bir 
deneyim sunmaktadır. Sanatçının, baskıresim eserlerinde yoğun 
siyah renk kullanımı, yoğunluk, sadelik ve geometrik 
kompozisyonlar Minimalist yaklaşımını göstermektedir. 

Serra’nın baskıresimleri, boyut ve renk kullanımı 
açısından heykellerinde olduğu gibi güçlü ve etkileyici bir 
anlatım dili ortaya koyar. Bu yapıtlar, özellikle yukarıdan 
algılandıklarında, sanatçının anıtsal çelik heykellerinde görülen 
spiral biçimde dönen ve giderek genişleyen duvar formlarını 

Plastik Sanatlar

245



çağrıştırır. Soyut çizimler ve baskılar aracılığıyla Serra, iki 
boyutlu yüzeyde fiziksel olduğu kadar duygusal ve psikolojik 
bir yoğunluk da barındıran, sağlam ve tutarlı bir yapı 
kurgulamıştır. Sanatçının erken dönem baskıresim üretiminde 
ise litografi tekniğinin belirleyici bir yer tuttuğu görülür (Kılıç 
Ateş, 2017:2317). 

 

Görsel 3. Richard Serra, Deftere Çizim IV, Gravür, 62,2 x 69,9 
cm, 2023. 

Richard Serra, heykel çalışmaları dışında çizim ve 
baskıresim çalışmaları da üretmiştir. Sanatçının bu çizim 
defterlerinden gravür baskıya aktardığı çalışmalarından biri olan 
Deftere Çizim IV adlı gravür baskısında siyah ve yoğun bir 
mürekkep kullanarak dokulu ve hacimsel bir yüzey elde etmiştir. 
Yoğun bir şekilde kullandığı siyah rengin ve oluşan dokunun 
yarattığı derinlik, izleyiciye teknik anlamda düşündürücü bir 
alan yaratmıştır. “Sanatçı, üst görünümünden yapılan eskizler, 
dokusal etkiler ve merkezi arayan dairesel formlarla heykel 
sanatının hareket anlayışını, yoğunluğunu ve fiziksel 
özelliklerini baskıya aktarmıştır. Serra, büyük boyutlu baskı 
denemelerinden sonra, küçük boyutlardaki notebook 
çizimlerinin samimiyetini izleyiciye sunmuştur.” (Kılıç Ateş, 
2017:2320). 

Plastik Sanatlar

246



 

Görsel 4. Richard Serra, “Double Level IV (Çift Seviye IV)”, 
Gravür, 198,1 x 150,5 cm, 2013. 

 Richard Serra, yatay formlardan oluşturduğu Double 
Level IV (Çift Seviye IV) adlı eserini gravür baskı tekniği ile 
yapmıştır. Sanatçı, büyük boyutlu ve yoğun siyah mürekkep 
kullandığı baskıresim çalışmasında plakaları derin bir oyma 
yaparak üretmiştir. Serra, gravür baskıda kullandığı yoğun siyah 
renk, yüzeydeki doku ve derinlik izleyici üzerinde düşündürücü 
bir izlenim yaratmaktadır.  

1960’lı yıllarda, Minimalizm ve Kavramsal sanat 
akımlarının öncülerinden biri olan Sol LeWitt, hem sanatsal 
üretimi hem de düşünsel yaklaşımıyla sanat ortamında geniş bir 
çevre üzerinde etkili olmuştur. Sanatçı, duvar çizimleri ve 
modüler yapılar üretiminin dışında baskıresim çalışmaları da 
yapmıştır. LeWitt, litografi, serigrafi, gravür, akuatint, ağaç 
baskı ve linolyum baskı gibi birçok teknikle yapılan geniş bir 
baskıresim pratiğinde önemli eserler üretmiştir (URL 3, 2025). 
Minimalist sanatçı Sol LeWitt’in serigrafi baskıları, modüler 
yapı, tekrar ve geometrik form kullanımıyla minimalizmin temel 
ilkelerini baskıresim ortamına taşımıştır. Sanatçının seri üretim 

Plastik Sanatlar

247



imkanı veren serigrafi tekniği ile yaptığı baskıresimleri ve 
çizgisel kompozisyonlardan oluşan baskıları ile minimalist 
baskıresmin önemli bir ismi olmuştur. Baskıresimlerinde; düzen, 
tekrar, geometrik formlar, sistematik çizgiler Minimalist sanatın 
ruhunu yansıtmaktadır. 

 

Görsel 5. Sol Lewitt, “Dört Yönde Çizgiler, Üst Üste Bindirilmiş 
(Sarı) ” Gravür, 28 x 28 cm, 1971 

Sol LeWitt, Dört Yönde Çizgiler, Üst Üste Bindirilmiş 
(Sarı) adlı baskıresim çalışmasını gravür tekniği ile yapmıştır. 
Kare levha üzerinde sistematik bir şekilde dört yönde ve üst üste 
çizgilerden oluşan kompozisyonu sarı renk kullanarak basmıştır. 
Sanatçının çizimlerinde olduğu gibi baskıresimlerinde de 
sistematik bir yaklaşım söz konusudur. 

Plastik Sanatlar

248



 
Görsel 6. Sol Lewitt, Beş Serigrafi Baskı, Plaka #04, 50,8 × 50,8 

cm, 1971 

Sol LeWitt, 1971 yılında serigrafi baskı tekniğini 
kullanarak yaptığı baskıresim çalışması, beş plakadan 
oluşmaktadır. Bu serinin dördüncü plakası olan çalışmada; üst 
üste gelen yatay, dikey, çapraz çizgilerle kompozisyon 
oluşturmuş ve siyah renk kullanarak baskı almıştır (Görsel 6). 
Kare levha üzerinde sistematik bir şekilde dört yönde ve üst üste 
çizgilerden oluşan kompozisyonu sarı renk kullanarak basmıştır.  

 

4. SONUÇ 

Minimalizm sanat akımı, 1960’lı yıllarda Amerikan sanat 
ortamında ortaya çıkmıştır. Minimalist sanatçıların yenilikçi 
fikirlerle ortaya koydukları heykel çalışmaları ile mekanla 
etkileşim ön planda olmuş ve mekan sanat eserinin bir parçası 
haline gelmiştir. Yenilikçi yaklaşımlarla eserlerini üreten 
Minimalist sanatçılar, farklı sanat pratiklerini kullanarak 
eserlerini üretmişlerdir. Baskıresim sanatıyla tanışmaları ile 

Plastik Sanatlar

249



birlikte üretimlerinde baskı tekniklerini kullanmaya 
başlamışlardır.  

Bu çalışma kapsamında eserleri incelenen Minimalist 
sanatçılar; Donald Judd’un, ağaçbaskı tekniği ile tanıştıktan 
sonra baskıresimlerini bu teknikle ürettiği gözlenmiştir. 
Sanatçının Minimalist yaklaşımını vurguladığı ağaçbaskı 
çalışmalarında; sadelik, geometri, tekrar ve tek renk kullanımı 
ön plana çıkmaktadır. Richard Serra, baskıresimlerinde yoğun 
siyah renk, yüzeydeki doku ve derinliği yansıtarak izleyici 
üzerinde düşündürücü bir izlenim yaratmakta olduğu 
gözlenmiştir. Sol LeWitt ise baskıresimlerinde; düzen, tekrar, 
geometrik formlar, sistematik çizgilerle Minimalist sanatın 
ruhunu yansıtmaktadır.  

Baskıresim sanatı, Minimalist sanatın estetik ve düşünsel 
anlamda sanatçıların ifade biçimlerinde etkili olduğu gibi; 
deneysel yönü, görsel sadeleşme, tekniğin sunduğu sınırsız 
çoğaltma ve tekrar sanatçının özgün ama derin bir ifade biçimi 
oluşturmasında etkili olmuştur. Minimalizm, baskıresim sanatı 
ile teknik ve kavramsal bir boyut kazanmıştır. Minimalist 
sanatın az malzeme ve sade formlarla derin anlamlar 
yaratmasında önemli rol oynayan baskıresim sanatı, çağdaş 
sanat pratikleri içerisinde hâlâ güncelliğini ve gücünü koruyan 
bir anlatım biçimi olarak varlığını sürdürmektedir. 

 

  

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

250



KAYNAKÇA 

Antmen, A. (2010). 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar (3. 
Baskı). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Dempsey, A. (2019). Modern sanat. İstanbul: Hep Kitap 
(Kitabın orijinal basım yılı: 2018). 

Dickerson, M. (2021). A’dan Z’ye Sanat Tarihi Tarihöncesinden 
Postmodern Zamanlara Görsel Sanatlar. (3.Baskı, O. 
Düz, Çev.). SAY Yayınları. (Çalışmanın orijinali 2013’te 
yayımlanmıştır). 

Farthing, S. (2014). Sanatın Tüm Öyküsü. (2. Baskı, G. Aldoğan 
& F. C. Çulcu, Çev.). Hayalperest. (Çalışmanın orijinali 
2010’da yayımlanmıştır). 

Honour H., & Fleming, J. (2020). Dünya sanat tarihi (H. Abacı, 
Çev.). Alfa Kitap. 

Kılıç Ateş, S. (2017). Baskıresimleri ile Minimalist Bir Sanatçı: 
Richard Serra. İdil, 6 (36), s.2311-2323. 

URL 1, (2025). 
https://www.paulacoopergallery.com/exhibitions/woodcu
tprints#tab:slideshow;tab-1:thumbnails;slide:2 

URL 2, (2025). Line and Color: Donald Judd's Woodcuts. 
https://www.phillips.com/article/25964484/line-and-
color-donald-judds-woodcuts 

URL 3, (2025). 
https://www.paulacoopergallery.com/news/strict-beauty-
sol-lewitt-prints 

Wye, D. (2004). Artists And Prints: Masterworks From The 
Museum Of Modern Art. New York: The Museum Of 
Modern Art. 

 

Plastik Sanatlar

251



Görsel kaynaklar 

Görsel 1. https://www.phillips.com/article/25964484/line-and-
color-donald-judds-woodcuts 

Görsel 2. https://www.phillips.com/article/25964484/line-and-
color-donald-judds-woodcuts 

Görsel 3. https://joniweyl.com/art/rs22-3604 

Görsel 4. https://joniweyl.com/exhibition/richard-serra-levels-
weights-rifts-2008-2013 

Görsel 5. https://www.moma.org/collection/works/70128  

Görsel 6. https://www.sollewittprints.org/artwork/lewitt-
raisonne-1971-01/ 

 

 

Plastik Sanatlar

252



SANAT EĞİTİMİ BAĞLAMINDA KÜLTÜREL 
KİMLİK VE SANATSAL ÜRETİM 

 

Betül KURT1 

 

1. GİRİŞ 

Günümüz sanat eğitimi ortamlarında sanatsal üretim 
süreçlerinin, bireyin kültürel kimliğiyle kurduğu ilişki üzerinden 
yeniden düşünülmesi giderek önem kazanmaktadır. 
Küreselleşme, dijitalleşme ve görsel kültürün hızla dolaşıma 
girmesiyle birlikte sanat üretimi, yerel olan ile evrensel olan 
arasında sürekli bir müzakere alanına dönüşmüştür. Bu süreçte 
kültürel kimlik, yalnızca tematik bir unsur olarak değil; bireyin 
sanatsal düşünme biçimini, ifade dilini ve üretim motivasyonunu 
belirleyen kurucu bir yapı olarak öne çıkmaktadır. Ancak çağdaş 
sanat pratiklerinin çeşitliliği ve görsel referansların yoğunluğu, 
sanat eğitimi bağlamında kültürel kimliğin sanatsal üretim 
süreçlerine nasıl dâhil edildiği sorusunu daha görünür hâle 
getirmektedir. 

Sanatsal üretim, bireyin yaşadığı toplumsal ve kültürel 
çevreyle kurduğu ilişkiden bağımsız ele alınamaz. Bireyin 
değerleri, yaşantıları, belleği ve aidiyetleri üretim sürecinde 
bilinçli ya da bilinçsiz biçimde sanatsal dile yansımaktadır. Bu 
bağlamda kültürel kimlik, bireyin kendisini tarihsel, toplumsal ve 
kültürel bir bağlam içinde konumlandırmasını sağlayan dinamik 
bir süreçtir (Artut, 2020). Kültürel kimlik yalnızca sosyolojik bir 
kategori değil, aynı zamanda bireyin dünyayı algılama ve 
yorumlama biçimini şekillendiren düşünsel bir zemin 

 
1  Arş. Gör., Dicle Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, Görsel Sanatlar Bölümü, 

ORCID: 0000-0002-7706-418X. 

Plastik Sanatlar

253



sunmaktadır. Dolayısıyla sanatsal üretim, kültürel kimliğin 
görünürlük kazandığı temel ifade alanlarından biri olarak 
değerlendirilebilir. 

Sanat eğitiminde kültürel referansların üretim süreçlerine 
yeterince dâhil edilmemesi, öğrencilerin sanatsal gelişimlerinin 
çoğu zaman teknik becerilerle sınırlı kalmasına neden olmaktadır. 
Türkiye gibi tarihsel ve kültürel açıdan zengin bir coğrafyada yer 
alan ülkelerde, kültürel mirasın sanat eğitimi bağlamında daha 
etkin kullanılması önemlidir. Bu bağlamda, kültürel kimliğin 
sanatsal üretim süreçlerine entegre edilmemesi, öğrencilerin 
kültürel mirası çağdaş bir ifade diliyle yeniden yorumlama 
becerilerini sınırlandırabilmektedir (Gökdemir, 2024). 

2. KÜLTÜREL KİMLİK VE SANATSAL ÜRETİM

Kültür, bir toplumun tarihsel süreç içerisinde ürettiği,

Plastik Sanatlar

254

paylaştığı ve kuşaktan kuşağa aktardığı anlamlar, değerler, 
inançlar, bilgi biçimleri ve yaşam pratiklerinin bütünüdür 
(Yıldırım ve Gürcüm, 2018).  Bu bütünlük, yalnızca maddi 
üretimleri değil; düşünme biçimlerini, sembolik anlatıları ve 
toplumsal ilişkileri de kapsayan dinamik bir yapı olarak bireylerin 
dünyayı algılama, yorumlama ve ifade etme biçimlerini 
şekillendirir. Kültür bu yönüyle durağan bir miras değil, 
toplumsal ve bireysel deneyimlerle sürekli yeniden üretilen ve 
dönüşen bir süreçtir. 

Sanat eğitimi bağlamında kültürel kimlik, sanatsal üretim 
süreçlerinin derinliği ve özgünlüğü açısından belirleyici bir rol 
üstlenmektedir. Mason ve Vella (2013), sanat üretiminin bireyin 
kültürel arka planı ile doğrudan ilişkili olduğunu ve sanatçının 
kimliğini oluşturan unsurların tema seçimlerinden anlatım 
biçimlerine kadar pek çok aşamada etkili olduğunu 
vurgulamaktadır. Kültürel kimliğin fark edilmesi ve üretim 
sürecine bilinçli bir biçimde dâhil edilmesi, sanatsal üretimi 



çok katmanlı bir ifade alanına dönüştürmektedir. Bu durum, sanat 
üretiminin yalnızca estetik bir nesne ortaya koyma süreci 
olmadığını; aynı zamanda bireyin kendisini konumlandırdığı 
düşünsel bir alan olduğunu göstermektedir. 

Kültürel kimlik, bireyin ait olduğu topluma, coğrafyaya, 
tarihsel geçmişe ve sosyo-kültürel değerlere ilişkin 
deneyimlerinin, inançlarının ve sembollerinin bir bütün olarak 
kişiliğine yansımasını ifade etmektedir (Bilgin ve Oksal, 2018). 
Bu yönüyle kültürel kimlik, bireyin geçmişine ait bir yapı 
olmasının ötesinde, bugünü anlamlandıran ve geleceğe yönelik 
sanatsal yönelimleri şekillendiren dinamik bir süreçtir. Sanatsal 
üretimde kültürel kimliğin bilinçli biçimde ele alınması, bireyin 
kendine özgü bir ifade dili geliştirmesini destekleyen temel bir 
faktör olarak öne çıkmaktadır. 

Sanatsal kimlik kavramı ise bireyin yaratıcı süreci nasıl 
kavradığını, sanatsal üretiminde hangi değerleri öncelediğini ve 
kendine özgü ifade biçimlerini nasıl geliştirdiğini belirleyen çok 
boyutlu bir yapı olarak ele alınmaktadır. Akbulut’a (2012) göre 
sanatsal üretim, bireyin kimlik yapılanmasıyla doğrudan 
ilişkilidir ve bu yapı göz ardı edildiğinde üretim süreçlerinde 
yönsüzlük ve yüzeysellik ortaya çıkabilmektedir. Sanatsal 
kimliğin yeterince desteklenmediği eğitim ortamlarında bireyin 
özgün bir ifade dili oluşturmakta zorlandığı, üretim sürecinde 
kararsızlık ve süreksizlik yaşadığı görülmektedir. 

Vaniuha vd. (2024), sanatsal kimliği bireyin yaratıcı 
sürecini yapılandıran temel bir unsur olarak ele almakta; kimlik 
boyutunun ihmal edilmesinin üretim süreçlerinde 
yüzeyselleşmeye yol açtığını belirtmektedir. Umralieva vd. 
(2025) ise “artistic and creative cultural values” kavramını, 
bireyin iç dünyasını, ideallerini ve kültürel mirasını sanat yoluyla 
ifade edebilme kapasitesi olarak tanımlamakta ve sanatsal kimliği 
kültürel değerlerle bütünleşen çok katmanlı bir yapı olarak 

Plastik Sanatlar

255



değerlendirmektedir. Bu yaklaşımlar, sanatsal üretimin yalnızca 
bireysel yaratıcılıkla değil, kültürel bağlamla da şekillendiğini 
ortaya koymaktadır. 

Çağdaş sanat pratikleri incelendiğinde, kimlik, bellek, 
göç, mekân, aidiyet ve kültürel temsil gibi kavramların üretim 
süreçlerinde merkezi bir konuma sahip olduğu görülmektedir. 
Küresel ölçekte artan kültürel etkileşim, sanat üretiminde melez 
anlatıların, çoklu kimlik temsillerinin ve eleştirel yaklaşımların 
ön plana çıkmasına neden olmuştur. Bu durum, kültürel kimliğin 
çağdaş sanatta sabit bir yapı değil; sürekli dönüşen ve yeniden 
müzakere edilen bir ifade alanı olduğunu göstermektedir. 
Kültürel kimlik geçmişe referans veren bir unsur olarak karşımıza 
çıkmasının yanında aynı zamanda toplumsal ve bireysel 
deneyimlerin yorumlandığı dinamik bir düşünme süreci ve ifade 
biçimi olarak ele alınmaktadır.  

Sanat eğitimi açısından değerlendirildiğinde, kültürel 
kimlik temelli yaklaşımlar bireyin sanatsal ve entelektüel 
gelişimini destekleyen önemli bir çerçeve sunmaktadır. Kültürel 
kimliğin üretim sürecine dâhil edilmesi, bireyin kendi referans 
noktalarını fark etmesini, sanatsal anlatısını bu referanslar 
üzerinden yapılandırmasını ve üretim sürecinde içsel bir tutarlılık 
geliştirmesini mümkün kılmaktadır. Mladenova (2025), kültürel 
kimlik farkındalığının bireyin çağdaş sanat tartışmalarını 
kavrama ve bu tartışmalarla ilişkili üretimler gerçekleştirme 
kapasitesini güçlendirdiğini ifade etmektedir. 

Kültürel çeşitliliğin yoğun olarak yaşandığı coğrafyalarda 
gerçekleştirilen sanatsal üretimler, kimlik temsillerini daha 
görünür ve anlamlı hâle getirmektedir. Kültürler arası 
etkileşimlerin sanatsal biçim ve içerik üzerinde belirleyici 
olduğu; sanat eserlerinin ise kültürel kimliklerin çok katmanlı 
yapısını yansıtan önemli göstergeler olduğu bilinmektedir 
(Akbaş, 2024). Bu bağlamda kültürel kimlik temelli sanatsal 

Plastik Sanatlar

256



üretimler, bireysel ifade biçimlerini yansıtan, kültürlerarası 
diyalog ve toplumsal duyarlılığı da besleyen bir potansiyel 
taşımaktadır. 

Ulusal literatür, kültürel kimlik farkındalığının sanat 
eğitimi süreçlerinde belirleyici bir değişken olduğunu ortaya 
koymaktadır. Bilgin ve Oksal (2018), kültürel kimlik 
farkındalığının çok kültürlü eğitim yaklaşımlarının 
geliştirilmesinde temel bir unsur olduğunu vurgularken; Akbaş 
(2024), sanat ve ritüel ilişkisini kültürel antropoloji bağlamında 
ele alarak sanatın toplumsal kimlik inşasındaki işlevsel rolüne 
dikkat çekmektedir. Özrili ve Başak (2021) ise müzelerin kültürel 
bellek aktarımındaki rolünü vurgulayarak kültürel kimliğin 
kuşaklar arası aktarımındaki önemini ortaya koymaktadır. 

Uluslararası alanda yapılan çalışmalar da çağdaş sanatın 
kimlik temsilleri açısından güçlü bir ifade alanı sunduğunu 
göstermektedir. Jahanbakhsh, Soltani ve Moridi (2024), görsel 
anlatılar aracılığıyla kültürel kimliğin genç kuşaklara aktarılma 
biçimlerini incelemiş; Mladenova (2025), çağdaş görsel 
sanatların kültürel kimliklerin inşası ve sorgulanmasında kritik 
bir rol üstlendiğini ortaya koymuştur. Mason ve Vella (2013) ise 
çağdaş sanatın kimlik temelli öğrenme süreçlerinde etkili bir 
pedagojik araç sunduğunu vurgulamaktadır. 

 

3. SONUÇ 

Sanat eğitimi bağlamında kültürel kimlik ve sanatsal 
üretim arasındaki ilişki, günümüzün hızla dönüşen toplumsal ve 
kültürel yapıları içerisinde yeniden ele alınması gereken temel bir 
tartışma alanı olarak öne çıkmaktadır. Küreselleşme, dijitalleşme 
ve görsel kültürün etkisiyle sanat üretiminin çok katmanlı 
anlatılar üzerinden şekillenmesi, sanat eğitiminin yalnızca teknik 
becerilere odaklanan bir alan olmanın ötesine geçmesini gerekli 
kılmaktadır. Bu bağlamda kültürel kimlik, bireyin sanatsal 

Plastik Sanatlar

257



düşünme biçimini, ifade dilini ve üretim yönelimlerini belirleyen 
kurucu bir unsur olarak değerlendirilebilir. 

Bu kitap bölümünde ele alınan kavramsal çerçeve, 
kültürel kimliğin sanatsal üretim süreçlerinde yalnızca tematik bir 
içerik değil, bireyin düşünme ve ifade etme biçimlerini 
şekillendiren dinamik bir yapı olduğunu ortaya koymaktadır. 
Kültürel kimliğin üretim sürecine bilinçli biçimde dâhil edilmesi, 
sanatsal üretime anlam, tutarlılık ve özgünlük kazandırmakta; 
bireyin kendi kültürel referanslarıyla ilişki kurmasını ve bu 
referansları çağdaş bir anlatı diliyle yeniden yorumlamasını 
mümkün kılmaktadır. 

Sanatsal kimlik gelişimi ile kültürel kimlik arasındaki 
etkileşim, sanat eğitimi açısından belirleyici bir önem 
taşımaktadır. Bireyin kendi kültürel bağlamını fark etmesi ve 
sanatsal üretim sürecine dâhil etmesi, üretimin yüzeysel bir teknik 
etkinlikten uzaklaşarak düşünsel derinlik kazanmasına katkı 
sağlamaktadır. Bu durum, sanat eğitiminin bireyin estetik 
duyarlılığını geliştirmenin yanı sıra, kültürel ve entelektüel 
farkındalığını da destekleyen bütüncül bir alan olduğunu 
göstermektedir. Sonuç olarak kültürel kimlik, sanat eğitimi ve 
sanatsal üretim süreçlerinde göz ardı edilemeyecek temel bir 
bileşen olarak ele alınmalıdır. Kültürel kimlik temelli sanatsal 
üretim yaklaşımlarının kavramsal düzeyde tartışılması, sanat 
eğitimi ve çağdaş sanat alanında üretim süreçlerini anlamaya 
yönelik yeni düşünsel perspektiflerin geliştirilmesine katkı 
sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

258



KAYNAKÇA 

Akbaş, A. (2024). Sanat ve ritüel: Kültürel antropoloji 
bağlamında güncel tartışmalar. YAZIT Kültür Bilimleri 
Dergisi, 4(1), 73–99. 
https://doi.org/10.59902/yazit.1480999 

Akbulut, D. (2012). Küresel siyaset, kimlik ve sanat. İnönü 
Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 2(6). 

Artut, K. (2020). Sanat eğitimi kuramları ve yöntemleri. Ankara: 
Anı Yayıncılık. 

Bilgin, A., & Oksal, A. (2018). Kültürel kimlik ve eğitim. 
Academy Journal of Educational Sciences, 2(1), 82–90. 
https://doi.org/10.31805/acjes.346729 

Gökdemir, M. A. (2024). A case study on the use of the blue top 
theme in the ceramic practices course. International 
Journal of Eurasian Education and Culture, 28, 603–628. 
https://doi.org/10.35826/ijoecc.2854 

Jahanbakhsh, L., Soltani, H., & Moridi, M. (2024). An overview 
of the representation of Iranian cultural identity in 
illustrated YA books using social semiotics. Glory of Art 
(Jelve-y Honar) Alzahra Scientific Quarterly Journal, 
16(1), 39–52. 

Mason, R., & Vella, R. (2013). Lessons about identity formation 
from contemporary art. International Journal of 
Education through Art, 9(2), 235–252. 
https://doi.org/10.1386/eta.9.2.235_1 

Mladenova, P. (2025). Narratives of identity in contemporary 
visual arts and cultural expression. European Review of 
Contemporary Arts and Humanities, 1(1), 3–7. 

Plastik Sanatlar

259

https://doi.org/10.59902/yazit.1480999
https://doi.org/10.31805/acjes.346729
https://doi.org/10.1386/eta.9.2.235_1


Özrili, Y., & Başak, O. (2021). Hafıza odası müzeler ve kültürel 
kimlik. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, (26), 83–93. 

Umralieva, L., Tanirbergenov, M., Mussakulov, K., 
Beisenbekov, Z., & Kerimbai, B. (2025). Model of 
developing artistic and creative cultural values in 
prospective vocational education teachers. Frontiers in 
Education, 10, 1631036. 
https://doi.org/10.3389/feduc.2025.1631036 

Vaniuha, L., Spolska, O., Ostapchuk, L., Kravtsova, N., & 
Borysjve, I. (2024). Development of students’ artistic self-
identification: Finding their own style. Journal of 
Curriculum and Teaching, 13(3, Special Issue), 115–129. 
https://doi.org/10.5430/jct.v13n3p115 

Yıldırım, R., & Gürcüm, B. H. (2018). Adıyaman ili geleneksel 
el örgüsü patikler üzerine etnografik bir araştırma. İdil 
Sanat ve Dil Dergisi, 7(44). https://doi.org/10.7816/idil-
07-44-06 

Plastik Sanatlar

260

https://doi.org/10.3389/feduc.2025.1631036
https://doi.org/10.5430/jct.v13n3p115


ERZURUM TURNALI OPELİ İLE YAPILAN 
KADIN YÜZÜK, KOLYE UCU VE KÜPE 

AKSESUARLARI1 

Mikail SEVİNDİK2  

Suna TOPÇULU3  

Atila DİLER4 

1. GİRİŞ

Erzurum ilçeleri arasında yüzölçümü açısından en büyük
ilçelerinden biri olan Oltu dağlık ve ormanlık bir alana sahiptir. 
Oltu’nun tarihi yaklaşık 3000 yıl öncesine dayanmaktadır. 
Bereketli toprakları stratejik konumu nedeni ile birçok 
medeniyete ev sahipliği yapan Oltu, tabiat güzelliği ve tarihi 
kalıntıları ile her daim gözde ilçeler arasında olmuştur. Oltu’nun 
tanınma yüzü şüphesiz ki meşhur Oltu taşıdır.  Son yıllarda Oltu 
ilçesine sınır Şenkaya İlçesinin Turnalı köyünden çıkarılan ve 
Oltu zümrüdü olarak adlandırılan, Turnalı Opel’i taşının işlenerek 
kadın takılarında yer alması araştırmanın amacını 
oluşturmaktadır.  

Bu çalışmada gümüş üzerine işlenen Oltu zümrüdünün 
kadın ziynet eşyalarının yapım aşamaları anlatılmış ve 
görsellikleri paylaşılmıştır. Çalışmanın asıl hedefi takı sanatında 

1  Öğr. Gör. Muş Alparslan University, Teknik Bilimler Meslek Yüksekokulu, El 
Sanatları Bölümü, Muş, ORCID: 0000-0001-9890-9412. 

2  Öğr. Gör. Ağrı İbrahim Çeçen University, Doğubayazıt Ahmed-i Hani Meslek 
Yüksekokulu, El Sanatları Bölümü, ORCID: 0000-0001-8415-8224, 

3  Öğr. Gör. Kastamonu University, Kastamonu Meslek Yüksekokulu, Tasarım, 
Grafik Tasarım Bölümü, Kastamonu, ORCID: 0009-0007-2924-9925 

Plastik Sanatlar

261



kullanılan gümüş ve opal taşının kadın aksesuarlarında buluşması 
ve literatüre bu konu hakkında gereken kaynağın eklenmesidir.  

Oltu coğrafi konumu nedeni ile topraklarının bir kısmı 
Orta Karadeniz bölgesinde bulunmaktadır. Bereketli toprakları, 
ulaşım rahatlığı, tabiat güzelliği ile Erzurum’un gözde ilçeleri 
arasındadır.   

Oltu İlçesi bu kadar özel kılan en önemli nedenlerden 
birisi, yörede çıkan dünyaca meşhur Oltu taşıdır. Oltu taşının 
hafifliği ve kolayca şekil alması nedeni ile ülkemizde kıymetli 
taşlar arasında yer almaktadır. Kendine has dokusu ve parlaklığı 
ile her daim dikkatleri üzerine çekmiştir. Erzurum ilinin kültürel 
sembolleri arasında bulunan Oltu taşından çeşitli objeler 
yapılmaktadır. Genellikle gümüşle birlikte işlenerek kadın ziynet 
eşyası ve tesbih yapımında ön plana çıkmaktadır. Ayrıca kişiye 
özel ürünler ile yapılan tasarım göz doldurmaktadır. Taşın 
işlenmesi biçim alması usta maharetine bağlıdır. Oltu taşı bezeme 
sanatkarlığı usta-çırak aracılığıyla uzun yıllardır Erzurum ilinde 
devam etmektedir.  

İnsanoğlu var olduğu günden beri güzelin ve güzelliğin 
peşine gitmiştir. Bu nedenle kendi beğenisi doğrultusunda 
yaşadığı alanı süslerken kendini güzel gösteren çeşitli 
materyallere yönelmiştir. İlk önceleri çeşitli hayvan 
kemiklerinden, taşlardan, ağaçlardan ve metallere biçim verilerek 
yapılan çeşitli bezeme elemanları zamanla elde edilen kıymetli 
taşlarla farklı objeler takı sanatında ön plana çıkmıştır. İlk 
çağlardan itibaren kullanılan takıların dini, sosyal statüyü 
belirleme, güç, kudret ve zenginliğin gösterilmesi gibi amaçlarla 
kullanılmıştır. İlerleyen dönemlerde dini, sosyal statünün 
yanında, estetik kaygılar, ekonomik durumlar ve teknolojik 
gelişimler de takı kullanımını etkileyen faktörler olmuştur. 
Takılar ayrıca geçmiş medeniyetlerin kültürel yapısını ve 

Plastik Sanatlar

262



ekonomik yapılarını yansıtan unsurlar olarak karşımıza 
çıkmaktadır.  

Orta Asya’dan Anadolu’ya gelen Türkler arasında takı 
yapımı ve kullanım alanları çok eskiye dayanmakla beraber 
özellikle kadınların vazgeçilmez süsleme elemanı olmuştur. 

   Kadınların kullandıkları takıların renkleri, formları kendi 
iç dünyalarının yansıması şeklinde biçim almıştır. Boydan boya 
ve yöreden yöreye değişen takı formlarının değişmeyen tek 
özelliği her dönemde beğenilerek kullanımı ve her geçen gün 
farklı formlarda bulunan geniş yelpazeye sahip olmasıdır. 
Özellikle tabiatta doğal bulunan taşlardan elde edilen takılar 
genellikle, akik, ametist, aytaşı, avanturin, hematit, inci, 
kalsedon, kaplangözü, kehribar, kuvars, lal taşı, lapis, lüle taşı, 
malahit, mercan, oltu taşı, opsidyen, oniks, opal, safir, sedef, 
firuze, yakut, yeşim, zümrüt, zirkon gibi kıymetli taşlarla ön plana 
çıkmıştır.  

Bu çalışmada, ‘’Oltu Zümrüdü’’ olarak anılan ama Oltu 
ilçesine sınır olan Şenkaya’nın Turnalı Köyü’nde çıkarılan ve 
“Oltu Zümrüdü” adıyla bilinen opal taşından üretilen kadın 
takıları arasında yer alan kolye, küpe ve kolye ucunun tanıtımı 
amaçlanmıştır. Türk kültürünün sürekliliğini yansıtan önemli 
unsurlardan biri olan küçük el sanatları içerisinde, kıymetli taş 
işçiliği bu bağlamda ön plana çıkmaktadır.  

          

2. MATERYAL VE YÖNTEM  

       Araştırma kapsamında Erzurum Oltu ilçesi hakkında 
literatür taraması yapılmış ve Oltu el sanatlarında Oltu taşının 
kullanım alanları tespit edilmiştir. Ayrıca son yıllarda Oltu 
yöresine yakın Şenkaya’nın Turnalı Köyünde çıkarılan literatürde 
opal taşı olarak bilinen fakat Oltu yöresinde ve Erzurum da Oltu 
Zümrüdü adıyla anılan taşın yüzük, küpe ve kolye ucu formunda 

Plastik Sanatlar

263



kadın takılarında kullanımı ve tanıtılması hedef alınmıştır. 
Araştırma yöntemi nitel araştırma yöntemi olarak belirlenmiş 
olup gerekli resimler çekilmiş, opal taşının kadın ziynetine gelen 
kadar geçirmiş olduğu yapım aşamaları anlatılarak bilgi formları 
ile çalışmaya eklenmiştir.  

3. BULGULAR  

Son yıllarda Oltu yöresine yakın Şenkaya’nın Turnalı 
Köyünde çıkarılan ve kendine has dokusu, damarlı yapısı ve 
yeşilin en güzel tonlarını bünyesinde barındıran Oltu zümrüdünün 
kullanım alanları ve kadın takılarında ön plana çıktığı tespit 
edilmiştir. Oltu zümrüdü gerek kişiye özel tasarımlarında gerekse 
yöresel zevk ve beğeni doğrultusunda hazırlanan tasarımlar her 
geçen gün insanların daha da beğenisini kazanmaktadır. Zümrüt 
Opal (kalsedon-opal); Bölgede Oltu zümrüdü olarak adlandırılan 
ve yeşil renkli olan kalsedon-opal, dünyada 99 çeşidi bulunan 
opalin 31 çeşidi Erzurum yöresinden çıkmaktadır (Zaimoğlu & 
Kaplanoğlu, 2012, s. 1106). Oltu ve Erzurum da ki kuyumcu 
atölyelerinde takıya dönüşen bu nadide süs taşı ile ilgili elde 
edilen diğer bir bulgu ise opal taşının üç çeşidinin Erzurum 
ilinden çıkarıldığıdır. Kuyumculuk sanatında çeşitli tekniklerle 
hazırlanan ve beğeniye sunulan Oltu zümrüdü, İstanbul, Ankara 
gibi büyük şehirlerdeki atölyelerin yanı sıra Erzurum’un bazı 
kuyumcu atölyelerinde işlenerek beğeniye sunulmaktadır.  

 

4. ERZURUM’DA OPAL İŞLEMECİLİĞİ 

Erzurum’un doğal zenginlikleri arasında, son yıllarda 
dikkatleri üzerine çeken değerli minerallerden biri olan ve Oltu–
Şenkaya arasında bulunan Turnalı köyü civarında çıkarılan opal 
taşıdır. Süs taşı niteliği taşıyan bu özel mineral, barındırdığı renk 
çeşitliliği ve estetik görünümüyle bölgenin el sanatları geleneğine 
yeni bir ivme kazandırmaktadır. Özellikle zümrüt yeşili ve 
zümrüt yeşilinin farklı tonlarıyla öne çıkan Turnalı Opali; mavi, 

Plastik Sanatlar

264



mor, turuncu, kahverengi, sarı, gri ve beyaz gibi geniş bir renk 
yelpazesine sahip olması nedeni ile tasarımcıların her geçen gün 
ilgi alanına girmektedir. 

Parlak yüzeyi ve dikkat çekici dokusuyla mermerimsi bir 
görünüm sunan opal, aynı zamanda ebru sanatını anımsatan doğal 
desenler taşımaktadır. Ancak mermerimsi sert yapısından dolayı 
işlenmesi oldukça güçtür. Bu nedenle taşın işçiliği hem ustalık 
hem de sabır gerektiren bir süreçtir. Ustanın elinde biçimlendikçe 
taşın ilk sertliği yerini daha yumuşak dokuya ve ışığı zarif 
biçimde yansıtan bir estetiğe bırakır. Kesim ve şekillendirme 
aşamalarından geçirilen opal, köşelerinden arındırılarak oval 
formlara dönüştürülür ve takılara karakteristik bir zarafet 
kazandırır. Bu zarafet yuvarlak, baklava dilimi, mekik, oval, kare, 
dikdörtgen, beyzi, çok yapraklı yonca dilimi, damla, kalp gibi 
modellerde yeniden nefes alır. Bu modellerin farklı ölçülerde 
kalıpları olup, üçlü setlerde ve tek modellerde farklı bir tarz 
yaratırdı. 

Turnalı Opali, bölgede yer alan bazı atölyelerde işlenerek 
kolye, yüzük, küpe, üçlü setler, bileklik, gerdanlık, broş ve 
anahtarlık gibi birçok kadın ve erkek aksesuar formuna 
dönüştürülmektedir. Erzurum’un tarihi Rüstem Paşa Bedesteni ve 
halk arasında ‘’Taşhan’’ olarak bilinen kuyumcular çarşısında 
sergilenen bu el emeği göz nuru ziynetler hem modern tasarım 
anlayışını hem de yöresel el sanatlarının inceliğini ve zarafetini 
bir araya getirmektedir. Telkâri teknikleriyle birleştirilen opal 
taşları vitrinlerin en göz alıcı unsurları arasında yer almakta, 
özellikle büyük yüzüklerde ve büyük broşlarda taşın doğal 
güzelliği daha belirgin şekilde ortaya çıkmaktadır. Bu haliyle 
gözlere ve zevklere hitap etmektedir. Zirkon taşlarla desteklenmiş 
tasarımlar ile gümüş ve pirinç kullanılarak oluşturulan 
kompozisyonlar opalin cazibesini artırmaktadır.  

Plastik Sanatlar

265



Turnalı Opali erkek yüzük kaşlarında farklı şekilleriyle de 
kullanılmaktadır. Özellikle elişi yüzüklerin kaşları bu taşın 
eklenmesiyle ve kullanılmasıyla beraber yapılır ve hayranlık 
verircesine erkek aksesuarına bir renk katardı. Bunun yanında, 
işlenmemiş opal örnekleri vitrinlerde doğal hâliyle sergilenmekte 
ve dekoratif amaçlarla da değerlendirilmektedir.  

Turnalı Opali hem estetik özellikleri hem de el işçiliği 
geleneğine kattığı dinamizmle Erzurum’un kültürel ve sanatsal 
mirasında önemli bir yere sahip olmaya aday bir taş olarak öne 
çıkmaktadır. (Sevindik, 2016, s.108-109). 

           
Resim 1. Turnalı Opali taşın hammaddesi (Mikail Sevindik) 

4.1. Yüzük, Kolye Ucu ve Küpe Aksesuarları Yapımı 
İçin Gerekli Malzemeler  

Turnalı Opalinin değişik modellerinin işlenmesiyle oluşan 
yüzüklerdir. Bu özel taş; yuvarlak, kare, mekik, oval, çok yapraklı 
yonca, dikdörtgen, beyzi, baklava dilimi, damla ve kalp gibi daha 
birçok farklı çeşitlerden oluşur. Bu modeller çeşitli boyutlarda 
kalıpları olup ustanın aldığı siparişe göre şekillenirdi. 

Her modelin farklı boyutlarda hazırlanmış kalıpları 
bulunmaktadır. Taş sanatkarı aldığı sipariş doğrultusunda taşı 
istenen biçimde şekillendirir. Böylece yüzük hem kişiye özel hem 
de ustalığın izlerini taşıyan benzersiz bir sanat eserine dönüşür.   

Yüzük yapım aşamalarında birbirinden farklı materyaller 
kullanılmaktadır. Üretim sürecinde kullanılan temel alet ve 

Plastik Sanatlar

266



ekipmanların bu aşamada tanıtılması önem arz etmektedir. Bir 
takının ortaya çıkışı; doğru seçilmiş hammadde, uygun teknikler 
ve ustanın maharetini destekleyen nitelikli işleme araçlarıyla 
mümkün olmaktadır. Bu nedenle, üretimde yararlanılan başlıca 
araç ve gereçler aşağıdaki şekilde sıralanabilir;  

Yüzük yapımında temel hammadde olarak altın veya 
gümüş tercih edilir. Maddenin eritilmesi için şaloma ve şaloma 
başlıkları, gaz akışını kontrol etmek üzere tüp ve tüp dedantörü 
kullanılır. Eritilecek madenin içine konduğu pota ve potayı 
tutmaya yarayan maşa, eritme sırasında madenin rahat bir şekilde 
erimesini sağlayan boraks eritme aşamasının temel araçlarıdır. 

Eritilen maden çeşitli şekillere dönüştürülürken tel şide 
veya düz şide kullanılır. Tel hâline getirilen madenin inceltilmesi 
için hadde (silindir makinesi), haddenin deliklerinden geçirmede 
ise karga burnu ve pense gereklidir. Maddenin tel veya levha 
formuna getirilmesi için haddeleme makinasına ihtiyaç 
duyulmaktadır. 

Tel ve levha madenlerin kesiminde yan keski ile farklı tür 
makaslar kullanılır. İnce ve hassas kesimler için kıl testere tercih 
edilir. Delme ve yüzey temizleme işlemleri freze motoru ve freze 
başlıklarıyla yapılır. Maden kalınlığını ölçmek için mikrometre 
kullanılır. 

Madenin şekillendirileceği forma göre çeşitli demir–çelik 
kalıplar hazırlanır. Kalıplama sürecinde ahşap tokmak ve metal 
çekiçler kullanılır. Yüzük halkasının düzeltilmesi için demir 
malafa, ölçü kontrolü için ise rakamlı malafa kullanılır. Küpe gibi 
ürünlerde eğme–bükme işlemleri pense ve karga burnu çeşitleri 
ile yapılır. Daha kalın tel ve levhalarda eğme işlemini 
kolaylaştırmak için mengene ve küçük tezgâh üstü örs kullanılır. 

Üretim aşamasında metali sabitlemek için düz ve yaylı 
çifte kullanılır. Kaynak işlemlerinde madenin konulduğu zemin 
olarak amyant taşı tercih edilir. Amyant taşının üzerine kaynak 

Plastik Sanatlar

267



işleminin daha iyi yapılması için ızgara konur. Madenlerin 
birbiriyle kaynaştırılmasında gümüş kaynak kullanılır. Gümüş 
kaynak; gümüş, pirinç ve bakır karışımından yapılan bir 
alaşımdır. Kaynağın metal yüzeyinde rahatça hareket edebilmesi 
ve erimeyi kolaylaştırmak için boraks (Erzurum ağzıyla 
“teneker”) uygulanır. Boraksı tatbik etmek için orta kalınlıkta bir 
fırça kullanılır. 

Kaynak sonrası oluşan oksit tabakasını gidermek için 
sülfürik asit (zaç yağı) kullanılır. Tesviye işlemlerinde eğe 
çeşitleri ve zımpara türleri tercih edilir. Bu işlemlerden kalan 
izleri yok etmek için ponza, son parlak görünüm için cila 
uygulanır. Ponza ve cila uygulaması için ponza-cila makinası 
kullanılır. Ürünlerin temizliği özel makinaların yanı sıra 
geleneksel olarak ise, su ve sıvı deterjan ile, kurutma işlemi ise 
talaşla yapılır. 

4.1.1. Ustanın Elinden Kadın Takıları  

Turnalı Opali, ustasının maharetli ellerinde sadece bir taş 
olmaktan çıkar; zarafetin, estetiğin ve geleneksel işçiliğin bir 
araya geldiği özel bir takıya dönüşür. Çoğunlukla kadınlara hitap 
eden bu eşsiz taş, yeşilin birbirinden güzel renk tonlarıyla her 
bakışta yeni bir ışık yakalar. 

Turnalı Opal taşı, özenle şekillendirilen kare, yuvarlak, 
beyzi, badem, damla ve kalp formundaki modeller; yüzükten 
kolyeye, küpeden bilekliğe ve broştan üçlü setlere kadar geniş bir 
koleksiyonda hayat bulur. Ustanın elinde her parça hem sanatı 
hem de zarafeti taşıyarak benzersiz bir izlenim bırakır. Turnalı 
Opali doğanın hediyesi, ustalığın inceliği ve zamansız şıklığın 
insan elinde yeniden hayat bulan sihirli dokunuştur. 

4.1.1.1.Sade Kadın Yüzük Yapım Aşaması   

Yüzük; kadın ve erkeklerin giyimlerini estetik açıdan 
tamamlayan, şıklık kazandıran ve çoğu zaman duygu ile 

Plastik Sanatlar

268



düşüncelerini parmaklarında taşımalarını sağlayan simgedir. 
Değerli ya da yarı değerli madenler ile çeşitli doğal taşlardan 
üretilen yüzükler hem kişisel bir aksesuar hem de kültürel bir 
ifade biçimi olarak uzun yıllar kullanılmaktadır. 

Oltu Zümrüdünün ustalıkla işlenmesiyle ortaya çıkan 
yüzükler, zengin model çeşitliliğiyle dikkatleri üzerinde 
toplamaktadır. Bu özel taş; yuvarlak, kare, mekik, oval, çok 
yapraklı yonca, dikdörtgen, beyzi, baklava dilimi, damla ve kalp 
gibi daha birçok farklı formda şekillendirilir.  

Her yüzük modelinin farklı boyutlarda hazırlanmış 
kalıpları bulunmaktadır. Taş sanatkarı aldığı sipariş 
doğrultusunda taşı istenen biçimde şekillendirir. Böylece yüzük 
hem kişiye özel hem de ustalığın izlerini taşıyan benzersiz bir 
sanat eserine dönüşür.   

Bir yüzüğün yapımındaki ilk basamak, tasarım 
aşamasıdır. Tasarım; herhangi bir konu hakkında zihnimizde 
oluşan şekiller bütünü olarak tanımlayabiliriz. Kişinin duygu ve 
düşüncelerini kâğıt üzerine aktarması ise bu tasarımın somut hâle 
gelmesidir.  

Yüzük tasarım yapım formu genellikle prizma yöntemiyle 
yapılmaktadır. Öncelikle belirli ölçülere göre bir prizma çizilir. 
Prizmanın ön yüzeyinin köşelerinden yatay ve dikey doğrular 
çekilerek merkez noktası belirlenir. Daha sonra bu yüzeyde, 
köşelere yakın bir noktaya daire veya elips formu çizilir. Çizilen 
daire ya da elipsin kalınlığı ayarlanarak yüzük halkasının ölçüsü 
belirlenir. Ardından yüzük kaşının yerleşimi perspektife uygun 
şekilde konumlandırılır ve çizilir. Son olarak yüzüğün et kalınlığı 
gösterilir ve böylece yüzüğün perspektif, yani iki boyutlu taslak 
görünümü tamamlanmış olur.  

Tasarım aşamasından sonra, bu yüzükten ne kadar 
üretileceği belirlenir. Kullanılacak maden altın, gümüş, bakır ve 
kıymetli/yarı kıymetli taşlar seçilir. Yüzüğün ne kadar 

Plastik Sanatlar

269



yapılacağına ve hangi madenden yapılacağına karar verdikten 
sonra yüzük yapım aşamasına geçilir. Yüzük üretimi yapılacak 
oranda gümüş ve bakır potaya konur. Tüp vanası açılır, 
dedantörle gaz basıncı uygun derece seviyesinde ayarlanır. 
Şaloma ve şalona eritme başlığı takılarak tüp yakılır. Şaloma 
başlığı potanın içindeki gümüşe doğru tutularak şaloma ateşi 
gümüş üzerine gelerek madenin eritmesi sağlanır. Madenin rahat 
eriye bilmesi için üzerine boraks serpilir. Seramik malzemenden 
yapılan karıştırma çubuğu ile maden karıştırılarak homojen hale 
gelen bir alaşım ortaya çıkarılır. Maden belirli bir sıcaklığa 
ulaştıktan sonra erimeye başlar ve yoğun kıvamlı bir sıvı haline 
gelir. Potanın içindeki erimiş haldeki maden maşa yardımı ile 
geniş şidenin içine dökülür bir taraftan da ateş tutularak madenin 
ani soğuması önlenir. Şideye dökülen maden çifte veya pense 
yardı ile alınır örsün üzerine konur. Çekiçle dövülerek 
düzleştirilir. Maden tavlanır tekrar aynı işlem uygulanır. Bu 
işlemden sonra maden yeniden tavlanır. Madeninin ateşle 
tavlanmasının sebebi; madenin maruz kaldığı çekiç darbeleriyle 
çatlamasını önlemek rahat bir şekil almasını sağlamaktır. Maden 
tavlandıktan sonra soğuk suya atılır. Silindirden yani haddeleme 
makinasından geçmeye hazır hale gelmiş olur.  Yüzük yapım 
aşamasında yüzüğün halka kısmının et kalınlığı, yüzük kaşı 
tablasını inceliği ve yüzük kaşı çerçevesinin ölçüsü ustanın 
yapacağı işe ve aldığı siparişin özelliklerine göre belirlenir. 
Genelde gümüş maden ile yapılan takılarda yüzük halkası, yüzük 
kaşı çerçevesi aynı kalınlıkta tutulur. Yüzük kaşı alt tablası 
bunlara göre biraz daha ince ayarlanır. Bu ölçüler belirlendikten 
sonra gümüş madenimiz hadde makinasından geçirilir yüzük 
halkasında istenilen kalınlığa gelene kadar işleme devam edilir 
bir taraftan da tavlama yapılır ve hadde makinasından yeniden 
geçirildikten sonra tavlanır. Yüzük halkası ve yüzük çerçevesi 
için ayarlanan maden kalınlığı makas yardımı ile kesilir. Kesilen 
gümüş maden tavlanır. Yüzük halkası ve yüzük kaşı çerçevesi 
işlemeye hazır hale getirilmiş olur. Geri kalan maden belirlenen 

Plastik Sanatlar

270



inceliğe gelinceye kadar tavlanarak hadde makinasından geçirilir 
ve işlemeye hazır hale gelmiş olur. Tüm parçalar hazırlandıktan 
sonra yüzüğün bir sonraki aşaması olan şekillendirmeye geçilir.  

Yüzük yapımında yüzük kaş çerçevesi, kullanılacak 
kalıba göre ayarlanır. Hangi boyutta yüzük isteniyorsa o 
boyuttaki kalıp alınır. Normalde usta ihtiyaç duyduğu boydaki 
kalıbı alır. O kalıptan yüzük kaş çerçevesini çıkarır ve yüzük 
tablasına kaynak yapar. Normalde sipariş Oltu taşı olsaydı Oltu 
taşını bu çerçeveye göre yontarak yerleştirirdi. Oltu taşının aksine 
Turnalı Opali maden türü olduğu için çok serttir. Elle 
şekillendirme yapılamaz, bu nedenle özel makinalarda işlemesi 
yapılır. Ustalar elinde hazır bulundurduğu kalıplara göre taşı bu 
makinalarda şekillendirerek hazır hale getirirler. Taşa şekil 
verildikten sonra uygun kalıba göre yüzük kasnağı yapılır. Bu 
örnekte de yüzük kasnağı, şekillendirilen taşa göre yapılmıştır.  

Yüzük yapımında ilk önce yapılacak yüzüğün taşı seçilir 
ve taşa uygun kalıp ayarlanır. Ardından yüzüğün kaş kısmının 
yapılamasına geçilir. Haddeden geçirilen gümüş levha yüzük 
çerçevesinden biraz büyük olacak şekilde makas yardımı ile 
kesilir. Kesilen metal plaka tavlanır. Eğe yardımı ile yüzeyi 
düzeltilir. 

Yüzük kaşı çerçevesi için, yüzük kalıbının çapı ölçülerek 
bu boyda yaklaşık iki milimetre genişliğinde bir kâğıt şerit kesilir. 
Kesilen bu kâğıt yüzük çerçevesi için hazırlanan metal plaka 
üzerine sabitlenir ve makas yardımı ile kesilir. Ortalama beş 
santim uzunluğunda ve iki milimetre genişliğinde dar bir plaka 
şerit elde edilir. Ustalar bu şekilde işlemi tekrarlayarak aynı 
ölçülerde çok sayıda metal plaka çerçeve şeridi keserek çoğaltır 
ve böylece her seferinde yeniden ölçü almaya gerek kalmaz. 

Çerçeve için kesilen metal plaka kaynak yapılarak 
yuvarlak bir şekle dönüştürülürdü. Bunun için plaka düz ağızlı 
mini pense yardımı ile bir ucundan, ardından diğer ucundan 

Plastik Sanatlar

271



katlanarak “L” şekline getirilir. Usta, karga burnu ile bu metal 
plaka şeridin tam orta noktasından tutar her iki ucu aşağı doğru 
eğerek bir hizaya getirir. Metal plaka şeridin uçları pense yardımı 
ile sabitlenerek dik üçgen formunu alır.  

Daha sonra hazırlanan metal plaka, amyant taşı üzerindeki 
metal tel ızgaranın üzerine yerleştirilir ve yanan şaloma alevi ile 
hafif bir şekilde ısıtılır. Isıtılan metal parça çifte yardımı ile 
tutularak daha önce hazırlanan boraks sulu karışıma daldırılır. 
Ardından amyant taşının üzerine konarak şaloma ateşi yardımı ile 
her iki uç kısım, daha önceden kesilen küçük gümüş kaynak 
parçaları ile kaynak yapılır. Sol el ile şaloma tutulur, sağ el ile 
çifte tutulur. Çifte ile kaynak yapılacak her iki uca daha önceden 
çok küçük parça kare şekilde kesilen gümüş kaynak konur şaloma 
ateşi bunun üzerine tutularak gezdirilir. Özellikle şalomanın mavi 
ateşi kullanılarak, boraks yardımı ile eriyen kaynak metalin her 
iki ucunu birleştirir. Kaynak yapılan yer parlak bir görünüm alır 
ve işlem tamamlanır. Şaloma ateşi kaynak yapılan parçaların 
üzerinden çekilir.  

Kaynak tamamlandıktan sonra metal plakada sıcak 
şekilde iken, önceden hazırlanan su ağırlıklı zaç yağı karışımın 
bulunduğu kaba atılır. Bu işlem ile ateşin metalin üzerinde 
oluşturduğu siyah oksit tabakasının kaybolmasını sağlayarak 
gümüşü beyazlaştırır. Plaka bakır tel yardımı ile su karışımlı zaç 
yağından çıkarılır. Zaç yağı karımışıma demir türü metaller 
kullanılmaz. Bu tür metaller karışımı bozarak, gümüşün 
ağarmasını yani beyazlaşmasını engeller. Bu yüzden karışıma 
atılan metal parçalar bakır tel yardımıyla çıkarılır. Karışımdan 
alınan metal plaka temizlenmesi için su dolu bir başka kaba atılır. 
Suda tamamen temizlenen plaka karga burnu yardımı ile yuvarlak 
hale getirilir ve sade yüzük malafasına takılarak odun tokmak 
yardımı ile şekli düzeltilir.  

Plastik Sanatlar

272



Daha sonra hazır hale getirilen plaka, yüzük çerçeve 
kalıbına karga burnu yardımı ile geçirilir. Metal plaka kalıba 
yerleştikten sonra düz pense ile çerçevenin etrafı sıvazlama 
yapılarak tam form alması sağlanır. Bu işlemin ardından 
yuvarlatılmış metal plakanın alt ve üst kısımları “0” numara su 
zımparasının üstüne konarak zımparalanır. Bu işlem ile metal 
plakanın her iki tarafı eşit ve düz hale getirilir kaynağın kolay 
yapılması sağlanırdı.  

Yüzük kaşı tablasının kaynak yapılacak yerleri fırça veya 
eğe ile temizlenir. Her iki tarafı zımparalanan yuvarlak plaka 
amyant taşının üzerinde kaynak yapılmaya hazır olan kare 
şeklinde kesilmiş yüzük kaşı tablasının ortasına yerleştirilir. 
Yuvarlak halka plaka ile yüzük kaşı tablasının arasında boşluk 
kalmaması gerekir, boşluk kalır ise kaynak tutmaz. Bu yüzden 
bunların üzerine düz eğe veya çifte yardımı ile bastırılarak kaynak 
yapılır. Parçalar şaloma alevi ile hafif bir şekilde ısıtılır. Fırça 
yardımıyla sulu boraks karışımdan alınarak halka plaka ile yüzük 
kaşı tablasının birleştiği yerin her tarafına sürülür. Şaloma ateşi, 
parçanın üzerinde gezdirilerek her tarafın ısınması sağlanır. 
Şaloma ateşi her iki parçaya iyi temas ettirilmelidir. İş nar gibi 
kızardığında halkanın bir yanından kaynak yerleştirilerek 
kaynağın tüm halkanın etrafını sarması sağlanarak parçaların 
birleştirilir. Bu şekilde halka plaka tablaya kaynatılmış olur. Daha 
sonra metal parça zaç yağı karışıma atılarak ağartılır ve suya 
atılarak temizlenir. Temizlenen metal parçanın fazlalıkları eğri 
uçlu makas yardımı ile kesilir. Makastan arta kalan çapaklar eğe 
yardımıyla temizlenerek pürüzsüz hale getirilir. Böylece yüzük 
kaşı çerçevesi tamamen hazır hale getirilmiş olur. Bir sonraki 
aşama ise yüzük halkası yapılarak işe devam edilir.  

Plastik Sanatlar

273



 
Resim 2. Taşsız yüzük kasnakları Ahmet Kara ustanın 

atölyesinden (Ahmet Kara) 

Yüzük halkası ise; yüzük kaşı çerçevesinde olduğu gibi 
benzer yöntemle yapılır. İlk önce yüzük ölçüsü belirlenir. Bu 
ölçüye uygun olarak dört-beş santim uzunluğunda ve iki 
milimetre genişliğinde plaka kesilir. Kesilen plaka haddeleme 
makinasının tel halka çekim kısmından çekilerek plakaya hafif 
bombelik verilir. Bu aşamada metal plakanın alt kısmı düz, üst 
kısma ise hafif kavis verilmiş olur. Form verilen plakanın uç 
kısımları daha önce anlatıldığı gibi birleştirilir, kaynak yapılır ve 
kalıba alınarak sıvazlanır tam yuvarlak form verilir. Bu 
aşamalardan sonra yüzük halkası iki farklı şekilde kullanım 
yöntemi vardır;  

İlk yöntemde; yuvarlak form verilen yüzük halkası küçük 
düz makas ile ortadan kesilir. Kesilen yüzük halkasının her iki 
ucu eğelenir pürüzsüz ve düz şekle getirilir. Ardından boraks 
karışımına batırılarak kaynağa hazır hale getirilir. Yüzük 
tablasının tam ortasına çifte yardı ile yerleştirilen halkanın uç 
kısımlarına gümüş kaynak koyarak, şaloma ateşi bu parçaların 
üzerine tutulur kaynak eriyip iki parça birleştiğinde kaynak 
tamamlanmış olur. Ardından parça zaç yağı karışıma atılır ve 
sonra suya atılarak temizlenir. Bu aşamadan sonra yüzük taş 
yerleştirmeye hazır hale gelmiş olur.  

Plastik Sanatlar

274



İkinci yöntemde; yuvarlak şekil verilen yüzük halkası 
makas ile ortadan kesilerek ikiye ayrılır. Daire formunu 
bozmadan yüzük halkasının her iki ucun tam ortasından üç-dört 
milimetre kesilir. Kesilen bu uçlar düz pense yardımı ile 
birbirinden ayrılarak aralarında belirli bir mesafe oluşur. Bu uçlar 
alt kenarı olmayan üçgene benzer.  Belirli bir mesafe ayrılan her 
iki uçun başları, yüzük tablasına temas edecek kenarları belirli bir 
oranda eğelenir. Yüzük tablasının üzerine her iki başın uçları 
belirli bir oranda açılarak çifte yardımı ile yerleştirilir. Yüzük 
halkası kaynağa hazır hale getirilir. Ardından yüzük halkasının 
kesilen her iki uç kısımlarına fırça yardımı ile boraks sürülür. Her 
uca ayrı ayrı gelecek şekilde küçük gümüş kaynak parçaları 
yerleştirilir. Şaloma ateşi parçaların üzerine dikkatlice 
uygulanarak kaynakların erimesi sağlanır. Kaynak tamamen 
eriyip yüzük halkası ile yüzük tablası birleştirdikten sonra parça, 
zaç yağı karışımına ve ardından suya atılarak temizlenir. Kaynak 
yapılan parça tesviye işlemine hazır hale gelir. 

Tesviye işlemi; yüzük yapımında eğeleme aşaması 
işlemidir. Kaynağı yapılan yüzüğün fazla kaynaklardan 
arındırılması ve düzensiz yüzeylerin temizlenmesi için ince ve 
kalın diş gibi farklı yapıya sahip eğeler kullanılır. Sol elde yüzük 
sabit bir şekilde tutulurken sağ elde ise eğe olup yüzüğün kaynak 
yapılan bölümleri ile yüzüğün üzerinde şekilsiz kısımların 
dikkatlice tıraşlanarak düzgün bir forma girmesi sağlanır. Kalın 
dişli eğe ile yapılan kaba tesviyenin ardından ince diş eğe ile 
tesviye işlemi yapılır parçanın yüzeyi pürüzsüz hale getirilir. 
Tesviye işleminden sonra zımparalama işlemine geçilir.  

Zımparalama işlemi, ponza ve cila makinasında yapılır. 
Makinaya uygun numarada zımpara takılır ve yüzük dikkatli bir 
şekilde zımparalanır. Bu aşamada zımparalamanın amacı, 
eğelemez sırasında yüzük üzerinde kalan eğe izlerinin giderilmesi 
ponza ve cilaya hazır hale getirme işlemidir. Zımparalama 
yapılırken zımpara numarasını, yüzüğün kalınlık ve inceliğine 

Plastik Sanatlar

275



göre ayarlanır. Böylece yüzüğün formuna zarar vermeden, yani 
yapısını bozmadan işlem gerçekleştirilir. Bir sonraki aşama olan 
ponza ve cila işlemine hazır hale getirilir.  

Ponza ve cila işlemi; zımparalama işlemin ardından 
yüzüğün üzerinde kalan ince çiziklerin tamamen temizlenmesi ve 
yüzeyin pürüzsüz hale getirilmesi işlemidir. İlk önce ponza-cila 
makinasına, ponza yapmak için keçe veya kıl fırça takılır ve 
makine çalıştırılır. Keçe fırça üzerine ponza sürülür. Sonra yüzük 
keçe fırçanın üzerine temas ettirilerek yüzük üzerindeki çiziklerin 
giderilmesi sağlanır. Yani zımparalama sonrasında oluşan yüzük 
yüzeyindeki pürüzler ve çizikleri ortadan kaldırmaktır. Ponza 
işlemi, yüzüğün kaba temizliğinin yapılmasını sağlar. Bu işlemin 
ardından yüzük üzerinde mat bir görüntü oluşur; bu matlık ise son 
aşama olan cilalama işlemi ile temizlenir, pürüzsüz ve parlak bir 
görünüme kavuşturulur.  

Cilalama işlemi; ponza yapımından sonra yüzüğün 
üzerinde kalan mat görüntünün giderilerek, yüzüğün parlaklık 
kazanması ve ışıl ışıl görünmesi için yapılan son yüzey temizleme 
işlemidir. Yani kaba işçiliğin tamamlanarak yüzüğün estetik bir 
yapıya kavuştuğu kritik bir adımdır. Ponza-cila makinasına keçe 
veya kıl fırça takılır makine çalıştırılır keçe yüzeyine cila sürülür. 
Yüzük dikkatli bir şekilde keçeye temas ettirilerek yüzüğün 
yüzeyinin parlak bir görünüm alması sağlanır. Bu işlemin 
ardından tüy fırça takılır ve cilalamanın son aşaması 
gerçekleştirilir. Bu aşamada yüzük daha parlak bir görünüm alır 
cam gibi bir yüzeye kavuşur. Cilalama aşaması tamamlandıktan 
sonra yüzük yıkama aşamasına hazır hale gelir.  

  Kuyumculukta yıkama işi hem özel makinelerde hem de 
klasik yöntemlerle yıkama yapılabilir. Erzurum’daki geleneksel 
atölyelerde ise genellikle bitirilen iş el ile fırça kullanılarak 
yıkama yapılır. Yıkama işleminde öncelikle sıcak su hazırlanır 
geniş bir kaba boşaltılır. Ponza ve cilalama işlemi bitmiş işler bu 

Plastik Sanatlar

276



sıcak suyun içine konur. Fırçanın üzerine bir miktar sıvı deterjan 
dökülür ve sudan alınan yüzüğün yüzeyine bastırılarak yıkanır. 
Bu işlem ile yüzük üzerinde kalan ponza, cila kalıntıları tamamen 
temizlenir. Tüm yüzükler bu şekilde temizlendikten sonra başka 
bir kaptaki temiz su ile durulanır. Böylece yüzük, son aşama olan 
kurutma aşamasına gelmiş olur. 

  Kuyumculukta kurutma işlemi, özel makinalarda 
yapılabildiği gibi Erzurum’daki atölyelerde sıkça kullanılan 
geleneksel yöntemlerle gerçekleştirilir. Atölyelerde kullanılan 
yöntem, su ile durulanan ürünlerin talaş içinde kurutulmasıdır. 
Talaş dolu kaba koyulan ürünlerin üzeri talaşla kapatılır. Talaş, 
yüzük yüzeyindeki nemi kısa sürede emerek doğal bir şekilde 
kurumasını sağlar. Belirli bir zaman geçtikten sonra ürünler talaş 
içinden çıkarılır ve son aşama olan taş yerleştirme aşamasına 
geçilir.  

Yüzük taşı yerleştirmesi işlemi; önceden yüzük kasnağına 
uygun ölçülerde hazırlanmış yüzük taşın yuvaya 
yerleştirilmesiyle gerçekleştirilir. Bu aşamada iki farklı 
yapıştırma tekniği uygulanmaktadır.  

Domerika ile Yapıştırma adı verilen ilk teknikte, 
kuyumculukta geleneksel bir yöntem olan domerika denilen özel 
bir alaşım ile yapıştırma şeklidir (Sevindik, 2016, s.170). 
Domerika ince pul şeklinde parçacıklara ayrılmış özel bir 
karışımdır. Öncelikle düz metal bir zemin üzerine bir miktar 
domerika dökülür. Üzerine şaloma ateşi tutularak eritilir, bu 
eriyik yuvarlak bir ahşap çubuğun ucuna yapıştırılarak çalışma 
kolaylığı sağlanır. Daha sonra ahşaptaki eriyik yüzüğün yuvasına 
şaloma ateşi yardımı doldurulur. Daha sonra eriyik sıcak iken 
yüzük taşı yuvaya el ile veya düz bir eğe yardımı ile bastırılarak 
sabitlenir. Taş yuvaya yerleşirken eriyik fazlalıkları yuvanın 
kenarından dışarı boşalır bu fazlalıklar kuruduktan sonra, keski 
bıçaklarıyla temizlenir.  

Plastik Sanatlar

277



Diğer bir teknik olan Japon yapıştırıcısı ile yapıştırma 
tekniğidir. Günümüzde kuyumculuk sektöründe tercih edilen 
yapıştırma şekli Japon yapıştırıcısıdır. Kullanımı çok pratik olup 
özellikle ince işçilik isteyen çalışmalarda büyük kolaylık sağlar. 
Yapım aşamasında yüzük yuvasına çok az miktarda Japon 
yapıştırıcısı dökülür ve taş yuvaya yerleştirilir. Yuvaya 
yerleştirilen taşın üzerinden çok hafif şekilde şaloma alevi 
gezdirilir. Japon yapıştırıcısı günümüzde her ne kadar kullanım 
rahatlığı nedeniyle yaygın olarak tercih edilse de domerika kadar 
yüksek dayanım sağlamaz. Buna mukabil domerka, ince detaylı 
işçiliklerde alaşım yapısı gereği kullanışlı olmadığından çoğu 
atölyelerde bu tür çalışmalarda genellikle Japon yapıştırıcısı 
tercih edilmektedir (Sevindik, 2016, s.170). 

Her iki yöntemle yapılan taş yerleştirmeden sonra yüzük 
yeniden tesviye işlemi yapılır. Taşın ve taş yuvasının dış 
yüzeyinde kalan fazla domerika ya da Japon yapıştırıcısı önce 
ince dış ege ile, ardından ponza ve cila yardımıyla temizlenir. Bu 
uygulama ile yüzüğün yüzeyi tamamen pürüzsüz hale getirilmiş 
olur. Yüzeyi temizlenen yüzük tekrar yıkanır, kurutulur ve 
böylece ürün kullanıma hazır hale gelir.   

 

Resim 3. Turnalı Opali (Oltu Zümrüdü) Taşından Sade Yuvarlak 
Yüzük. (Turnalı Opali İşleyen Usta: Ahmet Kara). 

Plastik Sanatlar

278



  4.1.1.2. Sade Kadın Kolye Yapım Aşaması  

Kolyeler; insanların başkalarına karşı üstünlüklerini 
gösterebilmesinin yanında, kişilerin girdiği ortamda kendini ifade 
etmesini, stilini vurgulamasını ve bazen de statüsünü 
göstermesini sağlayan, değerli ve yarı değerli maden ve taşlardan 
yapılan boyun aksesuarlarıdır. Genelde kadınlar tarafından tercih 
edilse de erkelerin kullandığı kolyelerde mevcuttur. 

Turnalı Opalinin değişik modellerinin üretilmesiyle 
oluşan kolyelerdir. Bunlar; yuvarlak, kare, üçgen, çok yapraklı 
yonca, dikdörtgen, beyzi, baklava dilimi, mekik, oval, damla, 
kalp ve yıldız gibi pek çok farklı modellerden oluşur. Her model 
için farklı boyutlarda kalıplar var olup ve ustalar, aldıkları 
siparişe göre kolyeyi bu kalıp üzerinden şekillendirirler. 
Şekillendirme çeşitli tekniklerle yapılır.  

Kuyumculukta çeşitli tekniklerle üretilen kolyeler, sadece 
madenden üretilebildiği gibi maden ve taşın birlikte 
kullanılmasıyla da farklı görünümler kazanır. Kolye uçları küçük 
ve zarif boyutlarda tasarlandığı gibi, büyük ve taşın ön plana 
çıktığı modeller de kişisel zevklere göre üretilmektedir.   

Kolye çizimleri, kare veya üçgen prizma formu 
kullanılarak oluşturulur. Kolye modeli belirlendikten sonra, 
uygun prizma tercih edilerek kolye ucu tasarlanır. Daha önce 
açıklanan yüzük çizim aşamaları, kolye tasarımı için de 
geçerlidir.   

Yüzük çizim aşamasında anlatılan çizim şekli kolye çizim 
aşamasında da geçerlidir. Kolye çizimleri, kare veya üçgen 
prizma formu kullanılarak oluşturulur. Kolye modeli 
belirlendikten sonra, uygun prizma tercih edilerek kolye ucu 
tasarlanır. Daha önce açıklanan yüzük çizim aşamaları, kolye 
tasarımı için de geçerlidir.   

Plastik Sanatlar

279



Yuvarlak model kolye çizimi tamamlandıktan sonra 
üretim aşamasına geçilir. Kolye yapım aşaması, yüzük yapımıyla 
büyük ölçüde benzerlik gösterir; yüzükten tek farkı ise, kolye 
ucunun üst kısmına eklenen kulptur. Kulp, yuvarlak halka 
şeklinde olabileceği gibi üçgen veya papyon şeklinde de 
tasarlanabilir. Yapılan bu ek ile zincirin takılması sağlanır.  

Ana kasnağı oluşturulan kolyenin üst kısmına, yuvarlak 
telden hazırlanmış halka kaynak yapılır. Hazır hale getirilen kolye 
ucunun üst bölümü hafifçe eğelenir ve kaynak yapımı için ızgara 
üzerine yerleştirilir. Eğelenen kısma fırça yardı mı ile boraks 
sürülür. Ardından şaloma ateşi tutulur ve daha önce kesilen küçük 
kaynak parçası eğelenen yere kaynatılır.   

Kaynak işleminin ardından, çifte yardımı ile yuvarlak tel 
halka, kaynak noktasına paralel şekilde sabitlenir. Şaloma ateşi 
tutularak halka ile kolye ucu kaynak yapılarak birleştirilir. 
Kaynak tamamlanan kolye ucu, su ile seyreltilmiş zaç yağına 
atılarak temizlenir ve yüzeyi parlatılır. Ardından su ile durulanır.  

Kıl testere veya küçük eğri makas kullanılarak, kaynağı 
yapılan halkanın yan tarafı hafifçe kesilir ve halka çok az açılır. 
Bu açılan kısma, başka tel halka ya da üçgen veya papyon 
şeklinde hazırlanmış aparat takılır. Halkanın uçları birleştirilerek 
ilave kaynak yapılır. Son aşamada, yüzük yapım aşamasında 
olduğu gibi tesviye işlemi uygulanır. Ponza ve cila işlemleri 
yapıldıktan sonra, önceden hazırlanan taş yuvasına taş, Japon 
yapıştırıcısı veya domerika ile sabitlenir. Ürün son kez ponza ve 
cila yapılarak yıkanır, kurutulur ve satışa hazır hale getirilir.  

Plastik Sanatlar

280



 

Resim 4. Turnalı Opali (Oltu Zümrüdü) Taşından Sade Yuvarlak 
Kolye. (Turnalı Opali İşleyen Usta: Ahmet Kara). 

4.1.1.3. Sade Bayan Küpe Modeli  

Küpe, kişilerin yüzük ve kolyelerini tamamlayan önemli 
bir aksesuardır. Üçlü setlerin bir parçası olabileceği gibi, 
tamamen farklı şekillerde tasarlanan modellerde üretilebilir. 
Küpe; kişinin statüsünü, bulunduğu ortamı ve karşı kişilerde 
oluşturmak istediği etkiyi yansıtan bir takı olarak karşımıza çıkar. 
Aynı zamanda giyilen elbisenin tamamlayıcısı niteliğinde olup, 
zarafet ve şıklığını ön plana çıkarır. Değerli maden ve taşlardan 
veya yarı değerli maden ve taşlardan üretilen, kulaklara takılan bu 
aksesuarlar “küpe” olarak tanımlanır. 

Kepeler hem bayanların hem de erkeklerin ortak olarak 
kullandıkları aksesuarlardır ve üretim şekline göre farklılıklar 
gösterir. Erkek küpeleri genellikle tek ve sade tasarımlı olduğu 
gibi, ikili küpe modeller de tercih edilebilir. Kadın küpelerinde 
ise üretim yelpazesi oldukça geniştir; sade olmalarının yanı sıra 
taşlı tasarımlar yaygın olarak kullanılır. Kuyumculuk sektöründe 
küpeler çeşitli tekniklerle üretilir ve farlı tasarım şekilleri 
mevcuttur. Bir küpenin tasarım aşaması, yüzük ve kolye 
tasarımlarında olduğu gibidir. Bu süreçte tek fark ise, Erzurum 
kuyumculuk terminolojisinde “küpe gerleri” olarak adlandırılan 

Plastik Sanatlar

281



mengeç teli, kıskaç ve klips gibi kulağa takılma aparatlarının 
çizim aşamasına dahil edilmesidir. Tasarın sırasında kare prizma 
veya üçgen prizma kullanılır. Küpenin ana formu oluşturulduktan 
sonra, siparişe göre kulağa takılacak bölümün nasıl yapılacağına 
kara verilir ve çizim tamamlanır.   

Yuvarlak model çizimi tamamlanan küpelerde yapım 
aşamasına geçilir. Küpe yapım aşaması, yukarıda açıklanan 
yüzük ve kolye yapım aşamasıyla büyük ölçüde paralellik 
gösterir; tek fark ise, küpeye “ger” olarak adlandırılan mengeç 
telinin eklenmesidir. Ana yapısı oluşturulan küpenin mengeç 
telinin kaynağı yapılmadan önce, tel haddeleme makinesinin tel 
çekme bölümünden geçirilir ve şaloma ateşiyle tavlanır. Tel, 
hadde deliklerinden sırayla geçirilerek istenilen mikron 
kalınlığına ulaşır. Bu aşamanın ardından yeniden tavlama işlemi 
yapılır. Hazırlanan mengeç telleri belirli uzunluklarda kesilir. 
Mengeç telinin bir ucu düz pense yardımıyla “L” şeklinde 
bükülür. Bükümü yapılan telin uç kısmına yuvarlak karga burnu 
ile telin diğer uçunun geçebileceği “U” şekli biçimde içe doğru 
kıvrılır. Bu şekliyle, küpenin arka tabla kısmının tam ortasına 
mengeç telinin “L” şeklindeki bölümü dışa bakacak şekilde 
kaynak yapılır. Telin kalan kısmı malafa yardımıyla küpe 
kasnağının üst kısmından ileri doğru bombe verilerek yuvarlak 
bir şekil oluşturulur. Yuvarlak form verilen mengeç tel ucu “U” 
şeklinde kıvrılan çengelden geçecek şekilde ayarlanır. Fazla 
kısım yan keski yardımı ile kesilir ve telin çengelin arkasında kala 
bilmesi için dışı doğru bir eğim verilir. Telin uç kısmı eğe ile 
ovalleştirilir. Küpenin diğer eşi de aynı işlemlerden geçirilerek 
hazırlanır ve ardından tesviye aşamasına geçilir. Ponza ve cila 
işlemleri tamamlandıktan sonra ürün deterjanlı su ile yıkanır. 
Küpe yuvasına taşı, Japon yapıştırıcısı veya domerika ile monta 
edilir. Taş montajından sonraki fazlalıklar temizlenir. Son kez 
ponza ve cila uygulanır, tekrar yıkanır ve kurutularak ürün satışa 

Plastik Sanatlar

282



hazır hale getirilir. Bu işlemin soncunda yüzük, kolye ve küpeden 
oluşan bir üçlü set elde edilmiş olur.  

 
Resim 5: Turnalı Opali (Oltu Zümrütü) Taşından Sade Yuvarlak 

Küpe. (Turnalı Opali İşleyen Usta: Ahmet Kara). 

 

5. SONUÇ 

  Erzurum’da geçmişten günümüze birçok el sanatı 
bulunmasına rağmen birçoğu birtakım nedenlerden dolayı zaman 
içeresinde unutulmuş birçoğu ise yaşatılmaya devam etmektedir.  
Bu sanatlar arasında kuyumculuk önemli bir yere sahiptir. Orta 
Asya’dan Anadolu’ya gelen Türkler, beraberlerinde çeşitli el 
sanatlarını getirmişlerdir. Bu sanatları başında ise hiç şüphesiz 
kuyumculuk gelir. Anadolu’nun farklı bölgelerinde kendine özgü 
teknik ve üsluplarla gelişen kuyumculuk sanatı, Erzurum’da da 
kendine has yöntemleriyle ön plana çıkmaktadır.  

Geçmişten bu yana Oltu taşının bölgede yoğun olarak 
kullanılması, kuyumculuk sanatının yaygınlaşmasını sağlamış; 
bu taş etrafında tüm kuyumcu teknikleri gelişerek yöreye has bir 
üslup oluşturmuştur. Oltu taşının yanı sıra, Oltu ilçesine sınır olan 
Şenkaya’nın Turnalı köyünden çıkarılan ve halk arasında Oltu 
Zümrütü olarak anılan Turnalı Opel’i Erzurum kuyumculuk 
sanatına farklı bir boyut kazandırmıştır. Sert yapısı nedeniyle her 
ustanın işleyemediği bu taş, genellikle büyük şehirlerdeki 

Plastik Sanatlar

283



kuyumcu atölyelerinde şekillendirilmekte, ardından taş usta 
ellerde takıya dönüştürülerek şehrin sanat zenginliğini 
artırmaktadır.  

        Turnalı Opel’i; sade yüzük, kolye, küpe, bileklik, broş, 
anahtarlık ve tespih gibi çeşitli ürünlere işlenmektedir. Ayrıca 
yüzük, kolye ve küpeden oluşan üçlü setler hâlinde de kuyumcu 
vitrinlerinde yerini alarak Erzurum’un geleneksel takı sanatına 
yeni soluk getirmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

284



KAYNAKLAR 

Kılıç, S. (2016). Oltu’nun İşgali, Kurtuluşu ve Anavatan’a 
Katılımı (1878-1920), Atatürk Araştırma Merkezi, Kasım 
Cilt XXXII- Sayı 94,  s. 29-48 

Sevindik, M. (2016).  Rüstem Paşa Bedesteninin Geleneksel El 
Sanatları Açısından Önemi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi) 
Erzurum. s. 108-109 

Zaimoğlu, Ö.  & Kaplanoğlu, M. (2012). Takılarda Oltu 
Zümrüt’ü, Batman University International participated 
Science and Culture Symposium, 18-20 April, Batman, 
TURKEY 

 

GÖRSEL KAYNAK 

Resim 1. Turnalı Opali taşın hammaddesi 

Sevindik, M. (2016).  Rüstem Paşa Bedesteninin Geleneksel El   
Sanatları Açısından Önemi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi) 
Erzurum. s.108 

Resim 2: Taşsız yüzük kasnakları (Ahmet Kara) 

Resim 3: Turnalı Opali (Oltu Zümrüdü) Yüzük (Ahmet Kara) 

Resim 4: Turnalı Opali (Oltu Zümrüdü) Kolye (Ahmet Kara) 

Resim 5: Turnalı Opali (Oltu Zümrüdü) Küpe (Ahmet Kara) 

 

Plastik Sanatlar

285

https://atamdergi.gov.tr/sayi/6
https://atamdergi.gov.tr/sayi/6


ÇAĞDAŞ SANATTA PLASTİK VE EKOSİSTEM: 
POSTHÜMANİST BİR YAKLAŞIM 

 

Neslihan Dilşad DİNÇ1 

 

1. GİRİŞ 

21. yüzyıl, doğanın artık “insan dışı” bir kategori olarak 
tanımlanamayacağı bir döneme işaret etmektedir. Çünkü bugün 
doğa, insan faaliyetlerinin sonsuz etkisiyle yeniden şekillenmiş, 
antropojen madde ve süreçlerle iç içe geçmiştir. Bu yeniden 
şekillenme, klasik hümanist estetik anlayışların ötesinde bir 
okuma imkânı sunar: doğa artık yalnızca bir referans noktası 
değil, insan–teknoloji–ekosistem ilişkilerinin ortak bir ajans 
olarak yeniden kurgulandığı bir etkileşim alanıdır. İşte bu yeni 
ekolojik gerçeklik, posthümanizm çerçevesinde çözümlenebilir. 
Posthümanizm, insan merkezli düşünceyi aşarak, doğa, teknoloji 
ve diğer türlerle ilişkimizin ontolojik temellerini sorgular; 
böylece sanatın ekolojik temsil pratiklerini radikal bir yeniden 
düşünmeye açar (Ferrando, 2013). 

Posthümanizm, antropomerkezmi reddederek insan dışı 
varlıkların güç ve etki kapasitesini kabul eder; bu bağlamda 
yalnızca insan değil, hayvanlar, malzemeler, teknoloji ve 
ekosistemler de dünyanın varlık üretimine dâhil edilmektedir. 
Örneğin Francesca Ferrando, posthümanizmi antropomerkezmin 
ötesine geçen bir teori olarak tanımlamakta ve tüm varlıkların 
birbirine bağlı, ilişkisel bir ağ içinde olduğuna vurgu 
yapmaktadır. Bu bağlamda insanın rolü sabit bir merkez olmaktan 
çıkarılmıştır (Ferrando, 2013). 

 
1  Doç. Dr., Bitlis Eren Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Resim Bölümü, 

ORCID: 0000-0003-0785-8803. 

Plastik Sanatlar

286



Çağdaş sanat pratikleri de benzer biçimde, doğayı artık saf 
bir referans olarak kullanmak yerine yapay süreçler, endüstriyel 
kalıntılar ve antropojen materyallerle ilişkilendirir. Özellikle 
plastik gibi sentetik materyaller, bugün doğal peyzajların 
kendisiyle özdeşleşmiş birer varlık olarak ortaya çıkmakta ve bu 
peyzajlar posthuman ekolojinin birer temsilcisi hâline 
gelmektedir. Bu çalışmada, “plastik peyzajlar” kavramı etrafında 
sanatın nasıl posthümanist bir ekoloji tahayyülü sunduğu 
incelenmiştir. Örnek olarak incelenen eserler, insan–doğa–
malzeme ilişkilerini sabit bir hiyerarşik düzlemde değil, karşılıklı 
etkilenim ve ortak varoluş ağları olarak kurmaktadır. Ryszard W. 
Kluszczyński’nin çalışması, post-anthropocentrism ve çağdaş 
sanat arasındaki ilişkilerin, insan–olmayan ajansları sanatsal 
üretimin merkezine alarak paradigmatik bir kırılma yarattığını 
göstermektedir; bu yaklaşım, sanatın sadece insan perspektifiyle 
değil, insan-merkezci olmayan bir etkileşim alanı olarak 
okunmasını önerir (Kluszczyński, 2025). 

Bu çalışmada, posthümanist kuram ile ekolojik sanat 
pratiklerinin nitel betimsel analizi arasında disiplinlerarası bir 
okuma amaçlanmaktadır. Bu metodolojik yaklaşımda, sanatsal 
temsiller biçimsel öğeler olarak değerlendirilmekle birlikte 
plastik gibi antropojen materyallerin ekosistem içindeki etki ve 
ilişkisel ajansları bağlamında çözümlemeleri de yapılmıştır. 
Böylece analiz, sanat eserlerini insan-merkezli bir eleştiri olarak 
değil, posthüman etik ve ekolojik ilişkiler ağı içinde 
konumlandırır. Ivan C. H. Liu’nun önerdiği gibi, sanat 
aracılığıyla sürdürülebilirlik, kognitif–duygusal–sistemik bir 
etkileşim olarak okunabilir. Bu, sanatın epistemik bir araç olarak 
ekolojik farkındalığı bilinçli bir ağ hâline getirme potansiyelini 
ortaya koymaktadır (Liu, 2025). Araştırmada sınırlılık sağlamak 
adına tek sanatçıdan örneklere yer verilmiştir. Fotoğraf  
tekniğine odaklanarak, plastik malzemenin doğa ve insan ile 
etkileşimine vurgu yapan işler üretmesi bakımından örneklem 

Plastik Sanatlar

287



olarak Edward Burtynsky seçilmiştir. Örneklem seçimi, çağdaş 
sanat alanında plastik ve antropojen malzemeleri ekosistem 
bağlamında temsil eden eserler üzerinden yapılmıştır.  

Bu bağlamda çalışma, plastik maddelerin sürdürülebilirlik 
söylemleriyle ilişkisini, onların ekosistem içindeki hareketlerinin 
sanat pratiklerinde nasıl temsil edildiğini ve bu temsillerin 
posthüman ekolojik düşünce ile nasıl örtüştüğünü ortaya koymayı 
amaçlamaktadır. Böylece hem ekolojik sanatın geleneksel çevre-
aktivist yaklaşımı aşılmış, hem de insan-merkezci olmayan bir 
estetik-politik perspektif sunulmuştur. Bu yaklaşım, sanat 
eserlerini yalnızca bir eleştiri aracı olarak değil, etkileşimli etkiler 
olarak okuyan posthüman teoriyle uyumlu bir kurgu sunmaktadır. 
Çünkü insan dışı aktörler (plastik atıklar, mikroplastik 
parçacıklar, endüstriyel kalıntılar) bu ekolojik ağ içinde hem 
sanat üretimine hem de ekosistemlere etki eder. Böylece çağdaş 
sanat, posthüman etik ve ekolojik bilinç arasındaki arayüzü 
görsel-ünsel olarak üretmektedir.  

2. POSTHÜMANİZM VE EKOLOJİK
DÜŞÜNCEDE PLASTİK: İNSAN
MERKEZCİLİKTEN MALZEME MERKEZLİ
OKUMAYA

Posthumanizmden bahsetmeden önce humanizm ve 
kapsamından bahsetmek konuya açıklık getirmek ve daha iyi 
anlaşılmasını sağlamak adına faydalı olacaktır. Hümanizm, 
kökenleri Antik Yunan ve Roma düşüncesine uzanan, 
Rönesans’la birlikte özellikle 15. ve 16. yüzyıl Avrupa’sında 
sistematik bir düşünce geleneği hâline gelen, insanı evrenin 
merkezine yerleştiren felsefi ve kültürel bir yaklaşımdır. Bu 
düşünce geleneği, insan aklını, bireysel yetileri ve etik değerleri 
temel alarak, doğa ve insan ilişkisini metafizik açıklamalardan 
bağımsız, ussal bir zeminde ele almayı amaçlamıştır.  Ayrıca 

Plastik Sanatlar

288



insanı her şeyin ölçüsü ve en yüce değer olarak kabul etmiştir. 
(Gökberk, 2011). Bu yönüyle hümanist düşünce, insanın özgür 
iradesini, eleştirel düşünme kapasitesini ve kültürel üretimini 
merkeze alarak hem felsefi hem de sanatsal alanlarda belirleyici 
olmuştur. Cevizci’ye göre hümanizm, yalnızca bir felsefi akım 
değil, aynı zamanda insanın dünyayı anlamlandırma biçimini 
dönüştüren kapsamlı bir zihniyet değişimini ifade eder (Cevizci, 
2019). Benzer şekilde Ülken, hümanizmi insanı doğanın ve 
tarihin pasif bir unsuru olmaktan çıkararak etkin bir özne 
konumuna yerleştiren düşünsel bir kırılma olarak tanımlar 
(Ülken, 2016). Bu bağlamda hümanizm, modern düşüncenin ve 
insan merkezli dünya görüşünün temelini oluşturan başat referans 
noktalarından biri olarak değerlendirilmektedir.   

Posthümanizm ise, insan, insan olmayan ve teknolojik 
dünyaların kesiştiği bir düşünce biçimi olarak kabul edilir. 
Özellikle ekolojik bilinç ve insanların Dünya'nın kaderini 
şekillendirmedeki rolünü sorgulayan çevre kampanyalarının 
ardından, yirminci yüzyılın sonlarında ve yirmi birinci yüzyılda 
teorik olarak önem kazanmıştır (Nayar, 2023). Nayar (2023)’a 
göre; posthümanizm, Avrupa-Amerika geleneğinde yerleşmiş 
olan Doğa/Kültür ikiliğini yıkmaktadır. Teknolojiler ve insanlar, 
tıpkı insanlar ve insan olmayan varlıklar gibi birlikte 
evrimleşirlerdir. Ayrıca insan geliştirmenin, yapay zekanın 
genişlemesinin ve bu gelişmelerin insanları, hukuku, "kişilik" 
kavramlarını ve sosyal düzeni nasıl etkilediğinin etik yönlerini 
incelemektedir.  Aslında posthümanist düşünce, insanı merkeze 
alan klasik doğa anlayışını sorgular ve ekolojik krizi, insan ile 
insan-olmayan varlıklar arasındaki ilişkisel ağlar üzerinden ele 
alır. Bu yaklaşımda plastik, çevresel bir “sonuç”tan ziyade, 
ekolojik sistemlerin işleyişine dâhil olan etkin bir unsur olarak 
değerlendirilir (Ferrando, 2019). 

Bu bağlamda özellikle yeni materyalizm ve post-
anthropocentric ekoloji yaklaşımları belirleyici olarak kabul 

Plastik Sanatlar

289



edilir. Jane Bennett’in “canlı madde” (vibrant matter) kavramı, 
cansız olarak görülen materyallerin dahi çevresel süreçlerde etkili 
olduğunu savunmaktadır. Plastik, dayanıklılığı ve dolaşıma 
açıklığı sayesinde ekosistemlerde kalıcı izler bırakmakta; bu da 
onu posthümanist düşünce açısından merkezi bir materyal hâline 
getirmektedir (Bennett, 2010). 

Klasik ekolojik tartışmalar, genellikle insanın çevre 
üzerindeki etkilerini merkeze alarak “doğa-insan” ikiliğini 
sürdürmüştür; buna karşılık posthümanist ekoloji, insanı doğanın 
ayrıcalıklı faili olarak görmek yerine, insan-olmayan aktörlerle 
ilişkisel bir ağ içinde konumlandırır. Posthümanizm, insanı bütün 
bilgi ve değer sistemlerinin biricik merkezinden çıkararak, diğer 
varlık biçimlerinin örneğin; bitkiler, hayvanlar, 
mikroorganizmalar hatta materyallerin toplumsal ve ekolojik 
süreçlerde etki gücüne sahip aktörler olduğunu vurgulamaktadır 
(Ferrando, 2019; Braidotti, 2014). 

Bu perspektif, plastik gibi antropojen materyallerin 
yalnızca insan yasağı veya tüketim sonucu atık üretimi olarak 
algılanmasının önüne geçmektedir. Plastik, ekosistem 
süreçleriyle birlikte güç ilişkisi kuran bir materyal olarak 
değerlendirilir. Jane Bennett’in canlı madde (vibrant matter) 
kavramı, cansız kabul edilen materyallerin bile “etki yapabilme” 
kapasitesi olduğunu ileri sürer ve bu nedenle plastik, sadece insan 
ürünü bir nesne değil, çevresel etkileşimin aktif bir öğesi olarak 
görülebilir (Bennett, 2010). Bennett’e göre maddenin bu 
etkinliği, insan-merkezli bakışla açıklanamayacak kadar 
kompleks ve ilişkiseldir; plastik, sucul ortamlarda mikroplastik 
dolaşımıyla, biyolojik süreçlere sızarak ve besin zincirini 
dönüştürerek ekosistemin birlikte işleyen bir parçası hâline 
gelmektedir (Bennett, 2010). 

Yeni materyalizm kuramı da benzer şekilde, materyalin 
sadece insan kullanımına tabi bir araç olmadığını, fakat dolaylı 

Plastik Sanatlar

290



veya doğrudan çevresel süreçleri şekillendiren etkileşimsel 
ağların bir parçası olduğunu savunur. Bu çerçevede malzeme-
merkezli bir ekoloji anlayışı, yalnızca insan eyleminin sonuçlarını 
değil, materyalin içinde bulunduğu sistemdeki ilişkisel gücünü ve 
biçimlenişini tartışmaktadır (Barad, 2007). Karen Barad’ın 
“agential realism” yaklaşımı, varlıkları atomize ve sabit parçalar 
olarak değil, birbirleriyle sürekli ilişkide olan performatif ajanslar 
dizgesi olarak okur; bu nedenle plastik, sadece bir atık nesne 
değil, ekolojik ağın içinde roller ve etkiler üreten bir “etki 
birimi”dir (Barad, 2007). 

Bu bakış açısı, geleneksel antroposentrik ekoloji 
yaklaşımlarının aksine, çevresel krizleri insan eylemlerinin etik 
sınavı olarak algılamaktan ziyade, insan-olmayan aktörlerin 
dünya süreçleriyle birlikte nasıl etkileşime girdiğini, dönüştüğünü 
ve anlam ürettiğini sorgulamaktadır. Böylece plastik, çevresel bir 
sorun olmaktan çıkarak, ekosistem ilişkilerindeki materyal 
etkisinin somut bir göstergesi hâline gelmektedir (Tsing, 2015). 
Tsing’in “kapitalizm sonrası ekosistem ilişkileri” üzerine 
çalışmaları da insan-olmayan aktörlerin ekonomik ve ekolojik 
ağlar içinde kendine özgü roller üstlendiğini; dolayısıyla insan 
merkezli olmayan bir ekoloji yorumunun zorunlu olduğunu 
vurgulamaktadır (2015). 

Sonuç olarak, posthumanist ve yeni materyalist 
yaklaşımlar, çevresel sorunları insan merkezli niyetler veya 
sorumluluk hesapları üzerinden açıklamaktan ziyade, 
materyallerin ve diğer varlık biçimlerinin birlikte kurduğu 
ilişkisel sistemleri analiz etmeyi önermektedir. Plastik, bu açıdan 
bir çevresel problem değil, ekosistemin diğer aktörleriyle birlikte 
anlam ve etki üreten bir materyal ajans (güç) olarak düşünülebilir. 

 

 

Plastik Sanatlar

291



3. PLASTİK PEYZAJ KAVRAMI: ANTROPOSEN 
SONRASI MANZARANIN DÖNÜŞÜMÜ  

Manzara kavramı, Batı resim geleneğinde uzun süre 
doğanın estetik, düzenli ve insan bakışına göre yapılandırılmış bir 
temsili olarak ele alınmıştır. Rönesans’la birlikte perspektif 
bilgisinin gelişmesi, doğanın ölçülebilir, kontrol edilebilir ve 
görsel olarak düzenlenebilir bir alan olarak resmedilmesini 
mümkün kılmıştır. Bu bağlamda klasik manzara resmi, insanın 
doğa karşısındaki hâkim konumunu pekiştiren, doğayı seyredilen 
ve biçimlendirilen bir nesneye dönüştüren bir anlayış 
yansıtmaktadır (Gombrich, 2015). Özellikle 17. ve 18. yüzyıl 
manzara resminde doğa, insan aklının düzenleyici gücüyle 
idealize edilmiş; pastoral sahneler aracılığıyla uyum, denge ve 
süreklilik fikri ön plana çıkarılmıştır. 

Romantik dönemde ise manzara resmi, doğanın yüceliğini 
ve insan karşısındaki aşkın gücünü vurgulayan bir ifade alanına 
dönüşmüştür. Ancak bu yücelik algısı dahi, doğayı insan 
duygulanımı üzerinden anlamlandıran öznel bir bakışa 
dayanmaktadır. Tansuğ (2011)’a göre; Türk resim geleneğinde de 
özellikle Cumhuriyet dönemi peyzaj resimleri, doğayı ulusal 
kimliğin bir göstergesi, estetik bir değer ve görsel hafıza alanı 
olarak ele almış; doğa çoğunlukla bozulmamış, idealize edilmiş 
bir mekân olarak sunulmuştur.  

Geleneksel manzara sanatı, doğayı insanın karşısında 
konumlandıran ve çoğu zaman romantize eden bir bakış 
üretirken, çağdaş sanatta peyzaj artık insan faaliyetlerinin izlerini 
taşıyan melez bir alan hâline gelmiştir. Antroposen çağına ilişkin 
tartışmalar da doğa ve kültür arasındaki sınırların geri dönülmez 
biçimde bulanıklaştığını ortaya koymaktadır (Crutzen ve 
Stoermer, 2000). Ancak 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 
sanayileşme, kentleşme, teknolojik üretim ve tüketim 
pratiklerinin yoğunlaşmasıyla birlikte, manzara kavramı köklü bir 

Plastik Sanatlar

292



dönüşüme uğramıştır. Antroposen kavramı, insanın jeolojik bir 
güç hâline geldiği bu dönemi tanımlarken, doğa ile insan 
arasındaki sınırların geri dönülmez biçimde bulanıklaştığını 
ortaya koyar. Bu bağlamda manzara artık insan dışı, saf ve 
dokunulmamış bir alan olmaktan çıkmış, insan müdahalesinin 
izlerini taşıyan, hibrit ve parçalı bir yapıya dönüşmüştür (Özbek, 
2020). 

Plastik peyzaj kavramı, tam da bu dönüşümün görsel ve 
kavramsal bir ifadesi olarak ortaya çıkmaktadır. Plastik, modern 
üretim süreçlerinin simgesi olmasının yanı sıra, doğada 
çözünmeyen yapısıyla ekosistemin sürekliliğini bozan kalıcı bir 
materyal hâline gelmiştir. Bu durum, manzaranın yalnızca doğal 
unsurlardan değil, insan üretimi atıklar ve sentetik 
malzemelerden oluşan yeni bir ekolojik gerçekliğe işaret 
etmesine neden olur. Plastik peyzaj, insan-merkezli estetik 
anlayışın ötesine geçerek, doğa ve insan yapımı olanın iç içe 
geçtiği post-doğal bir manzara tipini tanımlar (Yetişkin, 2019). 

Bu yeni manzara anlayışında plastik Antroposen sonrası 
dünyanın maddi hafızası olarak okunabilmektedir. Karaman 
(2021), plastik atıkların doğanın döngüsel zaman anlayışını 
bozan, kalıcılığıyla jeolojik bir katman oluşturan unsurlar hâline 
geldiğini ifade etmiştir. O’na göre, böylece manzara, estetik bir 
seyir alanı olmaktan çıkarak, ekolojik krizlerin, insan-malzeme 
ilişkilerinin ve çevresel etik sorunların görünür olduğu bir 
sorgulama alanına dönüşmektedir (Kahraman, 2021). 

Sonuç olarak plastik peyzaj, klasik manzara resminin 
doğayı merkezden uzaklaştıran ve idealize eden yaklaşımına 
karşı, insan ve insan-olmayan aktörlerin birlikte var olduğu, 
çatışmalı ve çoğul bir ekolojik alanı temsil eder. Bu dönüşüm, 
manzaranın yalnızca görsel bir tema değil, aynı zamanda çağdaş 
sanatın ekolojik, politik ve etik sorularını taşıyan eleştirel bir 
düşünme biçimi hâline geldiğini göstermektedir. Tsing, 

Plastik Sanatlar

293



endüstriyel atık alanların, plastikle kaplanmış kıyılar ya da 
sentetik maddelerle dönüşmüş doğal yüzeylerin, çağdaş sanatta 
yeni bir manzara dili ürettiğini söylemiştir. Bu manzaralar, 
doğanın yüceltilmesinden çok, insanın ekosistem üzerindeki 
kalıcı etkilerini görünür kılmaktadır. Bu sebeple plastik peyzaj, 
posthumanist bağlamda, insanın kontrolünü aşan ekolojik 
süreçlerin estetik bir ifadesi olarak değerlendirilebilir (Tsing, 
2015). 

 

4. SANATTA PLASTİK VE İNSAN DIŞI ETKİ: 
EDWARD BURTYNSKY ÖRNEĞİ 

Edward Burtynsky’nin uzun yıllardır çevre ve iklim 
değişikliklerine sanatıyla ışık tutan küresel endüstriyel bir 
manzara fotoğrafçısı olarak bilinmektedir. Kanadalı sanatçının 
fotoğraf pratiği, çağdaş sanatta insan müdahalesinin doğa 
üzerindeki etkilerini görünür kılan en güçlü örneklerden biri 
olarak değerlendirilmektedir. Sanatçı, endüstriyel üretim alanları, 
maden sahaları, petrol rafinerileri ve plastik atık yığınlarını konu 
alan büyük ölçekli fotoğraflarıyla, insan etkinliğinin yeryüzünde 
bıraktığı maddi izleri belgesel niteliğinde ele almaktadır. 
Burtynsky’nin çalışmalarında plastik, insan-dışı etkisiyle 
ekosistemi dönüştüren, kalıcı ve özerk bir madde olarak 
karşımıza çıkar (Burtynsky, Baichwal ve de Pencier, 2018). 

Burtynsky’nin işleri, esasen endüstriyel ve çevresel 
dönüşümlerin toplum ve ekosistem üzerindeki ağır bedellerini 
hatırlatmaktadır. İzleyiciyi hem görsel olarak etkiler hem de 
eleştirel bir sorgulamaya davet eder. Özellikle su krizine 
odaklanan Aqua Shock serisinin, Burtynsky’nin kavramsal, 
teknik ve estetik açıdan en yoğun çalışmaları arasında yer aldığı 
söylenebilir. Gemi mürettebatı, vinç, uçak veya uzaktan 
kumandalı UAS (insansız hava sistemleri) gibi hayli gelişmiş 
teknolojik ekipmanlar kullanarak ürettiği bu imgelerde sanatçı, 

Plastik Sanatlar

294



küresel su kaynaklarının insan eliyle radikal biçimde yeniden 
düzenlenmesini eleştirir ve kolektif sorumluluk bilincine dikkat 
çeker. Şaşırtıcı nitelikteki içeriklerine rağmen parlak, etkileyici 
ve umut duygusu uyandıran görsellikleriyle bu çalışmalar, 
Burtynsky’nin belgeleyici ve soyutlayıcı yaklaşımını güçlü bir 
biçimde yansıtmaktadır (Ewing, 2017). 

Posthümanist düşünce bağlamında değerlendirildiğinde 
Burtynsky’nin imgeleri, insanı merkeze alan anlatıyı geri plana 
iterken, malzemenin (bu bağlamda plastiğin) kendi etkisini ve 
sürekliliğini öne çıkarır. Plastik atıklar, fotoğraflarda çoğu zaman 
insan figüründen bağımsız, neredeyse jeolojik bir oluşum gibi 
görünür. Eserlere dair izlenim, insanın doğa üzerindeki 
hâkimiyetini vurgulamaz bunun yerine, insan üretimi maddelerin 
insan kontrolünden çıkarak ekolojik sistemin aktif bir parçası 
hâline geldiğini düşündürmektedir. Böylece plastik, pasif bir 
nesne olmaktan çıkarak çevresel süreçleri şekillendiren insan-dışı 
bir aktör olarak okunabilir (Bennett, 2010). Burtynsky’nin 
çalışmaları, plastiğin ve endüstriyel materyallerin, insan 
niyetinden bağımsız olarak ekosistemleri şekillendirdiğini 
gösterir. Böylece fotoğraf, insan merkezli bir belgeleme aracı 
olmaktan çıkmakta, malzemenin kendi etkisini açığa çıkaran bir 
görsel alan hâline gelmektedir. 

Burtynsky’nin özellikle plastik atık temalı işleri, 
Antroposen sonrası dünyada manzara kavramının nasıl 
dönüştüğünü ve çevremizi saran görüntünün neye benzemeye 
başladığını açık biçimde yansıtmaktadır. Okyanuslara karışan 
plastikler, geri dönüşüm sahaları ve atık depolama alanları, doğa 
ve kültür ayrımının artık geçerliliğini yitirdiğini gösteren görsel 
kanıtlar olmuştur. Bu bağlamda sanatçının fotoğrafları, klasik 
çevreci betimlemelerden farklı olarak izleyiciyi maddi 
gerçeklikle yüzleştiren soğukkanlı bir bakış açısı sunmaktadır. Bu 
yaklaşım, posthümanist estetikte sıkça vurgulanan “insan-sonrası 
algı” ile örtüşmektedir (Braidotti, 2014). 

Plastik Sanatlar

295



Ayrıca Burtynsky’nin estetik anlayışı, felaketin 
güzelleştirilmesi tartışmalarını da beraberinde getirmiştir. Ancak 
bu estetikleştirme, doğanın tahrip edilişini normalleştirmekten 
ziyade, izleyiciyi alışıldık çevresel imgelerin ötesine taşıyarak 
plastiğin ölçeğini, yaygınlığını ve sürekliliğini kavramaya davet 
etmektedir (Resim 1). Demos (2016), bu yönüyle Burtynsky’nin 
işlerinin, insan merkezli çevre söylemlerinden ayrılarak, insan ve 
insan-olmayan varlıkların iç içe geçtiği karmaşık bir ekolojik 
gerçekliği görünür hale getirdiğini ifade etmiştir.  

 
Resim 1. Edward Burtynsky- China Recycling # 8, Plastic Toy 

Parts, Guiyu, Guangdong Province, China, 2004 

Örneğin, son dönem çalışmalarından biri olan Antroposen 
Projesi (The Anthropocene Project) kimyager Paul Jozef Crutzen 
tarafından 2000 yılında gezegen üzerindeki "insan izinin" resmi 
olarak tanınması ve kabul edilmesi amacıyla ortaya atılan yeni 
jeolojik çağ "Antroposen"den doğrudan etkilenmiştir. Proje, 
Edward Burtynsky, Jennifer Baichwal ve Nicholas de Pencier iş 
birliğiyle geliştirilen, insanın yeryüzü üzerindeki etkisini çok 
katmanlı bir biçimde ele alan disiplinlerarası bir sanat ve 
araştırma projesi olarak oluşturulmuştur. Fotoğraf, film, artırılmış 
gerçeklik, bilimsel veri ve mekâna özgü yerleştirme gibi sanatsal 
formların bir araya getirilmesiyle oluşan bu proje, insan 

Plastik Sanatlar

296



faaliyetlerinin jeolojik ölçekte belirleyici hâle geldiği Antroposen 
çağını görünür kılmayı amaçlamaktadır (Resim 2-3). Mevcut 
dönemin sonlarında, 20.yüzyılın sonlarından bu yana 
karbondioksit emisyonlarında ve deniz seviyesinin 
yükselmesinde belirgin yükselme, küresel türlerin toplu halde 
yok oluşu ve ormanların tahribatı ve kalkınma yoluyla arazinin 
dönüşümü bilim insanlarının gerçekleşeceğini ön gördüğü 
tabloyu oluşturmaktadır. Bu da çağımızın içinde bulunduğu 
tedirgin edici duruma bir kanıt olarak gösterilebilir. 

    
Resim 2. Edward Burtynsky- Dandora Landfill #3, Plastics 

Recycling, Nairobi, Kenya 2016 

Resim 3. Edward Burtynsky- Fondazione Mast Bologna, Italy 
2020 

John K. Grande’ye göre The Anthropocene Project, 
insanın dünyayı dönüştürme kapasitesini yüceltmekten ziyade, bu 
dönüşümün kontrol edilemeyen sonuçlarını açığa çıkaran eleştirel 
bir görsel dil sunmaktadır. Grande, projenin izleyiciyi mesafe ve 
estetik düzen aracılığıyla insan etkisinin büyüklüğüyle 
yüzleştirdiğini söylemiştir (Grande, 2018). Bu bağlamda projede 
yer alan imgeler, insanı merkeze alan bakışı geri çekerek, 
endüstriyel malzemelerin, atıkların ve altyapı sistemlerinin 
çevresel süreçlerde kazandığı insan-dışı etkiyi görünür 
kılmaktadır. Böylece The Anthropocene Project, çağdaş sanatta 
sürdürülebilirlik ve ekoloji tartışmalarını temsil düzeyinden 
çıkararak, maddesel gerçekliğin kendisi üzerinden düşünen 
posthümanist bir estetik yapı sunmaktadır.  

Plastik Sanatlar

297



   

Resim 4. Edward Burtynsky- Uralkali Potash Mine #4, Berezniki, 
Russia, 2012 

Resim 5. Edward Burtynsky- Phosphor Tailings Pond #4, Near 
Lakeland, Florida, 2012 

Bu proje insan etkinliğini jeolojik, maddi ve teknolojik 
süreçlerle iç içe geçmiş bir unsur olarak ele almaktadır. 
Burtynsky’nin fotoğraflarında endüstriyel altyapılar, atık alanları 
ve sentetik materyaller, insan kontrolünden bağımsız etkiler 
üreten insan-dışı aktörler olarak görünürlük kazanmaktadır 
(Resim4-5). Bu yaklaşım, posthümanist teoride öne çıkan, insan 
ve insan-olmayan varlıklar arasındaki hiyerarşik ayrımların 
çözülmesi fikriyle de örtüşmektedir (Braidotti, 2014). 

Benzer şekilde sanatçının Oil serisi (1997–2009), fosil 
yakıt üretimi ve tüketiminin çevresel sonuçlarını ele alırken, 
plastik kültürün altyapısını oluşturan enerji sistemlerini görünür 
kılar. Petrol rafinerileri, otoyol kavşakları ve araç mezarlıkları, 
doğayla iç içe geçmiş endüstriyel peyzajlar olarak sunulmaktadır 
(Resim 6-7). Bu imgeler, insan merkezli ilerleme anlatısını 
sorgulayarak, modern yaşamın maddi temellerinin ekolojik 
yıkımla nasıl iç içe geçtiğini ortaya koymaktadır (Grande, 2018) 
(Resim 8). 

Plastik Sanatlar

298



     
Resim 6. Edward Burtynsky- Oil Tanker and Rafineries 

Pasedena, Texas, USA, 2004 

Resim 7. Edward Burtynsky- Oil Rafineries, #34 Houston-Texas-
USA, 2004 

 

 

Resim 8. Edward Burtynsky- Oil Fields #19, Belridge, California-
USA, 2003 

Burtynsky, Oil serisine ait fikrin ortaya çıkışının bir araba 
seyahati sırasında olduğunu ifade etmiştir. Endüstri ortamını 
fotoğraflamaya başladığı dönemde insanın üretmeyi başardığı bu 
sisteme hayranlık duyarken zamanla ne kadar yıkıcı sonuçlara 
sebep olduğunu fark ettiğini söylemiştir. Ülke çağında araç 
kullanırken perol’ün  “hem her şeyi mümkün kılan enerji kaynağı, 
hem de yaşam alanımızı sürekli tehlikeye attığı için bir korku 
kaynağı olduğunu düşünmeye başlamış. Otomobilin endüstriyel 
dünyanın temelini oluştursa da fiziksel dünya için tehlikeler 
oluşturduğunu fark etmiştir (Burtynsky, 2025). 

Plastik Sanatlar

299



Sonuç olarak Edward Burtynsky’nin plastik temalı 
fotoğrafları, çevresel yıkımı belgelemekle birlikte insanın ürettiği 
maddelerin insan-dışı etkilerinin, ekosistemin geleceğini nasıl 
şekillendirdiğini görünür kılmaktadır. Bu bağlamda 
Burtynsky’nin pratiği, eleştirel bir dil barındırır. Bu dil maddi 
gerçekliğin kaçınılmazlığını gösterirken, kendine has bir ifade 
gücü barındırır. 

5. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME

Bu araştırmada, çağdaş sanatta plastik malzemenin
ekosistem bağlamında ele alınışını posthümanist bir perspektifle 
değerlendirmeyi amaçlamıştır. İncelenen örnekler, insanın doğa 
üzerindeki etkisinin artık yalnızca çevresel bir bozulma ya da etik 
bir sorun olarak değil, gezegensel ölçekte maddesel ve ilişkisel 
bir dönüşüm olarak ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. 
Plastik, insan üretiminin bir sonucu olarak doğaya eklemlenmiş; 
zamanla biyolojik, coğrafi ve kültürel süreçlerin aktif bir bileşeni 
hâline gelmiştir. Bu durum, insanın doğayı dönüştürme biçiminin 
tek yönlü bir hâkimiyet ilişkisi olmaktan çıkarak, geri dönülmez 
karşılıklı etkileşimler yarattığını göstermektedir. 

Posthümanist yaklaşım, bu dönüşümü anlamlandırmada 
önemli bir kuramsal zemin sunmaktadır. Bu yaklaşım insan-
merkezci düşüncenin aksine, plastik gibi insan-dışı maddeleri 
pasif birer atık olarak değil, ekolojik ağlar içinde etki ve güç 
sahibi varlıklar olarak ele almaktadır. İncelenen sanat 
pratiklerinde plastik, hareket eden, biriken, canlı organizmalarla 
etkileşime giren ve ekosistemleri yeniden biçimlendiren bir unsur 
olarak temsil edilmiştir. Bu noktada insan, çevresel sürecin 
merkezinde yer alan mutlak özne olmaktan çıkarak insan-
olmayan varlıklarla birlikte hareket eden çok katmanlı bir 
sistemin yalnızca bir bileşeni hâline gelmiştir. Böylece 
posthümanizm, ekolojik krizi yalnızca insan hatalarının sonucu 

Plastik Sanatlar

300



olarak değil, insan ve insan-dışı aktörlerin birlikte ürettiği 
karmaşık bir durum olarak kavramamıza olanak 
tanıyabilmektedir.  

Bu ilişkiler ağında estetik, yalnızca görsel bir ifade biçimi 
değil, aynı zamanda eleştirel bir düşünme aracıdır. Çağdaş sanat, 
plastik atıkları estetik formlar içinde sunarak izleyiciyi ilk 
aşamada cezbeden, ancak devamında rahatsız eden bir deneyim 
üretir. Bu estetik strateji, çevresel yıkımı didaktik bir söylem 
yerine duyusal ve algısal bir düzlemde görünür kılar. 
Posthümanist bağlamda estetik, insan ile insan-dışı varlıklar 
arasındaki mesafeyi azaltan; empatiyi yalnızca insana değil, 
maddesel dünyaya da genişleten bir arayüz işlevi görür. 

Bu bağlamda, Edward Burtynsky’nin çalışmaları, 
posthümanist estetiğin çağdaş sanattaki somut karşılıklarını 
ortaya koyan güçlü bir örnek olarak değerlendirilebilir. 
Burtynsky’nin Anthropocene projesi ve endüstriyel peyzajlara 
odaklanan büyük ölçekli fotoğrafları, insan faaliyetlerinin 
yeryüzü üzerindeki jeolojik ve maddesel etkilerini görünür 
kılarak, insanı ekosistemin merkezinde konumlandıran anlatıyı 
sorgulamaktadır. Sanatçı çevresel yıkımı doğrudan betimlemek 
yerine, izleyiciyi estetik bir karşılaşma aracılığıyla etik ve 
ontolojik bir sorgulamaya çağırmıştır. Bu yönüyle söz konusu 
çalışmalar, posthümanist düşüncenin önerdiği insan-merkezcilik 
sonrası perspektifi güçlendirirken, çağdaş sanatın ekolojik 
krizleri kavramsallaştırmadaki dönüştürücü potansiyelini de 
ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak bu araştırma, çağdaş sanatta plastiğin 
ekosistemle ilişkisini posthümanist bir yaklaşımla ele alarak, 
çevresel meselelerin insan-merkezci bakışın ötesinde 
düşünülmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Sanat, bu yeni 
düşünme biçiminde yalnızca temsil edici bir alan değil; insan, 
madde ve doğa arasındaki ilişkilerin yeniden müzakere edildiği 

Plastik Sanatlar

301



eleştirel bir alan olarak öne çıkmaktadır. Plastik üzerinden 
kurulan bu posthümanist okuma, Antroposen sonrası dünyada 
estetik, etik ve ekolojik sorumlulukların birlikte ele alınmasının 
gerekliliğini vurgulamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

302



KAYNAKÇA 

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: quantum physics 
and the entanglement of matter and meaning. Duke 
University Press.  

Bennett, J. (2010). Vibrant matter: a political ecology of things. 
Durham: Duke University Press. 

Braidotti, R. (2014). The Posthuman. Cambridge: Polity Press. 

Burtynsky, E. (2025). Oil/ Projects /Photograph. Erişim: 
04.05.2025.  
https://www.edwardburtynsky.com/projects/photographs
/oil   

Burtynsky, E., Baichwal, J., ve de Pencier, N. (2018). 
Anthropocene. Steidl. 

Cevizci, A. (2019). Felsefe sözlüğü. İstanbul: Say Yayınları.  

Crutzen, P. J., ve Stoermer, E. F. (2000). The Anthropocene. 
Global Change Newsletter, 41, 17–18.   

Demos, T. J. (2016). Against the anthropocene: visual culture 
and environment today. Berlin: Sternberg Press. 

Ewing, W. (2017). Edward Burtynsky: Aqua Shock su 
projesinden bir seçki. Borusan Contemporary. Geçici 
sergi broşürü. 

Ferrando, F. (2013). Posthumanism, transhumanism, 
antihumanism, metahumanism, and new materialisms 
differences and relations, An International Journal in 
Philosophy Religion, Politics and The Art, 8 (2), s:26-32.  

Ferrando, F. (2019). Philosophical posthumanism. Bloomsbury 
Academic.  

Gombrich, E. H. (2015). Sanatın öyküsü. İstanbul: Remzi 
Kitabevi. 

Plastik Sanatlar

303



Gökberk, M. (2011). Felsefe tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi.  

Grande, J. K. (2018). Edward Burtynsky & Jennifer Baichwal: 
Anthropocene. Art Papers, 42(4), 34–39. 

Kahraman, H. B. (2021). Sanat, doğa ve antroposen. İstanbul: 
Everest Yayınları. 

Kluszczyński, R.W. (2025). The Art of Post-anthropocentrism: 
concepts, challenges, dilemmas, Art Inquiry, 27(2). 
S:371-396.  

Liu, I.C.H. (2025). Toward a cognitive-affective-systemic 
framework for art and sustainability, Human-Computer 
Interaction  

Nayar, P. (2023). Posthumanizm. Oxford Bibliographies. Erişim: 
12.04.2025. 
https://www.oxfordbibliographies.com/display/document
/obo-9780190221911/obo-9780190221911-0122.xml  

Özbek, M. (2020). Antroposen tartışmaları ve kültürel dönüşüm. 
Toplum ve Bilim, 150, 45–63. 

Tansuğ, S. (2011). Çağdaş Türk sanatı. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Tsing, A. L. (2015). The mushroom at the end of the world: on 
the possibility of life in capitalist ruins. Princeton 
University Press.  

Ülken, H. Z. (2016). Felsefeye giriş. İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları.  

Yetişkin, E. (2019). Ekolojik kriz ve sanat. İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Plastik Sanatlar

304



PETER KOGLER’İN BASKIRESİMLERİDE 
KARINCA İMGESİ: KOLEKTİF BİLİNÇ VE 

MEKÂNSAL ALGI 
 

Gökçe Aysun KILIÇ1 

 

1. GİRİŞ 

Dijital teknolojilerin sanat üretimine entegrasyonu, 
baskıresim alanında hem teknik hem de kavramsal düzeyde köklü 
bir dönüşüm yaratmıştır. Geleneksel yöntemlerden uzaklaşan 
dijital baskıresim, özellikle mimari mekânla ilişkisinde yeni 
anlatı biçimlerinin ortaya çıkmasına imkân tanımaktadır. Bu 
dönüşümün önemli temsilcilerinden olan Peter Kogler, 
baskıresmi yalnızca bir üretim tekniği olarak değil, mekânsal bir 
deneyim aracı olarak kullanmaktadır. Kogler, dijital mecraları 
fiziksel gerçeklikten arındırarak, mekânı zihinsel ve algısal bir 
deneyim alanı olarak yeniden kurgular (Albayrak, 2015, s. 24). 
Bu çalışmada, sanatçının özellikle karınca imgesi üzerinden 
oluşturduğu dijital baskıresim temelli yerleştirmelerde simgesel 
ve kavramsal anlamların nasıl yapılandığı incelenmekte; 
karıncanın kolektif bilinç, dijital sistemler ve mekânsal algı 
arasında kurduğu ilişki değerlendirilmektedir. 

Sanatçının karınca imgesi etrafında geliştirdiği 
yerleştirmeler, izleyicinin mekânla olan ilişkisini sorgulayan bir 
görsel dil sunar. Karıncanın doğasında var olan kolektif hareket, 
Kogler’in çalışmalarında tekrar yoluyla çoğaltılır ve bireysel 
algının kolektif bilinçle bütünleştiği bir düzlem oluşturur. Mimari 
yüzeylerde tekrarlanan bu figür, yönsüzlük ve yoğunluk 

 
1  Doç. Dr., Balıkesir Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Baskı Sanatları Bölümü, 

ORCID: 0000-0003-2078-6621. 

Plastik Sanatlar

305

https://orcid.org/0000-0003-2078-6621


aracılığıyla izleyicinin mekânsal algısını dönüştürür (Sağlam, 
2024, s. 61). Bu figür, aynı zamanda çağdaş dijital sistemleri, veri 
akışları ve toplumsal ağ yapıları gibi temsil eden görsel bir 
metafor hâline gelir (Winkelhofer, 2010). Kogler’in sanatsal 
yaklaşımı, izleyiciyi edilgen bir konumdan çıkararak bedensel 
katılımı teşvik eden bir mekân deneyimi sunar. Karınca figürünün 
ritmik tekrarları mekânın sınırlarını belirsizleştirir ve izleyiciyi 
yapının aktif bir parçası hâline getirir. Bu durum, bireyin kendini 
dijital çağın sürekli tekrar ve veri temelli yapıları içinde 
konumlandırma biçimini yansıtır. Boris Podrecca’ya göre, 
sanatçının aynı temayı farklı varyasyonlarla kullanması, onu her 
defasında yeni bir anlatım aracına dönüştürür (Podrecca, 2014, s. 
227). Kogler’in karınca ile kurduğu ilişki, estetikten öte kültürel 
ve toplumsal referansları da içerir. Sanatçının karıncayı kullanma 
fikri, 1980’li yıllarda çektiği bir filmde rastlantısal olarak 
karşısına çıkan bir karıncayı gözlemlemesiyle şekillenmiştir 
(Wye, 2006). Bu figür, zamanla onun sanatında biçimsel ve 
düşünsel bir sürekliliğin simgesine dönüşmüştür.  

Karınca doğada organize hareketin, sistematik iş 
bölümünün ve kolektif yapının simgesidir. Aynı zamanda 
mitolojik ve kültürel bağlamlarda çalışkanlık, düzen ve 
kolektivizmi çağrıştırır (Wilkinson, 2011, s. 73). Kogler, bu çok 
yönlü anlamı dijital araçlarla yeniden üretir, ölçeklendirir ve 
mekâna yerleştirir. Edelbert Köb’e göre, karınca Kogler için 
“beden ile mimari, doğal ile yapay yaşam alanı arasındaki ilişki 
için ideal bir metafor”dur (Köb, 2008). Rainer Fuchs ise bu 
figürü, doğa ile teknoloji arasındaki geçişkenliğin sembolü olarak 
tanımlar (Fuchs, 2008). Kogler’in karınca imgesi ile kurduğu 
ilişki hem bireysel hem kolektif hem estetik hem de eleştirel bir 
düzlemi kapsar. Bu figür, onun sanatında yalnızca tekrar eden bir 
form değil, çağdaş dijital toplumun yapısını görünür kılan güçlü 
bir metafora dönüşür (Berg, 2004). Karınca, dijitalleşmiş 
toplumsal yapılar içindeki bireyin yerini, yaşadığı karmaşıklığı ve 

Plastik Sanatlar

306



sistem içindeki devinimini de temsil eden bir görsel işarete 
dönüşür. Dolayısıyla Kogler’in bu çok yönlü yaklaşımı, sanat ve 
teknoloji arasındaki sınırları bulanıklaştırarak izleyiciyi hem 
fiziksel hem düşünsel bir deneyimin parçası hâline getirir. 

 

2. BASKIRESİMDEN YÜZEYE: PETER 
KOGLER’İN KARINCA İMGESİ İLE 
MEKÂNIN YENİDEN İNŞASI 

Peter Kogler’in karınca imgesi yalnızca biyolojik ya da 
estetik bir unsur değil; aynı zamanda tarihsel, kuramsal ve 
kültürel bağlamlarla şekillenen bir sanat öğesidir. Sanatçı, Pop 
Art, Minimal Sanat ve Kavramsal Sanat’tan beslenerek, sade ve 
tekrar eden bu figürü çalışmalarının merkezine yerleştirir. 
Karıncanın tekrar ve düzen içeren yapısı, seri üretim, 
dijitalleştirme ve modüler yapı anlayışıyla örtüşür; bu da 
Kogler’in karınca figürünü sistematik bir sanat diline 
dönüştürmesine olanak tanır. Kogler’in karınca desenini mimari 
yüzeylerde kullanması, onun mekânla kurduğu çok katmanlı 
ilişkiyi gösterir. Yüzeyleri yalnızca dönüştürmekle kalmaz, aynı 
zamanda yönelimsel ve algısal sınırları değiştirmeyi amaçlar. 
Andy Warhol ile kurduğu estetik bağ, bu bağlamda önemlidir. 
Warhol’un tekrar, yüzey estetiği ve raster tekniğiyle geliştirdiği 
görsel dil, Kogler’in dijital ızgara sistemine dayanan yüzey 
kompozisyonlarıyla benzerlik gösterir. Kuramsal olarak, 
Warhol’un sanat eserinin yeniden üretilebilirliğine dair 
yaklaşımı, Kogler’de daha ileri bir noktaya taşınır. Karınca figürü 
sadece yeniden üretilmez; dijital olarak manipüle edilir, yönü 
değişir, çoğalır ve mekân içinde hareket ettirilir. Bu yönüyle 
karınca, Pop Art’ın tekrar estetiği ile Kavramsal Sanat’ın düşünce 
merkezli yapısını bir araya getirir. Sol LeWitt’in metin temelli 
sanat anlayışı da Kogler’in dijital süreçleri esas alan sistematik 
yaklaşımında etkili olmuştur (Rhomberg, 2008, s. 63). Böylece 

Plastik Sanatlar

307



karınca, yalnızca bir imge değil, sistemin yapıtaşı hâline gelir. 
Yönsüz ve tekrarlı hareketleriyle izleyicide yön kaybı hissi 
yaratır. 

Kogler’in karınca imgesini mimaride ‘desen’ ve 
‘kaplama’ kavramlarıyla birlikte ele alması önemlidir. Desen, 
dekoratif olmanın ötesine geçerek mimariyi örten ve onun 
anlamını dönüştüren bir katman hâline gelir. Bu da sanatçının 
estetikle birlikte düşünsel ve mimari bağlamları da göz önünde 
bulundurduğunu gösterir. Stadler’e göre, bu yaklaşım Kogler’i 
müzelerin merdiven boşluklarını dönüştürmek için ideal bir 
sanatçı olarak kılar (Stadler, 2007). Karınca imgesi aynı zamanda 
dijital çağın metaforu olarak konumlanır. Dijitalleşmenin temel 
kavramları olan ağ, veri ve algoritma, Kogler’in sanatında karınca 
üzerinden temsil bulur. Sanatçı, karıncayı bireysel hareketlerin 
kolektif yapılar oluşturduğu bir sistemin simgesi olarak görür. Bu 
figür, doğal bir varlık olmanın ötesinde, dijital sistemlerin 
organik temsiline dönüşür. 

Kogler’in karınca figürüne yüklediği anlam, yalnızca 
görsel ya da mekânsal değil, aynı zamanda toplumsal düzeyde de 
okunabilir. Karınca, sanatçının gözünde yalnızca ideal 
organizasyonun değil; düzen ile kaos, üretim ile yıkım arasındaki 
gerilimin de sembolüdür. Berg’e göre, karınca “hem düzenin hem 
kaosun hem üretimin hem de yıkımın sembolüdür” (Berg, 2004). 
Böylece Kogler’in karıncayla kurduğu ilişki, estetik olduğu kadar 
eleştirel bir nitelik de taşır. 

 

Plastik Sanatlar

308



 
Görsel 1. Peter Kogler, “İsimsiz”, serigrafi baskı, Dokümenta IX, 

Fridericianum Müzesi Kassel, 1992. 

Peter Kogler’in en dikkat çekici projelerinden biri, 
1992’de documenta IX kapsamında Kassel’deki 
Fridericianum’un giriş salonuna yerleştirdiği eseridir (Görsel 1). 
Sanatçı, Bruce Nauman’ın videosunun sergilendiği bu alana, 
serigrafi tekniğiyle üretilmiş ve tüm yüzeyi kaplayan bir karınca 
desenli duvar kâğıdı uygulamıştır (Chougnet, 2007). Bu 
yerleştirme yalnızca görsel değil, aynı zamanda bedensel yönelim 
üzerinde etkili olan bir mekânsal deneyim sunar. Karınca figürü 
burada mekânın sınırlarını silikleştirir ve yüzeyi ikinci bir deri 
gibi sarar. İzleyici, mimarinin yönlendiriciliğini kaybeder ve 
görsel yoğunluğun içinde yönsüzleşir. Bu durum, baskıresmin 
dijital çağda mekânsal bir organizmaya dönüşümünü de simgeler. 
Serigrafi tekniğiyle üretilen desen, figürün çoğaltılabilir 
olmasından kaynaklı karıncanın doğasına uygun biçimde yayılır. 
Tek bir karınca imgesinin baskıresim üzerindeki kullanımı, 
Kogler’in algoritmik düşünceyle biçimlenen üretim anlayışını 
yansıtır. Andy Warhol’un ‘İnek Duvar Kâğıdı’ adlı 
baskıresminde olduğu gibi, Kogler de yüzeyi baskı figürleriyle 
dönüştürür. Ancak Kogler’in karıncaları daha dinamik ve 
çevreleyicidir. Warhol’un ikonlaştırılmış figürlerinden de farklı 
olarak, Kogler’in karıncaları hareketli ve düzensizdir. Bu 

Plastik Sanatlar

309



bağlamda, karınca figürü estetik bir öğe olmanın ötesinde, algısal 
ve yönlendirici bir unsur hâline gelir. Figür ile yüzey arasındaki 
sınır ortadan kalkar ve izleyici eserin bir parçası hâline gelir. 
Böylece iki boyutlu baskı, mekânın tüm derinliğine yayılmış bir 
görsel dile evrilir. Karıncaların tekrar eden düzeni, serigrafi 
tekniğinin çoğaltmaya dayalı yapısıyla örtüşür ve mekân içinde 
örgütlenme biçimlerine dair alegorik bir yorum sunar. 

 

Görsel 2. Peter Kogler’in Franz West ve Marcus Geiger ile 16. 
Uluslararası Lozan Bienali, için gerçekleştirdiği ortak yerleştirme, 

1995. 

Peter Kogler’in, Franz West ve Marcus Geiger ile 1995 
yılında 16. Uluslararası Lozan Bienali için gerçekleştirdiği 
yerleştirme, karınca imgesinin baskıresim aracılığıyla nasıl 
disiplinler arası bir mekânsal dile dönüştüğünü gösteren çarpıcı 
bir örnektir (Görsel 2). Bu enstalasyonda kullanılan jakarlı 
dokuma kumaşlar, karınca figürlerini hem paravan yüzeylere hem 
de mobilya döşemelerine taşıyarak baskıresmi geleneksel 
sınırlarının dışına çıkarır. Kogler, baskıresmi sadece görsel bir 
üretim değil, aynı zamanda mekânsal ve nesnel bir öğe olarak 
yeniden kurgular. Karınca figürü bu bağlamda resimsel olduğu 
kadar mimari bir unsur hâline gelir. Karınca imgesinin tekstil 
yüzeye aktarımı hem tekrarın vurgusunu güçlendirir hem de 
figürün modüler doğasını mekâna entegre eder. Bu durum, sanat 

Plastik Sanatlar

310



ile tasarım arasındaki sınırların silikleştirildiği bir üretim 
anlayışını ortaya koyar. Barak’a göre perde, “hem gizleyen hem 
ayıran bir unsur” olarak mekânda heykel ile tablo arasında bir 
geçiş işlevi görür ve kıvrımları hacimsel bir algı yaratır (Barak, 
2000, s. 16). Kogler’in kullandığı karınca motifleri, sadece yüzeyi 
dolduran figürler değil, aynı zamanda mekânı saran ve 
yapılandıran bir ağ gibi davranır. Bu yoğun tekrar, görsel ritmi 
artırırken aynı zamanda mekânın sınırlarını yeniden tanımlar. 
Koltuk döşemelerinde kullanılan desenler, sanat ve tasarımın 
birbirine geçişli yapısını vurgular. Bu yerleştirmeyle birlikte, 
baskıresmin uygulama alanları gündelik nesnelere kadar 
genişletilmiştir. Görsel dil, mobilya gibi işlevsel nesneler 
aracılığıyla izleyicinin bedenine ve yaşam alanına temas eder. 
Karınca figürü burada yalnızca estetik değil, toplumsal 
organizasyon ve iletişim sistemlerinin de metaforu olarak işlev 
görürken Kogler’in çoklu malzeme kullanımı, baskı yüzeyini 
disiplinler ötesi bir platform hâline getirir. Dolayısıyla karınca 
imgesi üzerinden bu yerleştirme baskıresmi yalnızca görsel bir 
ifade olarak değil, aynı zamanda yaşanan mekânın ayrılmaz bir 
parçası hâline getirir.  

 

Görsel 3. Peter Kogler, “İsimsiz”, dijital baskı, CAN Sanat 
merkezi, İsviçre, 2002. 

Plastik Sanatlar

311



Peter Kogler’in 2002 yılında İsviçre’deki CAN Sanat 
Merkezi’nde gerçekleştirdiği kırmızı zemin üzerine dijital baskı 
yerleştirmesi, sanatçının karınca figürüne yüklediği estetik ve 
kavramsal anlamları etkileyici biçimde yansıtır (Görsel 3). 
Yerleştirmedeki karınca figürleri yalnızca süsleme unsuru değil, 
mekânın yapısal algısını dönüştüren öğelerdir. Dijital baskı 
tekniğiyle üretilen yüzey, mekânı yeniden organize eden bir 
sistem gibi işler. Kırmızı ve siyah renk kontrastı, karıncaların 
hareket hissini artırarak izleyici üzerinde yoğun bir algısal etki 
yaratır. Kogler’in tekrar ve sistematik düzen anlayışı, yüzeyde 
dijital bir halüsinasyon etkisi yaratır. Bu etkide mekânı adeta bir 
simülasyon alanına dönüştürür. Sanatçı, karınca figürünü dijital 
bir algoritma gibi işleyerek mekânı içeriden yapılandırır. Bu 
durum, figürlerin zeminde kalmayıp mekânın genel yapısına etki 
eden bir sistem hâline gelmesini sağlar. Böylece yüzey yalnızca 
görsel değil kavramsal bir yoğunluk da kazanırken karınca, 
doğaya ait bir figür olmanın yanı sıra dijital çağın tekrar ve ağ 
temelli sistemlerinin simgesi olarak öne çıkar. 

 

Görsel 4. Peter Kogler, “İsimsiz”, dijital baskı, Kunstverein 
Hannover, 2004. 

Peter Kogler’in Hannover’de gerçekleştirdiği dijital baskı, 
mekânsal algıyı dönüştürme potansiyelini etkileyici biçimde 
ortaya koyar (Görsel 4). Tüm yüzeyi kaplayan karınca imgesi, 

Plastik Sanatlar

312



yalnızca estetik bir yüzey değil, aynı zamanda mekânın psikolojik 
düzenleyicisi olarak işlev kazanır. Yeşil tonlardaki 
ışıklandırmayla senkronize çalışan bu imgeler, dijital baskı 
yoluyla üretildiği hâliyle geleneksel baskıresmin sınırlarını 
aşarak mekânla bütünleşir. Işıkla birlikte değişen görünürlük, 
imgeyi sabit değil, devinimsel bir öğe hâline getirir. Kogler bu 
tercihiyle, baskıresmin yalnızca iki boyutlu bir çoğaltma tekniği 
olmadığını; aynı zamanda zamansal ve algısal bir araç 
olabileceğini gösterir. Tekrarlayan karınca motifleri, izleyicinin 
görüş alanında ritmik bir dalgalanma etkisi yaratır. Bu etki, 
mekânın sabit yapısını bozar ve her hareketle yeniden biçimlenen 
bir yüzey algısı oluşturur. Bu yönüyle eser, baskıresmin dijital 
çağdaki dönüşümüne dair güçlü bir temsil oluşturur 
(Plankensteiner, 2012, s. 34). Karınca figürü, dijital baskıyla 
birleşerek mekâna işlemiş bir algoritma gibi davranır. Renk, ışık 
ve desenin birleşimi, izleyicide hem zihinsel hem de bedensel bir 
sarsıntı etkisi yaratır. Bu durum, karınca imgesinin baskıresim 
bağlamındaki anlamını tekrar ve desen sürekliliğinin yanı sıra 
deneyimsel boyutu temelinde ele almayı gerekli kılar. 

 

Görsel 5. Peter Kogler, tekstil üzeri dijital baskı, 97x210x3 cm, 
Art Basel, Miami sahili, 2004.  

Peter Kogler’in 2004 yılında Art Basel Miami’de sunduğu 
dijital baskı enstalasyonu, karınca figürünü zihinsel ve toplumsal 
ağların metaforu olarak kullandığı eseridir (Görsel 5). Bez 

Plastik Sanatlar

313



üzerine uygulanan bu yerleştirme, izleyiciyi dar bir koridordan 
geçmeye zorlayarak bedensel deneyimi öne çıkarır. Koridorun iki 
yanındaki yüzeyler, kırmızı ve siyah tonlarda üst üste bindirilmiş 
karınca ve beyin desenleriyle kaplanmıştır. Karınca figürleri ile 
beyin kıvrımları arasında kurulan paralellik, sinirsel iletişim 
ağlarını çağrıştırır. Işıklandırmanın nötr tutulması ise tüm 
dikkatin yüzeydeki desenlere yönelmesini sağlar. Dijital baskının 
sunduğu olanaklarla da karınca imgesi, yüzeyin ötesine geçerek 
mekânın tamamını sarmalar. Görsel içerik, sadece izlenen bir 
unsur değil, izleyiciyi çevreleyen bir atmosfer hâline gelir. 
Karıncaların geçit boyunca çoğalması, süreklilik ve döngüsellik 
duygusu yaratır. Beyin ve karınca motiflerinin aynı düzlemde 
buluşması, bireysel düşünce ile kolektif yapı arasında bir bağ 
kurar. Bu bağlamda eser, dijital çağın bilgi akışını ve insanın bu 
akışla olan ilişkisini mekânsal bir deneyime dönüştürür.  

 

Görsel 6. Peter Kogler, İsimsiz, dijital baskı, Openairs, Liege, 
2012. 

Peter Kogler’in 2012 yılında Liège’de gerçekleştirdiği 
“İsimsiz” adlı dijital baskı enstalasyonu, baskıresim ile kamusal 
mekân arasında özgün bir bağ kurar (Görsel 6). Sanatçı, tarihsel 
bir avlunun zeminine şeffaf folyo üzerine dijital olarak basılmış 
dev karınca desenleri yerleştirerek doğrudan izleyiciyle temas 
kurar. Bu açık hava yerleştirmesi, Kogler’in mimariye 
bütünleşmiş sanat yaklaşımını kamusal alana taşır. Ölçek olarak 
büyütülmüş karıncalar, zemini sıradan bir yüzey olmaktan çıkarır 

Plastik Sanatlar

314



ve mekânsal deneyimi dönüştüren bir organizmaya dönüştürür. 
Tarihsel mimarinin simetrisi ile karıncaların organik hareket 
izlenimi arasında kurulan karşıtlık, geçmiş ve şimdi arasında 
görsel bir etkileşim oluşturur. Bu hareket izlenimi, mekânda 
dinamik bir akış hissi yaratır. Yüzeydeki baskı, yalnızca zemine 
ait bir dekor değil, izleyicinin algısını yönlendiren aktif bir unsura 
dönüşür. Kogler’in şeffaf folyo kullanımı, karınca imgesinin 
yüzeyde hafifçe yüzer gibi görünmesini sağlar ve görselin maddi 
etkisini azaltır. İzleyici de baskıresim üzerinde yürüyerek sanatın 
doğrudan bir parçası hâline gelir. Sanatçı bu yerleştirme 
aracılığıyla baskı sanatını gündelik yaşama entegre ederken hem 
erişilebilirliği artıran hem de katılımcı bir deneyim öneren bir 
yaklaşım geliştirir. 

 
Görsel 7. Peter Kogler, Kurulum Görünümü, Kunsthaus Graz, 

2024. 

Peter Kogler’in Kunsthaus Graz’da gerçekleştirdiği 
yerleştirme, yürüyen merdiven duvarlarını ve tavanını kaplayan 
karınca figürleriyle izleyiciyi tamamen çevreleyen bir mekân 

Plastik Sanatlar

315



deneyimi sunar (Görsel 7). Gündelik bir taşıma aracı olan 
yürüyen merdivenin yüzeyine dijital baskı uygulamak, izleyiciyi 
beklenmedik bir sanatsal atmosferle karşı karşıya bırakır. Karınca 
motifleri, duvarlar ve tavan boyunca kesintisiz bir akışla 
ilerleyerek mekânın perspektifini bozar. Figürlerin aşağıya doğru 
yönelimi, merdivenin hareket yönüyle uyumlu çalışarak bedensel 
hareket hissini artırır. Siyah baskıların iç mekânın 
aydınlatmasıyla kurduğu kontrast, algısal bir gerilim üretir. 
Figürlerin abartılı büyüklüğü, onları hem tehditkâr hem de soyut 
bir görsel unsura dönüştürür. Sanatçı, bu yolla mikroskobik bir 
varlığı mimari ölçekte yeniden yorumlarken figür ve mimari yapı 
arasındaki sınırı silerek sanat ile yapı elemanları arasında yeni bir 
geçiş alanı oluşturur. Lineer bir strüktüre sahip olan yürüyen 
merdiven, figürlerin ritmik dizilimi aracılığıyla hem yönlendirme 
hem de yönsüzlük hissini eşzamanlı olarak üretir. Bu mekânda 
hareket eden izleyici, desenlerle senkronize bir akış 
deneyimlemenin yanı sıra, algısal düzlemde yön duygusunu 
yitirme riskiyle karşı karşıya kalır. 

 

Görsel 8. Peter Kogler, Alucore üzerine dijital baskı, 97x210x3 
cm, 2025. 

Plastik Sanatlar

316



Peter Kogler’in Sevil Dolmacı Galerisi’ndeki 
yerleştirmesi, dijital estetik ile tarihî mimari arasında dikkat 
çekici bir karşıtlık kurar (Görsel 8). Barok süslemelere sahip 
tavan ve klasik iç mekân, sanatçının hiper gerçekçi karınca 
figürüyle çarpıcı bir etkileşim oluşturur. Alucore yüzeye 
uygulanan dijital baskı, metalik parlaklığı sayesinde üç boyutlu 
bir yanılsama etkisi yaratır. Yerleştirmenin merkezine 
konumlanan mor renkli karınca figürü, optik odak noktası olarak 
izleyicinin dikkatini üzerine çeker. Arka plandaki radyal çizgiler, 
figürü çevreleyerek hem yönlendirme hem de titreşim hissi 
sağlar. Bu çizgiler, izleyiciyi kompozisyonun merkezine doğru 
yönlendiren dinamik bir yapı oluşturur. Işığın yüzeyde yansıması, 
eserin sınırlarını aşarak çevresel bir etkiye dönüşür. Böylece 
baskı, iki boyutlu olmaktan çıkarak mekânın tamamına yayılan 
bir deneyime dönüşür. Hiper-gerçekçi karınca figürü, yalnızca 
doğal bir varlık değil; teknolojik simülasyonun bir temsili olarak 
kurgulanır. Figür, bireysel varoluş ile kolektif düzen arasındaki 
sınırları sembolik olarak yansıtır. Eser, izleyiciyle doğrudan bir 
etkileşim kurarak görsel teması bedensel bir farkındalığa taşır. 
Kogler bu yerleştirmede, baskıresmi klasik resim yüzeyinin 
dışına taşıyarak mekâna yayılan bir enstalasyon diline 
dönüştürür. Tarihî bir mekânda dijital bir yüzey kullanımı, 
zamanlar arası bir karşılaşma ve gerilim yaratır. Figürün 
merkezdeki konumu ile çizgilerin hareketi arasındaki denge 
eserin kompozisyon etkisini güçlendirir. Bu yerleştirme, karınca 
motifinin sadece görsel değil, kavramsal bir öğe olarak nasıl 
kullanıldığını gösteren rafine bir örnektir. 

 

3. SONUÇ 

Peter Kogler’in sanatsal pratiği, karınca figürü etrafında 
şekillenen görsel stratejiler, mekânsal müdahaleler ve dijital baskı 
uygulamaları yoluyla çağdaş sanatın hem biçimsel hem de 

Plastik Sanatlar

317



kavramsal sınırlarını sorgulamaktadır. Bu araştırma kapsamında 
ulaşılan bulgular, sanatçının karınca motifini yalnızca estetik bir 
unsur olarak değil; sistem, tekrar, yönsüzlük, kolektiflik ve 
algoritmik yapı gibi çağdaş kavramsal meselelerin bir temsili 
olarak ele aldığını ortaya koymuştur. Kogler’in sanatında karınca, 
sıradan bir böcek formundan çıkarak bir organizmanın, bir 
yapının ya da bir ağın metaforuna dönüşmektedir. 

Sanatçının bu imgesel yolculuğu, 1980’li yılların başında 
rastlantısal biçimde bir gazete sayfasında hareket eden karıncayı 
Super 8 filmle kaydetmesiyle başlamış; zaman içinde dijital 
üretim tekniklerinin gelişmesiyle birlikte çok yönlü bir anlatıya 
evrilmiştir. Kogler’in serigrafi ve dijital baskı teknikleriyle 
geliştirdiği üretim dili, karınca figürünü çoğaltılabilir bir desen 
hâline getirmiştir. Bu yaklaşım, sanatçının Pop Art’tan ve 
Kavramsal Sanat’tan beslenen yönünü görünür kılar. Warhol’un 
tekrara dayalı raster mantığı ile LeWitt’in sistematik üretim 
anlayışı, Kogler’in görsel diline temel oluşturan iki önemli 
referans noktasını temsil eder. Ancak Kogler’i bu iki isimden 
ayıran temel fark, mekâna doğrudan müdahale etmesi ve mekânı 
da üretimin bir bileşeni olarak kullanmasıdır. 

Bu bağlamda analiz edilen çeşitli sergiler Documenta IX, 
Lausanne Bienali, CAN Sanat Merkezi, Kunstverein Hannover, 
Art Basel Miami, ING Art Center, Openairs Liège, İstanbul 
Bienali paralel etkinliği ve Kunsthaus Graz sanatçının karınca 
figürünü her defasında yeni bir bağlamda yeniden kurguladığını 
göstermektedir. Karınca, burada yalnızca bir ikon değil; aynı 
zamanda Kogler’in üretim mantığını tanımlayan bir işleyiş 
biçimidir. Optik örüntülerle desteklenen tekrar eden karınca 
dizilimleri, izleyicide yön kaybı hissi yaratırken aynı zamanda 
mimari mekânın sınırlarını bulanıklaştırır. Yüzey, Kogler’in 
dijital müdahalesiyle akışkan, geçişli ve kıvrımlı bir yapıya 
dönüşür. Bu durum, dijital estetiğin sadece teknik bir araç değil, 
mekânsal düşünmenin bir yöntemi olarak sanatçının pratiğine 

Plastik Sanatlar

318



nasıl dâhil olduğunu göstermektedir. Bununla birlikte, Kogler’in 
baskıresimle kurduğu ilişki, teknik boyutu aşarak kavramsal bir 
düzleme taşınır. Sanatçı, geleneksel baskıresmin sınırlarını 
zorlayarak bu yöntemi yalnızca yüzeye uygulanan bir işlem değil, 
mekânla etkileşen bir anlatı biçimi olarak yeniden tanımlar. 
Dijital baskılar sayesinde duvar, zemin ve tavan yüzeylerinde 
gerçekleştirilen görsel müdahaleler, eseri iki boyutlu yüzeyden 
çıkararak üç boyutlu deneyim alanına taşır. Karıncaların yönsüz 
ama organize hareketi, dijital çağın veri akışları, algoritmalar ve 
ağ yapılarıyla doğrudan örtüşmektedir. Bu yönüyle Kogler’in 
eserleri yalnızca doğaya değil, aynı zamanda dijital kültüre de 
referans verir. 

İzleyicinin bu yüzeyler karşısında yaşadığı yön kaybı, 
karınca deseninin hipnotik tekrarı ve yoğunluğu ile birleştiğinde 
sergi mekânı deneyimsel bir alana dönüşür. Mekân artık yalnızca 
bir arka plan değil, sanatın kurucu bir öğesi olur. Böylelikle 
Kogler’in işleri, izleyiciyi içine çeken, bedensel ve algısal 
sınırları zorlayan bir yerleştirme pratiği sunar. Ayrıca sanatçının 
işlerinde karınca figürünün çok yönlü okunabilirliği de dikkat 
çekicidir. Karınca kimi zaman organize bir sistemin ideal formu 
olarak yorumlanırken, kimi zaman da tehditkâr, kaotik ve rahatsız 
edici bir yapı olarak algılanabilir. Dolayısıyla Kogler’in her yeni 
mekânsal kurgu ile figüre farklı bir bağlam yüklemesini mümkün 
kılar. İzleyici, her yeni yerleştirmede farklı bir deneyim ve anlam 
üretir. 

Sonuç olarak, Peter Kogler’in karınca figürüne dayalı 
dijital baskı yerleştirmeleri, yalnızca görsel bir tekrar değil; 
çağdaş sanatın üretim, algı ve mekân ile kurduğu ilişkileri 
derinlemesine sorgulayan işlerdir. Sanatçının sistematik üretim 
yaklaşımı, dijital estetikle birleşerek günümüz sanatının 
kavramsal çerçevesine güçlü bir katkı sunar. Karınca figürü bu 
bağlamda hem mekânsal algıyı dönüştüren hem de dijital çağın 
kolektiflik, kontrol ve kaos gibi meselelerine işaret eden dinamik 

Plastik Sanatlar

319



bir simgeye dönüşmektedir. Kogler’in bütüncül yaklaşımı, onu 
sadece çağdaş sanatın değil, dijital kültürün de önemli bir 
yorumcusu ve dönüştürücüsü olarak konumlandırmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Plastik Sanatlar

320



KAYNAKÇA 

Albayrak, A. (2015). Dijital sanatı anlamak: Miguel Chevalier, 
Peter Kogler ve NOHlab’ın işleri üzerinden bir 
değerlendirme. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Bodrum 
Güzel Sanatlar Fakültesi Uluslararası Sanat Sempozyumu 
“Sanat, Gerçeklik ve Paradoks, 21. Uluslararası Sanat 
Sempozyumu”, Muğla: Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, 
19–29. 

Barak, A. (2000). Peter Kogler – Daedalus in the labyrinth of the 
20th century. In E. Köb & Kunsthaus Bregenz (Ed.), Peter 
Kogler (11–20). Kunsthaus Bregenz. 

Berg, S. (2004). Between disembodiment and embodiment. 
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/between-
disembodiment-and-embodiment/ 

Fuchs, R. (2008). Verkettungen. Retrieved from 
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/19/verkettung
en/Gappmayr, G. (2023). Peter Kogler – Ikonen der 
Vernetzung. Galerie Widauer. Retrieved from 
https://galeriewidauer.com/pk-exh-2023 

Grimmer, V., & Podrecca, B. (2014, June 23). Unique poetics – 
Diverse signs. Oris Magazine, (89), 213–229. 

Köb, E. (2000). Memorable afterimages in a maze of signs. 
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/edelbert-
koeb-memorable-afterimages-in-a-maze-of-signs/ 

Plankensteiner, A. (2012). Peter Kogler: Construction of 
spatiality as deconstruction of space (Unpublished 
master’s thesis). University of Vienna. 

Prinzhorn, M. (2000). Structure and ornament, symbol and 
chance. In Kunsthaus Bregenz (Ed.), Peter Kogler (169–
174). König  

Plastik Sanatlar

321

https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/between-disembodiment-and-embodiment/
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/between-disembodiment-and-embodiment/
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/19/verkettungen/
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/19/verkettungen/
https://galeriewidauer.com/pk-exh-2023
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/edelbert-koeb-memorable-afterimages-in-a-maze-of-signs/
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/edelbert-koeb-memorable-afterimages-in-a-maze-of-signs/


https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/structure-
and-ornament-symbol-and-chance/ 

Rhomberg, K. (2008). Peter Kogler im Gespräch mit Kathrin 
Rhomberg. In E. Köb & Museum Moderner Kunst 
Stiftung Ludwig Wien (Ed.), Peter Kogler (Aust. Kat.), 
MUMOK, Wien, 31.10.2008–25.01.2009 (61–75). 

Sağlam, F. (2020). Peter Kogler'ın dijital mekânları. Sanat ve 
Tasarım Dergisi, 10(1), 52–67. 
https://doi.org/10.20488/sanattasarim.830550 

Stadler, E. M. (2007). Peter Kogler. Retrieved from 
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/peter-
kogler-eva-maria-stadler/Winkelhofer, G. (2010). 
İstanbul’un ritmi [PDF]. Akbank Sanat. 
https://www.akbanksanat.com/content/file/54.i%CC%87
stanbul%E2%80%99unritmi.pdf 

Wilkinson, K. (2021). Semboller ve işaretler: Kökenleri ve 
anlamlarıyla (Çev. S. Toksoy). Alfa Yayıncılık. 

Wye, D., & Weitman, W. (2006). Peter Kogler: Untitled, 1992. 
The Museum of Modern Art. Retrieved from 
https://www.moma.org/audio/playlist/229/2940 

 

Plastik Sanatlar

322

https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/structure-and-ornament-symbol-and-chance/
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/structure-and-ornament-symbol-and-chance/
https://doi.org/10.20488/sanattasarim.830550
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/peter-kogler-eva-maria-stadler/
https://www.kogler.net/wordpress/2020/06/21/peter-kogler-eva-maria-stadler/
https://www.akbanksanat.com/content/file/54.i%CC%87stanbul%E2%80%99unritmi.pdf
https://www.akbanksanat.com/content/file/54.i%CC%87stanbul%E2%80%99unritmi.pdf
https://www.moma.org/audio/playlist/229/2940


TÜRKİYE VE DÜNYADA 

PLASTİK SANATLAR

YAZ Yayınları
M.İhtisas OSB Mah. 4A Cad. No:3/3

İscehisar / AFYONKARAHİSAR
Tel : (0 531) 880 92 99

yazyayinlari@gmail.com • www.yazyayinlari.com

yaz
yayınları


	13.pdf
	Wye, D. (2004). Artists And Prints: Masterworks From The Museum Of Modern Art. New York: The Museum Of Modern Art.

	7.pdf
	3.2.  Daido Moriyama
	Charles Baudelaire
	KAYNAKÇA
	Görsel Kaynak Notları


	3.pdf
	2. NESNENİN ESTETİKTEN KAVRAMA EVRİMİ
	Sanat tarihinde nesnenin konumu, temsil ve yeniden üretim ekseninde şekillenen bir estetik anlayışa dayanmıştır. Rönesans döneminde natürmort türünde karşımıza çıkan nesneler; ışık, perspektif ve kompozisyon ilkeleri çerçevesinde, gerçekliğin sadık bi...
	3. DÖNÜŞÜM ESTETİĞİ: KAVRAMSAL TEMELLER VE NESNENİN KAVRAMSAL ALANI
	5. İZLEYİCİ, BAĞLAM VE ANLAM ÜÇGENİ: ETKİLEŞİM, ALGI VE YORUM
	6. SONUÇ

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3

	13.pdf
	Wye, D. (2004). Artists And Prints: Masterworks From The Museum Of Modern Art. New York: The Museum Of Modern Art.

	KAPAK.pdf
	Slayt Numarası 1
	Slayt Numarası 2
	Slayt Numarası 3




