
                                                            A Daily Bread                                                           בייה 

날짜: 5786 년, 10 월 25 일 (2026 년 1 월 14 일) 

토라 몫: Va’era (나타나다) 

주제: 이름에서 왕국으로 

 

이번 주 토라 포션은 출애굽 이야기에서 가장 어려운 질문 중 하나를 제기합니다: 왜 바로가 엘로힘께서 

자신을 계시하신 후에도 저항하는가? 즉각적인 자유 대신, 이야기는 갈등이 점점 커지는 과정을 보여줍니다. 

이 패턴은 에스겔의 미츠라임(애굽)에 대한 예언들과 누가복음 11 장에서의 예슈아의 가르침에서도 

이어집니다. 저항을 구속의 실패로 보는 대신, 이 텍스트들은 저항을 엘로힘께서 거짓된 권력을 드러내는 

과정의 일부로 다룹니다. 랍비들은 판단, 지연, 그리고 저항이 어떻게 함께 작용하여 진리를 드러내고 신적 

권위를 확립하는지 설명하는 데 도움을 줍니다. 

 

우리 포션은 엘로힘의 이름과 갈등의 시작으로 시작합니다. 2-3 절에서 하셈은 모세에게 자신이 

YHWH(여호와)임을 알려 주시며, 족장들이 온전히 경험하지 못한 이름이라고 말씀하십니다. 라시는 족장들은 

약속을 받았으나, 이스라엘은 그 약속이 성취되는 것을 보게 될 것이라고 설명합니다(3 절). 변화는 엘로힘의 

본성에 있는 것이 아니라, 엘로힘께서 역사 속에서 어떻게 행동하시는지에 있습니다. 조하르(Zohar II:25b-

26a)는 신적 이름들이 하셈께서 세상과 관계하시는 다양한 방식을 나타낸다고 덧붙입니다. 간단히 말해, 

YHWH 는 먼 약속이 아닌 능동적인 개입을 나타냅니다. 이러한 신적 개입은 인간의 통제에 기반한 체계에 

도전을 제기합니다. 이 때문에 갈등은 줄어들지 않고 오히려 증가합니다. 바로의 저항은 하셈께서 그를 

강제로 반역하게 만드신 결과가 아닙니다. 탈무드(Yoma 38b)는 사람들이 자신이 선택한 길로 인도된다고 

가르칩니다. 바로는 반복적으로 거절을 선택하였고, 하셈은 그 선택이 굳어지도록 허락하셨습니다. 

 

따라서 재앙들(7-9 장)은 복수가 아니라 드러냄(exposure)입니다. 재앙들은 흔히 복수의 행위로 오해됩니다. 

미드라쉬 전통은 각 재앙이 미츠라임이 권력이나 안보를 위해 의지했던 것을 겨냥했다고 설명합니다. 예를 

들어 나일강은 애굽의 경제와 종교의 기초였습니다. 나일강이 피로 변하자, 자급자족이라는 그들의 주장은 

무너집니다. 이후 재앙들은 건강, 식량, 안전에 영향을 주지만, 한 번에 모두 닥치지는 않습니다. 조하르는 

이것을 정화(clarification)의 과정으로 묘사합니다. 모든 것을 파괴하는 대신, 하셈은 거짓된 것을 단계적으로 

드러내십니다. 특히 출애굽기 9 장은 우박을 내리시기 전에 미츠라임에게 미리 경고하신다는 점에서 

중요합니다. 일부 미츠라임 사람들은 듣고 가축을 보호했으나, 다른 이들은 경고를 무시했습니다. 이는 

판단에도 선택이 포함되어 있음을 보여줍니다. 탈무드에 따르면, 이러한 판단은 단순히 벌하는 것이 아니라 

가르치기 위한 것입니다. 

 

 

 

 



                                                            A Daily Bread                                                           בייה 

 

쇼모트 랍바(Shemot Rabbah 9-10)에서 에스겔은 출애굽 패턴을 다른 민족들에게 적용합니다. 두로의 

통치자는 자신이 신이라고 주장하고, 바로는 나일강의 소유권을 주장합니다. 둘 다 자신의 권력이 자신에게서 

나온다고 믿는 지도자들을 대표합니다. 랍비들은 통치자들이 절대 권력을 주장할 때, 생명의 근원으로부터 

스스로를 단절하게 된다고 설명합니다. 결과적으로 그들이 의지하던 체계 자체가 무너집니다. 출애굽기와 

마찬가지로 에스겔은 판단이 시간에 걸쳐 펼쳐지며, 영원한 파괴가 아닌 회복으로 이끈다고 보여줍니다. 

 

누가복음 11:14–22 에서 예슈아 하마시아는 악이 타협으로 패배할 수 없다고 설명하십니다. 그분은 강한 

사람을 더 강한 자가 이겨야 한다고 비유하십니다. 이는 바로가 설득될 수 없고 권력에서 제거되어야만 했던 

출애굽 이야기를 반영합니다. 미드라쉬는 바로를 인간의 지배 욕구를 대규모로 확대해 놓은 존재로 

비교합니다. 해방은 거짓된 권위를 올바른 권위로 대체하는 것을 요구합니다. 성경적 사고에서 이것은 

“하늘의 왕권(Kingship of Heaven)”을 받아들이는 것으로 묘사됩니다. 

 

결론적으로, 셰모트, 에스겔, 누가복음에 걸쳐 판단은 분명한 목적을 가집니다. 거짓된 권력을 드러내고, 

진리가 더욱 분명해지면서 책임을 증대시키며, 진정한 자유의 길을 준비합니다. 마음이 완악해지는 것은 

인간의 책임을 제거하지 않으며, 오히려 그 책임을 확인시켜 줍니다. 이 텍스트들에서 자유는 단순히 

고통으로부터의 도피가 아닙니다. 그것은 YHWH 의 권위 — 인간의 삶과 사회 위에 올바른 권위 — 를 

회복하는 것입니다. 

 

샬롬. 

 


