


\%\
N

Bienvenido a este camino de formacion.

Esta boleta es una guia de acercamiento a los principios
representados en la bandera de Corea.

El giro levdgiro, la complementariedad de los elementos, la
omisidn, eleccidn e inversion de los trigramas, no son
disposiciones dictadas por el azar, sino expresiones de un
equilibrio dindmico que se encarna en cada entrenamiento de
Taekwondo. Su trasfondo remite a una cosmovision mds amplia
—la del Tianxia, “Todo bajo el cielo”"— que, en el contexto
coreano, encontré resonancias propias dentro de su tradicion
espiritual y filoséfica.

Cada sello que aparece en esta boleta representa uno de los 5
Principios filoséficos que sostienen este arte marcial. Cuando tu
profesor selle alguno de ellos, estard reconociendo no solo tu
conducta, sino tfambién tu compromiso en la integracion viva de
es0s principios.

Con el tiempo, estos sellos formardn un mapa visible de tu
proceso. Descubrirds asi que el Taekwondo no es Unicamente
técnica, sino también cardcter, disciplina y armonia interior.

Que cada sello obtenido
sea un paso consciente
en tu formacion.



REGLAMENTO DEL DOYANG







Datos personales.

Fecha:

Nombre(S): ...

Apellido Paterno: ...

Apellido Materno: ...

Nombre del presidente de la Asociacion:..........................

Nombre del Sabonim:.........

Nombre del Doyang: ...

(CTqUToTo HOrario: ...

Fecha de inicio en el TaekwWonNdO: ..o,

En caso de pérdida
contactar al nimero:




Principios fundamentales
del Taekwondo:

Cortesia (Ye Ui): Tratar a los demas con resp
consideracion, tanto en la practica como en |
diaria, reconociendo el valor de cada persona. .

Integridad (Yom Chi): Distinguir |
incorrecto, mantener la honestida
un sélido cédigo ético en todas la

Perseverancia (In Nae): No rendirse ante los obstaculos,
fijarse metas y trabajar constantemente para alcanzarlas,
superando dificultades con esfuerzo continuo.

Autocontrol (Guk Gi): Dominar las
pensamientos y acciones, mantenie
pureza mental y fisica, especialmen
estresantes.

Espiritu Indomable (Baekjul Boolgool): Enfrent
injusticia y los problemas con valentia y sin temor,
manteniendo la firmeza y el coraje.




Los Richos

Los kichos son secuencias de movimientos de defensa y ataque
que recrean los principios del Yiny el Yang. No son simples
ejercicios bdsicos, sino prdcticas fundamentales con el objeto
de aprender la correcta integracién de los opuestos; tensién y
relajacién, avance y retroceso, inhalacién y exhalacién, etc.

Cielo - =~ =
"w o
Nivel s it
Intermedio -
: -~y
Tierra — - ~

El término Gong tiene su origen en el ideograma Chino (T.) que
significa “trabajo”, "obra” o “"construccion”. Su forma grdfica
muestra una linea superior y una inferior unidas por un trazo
vertical, lo que tradicionalmente se interpreta como la union
entre Cielo y Tierra a través de un eje central (el practicante
que integra ambos planos).

Asi, practicar una forma no es solo encadenar técnicas, sino
realizar un "Gong": un trabajo de articulacién entre ideay
accioén, entre lo interno y lo externo, donde cada movimiento
encarna la armonia dindmica del Yin y el Yang.




Ponle un
ALTOal B

= ASESINAR

= MUTILAR

= VIOLAR

= AMENAZAS DE MUERTE

= AISLAR

= CACHETEAR

= JALONEAR

= GOLPEAR JUGANDO

= CARICIAS INCOMODAS

= MANOSEAR

= DESTRUIR OBJETOS PERSONALES
= PROHIBIR

= MANIPULAR

= INTIMIDAR

= HUMILLAR EN PUBLICO
= DESCALIFICAR

= OFENDER

= CULPABILIZAR
= IGNORAR

= CELAR

= CHANTAJEAR

= MENTIR

= BROMAS HIRIENTES
= EMPUJAR

Ascenso de yin

Incremento de la decadencia

WLl A &



El Cielo Anterior (Luo Shu)

e%e
OQO

El mitico Fuxi, organizé los ocho trigramas segun el orden
del “Cielo Anterior" ("Xiantian"), también conocido como el
"diagrama del Luo Shu". Esta disposicion simboliza "el
estado ideal y armonico del universo antes de la
manifestaciéon”, donde todas las fuerzas estan en equilibrio

simétrico.







Los trigramas tienen
3 niveles como procesos
de manifestacion

Nivel
del Cielo

3a Linea

Linea Superior
Lo patente

Es la culminacion.

Lo que ya se muestra.
Lo que aparece ante
el mundo.

Nivel del /N

hombre

2a Linea

Linea Intermedia
Lo latente consciente

Aqui el potencial
comienza a organizarse.
Todavia no es
plenamente visible,
pero ya hay direccion.

Nivel de
la Tierra

1a Linea

Linea Inferior
Lo latente material

Es la condicion de
posibilidad, lo que esta
ahi, pero aun no se
expresa plenamente.
Se mantiene oculto.




El uso de trigramas como reloj

aumento aumento




El uso de hexagramas como calendario

aumento
s == de yang
== § == ¢ ==
—— B 2 =
4’0 m w F— fo)
Y &
%, &

—_— R Solsticio & ==
e de Invierno —
OCTU 70
SN (&) —_——
= (903 S5 4 ==

E_“EN\BR E) ABRIL
e Solsticio —
\-- &° de Verano Y, T
S o)
v.
— o) T
aumento == 5 == 0 ==
de yin —
I

Solsticio
de Invierno

Solsticio
de Verano

Equinoccios




El origen de los trigramas

principio

principio

masculino femenino
| I N ] I N
] ] Il I N
Verano Primavera Otono Invierno

Bagua
(Cuando yin y yang se combinan en
tres niveles, surgen ocho trigramas)

e . 4
oo e e TR P RO o W Y ‘




TAEGUK ===

IL J‘ANG —
C|e|0 Padre

Linea superior: Representa el nivel exterior y manifiesto.
La integridad se vuelve visible: lo que se es por dentro se expresa sin
contradiccion en la accién. Se ha llegado al cielo sin perder el eje.

Linea intermedia: Representa el nivel de regulacién.
La intencién comienza a ordenarse y a sostenerse en decisiones y hdbitos.
Lo intferno empieza a fomar forma sin exponerse del todo.

P e =l

1 Junbi

Linea inferior: Representa el nivel interior y latente del proceso.
Es la intencidn aln no visible, la conviccién interna que todavia no se
expresa en actos. El impulso creador existe, pero permanece oculto.




Familia Imagen Cualidad Nombre

Padre cielo fuerte lo creativo

Décimo Kup - Noveno Kup
Keon (¥2)
El Cielo

Keon es la acumulacién de Yang.

Es lo intangible, el cielo, el espiritu de lo creador. Representa
la fuerza de la idea, la intencién pura, el impulso que adn no ha
descendido a la materia. Es expansion, principio activo.

Pero aunque Yin'y Yang siempre trabajan juntos, cuando Keon
permanece solo —sin el auxilio de la energia Yin— nada huevo
sucede.

La energia Yang aislada se queda en el mundo de las ideas fijas
y repetitivas. Se afirma a si misma sin transformarse. Produce
intensidad, pero no novedad.

Es siempre mds... pero de lo mismo.

Keon ensefia que el espiritu creador necesita encarnacion.
Sin contacto con lo receptivo, la creacion no se manifiesta.




= E
c
C b
O I
W L
>
o
© &
=
)
©
S —
v
&
O
) [ollo Iy B hio lce =& R im
V el1sa}10) pepubaju| eldDuUeIdNSSIdd  |0J3u0d0lNy o|qewiopul

n3Lids3







Hermana
menor

Linea superior: Representa la armonia visible.
El encuentro se manifiesta como gozo compartido, sin invasién ni exceso.

3 2

Linea intermedia: Representa la regulacién del intercambio.
La apertura se traduce en comunicacién medida, escucha y reconocimiento
del otro.

2 1 Junbi

Linea inferior: Representa la apertura interior al encuentro.
Existe una disposicién emocional y relacional todavia silenciosa, que no se
ha comunicado plenamente.




Familia Imagen Cualidad Nombre
3ra hija lago regocijante lo sereno
Noveno Kup - Octavo Kup
Tae (52)
El Lago

Tae representa el agotamiento del Yin.
La apertura se vuelve expresién y comunicacion.

Es intercambio, gozo, manifestacién externa.

Pero si la apertura no tiene centro interno, se vacia.
La expresién sin profundidad se dispersa, 0 Prepara

Tae indica que cuando el Yin se agota, el cic
un nuevo surgimiento de Yang.




= E

c

C

0 K

W LLl

o
o

© kb

hadll 2

)

i OOOOO
©

S —

o E

= I

O

© =Y Y B hid lcE EEEm

V eIS9}10) pepubaju| BIDURIDADSIDd  |0J3UOD0)INY d|qewopul

n3Lids3







TAEGUK ==

SAM JANG -—-

H
Fuego o,

Linea superior: Representa la claridad exteriorizada.
La accién ilumina y orienta a otros sin quemar ni consumir.

Linea intermedia: Representa la lucidez regulada.
La claridad se sostiene y guia la accién sin desbordarse ni imponerse.

Linea inferior: Representa la chispa interior de conciencia. Se intuye la
diferencia entre claridad y confusion, aunque ain no se actia plenamente.




il

t Fuego

2da hija  fuego luminoso  lo adherente

Octavo Kup - Séptimo Kup
Li (i)
El Fuego

Li es el Yin en el centro del Yang.

La claridad depende de un vacio interno.
La luz necesita espacio para brillar.

Es iluminacion, conciencia, comprensidn.

Pero si el centro se cierra, la luz se rigidiza.

Si el Yang domina sin apertura, la claridad se vuelve
imposicion.

Li muestra que la conciencia surge del equilibrio
dindmico.

La luz vive porque existe un espacio que la sostiene.




= E

c

c b

0 K

W LLl

o
(@]

© b

il 2

)

i OOOOO
©

S —

o E

2

O

© ol I¥B (nlTe! lce= EERiIm

V B1S93}40) pepubaju]  epURIdASSISd  [043U0d0INY d|qewopul

nuids3







Control de pagos.

=

Abgil

—

|

Octubre



www.memotaegu




	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10
	Página 11
	Página 12
	Página 13
	Página 14
	Página 15
	Página 16
	Página 17
	Página 18
	Página 19
	Página 20
	Página 21
	Página 22
	Página 23
	Página 24
	Página 25
	Página 26
	Página 27
	Página 28

