# ¡SI, JESÚS!

# Una Introducción A Las Doctrinas De la Gracia

Por:

Roger L. Smalling Maestro En Teología

### **Tabla De Materias**

|  | Introd | ucción | 1 |
|--|--------|--------|---|
|--|--------|--------|---|

Soberanía Absoluta Divina 5

Incapacidad Total Humana 18

Justificación Por La Fe 31

Elección Por Gracia 36

Sacrificio Eficaz 51

Unidad Espiritual Y Universal De Los Creyentes 66

Seguridad De Los Elegidos 73

Hilo De Oro 88

### Prefacio

¿Alguna vez te ha parecido peculiar como Dios, de vez en cuando, hace cosas en formas indirectas? Por ejemplo, toma la definición de "la gracia". Puesto que somos salvos por gracia, parece que hubiera sido práctico que Dios la definiera al principio mismo de la Biblia. E podría haber inspirado a algun profeta para escribir una definición al estilo de un diccionario, comenzando como "la gracia es definido como.....etc." Esto sería ir al grano, tal como a hombre moderno le agrada.

Sin embargo, eso no es lo que veemos al principio de las Escrituras, ¿verdad

En cambio, nos topamos con una serie de historias sobre gente imperfecta de quienes Dios se agradó por poco motivo aparente. Esto ayuda nuestro entendimiento un poco, pero el asunto permanece todavía ambiguo.

Luego, nos encontramos con una serie de negaciones. (La gracia no es "obras". La gracia no es merecida. La gracia es divina y no humana, etc.) Nos damos cuenta que nuestra investigación para definir la gracia está mejorando, pero definirla en una forma concluyente parece como tratar de agarrar humo.

Luego, notamos que los escritores bíblicos conectan la gracia con ciertas enseñanzas que ellos establecen como importantes. Rápidamente, estas doctrinas llegan a ser las claves que nos van a revelarnos la definición de la gracia.

Pero es cuando nos topamos con la ensenanza bíblica sobre la Cruz que todo el material previo toma sustancia. Nuestra neblina mental se disipa y la razón porque Dios defina la gracia de maneras indirectas se vuelve evidente.

Dios podría habernos dado una definición corta, pero esta se quedaría lastimosamente poco profundo. La ruta más larga resulta ser infinitamente más satisfactoria. Una definición breve nos ahorraría tiempo, pero el gasto del tiempo parece ser un asunto de poca prioridad para Dios. Otros asuntos, tales como un trabajo bien hecho se muestran más importante a Padre.....especialmente cuando este tiene que ver con bendecir a Su pueblo.

La gracia es tan gloriosa que nunca podría darnos de menos con definiciones triviales. Asi que Dios intenta definir la gracia en la única forma que podría hacerle justicia. Su gracia refleja un elemento esencial del carácter de Dios. Cada miembro de la Trinidad contribuye en Su propia manera sobresaliente. Al percibir la cuestión bajo tal perspectiva, parece asombroso como el Señor se las arregló para definirla en su totalidad, puesto que la gracia está involucrada con definirse a El mismo.

Con todo, una vez que entendemos la gracia, exclamamos, "oh! Cuan simple!" Y un instante despues decimos también,"¡Pero cuan profundo!" Tal paradoja no deberí

sorprendernos. Después de todo, eso es típico de Su estilo, no es verdad? ¿Esperábamos algo diferente? Esa es una razón por la que creo que las "Doctrinas de la Gracia" son bíblicas. Son Su "estilo". Sus huellas digitales están sobre cada una de ellas.

Por lo tanto, el estudio de la gracia resulta ser un viaje con virajes inesperados. El camino es largo pero no aburrido y verdaderamente emocionante. Uno de estos virajes es que mientras estamos definiendo la gracia, nos encontramos a nosotros definidos más claramente...que nos guste o no. Sin embargo, hay paisaje glorioso en el camino y todo el mundo se deleita al contemplar las diversas panoramos bellas de la ruta.

Algunos regocijan ante la autoridad de una Voluntad Soberana. Otros saborean la seguridad de un Pacto Eterno. Otros están cautivados con el poder de la Cruz. Personalmente, la parte del viaje que más me encanta a mí, es que dura para siempre.

Disfrute del camino.

# ¡SI, JESÚS!

#### Una Introducción A Las Doctrinas De la Gracia

Por Roger L. Smalling, T.M.

#### Introducción

Hace cuatrocientos años la Reforma Protestante trajo el re-descubrimiento de la Biblia con las doctrinas revolucionarias que ella contiene. Siete de estas doctrinas estuvieron en conflicto con enseñanzas de la época, porque todas traen la conclusión de que la salvación es por gracia solamente, sin ninguna contribución humana . Por este motivo, estas doctrinas son conocidas hoy entre Cristianos como "Las Doctrinas de la Gracia".

La controversia sobre las Doctrinas de la Gracia no ha terminado. Son tan destructivas al orgullo humano que la razón carnal siempre se rebela en contra de ellas. La naturaleza pecaminosa humana pretende ser dueña de su propio destino, plenamente capaz de contribuir a su salvación.

Estas doctrinas están arregladas abajo en forma de un "acróstico" para mejor memorizarlas. Cada letra de la palabra "Sí, Jesús" significa una de las Doctrinas de la Gracia. Una descripción breve de cada doctrina está a continuación:

### **EL ACROSTICO**

### SOBERANIA ABSOLUTA DIVINA



La palabra "soberanía" quiere decir "controlar todo". Esta doctrina significa que Dios controla todo lo que pasa. Indica que toda la realidad es la consecuencia de decretos divinos hechos en la eternidad antes de la creación del mundo.

### INCAPACIDAD TOTAL HUMANA



La caída de Adán causó la pérdida de todo poder espiritual que podría contribuir a la salvación. El pecado infecta todas las partes del ser humano y lo esclaviza. Esta doctrina

trata mayormente de la cuestión del "libre albedrío". Ella muestra que la voluntad del pecador es incapaz de escoger a Cristo, producir fe salvadora, o hacer cosa alguna que le guíe a la salvación, hasta que la gracia de Dios le alcance.

#### JUSTIFICACION POR LA FE SOLAMENTE

Dios requiere que la justicia absoluta de la ley sea cumplida en los Cristianos. El no acepta menos que la perfección. ¿Cómo pues, es posible ser justo delante de Dios, sabiendo que no podemos cumplir con la ley? Cristo cumplió la Ley como nuestro sustituto. Cuando aceptamos a Cristo, Dios nos atribuye a nosotros la justicia perfecta de Cristo, quitando nuestros pecados. Así, tenemos una perfección prestada, lo que forma la base de nuestra aceptación permanente frente a Dios.

### ELECCION POR GRACIA INCONDICIONAL

Antes de la fundación del mundo, Dios escogió a ciertas personas para ser recipientes de su maravillosa gracia. El hizo esto sin condiciones previstas en nosotros. Dios no escogió a nadie porque vio de antemano que iba a escoger a Cristo, porque nadie puede escoger a Cristo, siendo muerto en pecado. Aunque la elección es sin méritos, no es por eso arbitraria. Esta doctrina expone la gracia como algo basada enteramente en la voluntad soberana divina y no como respuesta a algo que el hombre piensa o hace.

### SACRIFICIO EFICAZ DE CRISTO

El sacrificio de Jesús es la única causa eficaz de la salvación de los elegidos. La crucifixión no solament proveyó la salvación, sino que l cumplió. Aunque el sacrificio de Cristo en la cruz es suficiente para salvar a todos, el Padre lo dispuso solamente para los elegidos. (La cruz, no la voluntad humana, es la causa de la fe, la obediencia, la buena voluntad y la seguridad eterna de los elegidos.) Cristo murió, no para dar una mera posibilidad de salvación, sino para garantizar la certeza de ella para todos los elegidos.

# UNIDAD ESPIRITUAL Y UNIVERSAL DE LOS ELEGIDOS



La Iglesia de Cristo es un organismo invisible, no una organización visible como la Iglesia Católica. Se compone de todos los elegidos de toda la historia. La unidad que debe

existir entre Cristianos es espiritual, no organizacional. Es universal en el sentido de que la espiritualidad del cuerpo de Cristo y de la comunión que los elegidos tienen unos con otros, traspasa todos los límites de las diferentes culturas y edades

### SEGURIDAD DE LOS ELEGIDOS



La misma gracia que nos eligió y salvó, también nos preserva hasta el fin. Por medio de exhortaciones, amenazas y reprensiones paternales, Dios preserva a sus elegidos de manera que ninguno de ellos se perderá.

### **Preguntas Para Repasa**

### INTRODUCCION:

| Todas las doctrinas de la Reforma forman la conclusión de que la salvación es porsolamente, sin ninguna contribución humana. |                                                                                        |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| "_                                                                                                                           | 2. Las siete doctrinas de la Reforma son conocidas hoy como ".                         |  |  |
| en                                                                                                                           | 3. Verdadero o Falso: La doctrina de la gracia ha dejado de ser controversial hoy día. |  |  |
|                                                                                                                              | 4. La naturaleza pecaminosa quiere serde su propio                                     |  |  |
|                                                                                                                              | 5. Verdadero o Falso: Somos capases de contribuir a nuestra salvación.                 |  |  |
|                                                                                                                              | SOBERANIA ABSOLUTA DIVINA:                                                             |  |  |
|                                                                                                                              | 6. ¿Qué quiere decir la palabra "soberanía"?                                           |  |  |
|                                                                                                                              | 7. Verdadero o Falso: La realidad es consecuencia de los decretos divinos.             |  |  |
|                                                                                                                              | 8. ¿Cuándo decidió Dios todas las cosas?                                               |  |  |
|                                                                                                                              |                                                                                        |  |  |

INCAPACIDAD TOTAL HUMANA:

| 9. ¿Cuántas partes del ser humano fueron infectadas por el pecado?                   |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 10. Esta doctrina enseña que la voluntad del pecador es de a Cristo                  |  |
| 11. Verdadero o Falso: La fe salvadora proviene de nuestra propia buena voluntad     |  |
| 12. ¿De dónde proviene la fe?                                                        |  |
| 13. Nuestra incapacidad de contribuir a nuestra salvación vino por la caída de       |  |
| JUSTIFICACION POR LA FE SOLAMENTE:                                                   |  |
| 14. Verdadero o Falso: La justicia de la ley no tiene nada que ver con el Cristiano. |  |
| 15. Dios acepta únicamente la                                                        |  |
| 16. ¿Quién cumplió la ley por nosotros?                                              |  |
| 17. ¿Podemos cumplir la ley por nosotros mismos?                                     |  |
| 18. ¿Cuando aceptamos a Cristo, Dios nosa nosotros laperfecta de Cristo.             |  |
| ELECCION POR GRACIA INCONDICIONAL:                                                   |  |
| 19. "Justificación" quiere decir                                                     |  |
| 20. Verdadero o Falso: Dios escogió a todos para ser recipientes de Su gracia.       |  |
| 21. Verdadero o Falso: Nadie puede escoger a Cristo por su propio esfuerzo.          |  |
| 22. Antes de conocer a Cristo éramos en pecado.                                      |  |
| SACRIFICIO EFICAZ DE CRISTO:                                                         |  |
| 23. ¿Qué hace eficaz la salvación de los elegidos?                                   |  |

| 24. La muerte de Cristo no s | olamente                     | la salvación,       | sino la |
|------------------------------|------------------------------|---------------------|---------|
| 25. Verdadero o Falso:       | La Cruz no era suficiente pa | nra salvar a todos. |         |

# Respuestas A Las Preguntas Introducción

1=gracia; 2=Las doctrinas de la gracia; 3=F; 4=dueño, destino; 5=F; 6=controlar todo; 7=V; 8=antes de la creación del mundo; 9=todas; 10=incapaz; 11=F; 12=de Dios; 13=Adán; 14=F; 15=justicia de Cristo; 16=Cristo; 17=no; 18=atribuyó, justicia; 19=declarado justo; 20=F; 21=V; 22=muertos; 23=la Cruz; 24=proveyó, cumplió; 25=F

#### SOBERANIA ABSOLUTA DIVINA

La Soberanía de Dios es la única base legítima para una fe sólida. Aunque algunos dicen que tienen fe sin creer en la Soberanía de Dios, una investigación de tales personas revela que su fe está puesta en alguna capacidad humana.



La doctrina de la Soberanía de Dios es tan básica a la Cristiandad Bíblica que sin ella, nuestra fe apenas vale el nombre de "Cristiana". Pero a causa de la influencia de religiones y de movimientos políticos dirigidos a l gloria del hombre, es una de las doctrinas más descuidadas en la predicación hoy en día. Pero es el único cimiento posible para una fe sólida. Todo otro cimiento fracasa bajo las presiones de la vida.

La Soberanía de Dios consiste en que toda la realidad es producto de los decretos divinos hechos antes de la creación del mundo. Esto quiere decir que Dios está en control de todo lo que pasa, sea bueno o malo. Esto no quiere decir que Dios sea la CAUSA de la maldad, ni que sea autor del pecado, ni que se goce en los sufrimientos de sus criaturas. Sino que todo lo que pasa forma parte de un gran plan que resultará inevitablemente en Su gloria.

¿Por qué decimos que es la única base válida para la fe Cristiana

Primero, sólo un Dios Soberano puede garantizar sus promesas. Si no controla todo, no podemos confiar en El para la salvación, porque tal vez algo le impediría salvarnos. ¿Es lógico confiar en un Dios que no controla todo?

Segundo, si Dios no fuera Soberano, sería imposible sacar las lecciones espirituales de los eventos de nuestras vidas. Sería imposible saber si Dios está enseñándonos algo, o si los eventos de la vida son meras casualidades. Igual sería tener fe en la suerte que confiar en Dios.

Tercero, la soberanía de Dios es la única base para darle gloria. Se esto no fuera así, ¿Por qué darle a El toda la gloria, si no es autor de toda la obra?

Cuarto, es la única base para la oración. ¿Para qué orar a un Dios que no es Soberano? Si El no está en control de todo, quizás no pueda contestarnos.

La palabra "Soberano" no puede ser limitada. Es imposible que Dios sea "un poco Soberano", o 90% Soberano. Es ilógico decir, "Dios es Soberano, pero..." Al añadir la palabra "pero", confesamos que no creemos que Dios es Soberano. Tal afirmación equivale decir que "Dios es un poco infinito", o que "Dios es mas o menos todopoderoso". Cualquier intento de calificar la Soberanía de Dios, es una negación de ella.

#### Las Bases de Esta Doctrina

Hay cuatro fundamentos bíblicos para creer en la Soberanía de Dios. Estos siguen un orden lógico:

- 1. Los atributos divinos de Omniciencia y Omnipotencia.
- 2. La Voluntad Inmutable de Dios.
- 3. La realidad es producto de los decretos divinos.
- 4. Dios es dueño de todo, y por lo tanto, lo controla.

### **Primer Fundamento: Los Atributos**

Primero, la Biblia enseña que Dios es Omnisciente. Esta palabra significa "saber todo".

"Dice el Señor, que hace conocer todo esto desde tiempos antiguos." Hech.15:18.

Omnipotente quiere decir que es "Todopoderoso". "...porque el Señor nuestro Dios Todopoderoso reina." Ap.19:6

Una negación de la Soberanía de Dios equivale a la anulación de uno de estos atributos divinos. Ejemplo: Supongamos que algo que Dios no hubiera ordenado sucediera. Tendría que ser por una de estas dos razones: que El no sabía que iba suceder, o porque Le falta poder para impedirlo. En el primer caso, no sería Omnisciente. En el segundo caso, no sería Omnipotente. La existencia de estos dos atributos en Dios confirma la imposibilidad de que algo pase sin el permiso divino.

### Segundo Fundamento: Inmutabilidad

La palabra "inmutable" significa: "nunca cambia". Tiene también la idea de "irresistible". Se encuentra esta palabra en la Biblia en Heb.6:17-19.

Para entender este concepto, hay que distinguir entre dos aspectos de la voluntad Divina. Estos son:

- a. Su voluntad de Mandamientos
- b. Su voluntad de Propósitos

Dios expresó Su voluntad de Mandamientos en forma de edictos morales, tales como los Diez Mandamientos. Dios permite que los hombres trasgredan estas leyes y al hacerlo, pecan. Pero cuando Dios decreta que El va a cumplir algún propósito, no permite que nadie lo invalide ni que Le impidan cumplir con ese propósito.

Ejemplo: Supongamos que Dios dijera, "¿Ven uds. ese árbol? Yo mando que nadie lo corte." Esto sería un mandamiento divino, una expresión de Su voluntad de Mandamientos. ¿Permitiría

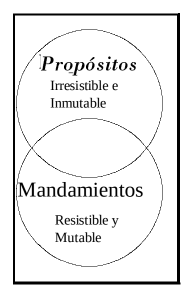
Dios que alguien corte ese árbol? **Sí**. Porque Dios permite que Sus mandamientos sean transgredidos.

Pero supongamos que Dios dijera, "Mi propósito soberano es que este árbol nunca sea cortado." Permitiría Dios que alguien corte ese árbol? **No.** No existe en la tierra fuerza suficiente, ni de hombre ni de diablo, para que corte ese árbol. Dios lo impediría.

Si no fuera por su Voluntad de Mandamientos, al hombre no le sería permitido pecar. Si fuera por Su Voluntad de Propósitos, no tendríamos confianza de que Dios pueda cumplir con sus promesas.

Al no distinguir entre estos dos aspectos de la voluntad de Dios nos enfrentamos a un desastre teológico.

Así, su Voluntad de Mandamientos es resistible y mutable. No solo que Dios permite que sus mandamientos sean transgredidos, sino que también El mismo abroga, a veces, estos mismos edictos. (Las leyes ceremoniales, por ejemplo, ya no están en vigor.)



Pero su Voluntad de Propósitos es irresistible e inmutable. Nadie puede impedir que Dios cumpla con sus designios, ni persuadirlo para cambiarlos. Son propósitos eternos.

Este concepto de la inmutabilidad de la voluntad divina se expresa, a veces, como "consejos" de Dios. Ejemplos son:

Is.46:10: "Mi consejo permanecerá, y haré todo lo que quiero."

Heb. 6:17-18 "Por lo cual, queriendo Dios mostrar más abundantemente a los herederos de la promesa la <u>inmutabilidad de su consejo</u>,...tengamos un fortísimo consuelo..."

Otros textos enfatizan la palabra "propósitos" para comunicar el mismo concepto. Ejemplo:

Ef. 1:11. "...conforme al propósito del que hace todas las cosas según el designio de su voluntad."

Muchos textos hablan de la voluntad de Dios de una manera tan clara que no deja duda sobre el concepto de inmutabilidad. Ejemplos:

Dan. 4:35 "...Y El hace según su voluntad en el ejército del cielo, y en los habitantes de la tierra, y no hay quien detenga su mano, y le diga: ¿Qué haces?"

Is.14:27 "Porque Jehová de los ejércitos lo ha determinado, ¿y quién lo impedirá? Y su mano extendida, ¿quién la hará retroceder?

Es por medio de la doctrina de la Inmutabilidad de los Propósitos Divinos que se ve más claramente la Soberanía de Dios. Dios no podría cumplir con Sus promesas si permitiera que Su Voluntad de Propósitos cambie. Sin la inmutabilidad, no podríamos tener ninguna seguridad de la salvación.

### **Tercer Fundamento: Los Decretos Divinos**

"Porque El dijo, y fue hecho; El mando, y existió." Sal.33:9

El tercer fundamento de la Soberanía de Dios contesta a la pregunta, "¿De dónde proviene la realidad?" Según la Biblia, toda la realidad es producto de los decretos divinos hechos antes de l fundación del mundo.

Heb.11:3- "Por la fe entendemos haber sido constituido el universo por la palabra de Dios..." Este versículo puede ser traducido como: "Por la fe entendemos que fueron establecidas las épocas..." Es decir, que los eventos históricos buenos o malos en la humanidad, se han desarrollado por la voluntad de Dios. Esto incluye tanto los eventos más importantes, como los más insignificantes.

Ap. 4:11- "Señor, digno eres de recibir la gloria y la honra y el poder; porque Tú creaste todas las cosas, y por tu voluntad existen y fueron creadas." Esta afirmación es terminante. Todas las cosas deben su existencia a la voluntad de Dios.



A menudo en los Evangelios leemos: "Esto aconteció para que se cumpliese lo dicho por el profeta..." Esta frase no dice que el profeta simplemente habló del evento. Dice que el evento aconteció a fin de cumplir con los decretos de las Escrituras. Normalmente las personas involucradas en cumplir estas profecías estuvieron inconscientes de que estaban cumpliendo un decreto divino. En esto se ve el principio básico de la Soberanía de Dios: LA REALIDA ES PRODUCTO DE LA VOLUNTAD DE DIOS. Una profecía es

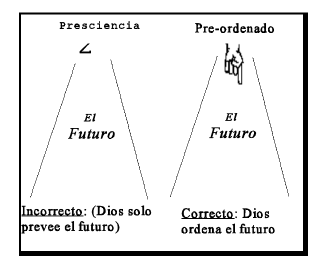
simplemente una declaración de esa voluntad. La realidad sigue a lo que Dios manda. Por lo tanto, ciertas profecías causan los eventos profetizados, y no simplemente que la profecía pronostica e evento.

Ejemplos:

Jesús mandó a sus discípulos a buscar cierto asno atado en una aldea. Seguramente los dueños no sabían de la profecía de Zacarías respecto a la entrada triunfal de Cristo en Jerusalén. Todo el incidente tiene las marcas de la Soberanía de Dios, en el sentido de que la profecía era más que una simple predicción. Era un designio Divino. Mt. 21:1-4

Cuando vino la multitud para apresar a Jesús en Getsemaní, El dijo que esto sucedía para que se cumplan las Escrituras. Mt.26:55-56 En los textos que tratan del arresto y crucifixión de Jesús, se indica claramente que todo sucedió según el consejo divino. "...para hacer cuanto tu mano y tu consejo habían antes determinado que sucediera." Hechos 4:28

Los soldados romanos repartieron los vestidos de Jesús, para cumplir con "lo dicho por el profeta". Pero no estuvieron conscientes de haber cumplido las Escrituras ya que eran paganos.



¿Cómo conoce Dios el futuro con certeza Unos dicen que Dios tiene una facultad mental que le permite ver el futuro e investigar cuales eventos van a pasar. Es como si tuviera un telescopio para observar el futuro. Dios forma luego Sus planes a base de esta "presciencia". Esta teoría se llama e Concepto de Preciencia.

Esta es la opción que multitudes de Cristianos creen hoy en día. Es cierto que la palabra "presciencia" se encuentra en la Biblia. Pero interpretándola en términos de una mera observación divina pasiva es una definición defectuosa. Esta deficiencia se revela al preguntar,

"¿Quién creó el tiempo? ¿Lo creó Dios?, o ¿es el tiempo algo que Dios descubrió por casualidad en el transcurso de la eternidad? "Si Dios creó todo, también creó el tiempo. Y si es Creador del tiempo, también es Creador de los eventos que suceden en ello.

Si negamos esto, estamos afirmando que Dios creó el universo sin ningún propósito, o sin saber lo que estaba creando.

La única opción que queda es el Concepto de los Decretos Soberanos. Dios conoce el futuro porque la realidad es producto de Su voluntad. El futuro <u>no</u> es algo que <u>Dios prevee</u>. Es algo que ha <u>cread</u>. La "presciencia" de Dios es simplemente su propio entendimiento de Sus propósitos, que ningún poder en el universo puede alterar.

La Biblia entera y la experiencia personal de los creyentes son testimonios de la veracidad de los tres principios ya expuestos. Toda la realidad es producto de decretos divinos hechos antes de la creación del mundo. Sus decretos son "inmutables". No pueden ser ni cambiados ni resistidos.

El hombre, los ángeles y los demonios están limitados a lo que Dios les permite hacer. Todo forma parte de un gran plan que resultará para la gloria de Dios.

#### Cuarto Fundamento: Dios Es Dueño De Todo

En un estudio bíblico una dama preguntó, "¿Quién es dueño de la tierra? ¿Dios o Satanás? Con toda la maldad que pasa aquí, ¡uno diría que es del Diablo!"

¿Qué dicen las Escrituras?

Ex. 9:29b "...para que sepas que de Jehová es la tierra".

Ex.19:5b; "...porque Mía es toda la tierra"

Deut. 10:14 "He aquí, de Jehová tu Dios son los cielos, y los cielos de los cielos, la tierra, y todas las cosas que hay en ella";

Job 41:11 "Todo lo que hay debajo del cielo es mío"

I Cron. 29:11 "Tuya es, oh Jehová, la magnificencia y el poder, la gloria, la victoria y el honor; porque todas las cosas que están en los cielos y en la tierra son tuyas."

Sal.89:11 "Tuyos son los cielos, tuya también la tierra; El mundo y su plenitud, tú lo fundaste".

En la Caída de Adán Dios no perdió nada. El único perdedor fue Adán.

Miremos con más detalle algunas categorías de la realidad que Dios controla.

#### **DIOS ES SOBERANO:**

### Sobre La Naturaleza

"¿No se vende dos pajarillos por un cuarto? Con todo, ni uno de ellos cae a tierra sin vuestro Padre." Mt.10:29

Según Jesús, el Padre controla las vidas de los animales. Ni el pajarillo más insignificante puede morir sin que Dios no lo permitiera.

Es igual con nosotros, dice Jesús. Valemos más que muchos pájaros. Tampoco podemos morir sin permiso del Padre.

Dios trajo codornices a los israelitas. El cerró las bocas de los leones en la presencia de Daniel. El puso una moneda en la boca de un pez para que Pedro lo atrapara. El usó ranas, piojos, y moscas para juzgar a los egipcios. El mandó saltamontes contra Israel, trajo los animales al arca de Noé, le dio a comer a Elías por medio de cuervos.

Incluso en cosas inanimadas Dios mostró Su Soberanía. El controló el diluvio de Noé; mandó tinieblas, granizo y fuego sobre Egipto. Cristo reprochó y calmó a la tormenta. Dios hizo que se detuviera el sol, a la demanda de Josué, etc.

Ni una mosca vuela sin el permiso divino.

### Sobre Los Gobiernos Humanos Y La Raza Humana

"Y de una sangre ha hecho todo el linaje de los hombres, para que habiten sobre toda la faz de la tierra; y les ha prefijado el orden de los tiempos, y los límites de su habitación." Hechos 17:26

La primera cosa que Pablo predicó a los paganos de Atenas era la Soberanía de Dios. Pablo se dio cuenta de que el entendimiento correcto del Evangelio se basa en eso.

El libro de Daniel es un estudio completo sobre la Soberanía de Dios en gobiernos humanos. Al rey Nabucodonosor Dios le enseñó una lección dura sobre Quien establece reyes en la tierra. (Da.4:17) Después de haber recibido un castigo divino por su orgullo, el re Nabucodonosor reconoció esto con las palabras,

"...y El hace según su voluntad en el ejército del cielo, y en los habitantes de la tierra, y no hay quien detenga su mano, y le diga: ¿Qué haces?" (Da.4:35)

#### Sobre La Voluntad Humana

¿Puede Dios traspasar los límites de la voluntad humana? ¿Extiende la Soberanía divina hasta la misma voluntad y los pensamientos del hombre? Las Escrituras contestan:

Prov.21:1- "Como los repartimientos de las aguas, así está el corazón del rey en la mano de Jehová."

Apoc.17:17- "porque Dios ha puesto en sus corazones el ejecutar lo que El quiso: ponerse de acuerdo, y dar su reino a la bestia, hasta que se cumplan las palabras de Dios."

Si para Dios no es difícil cambiar el curso de un río, entonces tampoco es difícil cambiar el corazón de un rey. Y si puede cambiar hasta el corazón de un rey, cuanto más a los hombres comunes y corrientes.

Dios favoreció a los Israelitas ante los ojos de los egipcios. Luego Dios endureció los corazones de los egipcios para mostrar su poder. (Ex.12:36; 14:4)

"Muchos pensamientos hay en el corazón del hombre; mas el consejo de Jehová permanecerá." Prov. 19:21

Es verdad que el hombre tiene una voluntad. Pero no es una voluntad soberana. La única voluntad soberana es la de Dios.

#### Sobre La Maldad

Dios nunca obliga a nadie a pecar. Tampoco se le puede acusar a Dios, en base a su soberanía, de ser el Autor del pecado. Las personas pecan porque tienen naturalezas pecaminosas.

Sin embargo, nadie puede pecar sin que Dios lo permita. Las Escrituras nos revelan que hasta las mismas circunstancias del acto de pecar están bajo el control soberano divino. En la mano divina está el poder para impedir o permitir el pecado del hombre. El afirmar que Dios no puede impedir que una persona pecara, es igualmente de blasfemo como declarar que Dios es la causa del pecado.

¿Cómo limita Dios el pecado, y controla las circunstancias de su manifestación, sin incurrir la culpa de ser la causa del pecado

Cuando un ratón es puesto en una jaula, siempre explora los límites de ella. Raras veces se sienta el ratón en medio de la jaula, porque su ambiente natural es lugares encerrados, como sus túneles, bajo la hierba, etc. Dios lo hizo así. Los ratones están más cómodos cuando están en contra de algo. Si uno quiere ver correr a un ratón en círculos, basta sólo ponerlo en una jaul circular. Sus movimientos son predecibles, sin ninguna violación de su naturaleza o poder para actuar.

Sucede igual con el hombre. Dos controla las acciones pecaminosas de los hombres, con sólo basta arreglar el momento y las circunstancias envueltas en el acto. Por Su conocimiento íntimo de la naturaleza y carácter de las personas involucradas, Dios queda en control de todo, sin que nadie pueda inculparle de ser el autor del pecado.

Las Escrituras abundan en ejemplos del control divino sobre la maldad. Dios permite, impide, o usa la maldad según su voluntad Soberana. El ejemplo más destacado de esto es la entrega y la crucifixión de Cristo.

"Jesús les dijo: ¿Nunca leísteis en las Escrituras: La piedra que desecharon los edificadores, ha venido a ser cabeza del ángulo. El Señor ha hecho esto, Y es cosa maravillosa a nuestros ojos?" (Mt. 21:42)

El rechazo de Cristo por los judíos fue un propósito de la voluntad de Dios. No sólo lo sabía de antemano, sino que, "El Señor ha hecho esto". Sin embargo, los líderes de los judíos actuaban conforme a sus propios deseos, sin influencias externas de parte de Dios. Transgredieron la voluntad de Dios en lo tocante a Sus mandamientos, y fueron condenados por eso.

"Porque verdaderamente se unieron en esta ciudad contra tu santo Hijo Jesús, a quien ungiste, Herodes y Poncio Pilato, con los gentiles y el pueblo de Israel, para hacer cuanto tu mano y tu consejo habían antes determinado que sucediera." (Hechos 4:27-28)

La Soberanía de Dios y la libertad del hombre corren juntos en las Escrituras como dos rieles de tren. Los escritores de la Biblia nunca pensaban que eso era auto-contradictorio. Afirmaban los dos, tal como en el texto anterior, sin el menor recelo.

Los hermanos de José lo vendieron para esclavitud por motivo de celos y odio. La idea de obedecerle a Dios ni siquiera les pasó por la mente. Sin embargo, las Escrituras describen este acto traicionero como un acto divino.

Gén.45:8 "...Así, pues, no me enviasteis acá vosotros, sino Dios..." Gén.50:20 "Vosotros pensasteis mal contra mí, mas Dios lo encaminó a bien,.."

Como parte del juicio divino sobre David por su acto pecaminoso con Betsabé, y el asesinato de Urías, Dios declara que otro hombre se acostará con las esposas de David a la vista de todo Israel.

La manera en que se expresa este decreto es muy reveladora:

"Así ha dicho Jehová: He aquí yo haré levantar el mal sobre ti de tu misma casa, y tomaré tus mujeres delante de tus ojos, y la daré a tu prójimo, el cual yacerá con tus mujeres a la vista del sol. Porque tú lo hiciste en secreto; mas yo haré esto delante de todo Israel y a pleno sol." (II Sam. 12:11-12)

Cuando Absalón ocupó el reino temporalmente, cometió incesto con las esposas de David. Aunque parece extraño decirlo, esto ocurrió como juicio de Dios sobre David. Era Dios mismo quien levantó a Absalón como rebelde en contra de David, y decretó que esto tendrí

lugar. No obstante, Absalón es culpable del pecado de rebeldía, y de incesto, a pesar de que tales pecados fueron decretados por Dios.

¿Cómo pudo Dios decretar esto, y a la vez mantenerse santo? El Señor simplemente l proveyó a Absalón la oportunidad para expresar lo que ya estaba en su corazón rebelde.

Doctrinas como estas son como carne cruda; difíciles de soportar para algunas personas. Pero son las enseñanzas claras de la palabra de Dios. Si Dios es Soberano sobre todo, entonces es soberano también sobre la maldad. De otro modo, no podemos llamarlo soberano.

Otros ejemplos bíblicos de la Soberanía de Dios sobre la maldad son:

El Rey Saúl se suicidó al caer sobre su propia espada, según I Cro.10:4 Pero V.14 dice que era Dios quien lo mató.

"Y no consultó a Jehová; por esta causa le mató".

El Apóstol Pablo enseña que la incredulidad de los judíos forma parte del plan divino para incluir a los gentiles en el Pacto de la Gracia. (Rom. 11:7-11).

Cuando David huye de Jerusalén, le maldice Shimei. Estas acciones de Shimei son impías. Sin embargo, David reconoce que Shimei está haciendo esto por decreto divino.

II Sam.16:11b "Dejadle que maldiga, pues Jehová se lo ha dicho"

Hasta los espíritus malignos están bajo control divino. Dios mandó un espíritu maligno para hablar por las bocas de los profetas falsos durante el reino de Ahab.

I Reyes 22:23 "Y ahora, he aquí Jehová a puesto espíritu de mentira en la boca de todos tus profetas, y Jehová ha decretado el mal acerca de tí."

Los engaños que afligen a los hombres a veces provienen de Dios como juicios por rechazar la verdad. El Soberano mismo escoge la clase de engaños que sufrirán.

I Tes.2:11 "Por esto Dios les envía un poder engañoso, para que crean la mentira,"

La testarudez de los hijos de Elí al ignorar los reproches de su padre, se atribuye a Dios en I Sam. 2:25.

"Pero ellos no oyeron la voz de su padre, porque Jehová había resuelto hacerlos morir."

Jehová les permitió expresar la maldad de sus corazones como juicio en contra de Elí por su negligencia paternal y mal ejemplo como sacerdote.

Es verdad que la enfermedad vino al mundo como resultado del pecado. Sin embargo:

"Y Jehová le respondió: ¿Quién dio la boca al hombre? ¿o quién hizo al mudo y al sordo, al que ve y al ciego? ¿No soy yo Jehová?" (Ex. 4:11)

Un huracán destruye un pueblo. Un deslave entierra a una aldea.

"¿Habrá algún mal en la ciudad, el cual Jehová no haya hecho?" (Amós 3:6b)

Aunque Satanás es el agente activo en la maldad, sus actividades se extienden solamente a los límites del permiso divino. Como un perro atado, tiene libertad solo hasta donde alcanza los límites de la correa. Igual con los hombres. Y nosotros sabemos Quien tiene en la mano e otro extremo de la correa.

### Una Tensión Consolador

Nos hallamos en una tensión filosófica entre la Soberanía Divina y la responsabilidad humana. Es incómodo vivir con tal tensión. ¿Cómo, entonces, escapamos para llegar a una posición de comodidad?

Respuesta: No nos escapamos. Paradójicamente, Dios desea que obtengamos consuelo de esta tensión incómoda. Él considera que esta tensión es la mejor situación para nuestro bienestar. Nos damos cuenta que por más crueles que sean nuestros enemigos, Dios los tiene bajo Su control. Sin embargo, son completamente responsables de sus acciones.

Para que Dios sea Dios, y que el hombre sea hombre, ambos lados de la tensión son necesarios.

Jesús fue a la cruz consciente de que era la "hora" de las "tinieblas". Aunque sabía que los agentes de las tinieblas le cogían, no era a las tinieblas que entregaba Su espíritu, sino en las manos del Padre. Comprendía que Su Padre, no Satanás, le había entregado la copa para beber. Aceptó la copa, no como proveniente de las tinieblas, sino de la luz. No se regocijó en el dolor, sino en el bien mayor que venía de ella.

Este es el punto de tensión consolador en donde Dios quiere que vivamos.

# **Preguntas Para Repasa**

# LA SOBERANIA DE DIOS

| (La importancia de la doctrina)                                                                                 |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 1. ¿Cuál es la única base para una fe sólida?                                                                   |  |  |
| 2. Los que no creen en la Soberanía de Dios ponen su fe en la capacidad                                         |  |  |
| 3. ¿Cual es la doctrina central de la Biblia?                                                                   |  |  |
| 4. ¿Qué pasa cuando la fe de uno no está basada en la soberanía de Dios?                                        |  |  |
| 5. "Soberanía" de Dios quiere decir que toda la realidad es fruto de los hechos antes de la creación del mundo. |  |  |
| 6. Ni lo bueno ni loescapa lade Dios.                                                                           |  |  |
| 7. Verdadero o Falso: Dios es autor del pecado.                                                                 |  |  |
| 8. Todo lo que pasa es por lade Dios.                                                                           |  |  |
| 9. Solo un Diospuede garantizar el cumplir con Sus promesas.                                                    |  |  |
| 10. Verdadero o Falso: Satanás puede impedirle a Dios.                                                          |  |  |
| 11. Verdadero o Falso: Los eventos de nuestras vidas son causados mayormente por la suerte o la casualidad.     |  |  |
| 12. Verdadero o Falso: Dios ha decretado todo lo que pasa .                                                     |  |  |
| 13. ¿Cual es la única base para dar gloria a Dios?                                                              |  |  |
| 14. Damos toda la gloria a Dios porque es El que hace la obra.                                                  |  |  |
| 15. ¿Es lógico orar a un Dios que no es soberano?                                                               |  |  |
| 16. ¿Por qué?                                                                                                   |  |  |
| 17. La palabra "soberanía" es                                                                                   |  |  |

|                                 | lero o Falso:<br>ser resistida y no cumplirse           | La voluntad de Dios respecto a sus propósito e.  |
|---------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 1. ¿Cuáles<br>a<br>b            |                                                         | A: os bíblicos para la Soberanía de Dios?        |
| d<br>2. La Bibli<br>3. La palal | a enseña que Dios es "Omi<br>ora "Omnipotente" quiere o | nisciente". Esto quiere decir que El             |
|                                 | aquí dos atributos de Dios                              | ·                                                |
| 5. ¿Cuál es                     | la palabra que significa "in                            | ncambiable"?                                     |
| 6. Esta pa                      | abra también tiene la idea c                            | de ""                                            |
| 7. Verdade                      | ero o Falso: [                                          | Dios permite que los hombres pequen.             |
| 8. Cuando                       | Dios ha propuesto algo, F                               | El no permite que nadie la                       |
| 9 Verdade                       | ero o Falso:l                                           | Dios no puede ir en contra de la voluntad de una |
| sona.                           | Nice on control de la value                             | ntad humana?                                     |
| rsona.                          | Jos en control de la volui                              |                                                  |

| 12. La realidad es producto de                                   |                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 13. ¿Por qué se ha desarrollado la his                           | toria humana de tal forma                                                        |
| 14. Verdadero o Falso: decretados por Dios. Pero las cosas insig | Los eventos importantes en la historia fueron nificantes pasaron por casualidad. |
| 15. Ciertas profecíasprofetizados.                               | los                                                                              |
| 16. Verdadero o Falso:en el mundo, no es Autor del pecado.       | Aunque Dios es responsable por todo lo que pasa                                  |

### Respuestas A Las Preguntas Soberanía De Dios

1=Soberanía de Dios; 2=humana; 3=Soberanía de Dios; 4=Se fracasa; 5=Decretos divinos; 6=malo; soberanía 7=F; 8=voluntad; 9=soberano; 10=F; 11=F; 12=V; 13=Soberanía de Dios; 14=Toda; 15=No; 16=No merece toda la gloria; 17=Absoluta; 18=hombre, honra, 19=F;

Las Bases De Esta Doctrina: 1=Sus atributos, Su inmutabilidad, Sus decretos; 2=Sabe todo; 3=Todo poderoso; 4=Omnisciente, Todopoderoso; 5=Inmutable; 6=irresistible; 7=V; 8=resiste; 9=F; 10=Sí; 11=(ver texto); 12=Los decretos divinos; 13=la voluntad decretiva de Dios; 14=F; 15=Producen, eventos; 16=V.

#### INCAPACIDAD TOTAL HUMANA

La humanidad perdida en el pecado tiene muchos mitos. Entre estos está el mito de la neutralidad moral del Libre Albedrío. El pecador se imagina en una posición neutral entre lo bueno y lo malo, con la capacidad de escoger entre ellos cuando le conviene. Presupone una capacidad para arrepentirse y venir a Dios en cualquier momento. Se ve a sí mismo en contro integral con respecto a las cuestiones morales. Se piensa dueño de su propio destino.

Todos los grupos religiosos apoyan de alguna manera la doctrina del Libre Albedrío. Difieren entre ellos en lo que significa la palabra "Libre". Está claro que nuestra voluntad posee limitaciones. No podemos hacer brotar alas y volar solamente por desearlo. Tampoco aumentamos nuestro Cuociente Intelectual al nivel de Einstein por fuerza de voluntad. Hasta en las luchas morales nuestra voluntad es a veces un amigo y a veces un enemigo. Nuestra voluntad está limitada en algunas formas pero no en otras.

Algunos grupos creen que el Libre Albedrío del hombre escapó a los efectos de la caída permanece moralmente neutral. Piensan que es la única facultad que no fue afectada por e pecado. Otros creen que la voluntad está debilitada por el pecado, pero que todavía puede contribuir a la salvación. Finalmente, algunos afirman que el pecado domina todas las partes del ser humano, y que el pecador es incapaz de buscar la salvación sin una obra eficaz de la Gracia.

Nuestro concepto de la gracia divina dependerá en gran parte de lo que pensemos de las capacidades y limitaciones de nuestra voluntad. Por esa razón es imprescindible definir cuidadosamente estas capacidades y limitaciones.

### Afirmamos lo siguiente:

- A. Que todos los aspectos del ser humano, antes del Nuevo Nacimiento, son dominados por el pecado y controlados por Satanás.
- B. Que la voluntad humana, siendo ella también dominada por el pecado, jamás podría desear la salvación ni aceptar a Cristo por su propia iniciativa, sin la gracia de Dios.
- C. Que el Nuevo Nacimiento es un acto soberano de Dios, en el cual el pecador es enteramente pasivo, y que resulta en fe. No somos nacidos de nuevo porque teníamos fe. Tenemos fe porque nacimos de nuevo. La voluntad humana, no es la causa del nuevo nacimiento.

La palabra "Libre" es la fuente de mucha confusión por su ambigüedad. "Libre" puede significar "capaz", o "permiso" o también "neutral". Es imprescindible definir estos términos antes de entrar en cualquier discusión sobre el libre albedrío. Frente a las enseñanzas de la Biblia, ciertas definiciones son válidas, y otras no.

Es bíblicamente válido afirmar "Libre Albedrío" en los siguientes sentidos:

- 1. El "derecho" para escoger lo bueno. (Aunque el "derecho" para hacer una cosa no comprueba la capacidad para hacerlo)
- 2. El poder para decidir entre las cosas moralmente neutrales, como, por ejemplo, lo que uno come en el almuerzo.

- 3. El poder para escoger entre ciertas acciones exteriormente buenas o malas, como el dar una caridad o no; o decidir leer la Biblia en lugar de una revista pornográfica.
- 4. La capacidad para cumplir con ciertas actividades o devociones religiosas; asistir a los cultos, aprender coritos, rezar, etc.

Pero es anti-bíblico afirmar el Libre Albedrío en los sentidos de:

- 1. Un poder inherente en el hombre para arrepentirse y aceptar a Cristo.
- 2. Una capacidad para contribuir, por obra o pensamiento, cualquier cosa que podría atraer la gracia de Dios.
  - 3. Neutralidad moral.
  - 4. La facultad que gobierna al hombre.

### Importancia De La Doctrina

El instante en que el Cristiano se da cuenta de que su libre albedrío no es la base de su salvación, se aclara la definición correcta de la palabra "Gracia". Se da cuenta que no se convirtió a sí mismo, y que la salvación no es una obra mutua entre el hombre y Dios. "La Salvación es del Señor".

Un entendimiento de la Incapacidad Total Humana ayuda para abatir el orgullo en e Cristiano. ¿Cómo puede uno estar orgulloso respecto a lo que no pudo hacer? A la vez, le da una nueva seguridad en su relación con Dios. Después de todo, si Dios pudo superar la resistencia de nuestra naturaleza pecaminosa para cambiar nuestros corazones obstinados, seguramente puede preservarnos para Su reino eterno, a pesar de la corrupción de nuestra carne.

#### Bases De La Doctrina

### A. El Pecado Original

Dios creo a Adán con dones maravillosos. Uno de estos fue el poder escoger entre el bien y el mal. Llamamos esto "libre albedrío".

Cuando Adán cayó en pecado, todo su ser se hizo esclavo del pecado, incluyendo su voluntad. La Biblia nunca enseña que hubo alguna parte de Adán que escapó del poder del pecado. Afirmar la neutralidad moral de la voluntad humana, es insinuar que ella escapó milagrosamente cuando cayó Adán. ¿Afirma la Biblia esto? Sin lugar a dudas que no.

Los efectos de la caída de Adán sobre nosotros están expuestos en Romanos 5:12-21. En este texto aprendemos que heredamos de Adán la muerte, la condenación y el juicio divino. Es decir, la culpa del pecado de Adán se atribuye a toda su descendencia.

De esto se desprende una verdad de importancia primordial: <u>El hombre peca porque es pecador, y no pecador porque peca.</u> El hombre está condenado primeramente por lo que ES;

segundo por lo que HACE. No existen "niños inocentes". Todos nacen condenados y esclavos al pecado.

### B. El Corazón Gobierna Al Hombre, No Su Voluntad

"Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazón; porque de el mana la vida." Prov.4:23

Existe la presuposición de que la voluntad humana es lo que decide sus acciones. Esto no solo contradice a las Escrituras, sino que contradice también a la lógica. ¿Cómo podría la voluntad humana ser "libre" de la naturaleza de la persona en que se encuentra? Uno siempre escoge lo que le agrada. Lo que nos agrada refleja lo que somos en el corazón. Así, es el corazón, (es decir, l naturaleza interior) que dirige al hombre, no su voluntad.

La voluntad nunca puede ser "libre" de la naturaleza interna del ser en la que se encuentra.

Un pato, por ejemplo, puesto entre un estanque de agua y un montón de arena siempre escoge el agua. ¿Por que? El pato escoge según sus gustos. Tiene libre albedrío solo dentro de los límites de su naturaleza.

Cristo mismo subrayó este principio al decir a los Fariseos, "¿Cómo podéis hablar lo bueno, siendo malos? Porque de la abundancia del corazón habla la boca." Mt.12:34

La Biblia enseña claramente que el corazón del hombre lo gobierna. (Mt.12:33-37; 15:18-19 y Pr.4:23) Si el corazón es dominado por el pecado, entonces también lo es la voluntad.

Una ilustración: El coyote es un animal indomesticable. Por naturaleza siempre quedará silvestre, incluyendo si es criado por humanos. Sin embargo supongamos, que en el transcurso de una caminata en el bosque, te encuentras con un coyote. Piensas, "¡Qué lindo sería tener un coyote como mascota! Voy a persuadir al coyote para que venga conmigo." Entonces, te acercas al coyote, y dices: "Tendrás, mi querido coyote, buena comida en cantidad. Tendrás protección del tiempo y de los enemigos. Seremos buenos amigos, y nos divertiremos mucho." Pensando ahora que el coyote ya está persuadido, extiendes tu mano para recogerlo.

¿Qué hará el coyote? Siendo la clase de animal que es, obviamente te muerde. La pregunta clave es esta: ¿Tiene o no tiene el coyote, libre albedrío

Esta pregunta es una trampa. No existe respuesta absoluta, porque depende de nuestra perspectiva del "libre albedrío". Si definimos a la voluntad del coyote como una capacidad de escoger entre ser silvestre y ser domesticado, entonces no tiene libre albedrío. Si decimos que la voluntad del coyote es la facultad de escoger a base de sus deseos naturales, entonces si, tiene libre albedrío.

Esta ilustración nos sugiere una definición más realista del libre albedrío y más de acuerdo con los datos bíblicos: El pecador tiene libre albedrío dentro de los límites de su naturaleza. Si su naturaleza es gobernada por el pecado, siempre escogerá el pecado porque el pecado es lo que más le gusta. Para que cambie de mente, es preciso que Dios obre cambios en su naturaleza. Esto estudiaremos abajo cuando toquemos el tema del Nuevo Nacimiento.

### C. ¿Muerto o Enfermo?

"Y el os dio vida a vosotros, cuando estabais muertos en vuestros delitos y pecados, en los cuales anduvisteis en otro tiempo, siguiendo la corriente de este mundo, conforme al príncipe de la potestad del aire, el Espíritu que ahora opera en los hijos de desobediencia, entre los cuales también todos nosotros vivimos en otro tiempo en los deseos de nuestra carne y de los pensamientos, y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo que los demás." Ef.2:1-3

El hombre carnal se percibe como pecador, pero no moralmente muerto. Pero la Biblia dice que estábamos "...muertos en delitos y pecados." Sectas que creen en el libre albedrío mora predican a menudo sobre el pecado como si fuera una enfermedad. Usan ilustraciones en sus predicas sacadas de la medicina. Perciben a los pecadores como gravemente enfermos, pero con cierta capacidad de aceptar la "medicina" del Evangelio si quieren. Tal concepto es anti-bíblico. La Biblia presenta al pecador como muerto, no como enfermo; totalmente incapacitado, no con algunos restos de poder para escoger.

¿Son los muertos capases de resucitarse? La muerte implica la incapacidad total. Pero e orgullo humano no tolera la noticia de esta incapacidad.

Luego, Pablo nos indica que éramos conformistas. "Siguiendo la corriente de este mundo." Andábamos bajo la ilusión de que nuestros pensamientos eran realmente nuestros. Nos imaginábamos originales, sin darnos cuenta que éramos productos típicos de una sociedad perversa.

Pablo nos revela también que éramos títeres de un ser maligno."...el Espíritu que ahora opera en los hijos de desobediencia..."

Finalmente, Pablo expone que nuestra voluntad no era lo que nos gobernaba, porque ella estaba esclavizada a nuestra carne. "...haciendo la voluntad de la carne."

Otro texto que subraya la incapacidad total humana es Ro.3:9-18. Según V.9, todos están *"bajo pecado"*. Es decir, están bajo el control y dominio del pecado. El efecto de este dominio se expresa en la descripción que sigue:

"No hay justo, ni aun uno; no hay quien entienda, no hay quien busque a Dios....No hay quien haga lo bueno, no hay ni siquiera uno."

Si no hay quien entienda, ¿puede llegar el pecador por si solo a entender el evangelio?... S nadie busca a Dios, ¿tiene el pecador poder para hallarlo?... Si no hay quien hago lo bueno, ¿por qué suponer que un pecador es capaz de entregarse a Cristo?... ¿No es eso lo bueno? Si no ha temor de Dios en ellos, ¿de dónde proviene el deseo para entregarse a El

Ilustra este estado de ser el erudito C.S. Lewis,

"Los agnósticos hablan con agrado acerca de la búsqueda del hombre a Dios. Para mi, mejor que hablen de la búsqueda del ratón al gato...Dios me atrapó a mí." <sup>1</sup>

Si existe la menor sospecha de que la naturaleza carnal humana tiene alguna capacidad de someterse a Dios, Ro.8:7 es suficiente para descartarla:

"Por cuanto los designios de la carne son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la ley de Dios, ni tampoco pueden;"

### D. Cada Parte Del Ser Humano Es Controlada Por El Pecado

El pecador no entiende ni busca a Dios (Ro.3:11). Su entendimiento está obscurecido, (Ef.4:18), no percibe las cosas espirituales y las considera insensatez, (I Cor.2:14). Su ment no puede someterse a Dios, (Ro.8:7) y es enemigo de Dios, (Col.1:21), cegado por Satanás, (II Cor.4:4). Los pensamientos de su corazón son malos continuamente. (Ge.6:5).

Su voluntad es controlada por Satanás, (Ef.2:3), de manera que no puede arrepentirse sin que Dios le conceda el arrepentimiento, (II Ti.2:26). No puede venir a Cristo sin que Dios le traiga. (Jn.6:44,65). Está bajo el dominio de Satanás, (Col.1:13).

Alguien preguntó al gran Teólogo San Agustín, "¿Crees tú en el libre albedrío?" contestó Agustín: "¡claro que sí! Sin Cristo estamos totalmente libres de toda justicia."

### ¿Cómo percibe Dios las buenas obras de los no-regenerados?

Es simple. El no las percibe del todo porque los no-regenerados nunca han realizado una buena obra .

"¡Imposible!", exclamó un Doctor en uno de mis cursos de Teología. "¡Ahora está usted realmente exagerando, profesor!" el dijo. "Yo conozco a muchos no-Cristianos buenos quienes proveen para sus familias, dan caridades, sirven a la comunidad, y son conscientes. ¿Está usted diciendo que aquellas obras buenas son malas?

Aunque parezca chocante para los de una cultura moderna humanista, basada en la justicia por las obras, la respuesta a la pregunta del Doctor es un contundente "¡SI!". Las buenas obras de los no-regenerados, incluso los que concuerdan con los mandamientos Divinos, son contados por El como actos pecaminosos. Por dos motivos esto es verdad: Porque estas obras proceden de una fuente corrupta y se practican por motivos impuros.

Primero, el corazón no-regenerado está dominado por el pecado, con e **YO** entronado como la persona central, y su proprio beneficio como el valor más alto. Hasta que esta naturaleza haya sido transformada, y e **YO** destronado, la naturaleza entera del hombre es una fuente corrupta. Por esta razón Dios no aceptará nada de tal fuente. Lo que proceda de una fuente corrupta contendrá elementos de corrupción. Jesús dice, "El árbol malo da frutos malos". Mateo 7:17

 $<sup>^{1}</sup>$  Citado de C.S. Lewis, en Gathered Golden, John Blanchard , Evangelical Press 1989 pp. 74.

No es de extrañarse de lo que dijo Isaías, "¿Todas nuestras justicias son como trapos de inmundicia"? Coge trapos inmundos, haz una ropa, y preséntalo a un príncipe. Mira cuan complacido está él. Así están haciendo los no-regenerados cuando imaginan que Dios se complace de sus acciones.

Las obras de uno no son aceptadas hasta que su *persona* es aceptada. Y esto ocurre únicamente cuando la persona es justificada por la fe en Cristo.

Segundo, los motivos de los no-regenerados son *siempre* impuros. ¿Cómo sabemos esto? Porque "todo lo que no proviene de fe, es pecado." Y lo que es hecho por otros motivos que no sea la gloria de Dios y sumisión a Su voluntad es una forma de rebelión sutil.

Los no-regenerados nunca son más corruptos que cuando están realizando caridades. La única cosa que podría ser más pecaminosa es cuando ellos están realizando actos religiosos. Tales obras sirven para convencerlos que ellos son básicamente buenas personas seguramente Dios está contento con ellos.

Si fueran motivados a agradar a Dios y a someterse a Su voluntad, harían la primera cosa que El requiere: Arrepentirse, someterse a la autoridad de Su Palabra y al Señorío de Su Hijo.

"¿Qué debemos hacer para poner en práctica las obras de Dios?" <sup>4</sup>, preguntaron los Apóstoles. Jesús respondió, "<u>Creáis en el que El ha enviado</u>." Este térmi "creáis" implica algo más profundo que el realizar una obra. Esto sugiere la creencia personal en Cristo que conduce a una obediencia que destrone el **YO**. Esto coloca a Jesús como la persona central en la vida de una persona, y a Su voluntad como el valor más elevado.

En realidad, los no-salvos hacen obras buenas y actos religiosos como <u>substitutos</u> para la sumisión, antes que como <u>señales</u> de la auto-abnegación de un corazón purificado. E **YO** permanece entronado.

¿No era este el problema de los Fariseos? ¿No dijo Jesús que las prostitutas y los ladrones estaban más cerca del reino de Dios que ellos? ¿Era esto solamente una exageración poética?.

Muchas de las obras de los Fariseos estaban de acuerdo con la Ley Divina. De hecho, la obediencia a la ley era el enfoque del movimiento Farisaico. ¿En qué sentido eran, pues, las obras de los Fariseos peores a las de la prostitución y al robo? La auto-decepción involucrada en una obra que procede de un corazón corrupto y de motivos impuros cambian cualquier obra, por buena que sea, en una obra peor que las mencionadas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Isa. 64:6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rom. 14:23

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Juan 6:28

No es de extrañarse que Pablo, al hablar de la humanidad no-regenerada, tanto a Judíos como a gentiles, dijo, "...no hay quien haga lo bueno, no hay ni siquiera uno." <sup>5</sup>

¿Es esta alguna doctrina nueva, recientemente inventada? Note que un documento evangélico antiguo, escrito en 1648, (la Confesión de Westminster), dice:

"Las obras hechas por hombres no-regenerados, aún cuando por su esencia puedan ser cosas que Dios ordena, y de utilidad tanto para ellos como para otros, sin embargo, porque proceden de un corazón no purificado por la fe y no son hechas en la manera correcta de acuerdo con la Palabra, ni para un fin correcto, (la gloria de Dios);por lo tanto son pecaminosas, y no pueden agradar a Dios ni hacer a un hombre digno de recibir la gracia de parte de Dios. Y a pesar de esto el descuido de las obras por parte de los no-regenerados es más pecaminoso y desagradable a Dios."

Dios requiere que los no-regenerados hagan obras buenas. Pero al hacerlas, cometen pecado. Si ellos no las hacen, estas omisiones son aún más pecaminosas. El hombre no contribuye con nada para su salvación, solo para su condenación.

Nada menos que el milagro maravilloso de la regeneración basta para cambiar esta situación.

### Preguntas Generales Sobre La Incapacidad Total Humana

Pregunta A: "¿Cómo puede Dios hacernos responsables de hacer lo bueno si no podemos hacerlo? ¿Cómo puede Dios condenarnos por practicar el pecado si uno no puede hacer otra cosa?"

Usemos un ejemplo para ilustrar:

Ponga una Biblia a un extremo de una mesa larga y una botella de vino al otro extremo. Luego, tome a un borracho y siéntelo entre la Biblia y el vino, diciéndole que tiene toda libertad para escoger lo que quiere. Aparte de toda otra influencia o persuasión ¿qué escogerá el borracho? Obviamente escogerá el vino, porque así es su naturaleza. El tiene la LIBERTAD de escoger el vino, y la RESPONSABILIDAD de escoger la Biblia. Pero le falta la CAPACIDAD para escoger la Biblia. El tiene la LIBERTAD de escoger lo que quiere. Pero lo que quiere se determina por lo que el mismo es por su naturaleza interna.

Se puede interpretar mal ciertos textos bíblicos por confundir la diferencia entre libertad capacidad. Tales textos manifiestan lo que el hombre debe hacer, no lo que puede hacer.

El pecador nunca está libre de su responsabilidad para obedecerle a Dios. El bosquejo abajo muestra esta paradoja entre la responsabilidad del hombre y su incapacidad.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rom. 3:12

### **Incapacidad Total Humana**

#### RESPONSABILIDAD

### **INCAPACIDA**

Venir a Cristo: Mt.11:29 Nadie Puede Venir: Jn.6:44

Arrepentirse: Hch.3:19 Arrepentirse Es Concedido Por Dios

II Tim.2:25

Circuncidar Sus Corazones

Dios Circuncida Los Corazones

Creer:Jn.3:16

Creer Es Concedido Por Dios:

Fil.1:29

Guardar La Ley: Ro.2:13

Nadie Puede Guardar La Ley:

Ro.8:4

La incapacidad total del hombre no le libra de su responsabilidad. Después de todo, no es culpa de Dios que el hombre peque. El pecado del hombre no Le quita a Dios Su propia santidad, ni tampoco Su derecho de mandar lo que es justo.

No son fuerzas <u>exteriores</u> al hombre que le obligan a pecar, sino una fuerza <u>interior</u>; SU propia naturaleza pecaminosa.

Peor todavía, es afirmar la neutralidad moral de la voluntad. Si ella flotaba independiente del estado moral nuestro, "libre" de nuestra naturaleza, ¿En qué sentido, pues, sería NUESTRA voluntad? ¿Cómo podríamos estar bajo la obligación de dar cuentas por lo que nuestra voluntad decide, si fuera independiente de lo que somos?

La Biblia presenta que la voluntad humana es una extensión del carácter de la persona. Cuando no es regenerado, uno rechaza a Cristo hasta que Dios lo CAMBIA.

Finalmente, la base bíblica de nuestra responsabilidad ante Dios no es nuestra capacidad, sino nuestro conocimiento. Se ve esto en Romanos 1:18-20. El pecador SABE ciertas cosas por revelación en la naturaleza. Pero no BUSCA a Dios porque le gusta el pecado.

Pregunta B: "En el primer capítulo, Soberanía Absoluta Divina, se expresó que Dios está en control de todo, hasta de la misma voluntad humana. ¿No hace esto del hombre un títere? No están en conflicto estas dos doctrinas, la Soberanía de Dios y la responsabilidad humana?"

Es verdad que existe una tensión filosófica entre estos dos aspectos de la teología bíblica. Es una de las materias más profundas que se puede discutir. Se entiende mejor, sin embargo, cuando consideramos que el control que Dios ejerce es normalmente indirecto, a través de la misma naturaleza humana. Siendo que la persona escoge lo que está de acuerdo con su propia naturaleza, Dios tiene que cambiar esa naturaleza a fin de que la persona sea motivada a escoger la salvación. De esta manera, la voluntad de la persona escoge libremente, de acuerdo con la revelación que Dios le da. Dios se conserva Soberano sin forzar a la persona en contra de su voluntad. En el caso de algunos, Dios los deja en el camino que ellos mismos han escogido.

### **La Cuestión Del Nuevo Nacimiento:**

¿Cómo es que llegamos a aceptar a Cristo

Si el pecador no tiene ninguna motivación en sí mismo de arrepentirse y escoger a Cristo, ¿cómo es que algunos se convierten y otros no? Esta pregunta se resuelve cuando consideramos el orden de eventos en el Nuevo Nacimiento.

Existen dos puntos de vista respecto a lo que pasa en el Nuevo Nacimiento:

A. Un punto de vista dice que el pecador hace una "decisión" para creer en Cristo, esto resulta en nacer de nuevo. El pecador produce fe en sí mismo por un acto de su libre albedrío. Dios responde a ese acto, concediéndole la gracia y le hace nacer de nuevo. Así, el pecador mismo inicia el proceso. Dios es pasivo, esperando la iniciativa humana. La fe produce e nuevo nacimiento, de manera que el pecador contribuye a su salvación en forma de fe obediencia. (Este punto de vista es creído por la rama "Arminiana" entre los evangélicos.)

B. Otro punto de vista dice que el pecador está muerto en pecado, incapaz de creer. Dios, pues, por un acto Soberano Suyo, hace nacer de nuevo a los que El había escogido para la salvación antes de la creación del mundo. El pecador es totalmente pasivo en el acto de nacer de nuevo. Dios es el que lo inicia. Al nacer de nuevo, el pecador tiene una nueva naturaleza, percibe las cosas divinas, y pone su fe en Cristo. Así, el nacer de nuevo produce la fe, no viceversa. La fe y la obediencia, son resultados del nuevo nacimiento, y no causas de ello. El pecador no contribuye en nada a su salvación.

(Este punto de vista es creído por la rama "Reformada" entre los evangélicos)

¿Cuál de estas dos posiciones es bíblica? Al examinar los textos bíblicos relativos al nacer de nuevo, podemos comparar cual es "causa" y cual es "efecto". ¿Es nuestra obediencia l causa de nacer de nuevo? O, ¿es el nacer de nuevo la causa de nuestra obediencia

CAUSA EFECTO

Jn.3:3: Nacer de nuevo Ver el reino de Dios

Jer.24:7 Dios dará corazón Para que Le conozcan

Ez. 16:62,63 Dios confirmará Perdonará los pecados

Su Pacto

Ez. 36:26,27 Dará un corazón

nuevo Obediencia

Sant.1:18: El, de Su voluntad, Primicias de Sus criaturas

Sal.65:4: Escogido por Dios Atraído a El

Si aún queda duda de que el punto de vista "Reformado" sea lo correcto, lea *Jn.1:13: "los cuales no son engendrados de sangre, ni de la voluntad de carne, ni de la voluntad de varón, sino de Dios."* 

Existe otra manera para entender que nacer de nuevo es un acto soberano divino. Es por contestar la pregunta, "¿De dónde proviene la fe salvadora? ¿Proviene del libre albedrío del hombre?, ¿o es una obra de la gracia de Dios?" El bosquejo siguiente contesta:

CAUSA EFECTO

Hch.13:48: "los que fueron

ordenados para vida eterna, creyeron."

Hch.18:27: "por la gracia habían creído."

Heb.12:2:"Jesús, el Autor y

consumador de la fe."

Ef.2:8:"por gracia sois salvos por medio de la fe

Fil.1:29: "concedido a causa

de Cristo creer en el."

Jn.6:65: "dado por mi Padre venir a Mi."

¿Juega algún papel la voluntad humana en la salvación? ¿Queda la voluntad inerte antes, durante y después de la conversión? ¿Es nuestra voluntad un títere inconsciente manipulado por un maestro de títeres celestial? ¡De ninguna manera!

Cuando se cambian nuestras percepciones, se conforman entonces las otras facultades. Al "ver el Reino de Dios" por la iluminación de la regeneración, entonces la conversión llega a ser inevitable. Dios nos revela a Cristo como tan atractivo, que Su Persona misma llega a ser irresistible. La irresistibilidad de la gracia consiste más en esta percepción, que en la dominación forzada de una voluntad humana resistente. Cristo es demasiado bueno para resistir cuando se revela como El es. Tal iluminación no transgrede ningún aspecto de la libertad del hombre, ni hace injusticia a los que niegan mirarle a Él.

El motivo por el cual Dios concede esta iluminación a algunos y no a otros es un misteri escondido en la eternidad.

Las palabras de los Artículos De Dort, un documento reformado escrito en 1618, lo expresa con claridad y belleza:

"Él abre el corazón que está cerrado; El quebranta lo que es duro;...El infunde en la voluntad propiedades nuevas, y hace que esa voluntad, que estaba muerta, reviva; que era mala, se haga buena; que no quería, ahora quiera realmente; que era rebelde, se haga

obediente; El mueve y fortalece de tal manera esa voluntad para que pueda, cual árbo bueno, llevar frutos de buenas obras."

El orden correcto de los eventos en la salvación es:

#### Nacer de nuevo - Fe - Justificación

La fe salvadora es obsequio Divino, no fruto del "Libre Albedrío" humano. Nacer de nuevo es acto soberano de Dios. El pecador no se convierte a sí mismo.

### **Advertencia Para Los Pastores**

La idea del "libre albedrío neutral" es como una mala hierba en el jardín. Justo al momento que crees que es desarraigada, brota otra vez. De todas las ideas erróneas respecto a la salvación, esta es la más difícil de arrancar de los Cristianos. En la enseñanza de la gracia, siempre tendrás más resistencia respecto a la Incapacidad Total Humana que cualquier otra de las doctrinas de la gracia, porque el hombre carnal insiste en añadir algo a la salvación..

En la enseñanza de la Incapacidad Total Humana, es aconsejable repetir constantemente lo que NO se está diciendo. Esto ayuda a evitar malentendidos, (aunque nunca serán evitados por completo). Por ejemplo, vale decir; "No estamos diciendo que el hombre no tiene voluntad. S tiene; pero que su voluntad es esclavisada". Y, "El hombre es responsable por sus acciones, aunque le falta fuerza para cumplir con su responsabilidad a causa del poder del pecado". Y, "Dios nos manda a hacer lo justo porque El es Santo, no porque somos capases de obedecerle." Y, "No estamos diciendo que el pecador no tiene PERMISO de escoger la salvación; solo que no puede hacerlo sin la gracia de Dios."

Como pastor, te costará aclarar esto de la Incapacidad del hombre a tu congregación. Pero vale la pena insistir. Dios usará tus enseñanzas para revelar a algunos lo que es la gracia de Dios en verdad. Les darás así una preciosa joya que les enriquecerá toda la vida.

### **Nuestra Incapacidad Bendita**

Los estudiantes generalmente suponen que me entendieron mal cuando oyen que una comprensión de su incapacidad total es una de las bendiciones más grandes que se puede experimentar. Aunque se habitúan a mis paradojas, esta siempre les sorprende. Por lo menos les capta la atención, y les prepara para la cita siguiente del gran Reformador Martín Lutero:

### Del Consuelo De Saber Que La Salvación No Depende Del 'Libre Albedrío'

"Yo confieso francamente que, de mi parte, incluso si fuera posible, no querría que m sea dado el "Libre Albedrío" ni cosa cualquiera dejada a mis propias manos para capacitarme para trabajar para la salvación; no solamente porque frente a tantos peligros, y adversarios, y asaltos de demonios, no podría aguantar y sostener mi "Libre Albedrío" (porque un sólo demonio es más fuerte que todos los hombres, y bajo tales condiciones ningún hombre podría salvarse); pero a causa de que, incluso si no fueran peligros, sean adversarios o diablos, estaría todavía esforzado a trabajar sin ninguna garantía de éxito, golpear el aire en vano.

"Si yo viviera y trabajara hasta toda la eternidad, mi conciencia nunca alcanzaría una certeza cómoda sobre la cuestión de cuanto falta para satisfacerle a Dios. En cualquier obra que haya cumplido, quedaría todavía una duda persistente si Dios estaba complacido, o si requería otra cosa. La experiencia de todos los que buscan justicia por obras comprueba esto; y yo mismo lo aprendí suficientemente bien por un período de muchos años, a mi propia gran desgracia. Pero ya que Dios ha quitado mi salvación de control de mi propia voluntad, y la ha puesto bajo el control de la Suya, y prometió salvarme, no según mis esfuerzos, ni correr, pero según Su propia gracia y misericordia, yo tengo la certeza cómoda que El es fiel y no me mentirá, y que El es también grande poderoso de manera que ningún demonio ni oposición puede derrotarle a El o quitarme de El. "Nadie," El dice, "las arrebatará de mi mano. Mi Padre que me las dio es mayor que todos." Jn.10:28-29. Así es que, si no todos, sin embargo algunos, en realidad muchos, son salvos; pero en cambio, por el poder del "Libre Albedrío" ninguno podría ser salvo, pues todos pereceríamos.

"Además, tengo la certeza cómoda que yo agrado a Dios, no por causa del mérito de mis obras, sino por razón de Su favor misericordioso que me prometió; a fin de que, si trabajo demasiado poco, o malo, no me lo atribuye a mi, sino con compasión paternal me perdona y me hace mejor. Para todos los santos eso es gloriarse en su Dios." <sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "The Bondage of The Will" (Esclavitud Del Libre Albedrío) por Martin Lutero. Sección XVIII , No.783.

### Preguntas Sobre La Incapacidad Total Humana

¿Qué de versículos que parecen sostener la neutralidad del "Libre Albedrío

Tales versículos pueden ser puestos en las siguientes categorías:

1. Versículos mostrando que el hombre escoge el pecado.

Se supone por esto que si puede escoger el pecado, debe tener la CAPACIDAD también de escoger la justicia. Pero esto es ilógico. Sería igual que decir que un tronco de árbol tiene poder de flotar río arriba solo porque puede flotar río abajo. Insistir en que el hombre tiene el poder para escoger lo malo no es una evidencia de que pueda escoger lo bueno.

2. Exhortaciones y mandamientos para escoger lo bueno.

Se citan a menudo versículos del Antiguo Testamento en que Dios manda que los judíos escojan lo bueno. ("...os he puesto delante la vida y la muerte...escoge, pues la vida..." Deut.30:19 "...escogeos hoy a quien sirváis." Jos.24:15)

Es ilógico suponer que un mandamiento para hacer una cosa comprueba la capacidad para hacerla. Dios mandó a Israel a que guardara Su Ley. ¿Acaso eso es evidencia de que el hombre puede guardar la ley? Claro que no. El Nuevo Testamento nos indica que nadie puede guardar la ley. Ella fue dada, en realidad, para revelar lo que el hombre NO puede hacer. ¿Para qué, entonces, sacar versículos de la Ley a fin de comprobar el Libre Albedrío neutral?

Dios nos manda, "sean perfectos". ¿Acaso eso comprueba que tenemos el poder para ser perfectos sin Dios y sin gracia? ¿Por qué, pues, imaginar que el hombre inconverso tiene la capacidad de escoger lo bueno? ¿Porque eso le fue mandado? Dios nos manda lo bueno porque no hay otra cosa que pueda mandar. Siendo bueno, no podría mandarnos a hacer lo malo. Dios nos manda a hacer lo justo solo porque EL es justo, no porque somos capases.

3. Versículos que prueban que el hombre es responsable por sus propias acciones.

No negamos que el hombre es responsable por su conducta. Solo negamos que la responsabilidad implique capacidad.

La única clase de versículos que podrían refutar la doctrina de la incapacidad total humana, serían los que dicen que el hombre pecador, sin Dios y sin Su gracia, puede convertirse. Pero tales versículos, no existen. Mandamientos y exhortaciones, ejemplos de pecadores escogiendo lo malo y explicaciones de nuestra responsabilidad, no tienen nada que ver con la cuestión.

## **Preguntas Para Repasa**

## **Incapacidad Total Humana**

| 1. Un mito popular entre la humanidad es                                                                                                            |                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 2. Este mito es la base de toda                                                                                                                     | y toda distorsión del                       |
| 3. Verdadero o Falso: Todas las part excepto su voluntad.                                                                                           | es del pecador son dominadas por el pecado  |
| 4. Verdadero o Falso: La voluntad h<br>salvación sin una obra de gracia.                                                                            | umana, por sí sola, nunca puede desear la   |
| 5. Verdadero o Falso: El nuevo naci pecador es enteramente pasivo.                                                                                  | miento es un acto soberano de Dios en que e |
| 6. El mito que estamos refutando en este capítulo                                                                                                   | se llama                                    |
| 7. La definición de la gracia se aclara cuando un                                                                                                   | Cristiano se da cuenta de que               |
| 8. Verdadero o Falso: La salvación e                                                                                                                | s una obra mutua entre Dios y el hombre.    |
| 9. ¿En qué formas le ayuda al Cristiano entender                                                                                                    | la doctrina de la Incapacidad Total Humana  |
| A                                                                                                                                                   |                                             |
| В                                                                                                                                                   |                                             |
| 10. ¿Qué le paso a Adán cuando cayó en pecado                                                                                                       | ?                                           |
| 11. La culpa del pecado de Adán se atribuye a _                                                                                                     |                                             |
| 12. ¿Cuál de las frases siguientes es la más correc<br>de Adán?  A. Pecamos porque somos pecadores. B. Somos pecadores porque pecamos.              | eta según nuestro entendimiento de la caída |
| <ul><li>13. ¿Cuál de estas partes del ser humano determ</li><li>A. Su voluntad</li><li>B. Su naturaleza/corazón</li><li>C. Su sangre</li></ul>      | ina lo que va a decidir                     |
| <ul><li>14. ¿Cuál de estas dos frases es correcta</li><li>A. El corazón gobierna la voluntad.</li><li>B. La voluntad gobierna el corazón.</li></ul> |                                             |

| 15. Verdadero o Falso: El pecador está espiritualmente enfermo, pero no espiritualmente muerto.                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 16. Los que rechazan la doctrina de la Incapacidad Total Humana están confundidos respecto a la diferencia entre lade escoger y la de escoger.                                                            |
| 17. (Marque la frase correcta): La frase "libertad de escoger" quiere decir que:                                                                                                                          |
| <ul><li>A. E pecador tiene el poder para escoger lo bueno.</li><li>B. No hay obligación fuera de su propia naturaleza que le obliga a escoger.</li><li>C. Que Dios le obliga a escoger lo malo.</li></ul> |
| 18. Explique en sus propias palabras, ¿por qué los versículos de las siguientes categorías no son válidos como evidencias de que la voluntad humana es "libre" para escoger la salvación sin la gracia    |
| A. Versículos mostrando que el hombre escoge el pecado.                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                           |
| B. Exhortaciones y mandamientos para escoger lo bueno.                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                           |
| C. Versículos mostrando que el hombre es responsable por sus acciones.                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                           |
| 19. La base bíblica de la responsabilidad es el                                                                                                                                                           |
| 20. ¿Cuál de las siguientes ramas de la Cristiandad no enseña que el nacer de nuevo es fruto de una decisión de la voluntad humana?                                                                       |

A. Arminiana

- B. Reformada
- C. Católica

Respuestas A Las Preguntas Incapacidad Total Humana 1=El libre albedrío moral; 2=Religión falsa, Evangelio; 3=F; 4=V; 5=V; 6=El libre albedrío; 7=No se convirtió a si mismo; 8=F; 9=A.Destruye el orgullo,B.Da seguridad; 10=Todo su ser se hizo esclavo al pecado; 11=Su descendencia; 12=A; 13=B; 14=A; 15=F; 16=Responsabilidad, Capacidad; 17=B; 18=(Ver el texto); 19=Conocimiento; 20=B

#### JUSTIFICACION POR LA FE

El grito de guerra de la Reforma, "Justificación Por La Fe", resonó por toda Europa en el Siglo 16. Miles entregaron sus vidas en lugar de renunciar a esta doctrina. Se desataron guerras en varios países de Europa. ¿Por qué tanta controversia? Porque esta doctrina representaba una denuncia de lo que se enseñaba en aquel entonces sobre la salvación.

A fines del siglo XVI en Alemania, un sacerdote católico llamado Martín Lutero, leyendo la Biblia, se dio cuenta que Ro. 1:17 declara lo siguiente: "El justo por la fe vivirá". Dios iluminó su corazón por medio de este texto. Comprendió entonces que los méritos no tenían nada que ver con la salvación.

Pasmado por esta revelación, el continuó sus estudios en Romanos y llegó a entender esta importante doctrina de gracia. Con esto comenzó el redescubrimiento de la teología de la Bibli que se conoce hoy en día como la Reforma.

#### Importancia De La Doctrina

¿Para qué sirve entender esta doctrina?

Primero: Nos libera de temores e inseguridades respecto de nuestra relación con Dios. Cuando vemos que nuestra aceptación con Dios está basada en la justicia de Cristo y no en la nuestra propia, experimentamos un profundo alivio emocional

Segundo: Nos ayuda en la oración, ya que nos damos cuenta de que las respuestas a nuestras plegarias no dependen de nuestros méritos.

Tercero: Nos ayuda a evitar toda clase de legalismo, por entender que nuestra justicia es un hecho cumplido interiormente y que no consiste en prácticas exteriores.

#### Definición De La Doctrina

La Justificación es una declaración legal hecha por Dios, de que una persona es justa respecto a la Ley Divina, a causa de la justicia perfecta de Cristo, concedida a la persona por medio de la fe en Cristo.

#### Lo Que NO Es La Justificación

Un médico dijo que la manera mejor de entender lo que es una buena salud, es estudiar l enfermedad. Es igual con esta doctrina. Una buena manera de entender lo que es la Justificación es estudiar lo que NO es:

La Justificación no se refiere al proceso de crecimiento espiritual en la vida Cristiana. (Esta última se llama "Santificación".) La Justificación es cuestión de nuestra aceptación LEGAL por e Padre, frente a la ley Divina. Un error común entre los Cristianos en el estudio de la Justificación, es el imaginar que la Justificación quiere decir "ser hecho justo". Más bien, significa "DECLARADO justo".

Tampoco es una recompensa por nuestra fe. Como ya comprobamos en la sección anterior bajo el Nuevo Nacimiento, la fe salvadora es una obra de la gracia divina. Aunque Dios requiere la fe como condición de la Justificación, no debemos suponer por eso que la Justificación es una recompensa por nuestra fe, visto de que es Dios mismo quien nos la da por medio de la regeneración.

Tampoco afirmamos que la fe reemplaza a la Ley Moral Divina. Esta Ley (representada por los 10 Mandamientos), forma parte de un pacto eterno y no puede ser reemplazada. Algunos acusaban a los reformadores de enseñar que si tenemos fe, no tenemos que hacer buenas obras. La realidad del asunto es que las obras de los pecadores no son válidas para su salvación porque provienen de una fuente corrupta. Las OBRAS no son aceptadas si la PERSONA no es aceptada primero. Y la persona será aceptada solamente si es justificada por la fe.

La fe no reemplaza a la Ley Moral, porque los 10 Mandamientos forman parte de un pacto eterno y siempre están vigentes. La idea básica en la Justificación, no es como ser salvo sin la Ley, sino como la justicia perfecta de la Ley puede ser atribuida a nuestra cuenta. Según la Biblia, se cumple esto por medio de la fe en Cristo, quien es nuestro sustituto bajo la Ley

Por medio de las siguientes preguntas vamos a llegar a un entendimiento completo de l definición anterior:

#### A. ¿Exige Dios Que La Justicia De La Ley Sea Cumplida En Los Cristianos?

"...para que la justicia de la ley se cumpliese en nosotros, que no andamos conforme a la carne, sino conforme al Espíritu." Ro.8:4

Estas palabras son claras. Dios exige que la justicia de la Ley Moral sea cumplida en nosotros. Sobre este punto muchos Cristianos se equivocan. Leen versículos que afirman que no estamos bajo la Ley, y que no somos justificados por ella. De esto sacan la conclusión ilógica de que la Ley no cuenta para nada y de que Dios no exige la justicia que ella representa.

Los judíos entendieron bien que la Ley representaba la justicia de Dios. Por eso ellos suponían que la justificación provenía de la obediencia a la Ley. Erraban porque nadie pudo guardar la Ley. San Pablo nos muestra que la justicia que la Ley representa viene a nosotros por medio de la fe en Jesucristo como un don gratuito de Dios. Pero cuidado. Es también un error suponer que por eso Dios no requiere la justicia de la Ley en el creyente.

Nosotros y los judíos estamos de acuerdo sobre este punto esencial, ...Dios requiere de nosotros la justicia de la Ley. En lo que diferimos de los judíos, es en el método de obtener esta justicia. Ellos creen que se obtiene guardando la Ley. Nosotros creemos que se obtiene como un don gratuito de Dios por la fe en Cristo.

Así, es esencial entender que no se anula la Ley en *todo* sentido. Es abrogado solamente como medio de la Justificación. Sigue en vigor en el sentido siguiente:

La Ley sirve todavía como definición de ciertas palabras bíblicas, como "justicia" y "pecado". Dice I Jn.3:4, "pues el pecado es infracción de la Ley". Lógicamente, la palabra "pecado" no tendría significado si no fuera por la Ley. También Pablo dice en Ro.5:13, "donde no hay Ley, no se inculpa de pecado." Y,"porque por medio de la Ley es el conocimiento del pecado." (Ro.3:20)La Ley sirve como norma de la justicia. Sin la Ley, no habría pecado, y nadie podría ser condenado.

El problema con las exigencias divinas respecto a la Ley es que nadie puede cumplir con ellas. Como dijo Pablo, "Por cuanto los designios de la carne son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la Ley de Dios, ni tampoco pueden." (Ro.8:7) Con esto, llegamos a la segunda pregunta:

# B. Si No Podemos Cumplir Con Las Exigencias De La Ley, ¿Como Es Que La Justicia De La Ley Nos Llega A Ser Contada?

Aquí entra uno de los principios bíblicos más importantes: la Sustitución de Cristo. Jesucristo fue nuestro sustituto frente a la Ley. Cristo cumplió la Ley en nuestro lugar en dos sentidos. Primero, vivió una vida perfecta bajo la Ley, cumpliendo así con todas sus exigencias. Ro. 3:21-26 Segundo, Cristo aceptó en su cuerpo la pena que la Ley requiere para los transgresores, l muerte.

Pablo reveló eso en Gal.4:5-6:

"Dios envió a Su Hijo, nacido de mujer y nacido bajo la ley, para que redimiese a los que estaban bajo la ley, a fin de que recibiésemos la adopción de hijos."

Vemos entonces por qué Pablo dice en Ro.3:31, "Luego por la fe invalidamos la Ley? De ninguna manera, sino que confirmamos la Ley." La muerte de Cristo era necesaria precisamente porque la Ley Moral siempre está en vigor. Si la Ley no valiera nada, no hubiera pecadores... Cristo no habría venido a morir. La fe, pues, no es un sustituto para la justicia de la Ley. Mas bien, la fe es la única manera en que podemos recibir esa justicia.

En realidad, Pablo nos asegura que la Ley misma serviría como medida de justificación si e hombre pudiera guardarla. "porque no son los oidores de la ley los justos ante Dios, sino los hacedores de la ley serán justificados." Ro. 2:13. Punto clave: La gracia no consiste en que Dios cambió las condiciones de la salvación, de algo que el hombre no pudo hacer (guardar la Ley) a algo que el hombre es capaz de hacer, (poner fe en Cristo). La fe, como ya vimos en la sección anterior, es un don de Dios, no algo que el hombre suscita por su propia voluntad. El pecador nunca ha tenida la capacidad de creer, ni tampoco capacidad para guardar la ley.

#### C. ¿Es Pues La Fe La Base De Nuestra Justificacion?

A riesgo de ser malentendido, contestarmos NO a esta pregunta. La fe no es la base de nuestra Justificación. La justicia perfecta de Cristo es la base. La fe es simplemente la medida necesaria para recibirla.

Tomemos como ilustración el proceso de poner los cimientos para un edificio. El encofrado nos representa a nosotros. El cemento representa a la justicia perfecta de Cristo. El conduct representa la fe por la cual el cemento se derrama en el encofrado. El encofrado, antes de recibir el cemento, está vacío. Es igual a nosotros, antes de aceptar a Cristo. Estábamos vacíos de toda justicia. No teníamos nada. Pero Dios instaló el conducto, es decir la fe. Por medio de la fe, Dios derramó en nosotros el "cemento", es decir la justicia perfecta de Cristo, y eso forma la base sólida sobre la cual construimos la casa de nuestra vida.

Tenemos que distinguir aquí la diferencia entre la Justificación y la Santificación. La Santificación es como la construcción de la casa después de poner el fundamento. Es un proceso que dura toda la vida y varía entre los Cristianos. Pero la Justificación no es un proceso. Es un

acto divino hecho una vez para siempre en el creyente al momento de su conversión a Cristo, y nunca puede cambiar ni variar. Esto es obvio, porque la justicia perfecta de Cristo, que forma la base de la Justificación, no puede cambiar. La Santificación, significa "ser HECHO justo", (es decir, nuestra práctica cotidiana de la vida Cristiana), mientras que la Justificación significa "ser DECLARADO justo", (es decir, frente a las exigencias de la Ley).

Al analizarlo, se puede ver fácilmente por qué algunos Cristianos sienten inseguridad respecto a su aceptación frente a Dios. Es porque confunden la diferencia entre la Santificación y la Justificación. Imaginan que su aceptación con Dios se basa en su nive de Santificación. Así, experimentan inestabilidad emocional porque 1 Concepto Falso de la

Es igual con el concepto de que el Cristiano puede perder a cada rato la salvación. Este concepto basa la salvación sobre el grado de Santificación del crevente y no en la Justificación como la Biblia enseña. Sobre tal base es imposible tener la seguridad de la salvación en esta vida, porque el fundamento es variable y relativo.

De acuerdo a la enseñanza de Pablo, Dr. Carlos Hodge señala,

Borrado de pecados pero sin

Justificación

la Justicia de Cristo.

"Fue porque Adán era el representante de su raza que su pecado es la base judicial para la condenación de ellos; y es debido a que Cristo es el representante de su pueblo, que su justicia es la base judicial de la justificación de los creyentes." 7

La Justificación es un acto absoluto e invariable. Por eso un gran Apóstol no es más justificado que un nuevo nacido en Cristo. Claro, habrá una diferencia enorme entre ellos en e grado de santificación. Pero no en Justificación. En el cielo no seremos más justificados que ahora. Más santificados, si. Pero no más justificados.

Concepto Bíblico de la Justificación

Santificación es variable.

Justicia Perfecta De Cristo

(Tinta Imborable)

Todo el Capítulo Cuatro de Romanos fue escrito para ilustrar como la justicia perfecta de Cristo es contada a nosotros. Pablo usa a Abraham para esta ilustración. Abraham vivió más de cuatrocientos años antes de la Ley de Moisés. No tenía la Ley de Dios escrita. Lo único que tenía era la fe. Y Pablo dice, "Creyó Abraham a Dios y le fue contado por justicia." Romanos 4:3.

Eso no quiere decir que su fe fue contada EN LUGAR DE la justicia. Solamente que la fe era el medio que Dios usó para justificarle. La palabra "por" usada aquí, es una palabra difícil de traducir de griego. Su sentido es "en vista de". No significa que Dios aceptó su fe como base de la justicia, sino como medio para recibir la justicia.

#### D. ¿Para Quienes Esta Reservada La Justificación Por La Fe?

"Y a los que predestinó, a estos también llamó; y a los que llamó, a estos también justificó; y a los que justificó, a estos también glorificó." Ro.8:30

Hodge, Carlos: Teologia Sistemática, Vol.1, pp.567

La Justificación por la fe está reservada para los predestinados, a los que Dios escogió para la salvación antes de la fundación del mundo. La glorificación de estos es inevitable.

#### E. ¿Es Posible Que Un Creyente Pierda La Justificacion?

"¿Quién acusará a los elegidos de Dios? Dios es el que justifica." Ro.8:33

Dios no acepta acusaciones de pecado en contra de Su pueblo escogido y justificado. ¿Por qué no? Porque Cristo les ha prestado Su justicia. Y la justicia perfecta de Cristo no cambia jamás. Si se pudiera perder la Justificación, tendría que ser por otras causas, pero no por ser pecador. Pablo dice claramente que Dios no acepta acusaciones de pecado en contra de Sus elegidos. Pablo nunca dijo que los Cristianos no tienen pecados, solamente que los rastros de corrupción que quedan en nosotros han dejado de ser causa de condenación.

## F. ¿Cómo Venimos A Ser Amigos De Dios?

De la misma forma en que Abraham llegó a ser amigo de Dios....justificación por la fe solamente.

## Preguntas Para Repasa Justificación Por La Fe

43

| 1. Verdadero o Falso:Dios requiere que la justicia de la Ley sea cumplida en nosotros.                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Verdadero o Falso:La fe es la base de nuestra justificación.                                                                       |
| 3. Verdadero o Falso:Dios acepta la fe en Cristo como sustituto para la justicia.                                                     |
| 4. Verdadero o Falso:La palabra "Justificación" quiere decir "ser hecho justo".                                                       |
| 5. Verdadero o Falso:La Justificación es algo que Dios cumple en nosotros cuando aceptamos a Cristo y nunca cambia.                   |
| 6. Verdadero o Falso:La Justificación es un proceso.                                                                                  |
| 7. Verdadero o Falso:La Santificación es un proceso.                                                                                  |
| 8. Verdadero o Falso:La Santificación es solo una doctrina teórica no mas, y no tiene aplicaciones prácticas en la vida del creyente. |
| 9. Verdadero o Falso:Ya que somos justificados por la fe, la Ley no sirve para nada.                                                  |
| 10. Verdadero o Falso:Era la intención de Dios de que la Justificación fuera para toda la humanidad.                                  |
| 11. El grito de guerra de la Reforma fue,                                                                                             |
| 12. El sacerdote católico del Siglo 16 que descubrió en la Biblia la Justificación por la fe en la Biblia se llamaba,                 |
| 13. La doctrina de la Justificación por la fe sirve para:  A. B. C.                                                                   |
| 14. Cristo era nuestro sustituto bajo la Ley en dos sentidos: En Su y en Su                                                           |
| 15. Verdadero o Falso:Es posible que un creyente pierda la Justificación.                                                             |
| 16. Verdadero o Falso:Dios no acepta acusaciones en contra de Su pueblo escogido y justificado.                                       |
| 17. ¿Cómo se caracterizan los justificados?                                                                                           |

Respuestas A Las Preguntas Justificación 1=V; 2=F; 3=F; 4=F; 5=V; 6=F; 7=V; 8=F; 9=F; 10=F; 11=Justificación Por La Fe 12=Martín Lutero; 13=Nos libera de temores, nos ayuda en oración, nos ayuda a evitar legalismo; 14=Vida, muerte; 15=F; 16=V; 17=Una vida recta

#### ELECCION POR GRACIA

#### Un Cuento:

En una ciudad lejana, vivía un hombre de raras combinaciones. Era un famoso escultor y practicaba también las artes marciales. Es preciso mencionar que tanto en la una como en la otra aptitud era un verdadero maestro.

Lastimosamente varios de sus amigos no lo entendían. Algunos creían que para ser escultor se necesitaba un carácter dulce y manso. El resto pensaba que un karateka debía ser un hombre duro y violento y le tenían miedo.

Invitó entonces a todos sus amigos. Quería que ellos observaran sus dos habilidades.

Antes de que los amigos llegaran a la reunión, el hombre tomó una masa de barro y la dividió en dos partes. Con el primer pedazo moldeó una hermosa escultura. Se trataba de un conjunto de personas, animales y flores en un gran bosque. Pintó la obra de arte y la endureció en el horno. Con el otro trozo de barro, construyó un bloque sin forma y también lo coció.

Los amigos llegaron el día acordado y él decidió sacar primero la escultura.

- ¡Qué sensible y dulce eres! ¡Tu obra es muy fina!- exclamaron maravillados los presentes.

Dijo el maestro, -¡Gracias por sus halagos! Pero en realidad no solamente me dedico a la escultura-. La contestación del artista dejó perplejos a muchos de sus amigos. Se dirigió a su taller y cargó, hasta el lugar donde la gente se había agrupado, el gran pedazo de barro cocido.

- Existen otras artes que no requieren sensibilidad- dijo en voz muy profunda. Después de breves segundos, lanzó un grito y con su mano extendida rompió de un solo golpe todo el bloque solidificado.

Aquellos que asistieron, se dieron cuenta de lo que el maestro les comunicaba. Verdad que é era sensible y dulce, pero también era fuerte. Mejor ser su amigo.

Jehová es como ese artista. Algunos lo ven como un Padre amoroso que no haría daño a nadie; otros lo perciben como un Dios que establece justicia, castiga y reprende, sin embargo ninguno de los dos grupos piensa correctamente. El apóstol Pablo tenía la idea correcta de Dios: "Mira, pues, la bondad y la severidad de Dios" (Ro. 11:22). En el cuento arriba, el barro moldeado representa a los elegidos y el bloque sin forma a los reprobados.

Si bien la misericordia de Dios no podría manifestarse sin la existencia de pecadores, tampoco el juicio justo de Dios podría hacerlo sin la existencia de condenados. Debemos amar y temer a nuestro Dios. La misericordia y la justicia divinas son complementarias; no se contradicen y dependen una de otra. Son como los dos lados de una misma moneda, la moneda se llam "predestinación" y los lados, "elección" y "reprobación".

#### La Controversia De La Eleccion

Si un día le llega al lector la idea de provocar una disputa viva entre Cristianos, permítame ofrecerle una sugerencia: Exclame esta sola palabra...;PREDESTINACIÓN!.

Para algunos esta palabra es un tesoro consolador que les ayuda a entender mejor la gracia de Dios. Para otros es la peor de las calumnias en contra del carácter justo de Dios.

La controversia que existe en cuanto a la Predestinación no se encuentra en una falta de evidencias bíblicas. Es inevitable que sea controversial cualquier cosa que desafía la independencia humana, su orgullo y la supremacía de su voluntad.

Muchos eruditos en teología bíblica han observado que...

"Las dificultades que sentimos con respecto a la Predestinación no son derivadas de l Palabra. La Palabra está llena de ella, porque está llena de Dios. Y cuando decimos "Dios", hemos dicho Predestinación." <sup>8</sup>

En realidad, la Predestinación es cuatro veces más fácil de comprobar que la misma Deidad de Jesucristo. En el Nuevo Testamento hay más o menos 10 versículos que expresan directamente la Deidad de Jesús. Pero más que 40 expresan la Predestinación. Sin embargo, los mismos Cristianos dispuestos a defender hasta la muerte la Deidad de Jesucristo, lucharán con igual furia para refutar la Predestinación. ¿Por qué? Como lo expresó un erudito evangélico, J.I. Packer, "...la mente carnal del hombre, incluso entre los salvos, no aguanta abandonar la ilusión de que ella misma es capitán de su propio destino y dueño de su propia alma."

#### **Definicion De Palabras**

"Predestinación" quiere decir "destinado antes". Se refiere al arreglo divino de las circunstancias de la realidad para cumplir con Sus decretos hechos ante de la fundación de mundo.

La Elección se refiere al decreto divino de crear, de entre la la humanidad condenada, a ciertos individuos para ser beneficiarios del don gratis de la salvación. Dios hizo esto si referencia a los méritos, al estado de la voluntad, o la f prevista en los elegidos. Dios no lo hizo arbitrariamente, sino a base de su gracia.

\*\*PREDESTINACION\*\*

R E

P

R

٥

В

A

C

I

٥

N

E

C

C

I

o

La Reprobación tiene que ver con el decreto divino mediante el cual Dios deja a una parte de la humanidad pecadora, sequir su camino hacía la condenación eterna, sirviendo de esta manera de objectos de la ira divina. Dios no los obliga a pecar. Tampoco es el autor del pecado de ellos. Simplemente les deja continuar hacía su destino como castigo por sus pecados.

Aunque los conceptos de predestinación y elección son semejantes, no son exactamente iguales. La elección encierra la

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cita de de Benjamin B. Warfield en "Gathered Gold" John Blanchaard, Evangelical Press 1989, pp 247

decisión divina de salvar a algunos; en cambio la predestinación se refiere al poder de Dios para arreglar las circunstancias a fin de cumplir con Sus decretos.

Una ilustración: Supongamos que deseamos que un caballo sepa correr en círculos perfectos. Primero, escogeríamos el caballo. (Esto es la Elección.) Luego, construiríamos un corral circular para que aprenda a correr en círculos. (Esto es la Predestinación). El corral representa las circunstancias de la vida en que ponemos al caballo, es exactamente como Dios arregla las circunstancias de nuestras vidas para asegurar que cumplamos con Su decreto hecho en la eternidad.

#### Importancia De La Doctrina De La Eleccion

La Elección es como una luz que ilumina el significado de la palabra "Gracia". Sin ella, la

"La Elección es como un foco que ilumina e significado de la palabra "Gracia""

gracia es percibida como la recompensa por alguna actividad o disposición humana y no como la causa de esta disposición.

Si la definición correcta de la palabra "gracia" es "un favor inmerecido", entonces la gracia tiene que ser independiente de cualquier actividad humana. El momento en que aceptamos este concepto, entendemos por qué la gracia y la elección son inseparables. Es ilógico proclamar l

doctrina de la salvación por gracia mientras negamos la de la elección. Pablo expresó esta unidad con estas palabras: "Así que también aún en este tiempo ha quedado un remanente escogido por gracia." Ro.11:5

### Las Evidencias Bíblicas Respecto A La Eleccion

#### A. Las Pruebas Paradójicas

Existen dos argumentos que se presentan para intentar refutar la doctrina de la Elección.: e concepto de la justicia y también el concepto de la presciencia. Sin embargo, éstos se convierten en las evidencias más fuertes para comprobar la certeza de la predestinación. Son "las pruebas paradójicas".

#### 1. Argumento de la justici

Los anti-predestinarios dicen: "La Predestinación no puede ser verdad porque Dios sería injusto en escoger a algunos y no a otros. Y si la voluntad de Dios es irresistible, ¿cómo puede Dios hacerle responsable por el pecado?"

Pablo anticipó esta objeción en Ro.9:14-16:

"¿Qué pues diremos? ¿Que hay injusticia en Dios? De ninguna manera. Pues a Moisés dice: Tendré misericordia del que yo tenga misericordia, y me compadeceré del que yo me compadezca. Así que no depende del que quiere ni del que corre, sino de Dios que tiene misericordia."

Notemos que en el texto anterior, Pablo no se disculpa de nunguna manera frente a la objeción. Tampoco la contesta. Pero afirma otra vez el derecho de Dios a tener misericordia , o

no, según su criterio. También subraya que la Elección no depende, ni de la voluntad humana, ni de sus esfuerzos. "...no depende del que quiere ni del que corre." V.16

Pablo anticipa aquí una objeción basada en el Libre Albedrío neutral. Curiosamente, esta anticipación indica que la predestinación soberana es precisamente lo que está afirmado. Su respuesta, por lo tanto, suena más como un reproche

"Pero me dirás: ¿Por qué, pues, inculpa? porque ¿quién ha resistido a su voluntad? Mas antes, oh hombre, quién eres tu, para que alterques con Dios? Dirá el vaso de barro al que lo formó: ¿Por qué me has hecho así?"

Decir que la Elección es injusta, es altercar con Dios. Pablo entendió la imposibilidad de satisfacer el orgullo de los que se creen capaces de encargarse de su propio destino, y él se contenta con reprocharlos con "¿...quién eres tu, para que alterques con Dios."

"Decir que la Elección es injusta, es altercar con Dios"

Existe también otra respuesta lógica para contestar la objeción anterior. Todos merecemos la condenación. Si Dios nos condenara a todos, no haría injusticia a nadie. ¿Por qué inculpar a Dios de injusticia por salvar a algunos? Varios reciben de Dios misericordia. Otros reciben justicia. Nadie recibe injusticia.

Dios se reserva para Sí mismo el derecho de hacer lo que a bien le parece con su propia creación. Dios no se sujeta a otro criterio que a Su propia voluntad. Sus acciones no son susceptibles a las evaluaciones humanas. La única manera correcta de responder a la cuestión de la Predestinación es agradecerle a Dios, cerrar la boca y temblar.

#### 2. Argumento de la Prescienci

Según este punto de vista, Dios escogió a unos porque veía de ante mano quienes serían las personas que iban a obedecer y a creer.

Los que sostienen este punto de vista se basan en dos versículos:

"Elegidos según la presciencia de Dios Padre en santificación del Espíritu, para obedecer..." I Ped.1:2

"Porque los que antes conoció, también los predestinó para que fuesen hechos conforme a la imagen de su Hijo..." Ro.8:29

Estos versículos podrían defender, en un primer análisis, la posición anti-predestinaria, pero más bien sostienen lo contrario. Es necesaria una pregunta para rescatar el sentido real de los textos bíblicos: ¿Qué es lo que Dios previó en los hombres?

1. No pudo ser la fe, porque ésta se basa en la predestinación: "... y creyeron todos los que estaban ordenados para vida eterna." (Hch. 13:48). La fe es, además, fruto de la gracia de Dios: "... y los que por la gracia habían creído." (Hch. 18:27). Sobre esto, comenta San Agustín,

"El hombre no es convertido porque él lo desea, sino lo desea porque es ordenado por la elección." <sup>9</sup>

- 2. No pudieron ser las buenas obras. Dice Ef. 2:10 que las obras fueron predestinadas al igual que las personas que las ejecutan. Las buenas obras se basan en la fe y la fe en la predestinación.
- 3. No pudo ser la buena voluntad proque la voluntad del pecador no es buena. "*No hay quien entienda. No hay quien busques a Dios.*" (Ro.3:11)

En vista de la depravación y la rebelión del hombre, no existe ninguna calidad buena en e pecador para prever. La palabra "presciencia" significa aquí lo mismo que "pre-ordenación". Es decir, Dios sabía de antemano a quienes había escogido para arreglar las circunstancias de sus vidas, a fin de confirmarlos a la imagen de Su Hijo.

"No existe ninguna cualidad buena en el pecador para prever."

¿Qué significa la palabra "presciencia" en los versículos citados

La palabra griega traducida "presciencia" es "PROGINOSKO" y significa también "preordenado". En los dos versículos citados, la obediencia es mencionada como RESULTADO de la presciencia y no la CAUSA de ella. Dice Pedro, "...para obediencia" y no "... por obediencia." También Pablo expresa en Ro.8:29 "para que fuesen" y no "porque vio que eran". Estos dos versículos, entonces, sirven como apoyos a la Predestinación en lugar de refutarla.

Es interesante que en I Ped. Capítulo Uno, El Apóstol usa esta misma palabra "PROGINOSKO" relacionadola con a la venida de Jesús, y se traduce "destinado antes". *V.20* "...ya destinado antes de la fundación del mundo, pero manifestado en los postreros tiempos..." Sería absurdo decir que Dios el Padre simplemente "previó" que Jesús iba a venir. Igual con Hch.2:23 "...a este, entregado por el determinado consejo y anticipado conocimiento de Dios..." Aquí, la frase, "anticipado conocimiento," es esta misma palabra griega, traducida "presciencia" en I Ped.1:2.

Queda claro de que la palabra "presciencia" significa "pre-ordenación" cuando se usa en e sentido de la actividad divina. Esa palabra apoya, y no refuta, la Predestinación.

Es interesante que en las Escrituras no existe ninguna concordancia entre la elección y e conocimiento previo que Dios tiene de la reacción de la gente. Por ejemplo, Jesús dijo: "Porque si en Tiro y en Sidón se hubieran hecho los milagros que han sido hechos en vosotros, tiempo ha que se hubieran arrepentido en cilicio y ceniza" (Mt. 11:21). Si aquellas poblaciones podían arrepentirse, ¿por qué no envió Dios un profeta para predicarles? Simplemente porque no eran escogidos.

Dios escogió a Israel como pueblo Suyo aunque conocía mucho antes su rebeldía. "Todo el día extendí mis manos a un pueblo rebelde y contradictor" (Ro. 10:21). Dios escogió a Israel a

 $<sup>^{9}</sup>$  Citado en "Gathered Gold", John Blanchaard , Evangelical Press 1989, pp 74

pesar de su prevista reacción negativa: "...no ha desechado Dios a Su pueblo al cual desde antes conoció" (Ro. 11:2).

Dios escoge a Ezequiel y lo envía a los judíos aunque le anunció el rechazo del pueblo a su mensaje. ¿Por qué Dios actúa de esta manera? Porque los judíos de esa época fueron escogidos como pueblo nacional de Dios, no en base a sus reacciones o actitudes sino en base a la voluntad divina.

En I Cor. 2:7-10, Pablo asegura que Dios ha predestinado para nosotros una sabiduría especial, pero escondida para los príncipes de este mundo. Dios sabía que si la hubiese revelado a los príncipes de la época de Cristo, no habrían crucificado a Su Hijo. ¿Por qué, entonces, Dios no reveló su verdad a los poderosos? Simplemente porque tenía esa sabiduría predestinada para nosotros y no para aquellos.

Dios no fundamenta sus decisiones en la reacción prevista del hombre porque nadie busca a Dios de todas formas. Romanos 10:20 dice:

"Fui hallado de los que no me buscaban; me manifesté a los que no preguntaban por mí".

Incluso la lógica nos ayuda a entender porqué la presciencia no explica la elección. Todos sabemos que Dios es Todopoderoso y Omnisciente. Es obvio, pues, que cualquier cosa que Dios ve de antemano es también predestinada. Si Dios es Todopoderoso puede impedir que acontezca cualquier cosa contraria a su voluntad.

Ejemplo: Supongamos que Dios prevee que el Sr. Fulano de tal naciera en circunstancias que le provocaran rechazar a Cristo. Si Dios quisiera que fuese salvo, podría cambiar esas circunstancias de manera que tenga otra influencia. No se puede escapar de la conclusión. Si Dios no cambia esas circunstancias, es porque el Sr. Fulano no es elegido. Así, la única manera de usar la objeción basada en presciencia, es negar que Dios es Todopoderoso.

#### **B.** Las Tres Ilustraciones De Romanos Nueve

Romanos capítulo nueve contiene las evidencias más dinámicas sobre la elección porque está dedicado exclusivamente a este tema. Por esta razón, lo estudiaremos cuidadosamente.

Pablo expone sus razones por medio de tres ejemplos gráficos: Jacob y Esaú, el Faraón y el Alfarero.

#### 1. Primera Ilustración: Jacob y Esau. V.6-13

Pablo insiste en dos conceptos: la elección nacional y la elección personal. Utiliza la primera para explicar la segunda. Es importante aclarar que Pablo no se refiere únicamente a la elección nacional. Los versos 6 al 8 aclaran que el Apóstol centra su mensaje en la elección individual:

"...no todos los que descienden de Israel son Israelitas, ni por ser descendientes de Abraham son todos hijos...Esto es, no los que son hijos según la carne son los hijos de Dios, sino los que son hijos según la promesa son contados como descendientes."

Se subraya lo mismo en V.27 por hacer una distinción entre judíos salvos y judíos perdidos?:

"Si fuere el número de los hijos de Israel como la arena del mar, tan solo el remanente será salvo..." V.27

En el versículo 11 del capítulo 9 de Romanos, Pablo toma como ilustración una historia de Antiguo Testamento para explicar la elección de Dios:

"(pues no habían aún nacido, ni habían hecho aún ni bien ni mal, para que el propósito de Dios conforme a la elección permaneciese, no por las obras sino por el que llama)"

Jacob y Esaú eran gemelos. Sin embargo, antes de que nacieran, Dios ya había escogido a Jacob en lugar de Esaú, sin tomar en cuenta las características previstas en ellos.

Si Dios hubiese escogido a Jacob porque vio de antemano que tenía un corazón sensible a las cosas espirituales, el versículo debería decir: "... para que el propósito de Dios permaneciese según un buen corazón y no según El que llama". Es claro que la base de la elección no fue ninguna cualidad prevista en Jacob.

En el versículo 11 Pablo avanza el vínculo entre el amor divino y la Elección:

"A Jacob amé, más a Esaú aborrecí".

"Su amor es activo, no pasivo; personal y no general;"

Dios ama por su libre elección, no por mérito alguno de los elegidos. Su amor es una fuerza poderosa y personal que le empuja a buscar, salvar y preservar a los elegidos. El es e Pastor que busca a la oveja perdida. Su amor es activo, no pasivo; personal y no general; voluntario y no forzado.

Jacob y Esaú son símbolos de los elegidos y de los reprobados. El ama a los elegidos aborrece a los reprobados.

Esta interpretación representa uno de los tres puntos de vista básicos con respecto al tema delicado y complejo del amor de Dios. Estos tres tratan con ciertas preguntas claves: ¿A quiénes ama Dios? ¿Qué distinciones existen relativas a los diferentes clases de individuos? Estas dos preguntas pueden ser resumidas en dos elementos: Extensión del amor, y clase de amor. Los tres puntos de vista se desarrollan en base a estos dos elementos.

¿Ama Diosa todos por igual¿ ¿Ama tanto a Adolfo Hitler en el infierno como a San Juan en el cielo; a Faraón tanto como a Moisés? ¿Es el amor de Dios tant universal como equivalente?

La existencia de textos como Rom.9:13 hace este concepto problemático. Aún si aceptamos que la universalidad del amor Divino, es claro que no es equivalente. No existen formas de tomar la frase, "A

Elegidos

Jacob amé y a Esaú aborrecí" e interpretarla como que Dios amó a Esaú tanto como a Jacob. Aún si la palabra "aborrecí" significara un amor inferior, (como algunos han dicho), esto no alivi la distinción. Peor todavía, el profeta Malaquías indicó que el aborrecimiento divino hacia Esaú resultó en una aniquilacíon total de su descendencia. Es un poco dificil imaginar la aniquilacíon total como una expresión de amor.

Aún el versículo famoso Juan 3:16 ("De tal manera amó Dios al mundo...") no apoya el punto de vista universalista. Incluso si se podría mostrar que la palabra ambigua "mundo" significara "todo ser humano", nada indica que el amor de Dios es equivalente para todos.

De igual forma, nosotros podemos verificar con una concordancia que la Biblia NUNC habla del amor de Dios excepto en referencia al pueblo de Dios. Tampoco se pueden evitar los textos que indican un amor particular para los elegidos. ("...escogidos de Dios santos y amados..." Col.3:12 "Porque conocemos hermanos amados de Dios vuestra elección." Tes.I:4)

Una mujer vino una vez a verle a Carlos Spurgeon y le dijo que le molestaba la afirmación, "... más a Esaúaborreci", porque pensaba que Dios amaba a todos igual. La respuesta de Spurgeon fue, "Eso no es lo que me molesta, señora. Lo que me molesta es cómo podía Dios amarle a Jacob"...siendo que Jacob no lo merecía.

Es muy valioso proclamar el amor de Dios como uno de Sus atributos principales, mientras esté equilibrado con la santidad de Dios y el Señorío de Cristo. De otro modo, tal proclamación puede producir en la mente del oyente un concepto de Dios como un gran abuelito celestial que nunca haría daño a nadie; que tiene un amor pasivo y frustrado; amando a todos en general si amar a nadie en particular; un Dios impotente y frustrado que espera en vano que el hombre responda a Sus rogativas. Tal concepto agrada bien al hombre moderno porque no representa ningún peligro.

No es por nada que vivimos en una generación que no teme a Dios.

En el Nuevo Testamento, los apóstoles predicaron el arrepentimiento hacia Dios y la fe en e Señor Jesucristo, pero reservaron el mensaje de amor mayormente para los creyentes. Algunos textos sobre este punto son: Sal.5:5; Pr.15:9; Jn.13:1; Jn.14:21,23; Ro. 1:7; Ro.11:28; 2Tes.2:13; Heb.12:5,6; Sant.2:5

Un tercer punto de vista argumenta que Dios ama al mundo entero en su capacidad de Creador, pero a Sus hijos en Su capacidad como Padre. Su amor como Creador se extiende a todos porque Sus hijos también son parte de Su creación.

> Se basa este concepto mayormente en que Dios tiene ciertas bendiciones para todos sin distinción ninguna. Estas bendiciones incluyen la preservación de la raza (I Tim.4:10), lluvia y cosechas para todos (Mt.5:45), provisión de habitaciones para los pueblos varios (Hch.17:26). (En la teología, llamamos estas bendiciones E "gracia común", para distinguirla de la "gracia especial", Amor de Dio i.e, la salvación.)

Estas bendiciones comunes, comparadas con el amor particular divino para los elegidos, han guiado a algunos teólogos a crear esta distinción en el amor de Dios.

¡Que consuelo profundo para los Elegidos el conocer que Dios los ama con un amor especial y eterno! Un autor Cristiano lo expresa así:

"Ningún Cristiano verdadero duda que Dios lo ama. Pero la cantidad de amor que el siente estará principalmente determinada por su concepto de cómo y cuando le llegó el amor de Dios. Si él siente que la decisión divina fue condicional, dependiente de su aceptación a Dios, entonces él puede imaginar que el amor de Dios también es condicional. El amor significará que es el resultado de un contrato ofrecido por Dios: 'Yo te amaré primero,' dice Dios, 'Y si me amas a mí también, entonces te amaré más todavía.'

"Pero si el cree que Dios lo ha amado con un amor eterno, y por lo tanto lo ha escogido y lo ha llamado, el sentido del amor es más profundo. Porque ya tenemos un amor que floreció antes de que tomara lugar la reconciliación. Tenemos amor que no fue dependiente de un 'arreglo'. Tenemos un amor idóneo, incondicional e irresistible. Es inexhaustible en sus dimensiones." <sup>10</sup>

Regresando ahora al tema principal, precisemos sobre Ro.9:16:

"Así que no depende del que quiere, ni del que corre, sino de Dios que tiene misericordia."

Este versículo tal vez es el más importante en todo el capítulo. Con la frase, "Así que", Pablo introduce una conclusión devastadora. La Elección no tiene ninguna base en la voluntad humana. Tal versículo rinde en vano todo intento de argumentar en

favor del poder de la voluntad humana como base de l elección. Sin embargo, Pablo nunca niega la existencia de la voluntad humana, ni comenta sobre sus habilidades. El pasa

"La Elección no tiene ninguna base en la voluntad humana."

por alto la cuestión, e indica que la voluntad humana no tiene

nada que ver con el asunto. Para él, tal discusión sería como disputar sobre la calidad de un cimiento puesto para una casa, aunque la casa nunca sea construida sobre esa base.



Faraón: Símbolo del reprobado

#### 2. Segunda Ilustración: Faraón V.17-18

Pablo presenta aquí la difícil doctrina de la Reprobación, según la cual Dios ha pasado por alto a algunos en el decreto de la Elección. Si Dios elige a algunos para la salvación, es evidente que existen otros que no son escogidos.

Aunque la Elección y la reprobación son las dos caras de la predestinación, no funcionan igual. En la Elección, Dios cambia la mente para disponerle a aceptar la salvación en Cristo. En la

 $<sup>^{10}</sup>$  Johns, Kenneth "Election: Love Before Time" P&R Publishing Co., pp.86

Reprobación, Dios no necesita actuar en el hombre porque éste ya está dispuesto a pecar sin ninguna ayuda.

En Exodo, unos cuantos versículos dicen que Dios endureció el corazón del Faraón; otros, que el Faraón endureció su propio corazón. ¿Cuál afirmación es correcta? Las dos. Dios endurece el corazón del reprobado al confrontarlo con la verdad. Faraón reaccionó de acuerdo a su naturaleza pecaminosa y endureció su propio corazón.

Dios no hace ninguna injusticia a los reprobados. El permite que tengan lo que más desean...e pecado. Ellos desean que Dios se aparte y no los moleste. Es una paradoja que algunos reciben de Dios lo que más desean, y lo lamentarán por toda la eternidad. Otros reciben de Dios lo que menos deseaban (hasta que Dios les da nuevos deseos), y serán agradecidos para siempre. No es una injusticia. Es una justicia poética.

Recordamos que cada uno de nosotros merecía el mismo destino del Faraón. Antes de acercarnos a Cristo, todos teníamos un corazón duro. La diferencia está en la misericordia de Dios y no la superioridad moral de los elegidos.

"De manera que de quien quiere tiene misericordia, y al que quiere endurecer, endurece." V.18

#### 3. Tercera Ilustración: El Alfarero V.19-22

Los anti-predestinarios creen que la ilustración de Pablo no se puede aplicar a la situación humana. Piensan que el hombre tiene voluntad y pensamiento, características superiores a las que puede poseer un simple vaso de barro.

Sin embargo, Pablo no niega que el hombre tenga voluntad; simplemente rechaza la idea de que la voluntad humana sea la base de la elección.

Dios, el alfarero, "prepara" vasos para deshonra (los reprobados), como una demostración del justo juicio de Dios; y vasos para honra (elegidos), para expresar la gloria de Su gracia.

Los contrastes son obvios: El amor y la misericordia de Dios hacia los elegidos son eternos. Su ira hacia los reprobados también. Estos dos grupos están en los extremos de la eternidad y nunca se reconcilian. Todo ser humano es uno de estos dos vasos.

Una vez más el orgullo humano es derrocado, y la verdad triunfa: Nosotros existimos para Dios y no El para nosotros.

#### C. <u>Efesios Uno:</u> Causas Y Efectos V.3-11

Todas las bendiciones espirituales que nos llegan tienen su causa en que Dios nos escogi antes de la fundación del mundo. Así, la Elección es la causa, y las bendiciones espirituales son e efecto. Una de estas bendiciones es la santidad. "...para que fuésemos santos y sin mancha delante

<sup>11</sup> Otros textos bíblicos tocante la Reprobación son: De.2:30; Sal.5:5; Is.63:17; Pr.16:4; Mt.11:25-26; Mt.13:11; Jn.12:37-40; 17:9,10; I Ped.2:8; II Ped.2:12; Judas 4.

de El." (V.4) Pablo no nos deja el lujo de poner al reves el orden de las cosas e imaginar que la santidad prevista en nosotros es la causa de nuestra Elección. Si fuera así, tendríamos que decir que Dios nos puso en Cristo porque vio que éramos santos, no porque vio que éramos pecadores. Tendríamos así un Evangelio de Elección por méritos, no por gracia.

¿Cuáles son estos beneficios, según el contexto? Santidad, (V.4); Amor de Dios, (V.5); Adopción, (V.5); Aceptación completa (V.6); Redención por la Sangre (V7); Sabiduría e Inteligencia Espiritual (V.8); Conocimiento de la voluntad de Dios (V.9); Herencia en el ciel (V.11); Sellados con el Espíritu Santo (V.13)

Varios son los argumentos que intentan refutar la clara explicación de Pablo:

El primer argumento dice: la Elección mencionada aquí se refiere al plan divino de incluir a los gentiles en la oferta de la salvación, no a la elección de individuos específicos. El problema con ta interpretación es que Pablo no era gentil. Era judío. Pero persistió en usar "nuestros" y "nos" y el plural de verbos como "tuvimos herencia" y "dándonos". El se incluyó a sí mismo en el "plan" de la predestinación. Mas, en V.13 el dice "en El también vosotros..." Eso muestra que no estaba pensando en los gentiles específicamente hasta el V.13. Entre los versículos V.1-12, estaba pensando en los creyentes en general, no en gentiles solamente.

El segundo argumento asegura que las frases "en Cristo" y "en El" quieren decir que Dios sabía que estaríamos en Cristo y que en base a ello nos escogió.

Pero la fe salvadora es en sí misma una obra de la gracia de Dios basada en la predestinación (Hech. 13:48) y es, además, una bendición espiritual.

Lógicamente, la frase "en Cristo" tiene que ser un resultado de la elección y no la causa de ella. Si fuera de otro modo, el texto debería leerse "... escogido POR SER en Cristo" y no "escogido en Cristo".

El orden correcto que establece Efesios Uno es: La Voluntad de Dios produce la Gracia. La Gracia produce la Elección. La Elección produce fe, santidad, redención y toda otra bendición espiritual.

Nuestra salvación es como un anillo de diamante con muchas facetas. La base del anillo es la Elección que sostiene todo el diamante. La base tiene que ser bien preparada antes de que la joya sea montada. De la misma manera, era necesario que el decreto de la elección precediera todo otro aspecto de nuestra salvación. Veamos otras facetas de la salvación, fuera de Efesios Uno, que hablan de la precedencia de la Elección.

La Elección Precede a La Fe Salvadora: "...y creyeron todos los que estaban ordenados para vida eterna." Hech.13:48

La Elección Precede a Las Buenas Obras: "...creados en Cristo Jesús para buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano para que anduviésemos en ellas." Ef.2:10

La Elección Precede a Los Pactos: "Hice pacto con mi escogido" Sal.89:3

La Elección Precede a La LLamada Eficaz: "Y a los que predestinó, a estos también llamó:..." Ro.8:30

El conocimiento de nuestra elección es una fuente inagotable de gozo. Sus beneficios prácticos y profundos nos conducen a la "alabanza de Su gracia" y produce estabilidad como ninguna otra enseñanza puede hacer. (Ef.1:6; IIPed.1:10)

#### ¿Cómo saber que somos elegidos?

"...la obra de vuestra fe, del trabajo de vuestro amor y de vuestra constancia en la esperanza en nuestro Señor Jesucristo." Porque conocíamos, hermanos amados de Dios, vuestra elección". ITes.1:3-4

Pablo sabía que esos hermanos eran elegidos porque reconoció en ellos estas tres virtudes principales: Fe, amor y esperanza. Reconocía que el desarrollo de estas cualidades caracteriza a los elegidos.

Si bien la voluntad de Dios es que tengamos seguridad de nuestra elección, esta confianza de tal no viene fácilmente. Se necesita diligencia para practicar las virtudes arriba mencionadas. Referente a estas virtudes, Pedro exhorta: "... tanto más procurad hacer firme vuestra vocación y elección; porque haciendo estas cosas, no caeréis jamás" (II Pedro 1:10).

Algunos incrédulos, por medio de su voluntad, alcanzan cierto progreso en el desarrollo de tales virtudes. A pesar de su esfuerzo, su interés tiene un fin y regresan a su naturaleza pecaminosa. Un proceso de perfección a largo plazo es solo posible por el poder del Espíritu Santo. Es en este proceso largo que se distinguen los elegidos.

Los textos de Pablo y Pedro nos ayudan a reafirmar nuestra elección. El progreso espiritual para la gloria de Dios es la confirmación del decreto divino.

#### Resumen

La doctrina de la Predestinación expone la cuestión central en lo de la salvación: "¿Con qué contribuye el hombre para su salvación?

La naturaleza humana presupone que la salvación es una obra mutua y cooperativa entre Dios y el hombre. El hombre añade su parte y Dios responde con la gracia, de manera que la gracia no es soberana. Muchas opiniones difieren acerca de lo que el hombre debe contribuir. Algunos quieren contribuir buenas obras, penitencias, etc. Otros insisten en que tal evangelio de obras es anti-bíblico porque nuestra contribución debe consistir en nada más que buena voluntad para que Dios reciba mayor gloria.

Pero un auto-engaño sutil se esconde aquí. El punto central no es LO QUE CONTRIBUYEN, sino que NO PUEDEN CONTRIBUIR NADA, EN ABSOLUTO.

La Predestinación nos lleva a una confrontación con nuestra naturaleza corrupta, con nuestra incapacidad total y con un Dios realmente Soberano. Es un asalto sin tregua en contra del orgull y auto-suficiencia humanas. Es un asalto que la mente carnal no puede tolerar. La Elección nos agarra por la nuca y nos obliga a hacer frente a esta realidad: Dios es Soberano en la salvación.

Aunque es una doctrina difícil de aceptar al principio, pronto se vuelve en un profundo consuelo. Da la fuerza en las pruebas, perseverancia en la persecución, confianza en la oración seguridad en su relación con el Padre. Esta doctrina nos anuncia que Dios nos amó ante de la

fundación del mundo, y nos preservará para siempre. Llega a ser para los creyentes más que una mera doctrina. Es como entrar en otra dimensión, donde experimentan algo profundo escondido. Sienten la eternidad en el alma.

#### Preguntas Sobre La Elección

<u>Pregunta No.1:</u> En II Ped. 3:9 leemos, "...no queriendo que ninguno perezca". ¿No contradice esto la idea de la elección.

Respuesta: El contexto del versículo comprueba la elección en lugar de refutarla:

En el v. 8 encontramos que los destinatarios de la carta de Pedro son los elegidos: "Mas, oh, amados...". Los amados de Dios son, según Col. 3:12, los elegidos.

Además, ¿de qué "promesa" escribe Pedro en el versículo 9? El v. 10 revela que la promesa es la segunda venida de Cristo, el Día del Señor. No es la oferta de una salvación para toda la humanidad, es la promesa de liberación para la Iglesia de Cristo.

Pedro exhorta en este pasaje a los Cristianos que se turban porque Cristo tarda en regresar. Les recuerda que todo tiene un propósito y que cuando el último miembro de la Iglesia de Cristo esté añadido, el Señor volverá.

También existe una falla de lógica en la objeción. Si Dios deseara que ningún ser humano perezca, ¿por qué no envía a Cristo inmediatamente?. ¿O es que acaso Dios ha olvidado que 5 millones de niños nacen en el mundo cada día y que muchos de éstos no serán salvos?

Por lo tanto, según el contexto y la lógica, la única interpretación posible de la frase "... no queriendo que ninguno perezca", es la intención divina de redimir a todos los elegidos y no a l humanidad en general.

Tratemos de explicar II Pedro 3:9 con frases entre paréntesis:

"El Señor no retarda su promesa (DE LA VENIDA DE CRISTO), según algunos la tienen por tardanza, sino que es paciente para con nosotros (LOS ELEGIDOS), no queriendo que ninguno (DE LOS ELEGIDOS) perezca, sino que todos (LOS ELEGIDOS) procedan al arrepentimiento."

<u>Pregunta No. 2:</u> Pablo afirma en I Timoteo 2:4 que Dios "...quiere que todos los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la verdad". ¿No sugiere esto que Dios quiere que todos se salven, y por lo tanto que la elección y la reprobación son falsas?

El contexto de la frase "todos los hombres" sacarán a la luz la interpretación correcta:

En el verso 1, Pablo exhorta a Timoteo a orar por "todos los hombres"; luego, en el versículo 2, añade que se refiere a los reyes y los que están en eminencia. Pablo le pide a Timoteo que no limite sus oraciones a los pobres, sino que extienda su visión a las clases gobernantes también. Vemos, de esta manera, que la frase "todos los hombres" significa "todos sin distinción de clases" y no "todos sin excepción de personas".

La expresión "todos los hombres" se repite cientos de veces en las Escrituras. En menos del 10 por ciento significa "toda la humanidad". Normalmente significa "toda clase de personas".

Otro texto que nos ayudar a entender el versículo de I Timoteo, es Tito 2:11. Pablo dice: "Porque la gracia de Dios se ha manifestado para salvación a todos los hombres". El mensaje de

Jesucristo no había sido revelado a los chinos o los aztecas. Pablo se refiere a la universalidad de Evangelio que trasciende barreras raciales y culturales.

Finalmente, en el v. 7, Pablo revela su pensamiento acerca de "todos los hombres" al decir: "...fui constituido predicador y apóstol y maestro de los gentiles..." Para Pablo, "todos los hombres" significa "gentiles también y no los judíos solamente".

Pregunta No. 3: "Si la Elección es verdad, ¿por qué evangelizar?"

Predicamos el Evangelio porque Dios nos mandó a hacerlo. Aunque Dios es Todopoderoso, puede salvar a quien El quiera y de la manera que quiera, puso Su Palabra para salvar a los elegidos.

Pregunta No.4: "Si la Elección es verdad, ¿por qué orar para que Dios salve a las almas?"

La respuesta es: Si la salvación dependiera de la voluntad del hombre, ¿por qué orar a Dios? No podría hacer nada. Estaría en el cielo esperando pasivamente e impotentemente que el hombre decida.

Dios nos pide oración y la usa para cumplir con Sus propósitos.

#### D. Otras Evidencias

intento es apostasía.

Aunque la Biblia es la historia de los decretos electivos de Dios, las limitaciones de este estudio impiden el análisis de todos los textos que evidencian la elección.

"La Biblia es la historia de los decretos electivos de Dios"

Recomendamos al estudiante evitar un error común en e estudio de este tema; perderse en los detalles y olvidar e patrón de la Biblia en su totalidad. Este patrón bíblico es sencillo: Dios, por su voluntad soberana, escogió a un pueblo para la salvación, sin tomar en cuenta sus méritos. Con este pueblo, Dios instituyó un pacto de gracia, proveyó un sacrificio de sangre para confirmar el pacto y los preservó. El orden y el patrón queda así: Elección, Pacto, Sacrificio, Preservación. Cualquier otro

Es positivo para el estudiante investigar los pactos, el sacrificio eficaz de Cristo, los consejos divinos y la incapacidad total humana, para saber cómo se relacionan estas doctrinas con la elección.

Algunos otros textos individuales a estudiar sobre la Elección son: Jn.13:18; Mc.13:20; Ro.11:5; I Cor.1:27-28; Ti.1:1; I Tes.1:4; 2 Tes. 2:13; 2 Ti.1:9

## **Preguntas Para Repasa**

## Elección

| <ol> <li>La Elección es controversial porque:(Marque Uno)</li> <li>A. Existen pocas evidencias bíblicas para ella.</li> <li>B. El orgullo humano se rebela en contra de ella.</li> <li>C. Esa doctrina deshonra a Dios.</li> </ol>                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. La "Predestinación" quiere decir                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 3. La Elección quiere decir                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 4. Verdadero o Falso: Las palabras Predestinación y Elección son semejantes pero no exactamente iguales.                                                                                                                                                                                 |
| 5. Verdadero o Falso: Los que niegan la doctrina de la Elección, no entienden e significado de la gracia.                                                                                                                                                                                |
| 6. Las dos "pruebas de paradoja" son: A                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7. ¿En qué texto anticipa Pablo la objeción a base de injusticia?                                                                                                                                                                                                                        |
| 8. La única doctrina correcta acerca de la Elección, es la que tienta al hombre a decir,  "                                                                                                                                                                                              |
| <ul> <li>9. Pablo contestó a la objeción a base de injusticia por: (Marque Uno)</li> <li>A. Disculparse frente a la objeción.</li> <li>B. Contestar a la objeción por una explicación detallada.</li> <li>C. Afirmar el derecho de Dios para hacer lo que quiere con lo Suyo.</li> </ul> |
| 10. Decir que Dios es injusto en la Elección, es nada menos que                                                                                                                                                                                                                          |
| 11. En la Elección, unos reciben, otros la, pero nadie recibe la                                                                                                                                                                                                                         |
| 12. La palabra "presciencia " quiere decir "".                                                                                                                                                                                                                                           |
| 13. Hay tres cosas que Dios no podía ver de antemano en el pecador como causas de Elección, porque todas son obras de la gracia. Estas son:  A                                                                                                                                           |

| 14. Por la lógica de los contextos en que la palabra "presciencia" ocurre respecto a las actividades divinas, ella no puede significar otra cosa que       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 15. Verdadero o Falso: En las Escrituras existe una conformidad exacta entre la Elección y la manera en que Dios ve que la gente va a responder.           |
| 16 (B). Para afirmar la objeción a base de presciencia, se tiene que negar uno de dos atributos importantes de Dios: Estos son:  A                         |
| ABPreguntas Sobre Romanos Nueve                                                                                                                            |
| 17. Romanos Nueve contiene tres ilustraciones de la Elección. Estos son: A B C                                                                             |
| 18. Verdadero o Falso: En la primera ilustración, Pablo habla solamente de la Elección personal.                                                           |
| 19. Algunos dicen que en Romanos Nueve Pablo está hablando de la Elección nacional y no de la Elección personal. Algunas refutaciones de esto son:  A.  B. |
| 20. Jacob y Esaú son símbolos, respectivamente, de los y de los                                                                                            |
| 21. Verdadero o Falso: Dios escogió a Jacob y no a Esaú porque vio de antemano que Jacob tendría un buen corazón.                                          |
| 22. Verdadero o Falso: Dios tiene un amor particular para los elegidos que no tiene para la humanidad en general.                                          |
| 23. El amor de Dios es y no                                                                                                                                |
| 24. El versículo más importante en Romanos 9 para mostrar que la Elección no tiene ninguna base en la voluntad humana es                                   |
| 25. En la segunda ilustración, la de Faraón, se revela la doctrina de la                                                                                   |
| 26. Explique en sus propias palabras por qué la Elección y la Reprobación no funcionan iguales.                                                            |
|                                                                                                                                                            |
| 27. Verdadero o Falso: En la tercera ilustración, Pablo niega categóricamente que e hombre tiene una voluntad.                                             |

| 28. El reprobado existe para demostrar                                                                                                                                                                                                 | El elegido exist |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--|
| 29. Verdadero o Falso: La prioridad máxima en la mente de Dios es hombre.                                                                                                                                                              | el beneficio de  |  |
| Preguntas Respecto a Efesios Uno                                                                                                                                                                                                       |                  |  |
| <ul> <li>30. Todas las bendiciones espirituales nos llegan porque: (Marque Uno)</li> <li>A. Dios nos eligió antes de la fundación del mundo.</li> <li>B. Dios nos vio en Cristo de antemano.</li> <li>C. Somos evangélicos.</li> </ul> |                  |  |
| 31. Algunos de los beneficios espirituales concedidos a los elegidos son:                                                                                                                                                              |                  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                        |                  |  |
| 32. Dos de los argumentos anti-predestinación frente a Efesios Uno son: A                                                                                                                                                              |                  |  |
| B                                                                                                                                                                                                                                      |                  |  |
| 33. Verdadero o Falso: La frase "escogido en Cristo" quiere decir "e fuimos en Cristo".                                                                                                                                                | escogido porque  |  |
| Preguntas Sobre Reprobaci                                                                                                                                                                                                              |                  |  |
| 34. Verdadero o Falso: La doctrina de la Reprobación es agradable a                                                                                                                                                                    | al hombre.       |  |
| <ul><li>35. Para reprobar a una persona, Dios: (Marque Uno)</li><li>A. le obliga a pecar, aunque el pecador quiera o no.</li><li>B. le tienta.</li></ul>                                                                               |                  |  |
| C. Le deja en el estado pecaminoso que el pecador mismo ha escogido.                                                                                                                                                                   |                  |  |
| 36. Verdadero o Falso: Dios no hace ninguna injusticia a los reproba                                                                                                                                                                   | ados.            |  |
| 37. Verdadero o Falso: Dios es pasivo en la Reprobación.                                                                                                                                                                               |                  |  |
| 38. Dios endurece los corazones de los reprobados por: (Marque Uno)<br>A. esconder de ellos la verdad del Evangelio.<br>B. presentarles la verdad, dejándoles actuar de acuerdo con la misma natura de ellos.                          | leza pecaminosa  |  |
| C. no hacerles caso.                                                                                                                                                                                                                   |                  |  |
| 39. Verdadero o Falso: Dios da el don de fe a todos.                                                                                                                                                                                   |                  |  |
| 40. Verdadero o Falso: Dios siempre obra para la salvación de todos                                                                                                                                                                    | s.               |  |
| Respuestas A Las Preguntas                                                                                                                                                                                                             |                  |  |

1=B; 2=Destinado antes; 3=Decreto divino escoger algunos para salvación; 4=V; 5=V; 6=objeción a base de justicia y objeción a base de presciencia; 7=Romanos Cap.9; 8=; Esto no parece justo; 9=C; 10=Altercar con Dios; 11=misericordia, justicia, injusticia 12=Saber antes; 13=A,Fe,B.Buenas obras,C.Buena voluntad; 14=Pre-ordenado; 15=F; 16=omnipotente; omnisciente; 17=Jacob y Esau; el faraón; barro y el alfarero; 18=F; 19=A.Las naciones se componen de personas. B.En el texto, se refiere a individuos. 20=Elegidos, reprobados; 21=F; 22=V; 23=Particular, universal; 24=V.16; 25=Reprobación; 26=Ver texto; 27=F; 28=La justicia de Dios, La misericordia de Dios; 29=F; 30=A; 31=Santidad, Amor, Adopción, Redención, Sellados (Ver Ef.Uno); 32=A. Se refiere al Plan de Dios para incluir a los gentiles; Dicen que "en Cristo" significa que Dios previó que íbamos a aceptar a Cristo; 33=F; 34=F; 35=C; 36=V; 37=F; 38=B; 39=F; 40=F

#### SACRIFICIO EFICAZ DE CRISTO

En la parte anterior vimos que la humanidad se divide en dos grupos: Los Elegidos y Los Reprobados. Vimos que los Reprobados sirven como ejemplo de la justicia divina. La cuesti que vamos a considerar ahora, es: ¿Mandó Dios a Jesucristo con el propósito de salvar también a los Reprobados?

La respuesta es obvia. Dios es demasiado sabio para mandar a Cristo a salvar a los que no ha elegido. Dios mandó a Cristo para salvar a los elegidos solamente.

#### Definición De La Doctrina

"La fe y la obediencia de los elegidos provienen de la Cruz, no del libre albedrío de ellos." La muerte de Jesús garantizó la salvación de todos los elegidos. Su muerte cumplió todas las condiciones, (tales como la fe, la obediencia, el arrepentimiento y la perseverancia), de manera que el hombre no contribuye en nada. La fe y la obediencia de los elegidos provienen de la Cruz, no del libre albedrío de ellos.

Por lo tanto, la frase "Sacrificio Eficaz" significa que la Cruz cumplió con el propósito para e cual fue hecho. Si decimos que un martillo es "eficaz", se entiende que introduce clavos en las tablas. Si decimos que un detective es "eficaz", se entiende que cumple bien con su trabajo. Lógicamente, no podemos decir que una cosa es eficaz si no cumple con su propósito. Si perecen algunos por los cuales Cristo murió, no podemos decir que fue un sacrificio "eficaz".

Otro nombre para esta doctrina es "Redención Particular", o "Expiación Limitada", porque significa que el sacrificio de Jesús tenía como propósito salvar a unos individuos en particular, no a toda la humanidad en general. En cambio; la doctrina de que Cristo murió con la intención de salvar a toda la humanidad, se llama "Expiación Universal".

Antes de proceder con este estudio, tenemos que clarificar un malentendido: La cuestión de la suficiencia de la Cruz para todos, nunca ha sido un punto de desacuerdo entre los Cristianos. El sacrificio de Cristo contenía suficiente virtud y poder para salvar hasta un universo lleno de pecadores, incluso el diablo y todos los demonios,... si eso hubiera sido la intención del Padre. La cruz no es limitada en su poder salvador.

Esta cuestión trata con dos preguntas inseparables:"¿Por quiénes vino Cristo a morir?" Y "¿Qué efecto tenía Su sacrificio sobre ellos?"

## ¿Por Que Es Importante Esta Cuestión?

Es importante porque se centra en nuestra seguridad de la salvación. Si la salvación depende en parte en lo que el hombre contribuye, entonces no podemos tener ninguna seguridad de la vida eterna. Si la fe y la obediencia de los elegidos se atribuyen a la voluntad humana y no a la eficacia de la Cruz, entonces Cristo es un salvador a medias y no merece toda la gloria.

#### Las Evidencias Bíblicas

## I. La Redención Particular En El Evangelio De San Juan

Antes de la Reforma, los que enseñaron que Cristo vino solamente por los elegidos fueron llamados "Eruditos Juanistas," porque se basaban mucho en el Evangelio de San Juan. También se llamaban Agustinianos" porque San Agustín, del Siglo V, era uno de los primeros Teólogos que enseñó de manera sistemática las Doctrinas de la Gracia. Ellos enseñaron que la doctrina correcta acerca de la Redención puede ser deducida por las siguientes consideraciones:

- 1) Cristo vino para cumplir con la voluntad del Padre, (6:38)
- 2) La voluntad del Padre era de salvar solamente a los que Le dio,(6:39)
- 3) Había cumplido con éxito la obra que el Padre le había dado,(17:4).

La conclusión lógica es que Cristo vino a salvar los que el Padre le dio, no al mundo entero, y que cumplió con este propósito. Su ministerio no era un intento medio frustrado de salvar a los que pudo, sino un éxito total

A. Ovejas Y Cabras: Juan Capítulo 10

En este capítulo Jesús revela que vino para dar Su vida por "las ovejas". "...y pongo mi vida por las ovejas." V.15

Durante un culto Cristiano, un hermano se levantó y testificó que el Señor le había cambiado de cabra a oveja. Sus intenciones eran buenas, pero la ilustración tenía un defecto: Las cabras nunca se cambian en ovejas ni las ovejas en cabras. Son especies diferentes. Muchas desgracias les pueden pasar a las ovejas. Pueden perderse, ensuciarse, ser robadas, heridas o morir. Pero nunca se cambian en cabras.

En esta ilustración la limitación y la eficacia del sacrificio de Cristo se revelan. Primero, Jesús percibe a las ovejas como Suyas antes de que viniera para salvarlas. "Yo he venido para que tengan vida..." V.10 Suyas eran. Pero estaban muertas.

Segundo, Cristo comunicó Su vida a las ovejas a través del sacrificio de Su vida por ellas. "...el buen pastor da su vida por las ovejas." V.11 Notemos que Cristo nunca dice, "Yo vine para dar vida tanto por las cabras como por las ovejas."

Pero, ¿no tienen las ovejas que creer? Cierto. Sin embargo, la fe no es la causa para que sean ovejas. La fe es un RESULTADO de ser oveja, no la CAUSA. Veamos V.26:

"...pero vosotros no creéis, porque no sois de mis ovejas..."

Miremos cuidadosamente a este versículo. Jesús no enseña aqu que somos ovejas porque creemos. Dice que creemos porque somos ovejas. La fe es dada a las ovejas de Dios. No es la fe que las hace ovejas.

Subraya Packer,



Cristo vino para salvar a sus ovejas solamente.

"El poder salvífico de la cruz no depende de que la fe sea añadida a ella; este poder salvífico es tal que la fe fluye de ella." 12

Finalmente, la vida eterna es dada a las ovejas, V.28. No es por recibir la vida eterna que se hacen ovejas, pues ya eran ovejas.

¿Qué determina a algunos como ovejas y a otros no? ¿Su propia fe? ¿Su libre albedrío? NO. Son ovejas por el decreto electivo del Padre.

#### B. Los Que El Padre Le Dio

La frase de Jesús, "los que el Padre Me dio" se cita a menudo en Juan, y contesta a la pregunta central, "¿Para salvar a quiénes vino Cristo?

Sigue con tu Biblia el análisis de los versículos siguientes:

1) Análisis de Jn.6:37-45,65:

Se puede sacar de este texto ciertas conclusiones típicas de todo el Evangelio de San Juan.

"No mandó el Salvador para salvar a los que pudo, sino solamente a los que el Padre le dio." Primero, pertenecimos a Dios el Padre por un decreto divino antes de pertenecer a Cristo. "Todo el que el Padre me da, vendrá a mi" V.37 Esta frase, "los que el Padre me da" es la clave para entender todo el Evangelio de San Juan. Dios entregó a Cristo ciertas personas como obsequios, para que Cristo los salve. No mandó el Salvador para salvar a los que pudo, sino solamente a los que el Padre le dio.

Segundo, todos los que el Padre le dio, vendrán a Cristo. ¿Cómo vendrán? El Padre los traerá, V.44. No vendrán por su propia cuenta, porque no pueden.

Tercero, la voluntad del Padre determina todo. Cristo sabe que la voluntad del Padre se cumplirá. En V.39 Cristo indica el contenido de esta voluntad. "Que de todo lo que me diere, no pierda yo nada, sino que lo resucite en el día postrero." Es imposible que alguno de los que el Padre dio a Cristo se pierda, porque una voluntad irresistible cumplió la salvación de ellos por un salvador infalible.

Con términos similares, Packer subraya,

"Cristo no ganó una salvación hipotética para creyentes hipotéticos, una mera posibilidad de salvación para quien posiblemente crea, sino una salvación real para Su propio pueblo escogido." <sup>13</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Packer, J.I.: Ensayo Introductorio a "Death of Death" por Juan Owen, Banner of Truth Trust, pp.10.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Packer, J.I.: Ensayo Introductorio a "Death of Death" por Juan Owen, Banner of Truth Trust, pp.10.

El V.44 es un resumen de todo el discurso de Jesús en este pasaje, y merece atención especial. Contiene casi todas de las Doctrinas de la Gracia que estamos estudiando.

"Ninguno puede venir a mí, si el Padre que me envió no le trajere; y yo le resucitaré en el día postrero."

En una sola frase brillante, Jesús declara varias doctrinas de la gracia: 1) Que el hombre es totalmente incapaz de escoger a Cristo por su propia iniciativa, (Incapacidad Total Humana); 2) Que es el poder del Padre solamente el que trae a los hombres a Cristo y que El Padre vence l resistencia natural del pecador, (La LLamada Eficaz); 3) Que todos los que el Padre trae, son invariablemente salvados y preservados hasta la resurrección de los justos, (Regeneración Soberana y Seguridad de los Elegidos). <sup>14</sup>

#### 2) Análisis de Juan 17 (Siga el análisis en su Biblia)

Esta oración sacerdotal de Jesús, antes de ir a la Cruz, nos revela mucho en cuanto a las intenciones de Dios en mandar a Cristo a la tierra. ¿Cuáles eran estas intenciones? Las cumplió Cristo en parte o en su totalidad

- V.2 Cristo tiene toda potestad sobre todos. Esto indica que la carne humana no puede resistir la voluntad de Cristo. De acuerdo con la voluntad del Padre, Cristo da la vida eterna a todos los que el Padre le ha dado. La frase clave "los que me diste" se repite siete veces en este capítulo.
- V.4- Cristo cumplió con la obra que el Padre le dio. Algunos han preguntado, "¿Por qué Cristo no salvó al mundo entero?" Si eso hubiera sido la obra que el Padre le encargó, la habría cumplido.
  - V.6- Cristo manifiesta al Padre solamente a quienes el Padre le dio.

"Oró por los elegidos solamente."

V.9 -Si Cristo vino a salvar al mundo entero, ¿por qué no oró por todos? Pero se negó a orar por todo el mundo. Oró por los elegidos solamente.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> (Nota: Algunos afirman que la palabra "trajere" en este versículo sólo indica una persuasión moral al cual el pecador puede resistir. El problema con esto es que la palabra griega "traer" usada aquí, (HELKUO), siempre significa "arrastrar", "compulsión forzada". Incluso si no sabemos lo que quiere decir, su significado podría ser deducido por la frase "y lo resucitaré en el postrer día". Es decir, todos los que son objeto de la acción del Padre en traerlos, serán salvados invariablemente. Esto no deja lugar para una resistencia eficaz por parte del pecador.)

11- Cristo ruega que el Padre preserve a los que le dio. ¿Contesta el Padre a las oraciones de Jesús? Véase Jn.11:41

12 - Ninguno de los que Cristo guarda, se pierde. El guarda a todos los que el Padre le dio. ¿Hablaba de los doce discípulos solamente? Ver V.20

Guardados del mal (V.15), santificados (V.17), enviados al mundo (V.18), unidos en Dios (V.21), la gloria de Dios en ellos (V.22), estar siempre con Cristo (V24)

- 23- El amor particular de Dios para los elegidos. Dios ama a los elegidos, igual como Cristo.
- 24- Cristo ora para que estén con El para siempre, los que el Padre le dio.

Si creemos que la intercesión de Cristo es eficaz, entonces los elegidos recibirán del Padre estos beneficios por los cuales Cristo oró.

#### Resumen de la Redención Particular en San Juan:

Somos un obsequio del Padre a Cristo. Dios mandó a Jesús con el propósito de asegurar la salvación de todos los que el Padre le dio. Cristo proveyó una redención cierta y eficaz por Su muerte en la Cruz y por "Con Su poder irresistible, E

su ministerio de intercesión. Con Su poder irresistible, El Padre trae a los elegidos a Cristo. Los regenera, y los preserva infaliblemente para SU gloria. Padre trae a los elegidos a Cristo"

## II. Una Gran Imposibilidad (Sigue Ro.8:32-34 en tu Biblia)

Pablo afirma sin ambigüedad la imposibilidad de que alguien se pierda por el cual Cristo murió, siendo que la Cruz fue el sacrificio eficaz. Rom.8:32-34:

"El que no escatimó ni a su propio Hijo, sino que lo entregó por todos nosotros, ¿cómo no nos dará también con el todas las cosas? (33) ¿Quién acusará a los escogidos de Dios? Dios es el que justifica. (34) ¿Quién es el que condenará? Cristo es el que murió; más aún, el que también resucitó, el que además está a la diestra de Dios, el que también intercede por nosotros."

- Según V.32, los beneficios del sacrificio de Cristo alcanzan invariablemente a aquellos por los cuales Cristo fue entregado. (La frase "todos nosotros" se entiende en el contexto como todos los creyentes. Se refiere a los predestinados, llamados y justificados V.30. A los que tienen el favor de Dios (V.31). A los elegidos V.33. A los que no son condenados V.34. A los que Dios ama y preserva V.35-39.)
- En V.33, Pablo indica que Dios no recibe acusaciones en contra de Sus elegidos porque los justifica, ya que Cristo murió por ellos.
- En V.34, es imposible que se condenen aquellos por los cuales Cristo murió, resucitó e intercede.

Por este texto vemos que el concepto del Sacrificio Eficaz no es una fantasía filosófica, ni fruto de razonamientos teológicos. Es una doctrina que Pablo expresa sin la menor ambigüedad.

## III. El Pacto De Gracia: El Patrón General de la Biblia

<u>Imagínese estar de pie frente a una casa con un plano arquitectónico en la mano. La casa es bonita. La estructura es lógica. Todo es funcional y normal.</u>

Pero la casa no corresponde con el plano. Las ventanas son diferentes. La puerta está en otro lado. Es obvio que el plano es para otra casa.

El Antiguo Testamento es el "plan" de la redención divina, y se cumple en el Nuevo Testamento. Podemos estudiar la redención en dos perspectivas: Por estudiar las historias del Antiguo Testamento, podemos predecir que clase de redención veremos en el Nuevo. O, por estudiar el Nuevo Testamento, podemos predecir que clase de historias veremos en el Antiguo.

Supongamos que la redención bíblica fuera como lo siguiente: Dios quiso salvar a todos. Mandó a Cristo a morir en la Cruz por ellos. Esto creó un pacto de gracia para todos los que quieren entrar por su libre albedrío. Al creer, entran en el pacto donde tienen la salvación garantizada, a condición de que sigan contribuyendo con su buena voluntad y obedienci evangélica.

¿Es así la redención bíblica? Al existir esta posibilidad, debemos leer en el Antiguo Testamento lo siguiente: Dios amó a todas las naciones, y quiso hacer pacto con todas ellas. Sacrificó un cordero para que las naciones que tienen buena voluntad puedan entrar por su libre albedrío. Mandó profetas por el mundo entero, a los Romanos, Chinos, Aztecas, etc., invitándolos a entrar en Su pacto. Pero el único pueblo que quiso entrar, fue un pueblito amable, generoso, lindo y mu obediente, llamado "los Judíos".

¿Es este el plan de redención que vemos tipificado en el Antiguo Testamento?

¿Qué leemos realmente en el Antiguo Testamento? Vemos que todas las naciones estaban perdidas en la idolatría y depravación. Sin embargo, Dios escogió a un pueblo por pura Elección Soberana. Estos eran los Judíos. El hizo eso en base de Su gracia, no a causa de méritos n obediencia previstos en ellos. Dios hizo con ellos un pacto. Para ratificar ese pacto, instituyó el sacrificio de un cordero. Este sacrificio sirvió para ellos solamente, y no para ninguna otra nación. Por medio de este sacrificio, Dios hizo aceptable al pueblo elegido.

Por este esquema de arriba, podemos deducir la clase de redención que se debe encontrar en e Nuevo Testamento. Dios tiene un pueblo elegido por su gracia, sin méritos previstos en ellos. Dios hizo pacto con Sus elegidos, y mandó a Cristo para confirmar este pacto, con el sacrificio de Sí mismo. Por medio de este sacrificio, Dios salvó a todos los elegidos.

¿Cuál de estos dos esquemas es bíblico?. Notemos el orden de eventos: Primero, Dios eligió a

"El sacrificio de Cristo no es universal sino particular.",

un pueblo para Sí. Luego, hizo un pacto eterno con ellos. Y finalmente proveyó un sacrifico para confirmar el pacto y santificar a estos. Si el sacrificio sirvió para confirmar un pacto con sus elegidos y santificarlos, entonces el sacrificio no es universal, sino particular.

Elección, Pacto, Sacrificio. Esto es la redención bíblica. Cualquier otra cosa es apostasía.

¿Confirma Cristo que el pacto es para algunos, o para todos?

"Porque esto es mi sangre del nuevo pacto que por muchos es derramada para remisión de los pecados." Mt.26:28

"Muchos" no quiere decir "todos". La sangre que derramó Cristo era "pacto en Mi sangre". Si solamente los elegidos participan en el Pacto, y si Cristo derramó Su sangre para confirmar el Pacto, entonces Cristo murió sólo por los elegidos.

"Cuánto más la sangre de Cristo...limpiará vuestras conciencias de obras muertas para que sirváis al Dios vivo? Así que, por eso es mediador de un nuevo pacto, para que interviniendo muerte para la remisión de las transgresiones que había bajo el primer pacto, los llamados reciban la promesa de la herencia eterna." Heb.9:14-15

Cristo es mediador del nuevo pacto para los que son llamados a ello. (Note aquí la "Llamada Eficaz".) Su sangre limpia las conciencias de ellos, y reciben la promesa de una herencia eterna. E poder y la limitación de Su sacrificio se ven claramente expresados aquí. Murió para garantizar la limpieza de todos los llamados a una herencia eterna.

#### IV. La Intercesión De Cristo

<u>Jesucristo es nuestro Sumo sacerdote. El ministerio del sacerdocio judío consistía en dos actividades: Primero, ofrecer sacrificios por los pecados del pueblo. Segundo, interceder por ellos, en base de los sacrificios ofrecidos.</u>

Había pues, una ligadura inseparable entre el sacrificio ofrecido, y las personas por las cuales el sacerdote intercedía. Nunca intercedía por alguien sin hacer sacrificio por él. Nunca se hizo sacrificio por alguien sin interceder por él.

Supongamos que fueras transportado en el tiempo hace 2500 años atrás y al entrar en el templo de Jerusalén para mirar los ritos. Observas que frente al altar un sacerdote está degollando un cordero. Le preguntas: "Señor sacerdote, ¿por qué mata ese cordero?" El sacerdote contesta: "Porque tengo que entrar al altar para interceder por una familia que ha pecado. Jehová no me permite entrar sin la sangre del cordero." Al instante comprendes que el cordero fue sacrificado por esa familia.

Supongamos ahora, que regresas al día siguiente, pero llegas tarde. El cordero ha sido sacrificado y el sacerdote ya está en el templo orando. Te preguntas, "¿Por quiénes fue sacrificado este cordero? Supongo que nunca lo sabré, porque el sacerdote ya entró en el templo." De repente piensas, "Si puedo oír al sacerdote orando, sabré por quienes fue sacrificado el cordero". Rápido, corres detrás del tabernáculo y pones tu oído a la pared. Oyes al sacerdote diciendo: "Señor, perdona los pecados de la familia de Josías, y ten misericordia de ellos." Ya sabes que el cordero fue inmolado por la familia de Josías, porque sabes que el sacerdote sólo intercede por quienes fue sacrificado el cordero.

¿Cómo corresponde esto al ministerio de nuestro Sumo sacerdote Jesucristo? Vamos a escuchar otra vez a la pared. Pero esta vez, no estamos escuchando a un sacerdote humano, sino a Jesucristo mismo, en Su ministerio de intercesión:

"Yo ruego por ellos; no ruego por el mundo, sino por los que me diste; porque tuyos son." Jn. 17:9

Si Cristo murió con la intención de salvar a todos, ¿por qué no oró por todos? Pero si intercede por algunos, es porque su sacrificio fue eficaz solamente para ellos. Por eso:

<u>"Juró el Señor, y no se arrepentirá, Tú eres sacerdote para siempre...Por tanto, Jesús es hecho fiador de un mejor pacto." Heb.7:21-22</u>

#### V. Resumen De Evidencias

Los razonamientos teológicos no son las únicas evidencias disponibles para comprobar nuestra doctrina. Las escrituras la declaran con palabras claras que Cristo vino a salvar:

A Su Pueblo: "...y llamarás su nombre JESÚS, porque el salvará a su pueblo de sus pecados." Mt. 1:21.

A Las Ovejas: "y pongo mi vida por las ovejas." Jn. 10:15

A Su Iglesia: "...la iglesia del Señor, la cual el ganó por su propia sangre." Hch.20:28.

A Los Elegidos: "¿Quién acusará a los escogidos de Dios? Dios es el que justifica. Ro.8:32-33.

<u>A Los Que Participan En El Pacto: "...es mediador de un nuevo pacto para que...los llamados reciban la promesa de la herencia eterna." Heb.9:15</u>

<u>A Aquellos Por Los Cuales Intercede: "...no ruego por el mundo, sino por los que me</u> diste; porque tuyos son." Jn.17:9.

A Los Que El Padre Le Dio: "De los que me diste, no perdí ninguno." Jn.18:9

# VI. Evidencias Lógicas

<u>Dado que algunos serán eternamente salvos, y otros no, tiene que haber alguna limitación en el sacrificio de Cristo. De otra manera, todos serían salvos.</u>

<u>Todo Cristiano evangélico cree, por lo tanto, en un sacrificio limitado de Cristo. Pero diferimos respecto a los parámetros del mismo.</u>

¿Dependerá la eficacia de la cruz de la acción cooperativa del hombre? O, ¿Dependerá la acción cooperativa del hombre de la eficacia de la cruz? Si fuera el primero, el poder de la cruz sería limitado y el sacrificio sería ni eficaz ni completo.

En cambio, si los beneficios de la cruz llegan infaliblemente a todos aquellos por los cuales Cristo se entregó, es claro que fue puesta para algunos solamente, y garantiza la cooperación de aquellos. Es un sacrificio digno de confianza porque resulta en una seguridad de salvación absoluta. Reflexiona el autor Kenneth Craig,

"La Cruz, libre para atraer por su propio poder, permanece como el iman de las almas de los hombres." <sup>15</sup>

# ¿Como Predicar El Mensaje De La Cruz?

"Pues me propuse no saber entre vosotros cosa alguna sino a Jesucristo, y a este crucificado." I Cor.2:2

Para los que han entendido por primera vez la doctrina del Sacrificio Eficaz se presenta un problema. Se sienten restringidos en decir a un incrédulo, "Cristo murió por ti". Y tienen razón. Es una restricción. Si no podemos andar diciendo a la gente sin discriminación, "Cristo murió por tí", qué, pues, debemos decirles

# Anota el teólogo J.I. Packer esta tensión:

"Deseamos magnificar la gracia salvadora de Dios y el poder salvífico de Cristo. As declaramos que el amor redentor de Dios se extiende a todos, y que Cristo murió para salvar a todos, y proclamamos que la gloria de la misericordia divina se mide por estos hechos. Y luego, a fin de evitar el universalismo, tenemos que desvalorizar todo lo anterior, por explicar que, después de todo, nada de lo que Dios y Cristo han hecho puede salvarnos a menos que añadamos algo a ello. El factor decisivo que realmente nos salva es nuestra propia fe. Sin querer, insinuamos que Cristo nos salva con nuestra ayuda; o más bien, que nosotros nos salvamos a nosotros mismos con la ayuda de Cristo. Esto suena vacío." <sup>16</sup>

<u>La respuesta a este dilema es una bella paradoja. El propósito de nuestra doctrina no es limitar nuestra predicación, sino provocarnos a enfocar nuestra predicación en el PODER de la Cruz.</u>

Tenemos en la Cruz una salvación segura, un Salvador Soberano que salva hasta lo último, que causa una reconciliación total con un Dios infinitamente santo, que perdona todo pecado, que nos incorpora en un pacto eterno y una Cruz que nos preserva hasta la gloria. Así predicaron los Apóstoles.

En cambio, la doctrina de Expiación Universal tiene contradicciones serias que pueden causar que una persona pensante rechace el Evangelio. Primero, si Cristo murió con intención de salvar a todos, entonces, no cumplió con el más mínimo porcentaje de Su intención. Es un Salvador con poco éxito. ¿Cómo se podría confiar en tal Salvador? Segundo, no se podría predicar que la Cruz es poderosa, si es el hombre, y no Dios, quien la hace funcionar. Tercero, no se podría predicar de un Dios Soberano si El es impotente para salvar a los que desea salvar. Finalmente, no existiría en

 $<sup>^{15}</sup>$  Cita de Kenneth Cragg, de "Gathered Gold" John Blanchaard , Evangelical Press 1989, pp 57

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Packer, J.I.: Ensayo Introductorio a "Death of Death" por Juan Owen, Banner of Truth Trust, pp.14.

tal Cruz ninguna seguridad de salvación para nadie, porque no contendría ningún don de perseverancia. Si tal perseverancia proviene de los esfuerzos del Cristiano, y no de la Cruz, tendríamos un evangelio de méritos.

Un incrédulo inteligente, al oír que Cristo murió para salvar a todos, pero que pocos serán salvos, concluirá al instante que no está oyendo de un Salvador Soberano. Entendería que tal Cruz no tiene poder en sí misma para convertir, preservar y glorificar a nadie. Afortunadamente, la mayoría de la gente no es tan reflexiva. No se dan cuenta de las contradicciones en la predicación moderna. Dios usa tal predicación de todos modos, para salvar a Sus elegidos.

Cuando prediques la Cruz, di que Jesús es un Salvador eficaz. Su Cruz garantiza una salvación segura para todo creyente. Es la certeza de la perfección futura. Explícales que las palabras finales de Cristo "Consumado es", significan una salvación completa a la cual no se puede contribuir nada. Todo es por gracia.

# Preguntas Sobre Sacrificio Eficaz

Pregunta No.1: El concepto de propiciación" para "todo el mundo" parece ser pregonado en I Jn.2:2. "Y él es la propiciación por nuestros pecados; y no solamente por los nuestros, sino también por los de todo el mundo." ¿No refuta esto el concepto de un sacrificio limitado para los elegidos?

Respuesta: Este versículo es considerado el baluarte de la doctrina de la Expiación Universal. Explica, supuestamente, que la muerte de Cristo expió no sólo los pecados de los Cristianos, si también de todos los perdidos. La palabra "nuestro", se refiere a todos los Cristianos, y "todo el mundo", se refiere a todos los perdidos.

Depende de las reglas de interpretación bíblica, si esta interpretación es correcta, o no.

Primero, hay que dar una definición clara a las palabras dadas. ¿Qué significa la palabra "propiciación"? Significa "apaciguar la ira". Es usada unas 5 veces en el Nuevo Testamento para indicar que la ira de Dios se apacigua respecto al pecado. Según I Jn.2:2, la ira de Dios está apaciguada.

Pero si la ira de Dios está apaciguada para todos en el mundo entero, ¿Qué de los cientos de versículos en toda la Biblia que hablan de la ira de Dios hacia los pecadores? ¿Qué de la ira de Dios en el Apocalipsis, que se derramará sobre todo el mundo? El sacrificio de Cristo no apaciguó la ira de Dios hacia todo el mundo, porque de otro modo nadie sería condenado.

<u>La palabra "propiciación" se usa en Ro.3:25 para mostrar que la ira de Dios está apaciguada</u> solamente hacia los que son justificados por la fe en Cristo.

En IJn.2:2, el Apóstol está diciendo que la ira de Dios es apaciguada hacia los hermanos a los cuales escribe, y también hacia todos los hermanos en el mundo entero. Otra interpretación nos guía inevitablemente a la conclusión de que todos serán salvos, porque Dios no está enojado con nadie.

Segundo: ¿Quiénes eran estos hermanos a los cuales Juan escribió? Esta epístola se dirige a los Cristianos judíos. Esto no se puede negar, porque en Gál.2:9 vemos que Juan era un apóstol para los judíos. Además, en 2:7, leemos de un mandamiento divino que los oyentes tenían de Dios desde el principio. Solo los judíos tenían mandamientos de Dios, no los gentiles.

El libro de Hechos nos indica que los Cristianos judíos del primer siglo tendían a olvidar que los creyentes gentiles eran aceptados en Cristo igual que ellos. Se sentían superiores debido a su descendencia judía. Juan, en esta epístola, les declara que Cristo murió por los hermanos esparcidos en el mundo entero, igual como por los creyentes judíos.

Sigue abajo un análisis del uso bíblico de las palabras: "mundo" y "todo el mundo", para comprobar que no se significan "todo ser humano":

- A. Creyentes en el mundo: Lu.2:1; Jn.12:19.
- B. Incrédulos en el mundo: Jn.15:18; 16:20; 17:14; 2Ped.2:5; IJn.5:19; Apoc.3:10; 13:3; 16:14.
  - C. El universo: Hch.17:24
  - D. Gente de varias clases en el mundo: Jn.1:29; Jn.1:10

E. El público en general: Jn.7:4; 12:19; 14:22

Entre las 105 veces que San Juan usa la palabra "mundo" en sus escritos, en sólo 11 casos es posible que signifique todo ser humano. Incluso en estos casos, tal interpretación es dudosa. La regla básica de interpretación de las palabras bíblicas consiste en que el significado mayor de una palabra es el correcto en cualquier versículo, si el contexto no obliga a otra interpretación.

Pregunta No.2: Existen textos que usan la palabra "todos", refiriéndose al sacrificio de Cristo. Ejemplos: I Ti.2:4,6 "el cual quiere que todos los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la verdad…el cual se dio a sí mismo en rescate por todos…" Otros son: Heb.2:9 y II Cor.5:14-15. ¿Como concuerda esa palabra con la idea del Sacrificio Eficaz para los elegidos

#### Respuesta:

Nunca hemos negado la suficiencia teórica de la Cruz del Calvario para salvar a toda la humanidad. Lo único que hemos negado es esta fuera la intención divina. Sin embargo, es fácil mostrar que la frase "todos" y "todos los hombres", en los textos arriba mencionados, no significan toda la humanidad sin excepción. Enfoquemos mayormente en I Ti.2:4,6, porque los mismos argumentos que usamos para este texto son válidos también para los demás textos:

La palabra "todos los hombres" en este caso quiere decir: todos sin DISTINCION de clase o raza, no todos sin EXCEPCION de persona. El contexto y un estudio de esta frase a través de la Biblia lo confirma.

La frase "todos los hombres" aparece cientos de veces en la Biblia. En menos del 10% de los casos, puede decir "todo ser humano que ha existido". Normalmente quiere decir: "toda clase de gente".

Un ejemplo de esto es Tito 2:11, "Porque la gracia de Dios se ha manifestado para salvación a todos los hombres." Al momento en que Pablo escribió esto, la gracia de Dios no había sido manifestada a todos los hombres. ¿Estaba Pablo exagerando? No. Simplemente decía que el Evangelio es universal, y que transciende los límites de culturas y razas. Dios tiene elegidos entre las naciones también, no solamente entre los judíos.

Otro ejemplo es Hechos 2:17- "Derramaré de mi Espíritu sobre toda carne..." En el día de Pentecostés, no toda la humanidad recibió el Espíritu. Toda CLASE de gente, sin distinción de edades o estado social.

¿Existe algo en el contexto de I Tim. Cap. 2 donde indica que debemos ignorar 90% de las evidencias bíblicas respecto al uso de la frase "todos los hombres"? Al contrario, el contexto muestra limitaciones muy estrechas respecto a este versículo. Notemos V.1 y 2, "...oraciones...por todos los hombres; por los reyes y por todos los que están en eminencia..." Pablo tiene en mente a las autoridades civiles. Dios también tiene un pueblo elegido entre los reyes y los nobles. Los hermanos judíos como Timoteo, no tenían el hábito de orar por reyes paganos.

Pablo revela en el versículo 7, que tiene en mente también a los gentiles cuando decía "todos los hombres" en el contexto. El mensaje del capítulo es que Dios quiere salvar gente de toda clase, algunos reyes y no solamente a los pobres. Algunos gentiles y no judíos solamente. Nada en el contexto confirma que Dios quiere que todo ser humano sea salvo.

Sigue a continuación un estudio breve sobre el uso bíblico de las palabras "Todos" y "Todo hombre":

- A. Todos Los Creyentes: 3Jn.12; Hch.17:31; Hch.2:45; I Cor.7:7; Ro.16:19.
- B. Todos los Incrédulos: Lu.21:17; Apoc.19:18; 2Ti.4:16
- C. Gente De Toda Clase: (i.e., gente sin excepción de clase, pero no sin excepción de persona)
- Mc.1:37; Lu.3:15; Jn.3:26; 13:35; Hch.2:17; 21:28; 2Co.3:2; 2Ti.4:16; Ti.2:11
  - D. Todos Los Presentes: Mc.5:20; Hch.4:21; 20:19; 20:26

Pregunta No.3: "Si el Sacrificio Eficaz es la doctrina correcta, entonces ¿ No es Dios insincero al ofrecer la salvación a todos a base del sacrificio de Jesús?"

Respuesta: Esta pregunta contiene presuposiciones:

- A. Que el Evangelio es una oferta solamente, y no también un mandamiento con autoridad.
- B. Que es ofrecido a todos los hombres.
- C. Que es una condición de salvación creer que Jesús murió personalmente por nosotros.

Estas presuposiciones son algo defectuosas. ¿Por qué

A. Primero: El Evangelio no es una oferta solamente, sino también un mandamiento de arrepentirse. "Así que, arrepentíos y convertíos para que sean borrados vuestros pecados..." Hch.3:19

En nuestro siglo, se predica un Dios pasivo, esperando humildemente que responda el "libre albedrío" del hombre. Dios presenta Su caso frente al orgullo humano y ofrece el evangelio a gusto del hombre como si fuera algún producto en el mercado. Verdad que debemos invitar a la gente venir a Cristo, y hacerlo con compasión. Pero a la vez, cuidemos de no ahogar la autoridad de nuestro Señor Soberano con una inundación de sentimentalismo moderno y de presuposiciones humanistas.

B. Segundo: Dios nunca ha ofrecido el evangelio a toda la humanidad.

<u>La mayoría de la humanidad ya ha muerto sin haber oído de Jesucristo. Frente a esta realidad, es difícil explicar por qué Dios, siendo Soberano, mandó a Cristo a morir por todos y luego ocultar a muchos el conocimiento de ello.</u>

C. Tercero: Creer que Jesús murió por uno, no es una condición de salvación.

¿Dónde dice en la Biblia que es necesario creer que Cristo murió personalmente por mi como condición de salvación? ¿Qué Apóstol predicó esto a algún incrédulo? Es verdad que predicaron a Cristo crucificado. Pero nunca predicaron que uno tiene que creer que Cristo murió por uno a fin de ser salvo.

Dios no requiere un entendimiento del sacrificio de Cristo como condición de salvación.

Simplemente requiere que creamos en El. La única condición es la fe en Cristo. Un entendimiento de la expiación del Señor es para los que ya son salvos.

<u>Tenemos que evitar imponer condiciones sobre la gente que Dios no requiere. El Evangelio bíblico es sencillo, bello, suficiente y eficaz. Prediquémolo como tal!</u>

# Preguntas Para Repasar

# Sacrificio Eficaz

| 1. Verdadero o Falso: La muerte de Cristo cumplió todas las condiciones de salvación por los elegidos, excepto la fe y la obediencia.                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Otros nombres para nuestra doctrina son o .                                                                                                                                                 |
| 3. La Expiación Universal significa que Cristo murió por: (Marque Uno)  A. Los elegidos solamente  B. Toda la humanidad                                                                        |
| 4. La Expiación Particular significa que Cristo murió por: (Marque Uno)  A. Los elegidos solamente  B. Toda la humanidad                                                                       |
| 5. Explique en sus propias palabras por qué esta doctrina es importante                                                                                                                        |
| 6. Verdadero o Falso: Conversión a Cristo significa que Dios cambia "cabras" en "ovejas".                                                                                                      |
| 7. Cristo vino dar su vida por las, según Juan 10.                                                                                                                                             |
| 8. ¿Cómo comunicó Cristo Su vida a las ovejas?                                                                                                                                                 |
| 9. Verdadero o Falso: La fe de los creyentes es resultado de ser oveja, no la causa de que son ovejas.                                                                                         |
| 10. Verdadero o Falso:Nos hacemos las ovejas del Señor por recibir la vida eterna.                                                                                                             |
| 11. Llegamos a ser ovejas del Señor por: (Marque Uno)  A. Una decisión de nuestro libre albedrío.  B. Por nuestra fe en Cristo.  C. Por un decreto eterno de Dios el Padre en darnos a Cristo. |
| 12. La frase clave para entender el Evangelio de San Juan es                                                                                                                                   |
| 13. Verdadero o Falso: Pertenecimos a Dios el Padre por un decreto divino antes de pertenecer a Cristo.                                                                                        |
| 14. Un análisis de Jn.6:37-45,65 nos revela tres verdades importantes. Estas son:  A. B.                                                                                                       |
| B. C.                                                                                                                                                                                          |
| 15. Cuáles de nuestras Doctrinas de la Gracia son comprobadas por Jn.6:44:                                                                                                                     |

79 Sacrificio Eficaz 16. ¿En qué capítulo de la Biblia se encuentra la oración sacerdotal de Jesús antes de ir a la Cruz? 17. Según Juan 17, a quiénes da Cristo la vida eterna? 18. Cristo cumplió con: (Marque Uno) A. Toda la obra que el Padre le dio. B. Parte de la obra que el Padre le dio. C. Lo que pudo, según la cooperación de los hombres. 19. Cuando Cristo dijo que preserva a todos los que el Padre le dio, estaba hablando de: (Marque Uno) A. los doce discípulos solamente. B. todos los creyentes de todas las épocas. C. los que se mantienen fieles por su libre albedrío. 20. La gran imposibilidad que Pablo expuso en Ro.8:32-34 consiste en que 21. En Ro.8:33, Pablo indica que Dios no recibe acusaciones en contra de Sus elegidos justificados porque: A. Dios solo justifica a los que sabe de antemano van a ser fieles. B. Cristo murió por ellos C. Son merecidos. 22. Verdadero o Falso: Nuestra doctrina es producto de razonamientos teológicos solamente, porque no está expresada claramente en la Biblia. 23. El patrón bíblico de la Redención sigue tres pasos específicos en los dos Testamentos. Estos son: , , , 24. ¿Por quiénes es Cristo mediador del Nuevo Pacto, según Heb.9:14-15? 25. Los dos aspectos del ministerio sacerdotal de Cristo, al igual que los sacerdotes judíos en el Antiguo Testamento son: Ā. \_\_\_\_ B. \_\_\_\_ 26. Verdadero o Falso: \_\_\_\_\_Como Sumosacerdote fiel, Cristo intercede solamente por aquellos por los que hizo sacrificio. 27. Verdadero o Falso: Cristo intercedió por la salvación del mundo. 28. Llene los espacios blancos siguientes: A. Según Mt.1:21, Cristo murió por B. Según Jn.10:15, Cristo murió por

| C. Según Ef.5:25, Cristo murió por .                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| D. Según Heb.9:15 Cristo murió por                                                                                                                                                                                                                       |
| E. Según Jn.17:9 Cristo intercede por                                                                                                                                                                                                                    |
| 29. La conclusión lógica de la doctrina de la Expiación Universal, si fuera verdad, nos llevaría invariablemente a la conclusión de que                                                                                                                  |
| 30. El hecho de que no toda la humanidad se salva, nos lleva a la conclusión de que la Cruz tiene una de dos limitaciones: (Marque Una)  A. Limitación de eficacia.  B. Limitación de extenso.                                                           |
| 31. La palabra "propiciación" quiere decir                                                                                                                                                                                                               |
| 32. La interpretación correcta de I Jn.2:2 es: (Marque Uno) A. Cristo apaciguó la ira de Dios hacia toda la humanidad. B. Cristo apaciguó la ira de Dios hacia todos los creyentes en el mundo entero. C. Cristo no apaciguó la ira de Dios hacia nadie. |
| 33. Verdadero o Falso: La palabra "mundo", o "todo el mundo" en la Biblia, normalmente se refiere a todo ser humano que existe.                                                                                                                          |
| 34. En la Biblia las palabras "todos", o "todos los hombres", normalmente quiere decir: A. Todo ser humano que ha existido.                                                                                                                              |

# Respuestas A Las Preguntas

La doctrina de la Expiación Universal, en realidad contiene

B. Algunos seres humanos de toda clase.C. Todos los gentiles pero no todos los judíos.

más limitaciones que la Expiación Limitada.

35. Verdadero o Falso:

1=F; 2=Redención Particular; Expiación Limitada; 3=B; 4=A; 5=Véase texto; 6=F; 7=Ovejas; 8=Dio Su vida por ellas; 9=V; 10=F; 11=C; 12="Los que El Padre Me dio; 13=V; 14=Primero, pertenecimos a Dios por un decreto divino antes de pertenecer a Cristo; Segundo, todos los que El Padre Le dio, vendrán a Cristo; Tercero, la voluntad de Dios determina todo; 15=Incapacidad Total Humana; LLamada Eficaz; Regeneración Soberana; Seguridad De Los Elegidos; 16=Cap.17; 17=Los que el Padre le dio; 18=A; 19=B; 20=Aquellos por los cuales Cristo murió pueden ser condenados; 21=B; 22=F; 23=Elección, Pacto, Sacrificio; 24=Por los llamados; 25=A.Sacrificio B.Intercesión; 26=V; 27=F; 28=A.Su pueblo, B.Las Ovejas, C.Su Iglesia, D.Los LLamados, E.Los que El Padre Le dio; 29=Todos serán salvos; 30=B; 31=Apaciguar iras; 32=B; 33=F; 34=B; 35=V

#### UNIDAD ESPIRITUAL Y UNIVERSAL DE LOS CREYENTES

"¿Cuál Iglesia es la verdadera?" Esta pregunta se oye a menudo cuando testificamos a la gente sobre la Salvación. Algunas se declaran la única, fuera de la cual no hay Salvación. Todas las sectas se declaran la verdadera Iglesia.

Un análisis de los textos bíblicos nos revela algo sorprendente. La Iglesia de Cristo consiste en

"La Iglesia de Cristo consiste en un organismo invisible, no una organización visible." un organismo invisible, no una organización visible. Su formación es espiritual, no material. Ser miembro de una Iglesia bíblica no es garantía de ser miembro de la verdadera Iglesia de Cristo. Igualmente, es posible ser miembro de una Iglesia local que no forma parte de la Iglesia de Cristo, siendo a la vez miembro de la verdadera

Iglesia de Cristo invisible. Todo esto puede parecer confuso, hasta que analicemos lo que queremos decir con el título de este artículo.

# ¿Organización u Organismo?

"Y él mismo constituyó a unos, apóstoles; a otros, profetas; a otros, evangelistas; a otros, pastores y maestros, a fin de perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para la edificación del cuerpo de Cristo, hasta que todos lleguemos a la unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios" Efesios 4:11-12

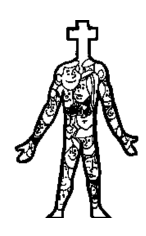
Primero, la Iglesia de Cristo tiene oficiales. Estos son Apóstoles, Profetas (predicadores), Evangelistas, Pastores y Maestros. (V.11) Sirven para preparar a los Cristianos para ministrar a la humanidad, y llevar a los creyentes a una unidad de la fe con un conocimiento preciso del Señor Jesucristo. (V.12-13) (Es interesante notar que en estos textos Pablo no menciona ni Papas, ni Cardenales, ni Sacerdotes como oficiales de Su Iglesia).

Sin embargo, sería un error suponer que la Iglesia de Cristo es principalmente una organización. Los versículos siguientes indican una verdad de suprema importancia: La Iglesia de Cristo es un Organismo, no una organización. Es un "cuerpo", cuya única cabeza es Cristo. "...aquel que es la cabeza, esto es, Cristo." V.16. Nadie tiene derecho de tomar para sí este título.

# ¿Quiénes Forman Parte De La Verdadera Iglesia?

La Iglesia de Cristo consiste en todos los que son salvos por la fe en Cristo. En Hechos 2:47 leemos "Y El Señor añadía cada día a la Iglesia los que habían de ser salvos." Así, se ve que todos los que son salvos, y ellos solamente, forman parte de la Iglesia de Cristo.

En I Cor.1:2, leemos "...a la Iglesia de Dios que está en Corinto, a los santificados en Cristo Jesús, llamados a ser santos con todos los que en cualquier lugar invocan el nombre de nuestro Señor Jesucristo, Señor de ellos y nuestro:"



Organismo, No Organización

Según este texto, la Iglesia de Dios consiste en personas santificadas en Cristo, que fueron llamados por Dios a una vida santa, que oran en el nombre del Señor Jesús, y que reconocen Su Señorío. Esto es distinto a una asistencia ocasional a los cultos con algunas prácticas religiosas.

Bajo esta perspectiva, podemos decir sin recelo, que algunas personas son en realidad miembros del Cuerpo de Cristo aunque pertenecen a Iglesias que no son bíblicas. Igualmente, existen otros que asisten a Iglesias donde el verdadero Evangelio se predica, sin pertenecer a Cristo. No todos los que participan en los cultos son regenerados. Algunos participan por fuerza de voluntad, sin nunca haberse entregado al Señor.

Jesús aclaró en Juan 17, que los que le pertenecen tienen vida eterna (V.2), conocen a Dios (V.3) reciben las palabras de Dios (V8), son odiados por el mundo (V.16), son santificados (V.17), y unidos en amor (V.21-23). Estos solamente estarán con El en la gloria. (V.24)

El carácter Universal de la Iglesia se ve en las palabras de Jesús en Juan 10:16: "También tengo otras ovejas que no son de este redil; aquellas también debo traer, y oirán mi voz; y habrá un rebaño y un pastor." Los Judíos en la época de Jesús creían que solamente ellos podían ser salvos, no los gentiles. Aquí Jesús indicaba que tenía otros además de los presentes, pero que formarían "un rebaño".

En el contexto, Jesús indicaba que estas ovejas son caracterizadas por su fe en El, (V.26), por oír Su voz (V.27), por seguirle (V.27). Son preservados infaliblemente por el Padre, de manera que no pueden perecer (V.28-29).

# ¿Como Debe Ser El Cuerpo De Cristo En Su Expresión Local?

En un sentido legal, Dios percibe a la Iglesia Universal de Cristo como unida en Cristo, justificada y aceptada delante del Padre.

Sin embargo, el cuerpo de Cristo tiene sus manifestaciones visibles en forma de Iglesias locales que todavía carecen de la perfección en el sentido práctico. Algunas Iglesias tienen tantos defectos en doctrina y en organización que nos preguntamos si realmente son expresiones legítimas de la Iglesia del Señor. Aunque deseamos evitar un Espíritu de crítica, es preciso tener un criterio claro para ayudarnos a distinguir entre Iglesias legítimas e Iglesias falsas.

La Palabra de Dios nos da tal criterio, lo cual vamos a estudiar ahora. Aunque ninguna Iglesia cumple siempre con todos estos puntos, (por falta de madurez o de enseñanza), la Iglesia debe procurar alcanzar el ideal expuesto en la Biblia si quiere ser considerada como parte legítima del cuerpo de Cristo.

<u>Hemos organizado este criterio bajo cuatro divisiones para facilitar el estudio: Pureza de doctrina, de organización, de comportamiento y de culto.</u>

#### I. Pureza De Doctrina

Siempre habrán divergencias entre Cristianos sobre doctrinas menores; tales como la forma de bautizar, la manera mejor de llevar el culto, etc. Pero ciertas doctrinas son esenciales al pensamiento bíblico, de manera que una negación de una de ellas es motivo para declarar a una Iglesia como doctrinalmente impura, y por lo tanto sin el derecho de llamarse una expresión legítima del cuerpo de Cristo. Estas doctrinas esenciales son: La infalibilidad de la Biblia como

Palabra de Dios y como suficiente por toda cuestión de doctrina y práctica; la Santa Trinidad; La Deidad de Cristo, Su nacimiento por la virgen, Su muerte y resurrección corporal y Su segunda venida; la Salvación por la gracia sin méritos; el juicio eterno para pecadores y la felicidad eterna para los creyentes. 17

Si un Cristiano se encuentra en una Iglesia que niega cualquiera de estas doctrinas, debe separarse de ella.

# II. Pureza De Organización

A. Una asamblea legítima reconoce a Jesucristo como la única Cabeza de la Iglesia universal. Rechaza toda autoridad, sea religiosa o civil, que reclame el derecho para gobernar a todos los Cristianos en la tierra.

B. Tiene una pluralidad de ancianos. (Hechos 14:23 y Tito 1:5) Los ancianos son los líderes espirituales de la Iglesia, tales como pastores, evangelistas, misioneros, predicadores (Ef.4:11-12). Ellos gobiernan con autoridad, pero no son autoritarios. (I Ped.5:1-3) Apacientan a la Iglesia y la cuidan espiritualmente. (Hechos 20:28) La Iglesia no debe ser gobernada por un solo hombre dictador y autoritario que reina sobre todos como un dictador protestante local. Tal Iglesia es organizacionalmente impura.

C. La autoridad final en la Iglesia reside en los ancianos, y no en la congregación. El reino de Dios no es una democracia. Se gobierna por Dios a través de los ancianos y no por votos de la congregación. El anciano es funcionario de Dios, no de la congregación. Hch.20:28; I Tes.5:12-13; Heb.13:17.

D. La Iglesia local no tiene autoridad para decidir por sí sola lo que es buena y sana doctrina. Las dificultades doctrinales deben ser resueltas en el Concilio, que consiste en todos los ancianos y misioneros asociados en la misma organización de Iglesias. Los decretos de tal Concilio son impuestos sobre las Iglesias locales. (Hechos 15:1-31 y 16:4)

#### Ejemplo bíblico:

En la controversia del primer siglo respecto a la circuncisión, es importante prestar atención a lo que NO hicieron: No escribieron a ninguna autoridad eclesiástica para que decrete lo que es correcto. Tampoco dejaron a cada congregación decidir por voto lo que le convenía. Ni anunciaron que la verdad es cuestión de conciencia personal ni que cada Cristiano tiene derecho a su propia opinión.

En la vida cotidiana de la Iglesia, los ancianos deben trabajar en la doctrina y la enseñanza, vigilando que la sana doctrina se mantenga. Cuestiones controversiales que no pueden ser resueltas por los credos de la Iglesia se deben presentar al Concilio de Ancianos.

Aunque algunas Iglesias evangélicas carecen de pureza organizacional, esto en sí no es motivo para separarse de ellas. Unas no han recibido ninguna instrucción en organización bíblica, pero sirven al Señor con buen corazón. Cuestiones organizacionales no son tan importantes como cuestiones de doctrina o de pureza moral. Pero si la conducta de los líderes es

<sup>17</sup> El contenido del Credo Apostólico, en otras palabras.

autoritaria hasta el punto en que el desarrollo espiritual de un Cristiano es estorbado, entonces puede ser legítimo buscar otra Iglesia.

# III. Pureza De Testimonio

- A. La disciplina moral se ejercita en una Iglesia bíblica. Los miembros que practiquen pecado grave son aconsejados por los ancianos o puestos bajo disciplina, según el caso. (Gal 6:1) Los miembros que persisten en el pecado, rechazando los consejos de los ancianos, son excomulgados. (I Co.5:11-13) La Iglesia bíblica no debe tener mala reputación en la comunidad como tolerante de pecados graves. (Ef.5:13)
- B. Se practica separación del mundo. Una Iglesia legítima no tendrá comunión ni cooperación con otras Iglesias u organizaciones religiosas que no mantienen la sana doctrina básica, o que practican idolatría. La unidad sin la verdad es nada mas que una conspiración impía. (II Cor.6:14-18)
- C. No practica el legalismo. La justicia predicada en una Iglesia bíblica está basada en la fe en Cristo, no en cosas exteriores como ropa, comida u observación del sábado. (Gal.3:1-6; Col.2:16)
- <u>D. Una Iglesia legítima evangeliza. Es una contradicción que una Iglesia se considera</u> normal, si no cumple con uno de sus propósitos mayores de su existencia, según la Gran Comisión de Jesús, en Mt.28:19, "Id, y haced discípulos a todas las naciones..."

# IV. Pureza De Culto

- A. La Palabra de Dios es predicada y enseñada fielmente...no el activismo social, ni teorías políticas, ni filosofías humanas, ni opiniones personales. (II Ti.4:1-2)
- <u>B. Los sacramentos del Bautismo y Santa Cena son administrados fielmente y no descuidados. (Hch.2:42)</u>
  - C. Existe orden en los cultos. No hay ni bulla ni desorden. (ICor.14:23,40)

<u>Nota importante: Iglesias nuevas están en proceso de desarrollo y no han tenido el tiempo</u> <u>para llevar a cabo todos estos criterios. Esto es tolerable. La que no tiene excusa es una Iglesia</u> que antes conocía y los obedecía, pero después los abandonó.

La Iglesia de los Corintios era carnal, fuera de orden e inmoral. Sin embargo, Pablo los llamó "Iglesia de Dios". ¿Por qué lo hizo cuando la Iglesia estaba en tal estado espiritual? Porque sabía que eran "niños en Cristo" y que les faltaba enseñanza. Habían salido de una cultura pagana. Era por falta de entendimiento. ¿Hubiera sido legítimo separarse de tal Iglesia? No. Hasta que sea evidente que la Iglesia no acepta correcciones y que no está en camino al estándar bíblico, es mejor quedarse y luchar por el bienestar de los miembros.

# <u>Preguntas De Importancia</u> <u>Sobre La Iglesia</u>

Esta cuestión tiene dos lados. La división entre Cristianos es señal de carnalidad e inmadurez espiritual. En cierto sentido, las denominaciones contribuyen a la división por incentivar a los Cristianos a adaptar ciertas actitudes anti-bíblicas. Algunos imaginan que su denominación es espiritualmente superior a todas las demás. Compadecen a los Cristianos que no pertenecen a su denominación, por lo cual su conciencia no les molesta si roban "ovejas" de otras Iglesias legítimas.

Del otro lado, las denominaciones pueden ser muy beneficiosas. Con tantas sectas malsanas hoy en día es aconsejable que un grupo de Iglesias se apoyen y se junten para mantenerse puras. Mas, es de considerar también que no puede existir un Presbiterio, ni un Concilio nacional de Iglesias sin que exista también alguna denominación. Y la idea del Presbiterio y del Concilio es bíblica. (ITi.4:14 y Hch.Cap.15) Si la única manera de poner en marcha un sistema organizacional bíblico es formar una denominación, entonces es legítimo hacerlo.

# 2. ¿Quién tiene derecho de aplicar la disciplina en la Iglesia?

Los líderes espirituales cumplen este papel según Gál.6:1. El único motivo por el cual la congregación entera debe involucrarse es en el caso de excomuniones. Mt.18:15-18

#### 3. ¿Cuáles son causas legítimas para la excomunión?

Provocar divisiones, Tito 3:10; herejía, Ro.16:17; pecado grave y persistente, I Cor.5:9-13

# Resumen

La verdadera Iglesia de Cristo es un organismo vivo y formado por todos los que son salvos por la fe en Jesucristo, cuya única Cabeza es Cristo. Su formación es sobrenatural, no humana.

En su expresión local, la Iglesia de Cristo manifiesta pureza de doctrina, de organización, de conducta, y de culto.

# Preguntas Para Repasa

# Unidad Espiritual Y Universal De Los Creyentes

| 1. Verdadero o Falso:                                          | <u>La Iglesia de Cristo no tiene ninguna clase de organización.</u>                               |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Verdadero o Falso:<br>una organización.                     | La Iglesia de Cristo es principalmente un organismo y no                                          |
| 3. Verdadero o Falso:                                          | La Iglesia de Cristo tiene una sola Cabeza, el Papa.                                              |
| 4. Verdadero o Falso:<br>Iglesia de Cristo.                    | Los que son salvos y estos solamente, forman parte de la                                          |
| 5. Verdadero o Falso:<br>parte del cuerpo de Cristo, mientra   | Es muy posible que existan algunos Católicos que forman s que algunos Evangélicos sean excluidos. |
| 6. Verdadero o Falso:<br>organismo visible.                    | La Iglesia de Cristo, en su sentido universal, es un                                              |
| 7. Verdadero o Falso:<br>espiritual, no terrenal.              | La formación de la Iglesia de Cristo es principalmente                                            |
| 8. Verdadero o Falso:<br>garantiza la Salvación.               | Ser miembro de una Iglesia local que predica la Biblia                                            |
| 9. Verdadero o Falso:<br>legítimas del cuerpo universal de C   | Todas las Iglesias que se dicen "Cristianas" son expresiones<br>risto.                            |
| 10. Verdadero o Falso:<br>bíblicos mencionados en el estudio.  | Toda Iglesia legítima cumple siempre con todos los criterios                                      |
| 11. Las cuatro divisiones de cri                               | terios bíblicos mencionados en el estudio son, pureza de                                          |
| 12. Verdadero o Falso:<br>tener una pluralidad de ancianos.    | Para ser correctamente organizada, una Iglesia local debe                                         |
| 13. Verdadero o Falso:                                         | "Ancianos" quiere decir los hombres viejos en la Iglesia.                                         |
| 14. Verdadero o Falso:<br>Iglesias asociadas en una región o   | El Presbiterio consiste en todos los ancianos de todas las una ciudad.                            |
| 15. Verdadero o Falso:<br>que pertenecen a las Iglesias asocio | El Concilio consiste en todos los ancianos de todas partes                                        |
|                                                                | Un buen miembro de una Iglesia local, aunque no anciano,                                          |

- 17. Verdadero o Falso: De acuerdo con el pensamiento democrático de la Biblia, una congregación local tiene autoridad para decidir por sí sola lo que es buena y sana doctrina.
- 18. Verdadero o Falso: Si una Iglesia local no está perfectamente organizada, el Cristiano debe separarse de ella inmediatamente.
- 19. Verdadero o Falso: Por tener un Espíritu tolerante, las buenas Iglesias pueden participar en movimientos ecueménicos para tener comunión y cooperación con Iglesias que no mantienen sana doctrina.
- 20. Verdadero o Falso: Es normal, en una Iglesia buena del siglo XX, que el púlpito se use para el activismo social.

# Respuestas A Las Preguntas

1=F; 2=V; 3=F; 4=V; 5=V; 6=F; 7=V; 8=F; 9=F; 10=F; 11=Doctrina, Organización, Testimonio, Culto; 12=V; 13=F; 14=V; 15=V; 16=F; 17=F; 18=F; 19=F; 20=F

#### SEGURIDAD DE LOS ELEGIDOS

Un señor "X" vivía una vida perversa hasta el día en que asistió a una reunión evangelística. Allí respondió a la llamada del predicador para aceptar a Cristo, e hizo una confesión pública de fe. Durante los meses siguientes, asistía fielmente a los cultos. Aprendió los coritos, leía la Biblia y parecía cambiado.

Pero un día apareció borracho en la calle. Al transcurso de las semanas siguientes, los hermanos procuraron ayudarle, pero rehusó escuchar. Volvió a sus viejos hábitos de borracho, mujeriego y renegando el Evangelio. Quedó en este estado por varios años, y después murió.

¿Fue este señor "X" al cielo o al infierno?

<u>Por varias generaciones los Cristianos han discutido esta importante cuestión, "¿Puede o no un Cristiano perder la salvación?"</u>

En el siglo XVI, el partido Arminiano en Holanda suscitó esta cuestión, insistiendo en que un Cristiano regenerado puede perder la salvación por persistir en pecado grave o apostatar de la fe. Los Arminianos dirían que ese señor "X" está en el infierno.

Otros rechazaron el punto de vista Arminiano y dijeron que ese señor"X" está en el cielo, a pesar de su apostasía, en base de que una vez nació de nuevo.

Los Arminianos dijeron que su doctrina era necesaria para evitar que los Cristianos tengan una licencia para pecar. Los otros dijeron que una doctrina de seguridad eterna era la única que evitaba un Evangelio de Salvación por méritos.

# Definición De La Doctrina

Afortunadamente, los dos puntos de vista arriba mencionados no son los únicos. Existe otro, expresado por los reformadores. Los otros dos anteriores son perversiones históricas de este. Esta doctrina reformada se llama: "Preservación de los Elegidos". 18

*La definición de la doctrina de Preservación es la siguiente:* 

<u>Dios tiene un pueblo elegido y justificado, que El preserva de apostatar finalmente de la fe, para que no pierdan la salvación. Lo cumple por gracia, por medio del Espíritu Santo, la Palabra, castigos, amenazas, exhortaciones, admoniciones, y también por poner amor y temor en sus corazones.</u>

Notemos que esta definición contiene varios puntos importantes que difieren de los otros dos puntos de vista.

#### **Diferencias:**

El único motivo por el cual usamos el título "Seguridad de los Elegidos" es porque juega mejor con el acróstico "Si, Jesús". En este capítulo daremos preferencia a la palabra "Preservación".

<u>Primero, nuestra Preservación está ligada con dos doctrinas principales: Elección y Justificación.</u>

Segundo, afirmamos que existe una condición hipotética por la cual un Cristiano podría perder la salvación, por apostatar de la fe y vivir una vida de pecado. En este sentido, nuestra doctrina está de acuerdo en parte con el punto de vista Arminiano...por lo menos en teoría. Difiere en que afirmamos que Dios preserva a Su pueblo, porque la base de la Preservación está en una obra de Dios y no una obra humana.

<u>Tercero, la doctrina afirma que en la práctica, un nacido de nuevo no pierde su salvación.</u> <u>En este sentido está de acuerdo con la segunda doctrina arriba mencionada.</u>

Finalmente, esta gracia preservadora se opera por medios prácticos involucrados con la totalidad de nuestra vida Cristiana.

Para clarificar todavía más nuestra doctrina, vamos a expresar lo que NO creemos:

- No enseñamos que la doctrina de Preservación es una licencia para pecar. Nuestra seguridad se basa en el poder de Dios para impedir que perdamos nuestra salvación.
- Tampoco afirmamos que los Cristianos son aliviados de la responsabilidad para aplicar los medios de preservación. Dios sabe como hacer la vida incómoda para los que entre Su pueblo son negligentes.
- Tampoco decimos que la Preservación priva a la gente de su libre albedrío. El pueblo de Dios es totalmente libre para apostatar... si Dios lo permite. Pero Dios aplica los medios arriba mencionados para asegurar que nunca querrán hacer eso.

#### Las Evidencias Bíblicas

#### A. Las Doctrinas de Elección Y Justificación

Si la Elección es verdad, también es la Preservación. Ser elegido implica que Dios aplicará los medios necesarios para guardar a los suyos hasta el fin. Este vínculo entre elección y preservación se confirma por varios textos neotestamentarios.

"Si la Elección es verdad, también es la Preservación."

Nuestra glorificación es fruto final de la predestinación en Ro.8:30. "Y a los que predestinó...a estos también glorificó" En 2 Jn.1-2, el Apóstol Juan saluda "a la señora elegida" y luego le declara que la verdad "estará para siempre con nosotros." Según Judas, los llamados son "santificados en Dios Padre, y guardados en Jesucristo." (Judas 1)

<u>Las buenas obras que hacen los elegidos como confirmación de su elección son igualmente predestinadas como los elegidos mismos. En Ef.2:10 leemos:</u>

"Porque somos hechura suya, creados en Cristo Jesús para buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano para que anduviésemos en ellas."

Igualmente, Isaías observa que todas las buenas obras del pueblo de Dios son hechas en ellos por Dios.

"Jehová, tú nos darás paz, porque también hiciste en nosotros todas nuestras obras." Is.26:12

Si las buenas obras de los elegidos son predestinadas, y así ciertas, ¿cómo pueden hacer obras que les trae la condenación?

Si la Justificación es verdad, también es verdad la Preservación. Aquí el concepto de la

"Si la Justificación es verdad, también es verdad la Preservación."

imputación de la justicia de Cristo toma su importancia. Somos justos, no por méritos, sino por el don gratuito de la justicia de Cristo. Si este don no vino por nuestros méritos, tampoco se quita por nuestras fallas.

<u>No existe en la Biblia ninguna doctrina de la Dejustificación. Nunca se dice que una persona justificada puede llegar a ser otra vez injustificada.</u>

<u>Por esto, Pablo explica que Dios rechaza toda acusación en contra de Su pueblo elegido y justificado.</u>

"¿Quién acusará a los escogidos de Dios? Dios es el que justifica." Ro.8:30

¿Enseña Pablo que Dios cierra los ojos para no hacer caso de los pecados de Su pueblo? Claro que no. Solo indica que el pecado ha dejado de ser la causa de una condenación eterna para el Cristiano.

El resto de Romanos 8 sirve como descripción de como es el pueblo elegido de Dios. No viven según la carne, sino según el Espíritu. Tienen el testimonio interior del Espíritu. No viven una vida de pecado. Seamos claros sobre este punto. Pablo no está poniendo condiciones, como si dijera, "haz estas cosas y serás salvo." Si fuese así, sería una contradicción porque Pablo terminó de escribir siete capítulos para explicar por qué la Salvación es por la gracia solamente.

El capítulo 6 de Romanos también enfatiza la imposibilidad de vivir en el pecado si ya estamos muertos al pecado por la justificación.

"¿Perseveraremos en el pecado para que la gracia abunde? De ninguna manera. Porque los que hemos muerto al pecado, ¿cómo viviremos en él?" (V.1-2).

Son muertos al pecado. El pecado ya no reina sobre ellos. Son esclavos de la justicia. ¿Cómo será, pues, que no perseverarán?

<u>Tratemos ahora con una línea de lógica frecuentemente dirigida en contra de la Preservación. Este argumento sigue así:</u>

- El pecado grave trae la condenación.
- Algunos Cristianos cometen pecado grave.
- Algunos Cristianos son condenados.

Esta línea de razonamiento falla por dos motivos: En primer lugar, la Biblia nunca enseña que solamente los pecados graves traen condenación. TODO pecado trae la condenación. Si fuera así ningún Cristiano se salvaría porque todos cometen pecados todos los días.

Pero el error más serio en esta objeción es que no hace caso de la doctrina de la Justificación. El propósito entero de la Justificación es echar una cuña entre el pecado y la condenación eterna. Caso contrario, la doctrina de la Justificación no serviría de nada.

La primera presuposición antes mencionada, ("El pecado grave trae la condenación"), es errónea. No es verdad que el pecado trae la condenación inevitablemente. Esto es verdad solamente en los que no son salvos. Para los Cristianos, NINGUN pecado trae la condenación, porque Dios no acepta acusaciones en contra de Su pueblo elegido y justificado.

Esto no les da a los Cristianos licencia para pecar. Les da una nueva seguridad para con su Padre celestial. Según la Biblia, así es exactamente como los justificados reaccionan.

# Cada Doctrina Del Acróstico "Si, Jesús" Implica La Perseverancia:

- Si Dios es Soberano, y todas las cosas existen por su consejo inmutable, entonces, es imposible que Sus intenciones sean frustradas, incluyendo la salvación de Sus elegidos.
- Si somos Totalmente Incapaces de salvarnos a nosotros mismos, pues tampoco podemos preservarnos. Dios cumple las dos.
- Si el sacrificio de Cristo es realmente eficaz, y ninguno de aquellos por los cuales murió pueden perecer, pues Su pueblo será preservado. Cuánto más, si Jesús intercede eficazmente por Su pueblo como Sumosacerdote, Fiador y Mediador.

<u>Los elegidos están unidos espiritualmente con el cuerpo de Cristo. Jesús no corta los miembros de Su cuerpo.</u>

<u>Nuestra santificación y llamado eficaz también están ligados con nuestra Preservación, según Judas 1:</u>

<u>"Judas, siervo de Jesucristo, y hermano de Jacobo, a los llamados, santificados en Dios Padre, y guardados en Jesucristo."</u>

#### B. Versículos Claros De La Biblia Como Evidencia

Aunque el razonamiento teológico es legítimo para confirmar una doctrina, no tenemos que depender en ello solamente. Abundan textos bíblicos que dicen que Dios "preserva" o "guarda" a Su pueblo.

"El (Jehová) guarda las almas de sus santos;" Sal.97:10

<u>"Y el Señor me librará de toda obra mala, y me preservará para su reino celestial." II Tim.4:18</u>

"...guardados en Jesucristo." Judas 1

- <u>"Y a Aquel que es poderoso para guardaros sin caída, y presentaros sin mancha delante de su gloria con gran alegría..." Judas 24</u>
- "...que sois guardados por el poder de Dios mediante la fe, para alcanzar la salvación que está preparada..." I Ped.1:5
- "...Aquel que fue engendrado por Dios le guarda, y el maligno no le toca." I Jn.5:18

## C. Otras Evidencias De La Lógica Bíblica

- 1. Cualquier doctrina negando la Preservación resulta en un Evangelio de Salvación por obras.
- 2. La Biblia declara la posibilidad de tener una seguridad de la salvación en esta vida. Esto sería imposible si la doctrina de la Preservación fuera incorrecta. II Ped.1:10; Heb.6:11,19; 10:22; I Jn.5:13
- 3. Las escrituras hablan del "sello" del Espíritu Santo que los creyentes reciben cuando creen. Este sello dura "hasta el día de la redención". Ef.1:13; 4:30; II Cor.1:22. Tal "sello" no tiene valor si puede ser quitado.
- 4. La Biblia siempre habla de la Preservación como obra de Dios y no del hombre. La fidelidad de Dios garantiza la fidelidad nuestra.
  - 5. El amor particular para los Suyos garantiza nuestra Preservación.

"Con amor eterno te he amado; por tanto, te prolongué mi misericordia."

Jer.31:3

#### Comenta Boettner,

<u>"El amor infinito, misterioso y eterno de Dios para Su pueblo es la garantía de que nunca se pierdan. Este amor no está sujeto a las fluctuaciones, sino que es inmutable como el ser de Dios. Es también gratuito y nos agarra más firmemente que nosotros de él. No está fundado en la amabilidad de sus objetos."</u>

<u>La fidelidad de Dios nos preserva y nos establece según II Tes.3:3. El poder de Dios nos guarda, I Ped.1:5. Dios completará la buena obra que comenzó en nosotros, Fil.1:6. El famoso predicador Inglés Carlos Spurgeon lo expresó en estos terminos:</u>

"Esta fidelidad de Dios es el fundamento y la piedra angular de nuestra esperanza de la perseverancia final. Los santos perseverarán en santidad, porque Dios persevera en gracia. El persevera para "Los santos perseverarán en santidad, porque Dios persevera en gracia."

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Boettner, Loraine: The Reformed Doctrine of Predestination, P&R Co., 1932, pp. 185.

<u>bendecir, y por lo tanto, los creyentes perseveran en ser bendecidos. El continúa</u> guardando a Su pueblo, y por lo tanto ellos continúan guardando sus mandamientos." <sup>20</sup>

5. Nuestra Preservación depende de la voluntad del Padre y no del hombre.

La voluntad del Padre es que ninguno de los que son dados a Jesús perezcan, Jn.6:39. Jesús confirma esto al declarar que ninguno de estos jamás se ha perdido; "De los que me diste, no perdí ninguno." Jn.18:9 La voluntad inmutable del Padre es nuestra gran consolación, Heb.6:17-18.

- 6. Los elegidos no pueden ser engañados. Mt.24:24 ¿Qué podría causar su apostasía?
- 7. La intercesión de Cristo implica nuestra preservación, porque la preservación no es menos cierta que la eficacia de las oraciones de Cristo

<u>Su intercesión nos salva perpetuamente, Heb.7:25. Cristo ora para que nuestra fe no falle, Lc.22:32, y que el Padre preserve a los Suyos, Jn.17:11.</u>

<u>8. La doctrina de la Santificación implica la Preservación, porque nuestra santificación final está garantizada.</u>

<u>Hemos sido legalmente perfeccionados para siempre por el sacrificio de Cristo,</u> Heb.10:10,14. La fidelidad de Dios resultará en nuestra santificación entera, I Tes.5:23-24

# ¿Es Posible Que Un Nacido De Nuevo Viva Una Vida De Pecado?

Preguntas Imposibles

"¿Si un nacido de nuevo vive una vida de pecado, iría al cielo de todas formas?" Para contestar, podemos plantear algunas preguntas semejantes:

¿Cómo puede un círculo ser cuadrado? ¿Como es el color azul cuando está verde? ¿Si un pecador fuera perfecto, sería salvo?

<u>Todas estas preguntas están en la misma categoría: Son auto-contradictorias. Un santo perdido no puede existir más que un pecador perfecto, o un círculo cuadrado. Una de las primeras leyes de la lógica es que no existe ninguna respuesta a las preguntas ilógicas. La única manera de contestar es "¡Estás hablando contradicciones.!"</u>

¿Recuerda el lector al Sr."X" que nació de nuevo y luego murió en pecado? Unos decían que el Sr."X" está en el infierno. Otros decían que está en el cielo. Nosotros decimos que el Sr."X" no existía.

Este concepto no puede ser expresado con más claridad que en el libro de Primera de Juan:

<u>"Todo aquel que es nacido de Dios, no practica el pecado, porque la simiente de Dios permanece en él; y no puede pecar, porque es nacido de Dios." I Jn.3:9</u>

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Spurgeon, "All of Grace" P.121

Según la teología de Juan, lo que es nacido de Dios no puede practicar una vida de pecado. Sabemos, claro, que no se refiere a los pecados individuales ni a los lapsos temporales, porque trata de mentirosos los que dicen que no tienen pecado. (I Jn.1:8-10) Mas, si pecamos, tenemos a Jesucristo como nuestro abogado. Pero en I Jn.3:9, él está hablando de una vida continua de pecado. El uso del verbo "practica" confirma esto.

Juan nos explica también POR QUE los regenerados no practican una vida de pecado.

<u>"Sabemos que todo aquel que ha nacido de Dios, no practica el pecado, pues</u> Aquel que fue engendrado por Dios le guarda, y el maligno no le toca." I Jn.5:18

Es porque Jesús los guarda.

<u>Según Juan, ¿cómo reaccionan los regenerados cuando oyen la noticia de su preservación?</u> ¿La toman como licencia para pecar?

<u>"Y todo aquel que tiene esta esperanza en él, se purifica a sí mismo, así como él es puro." I Jn.3:3</u>

Tal noticia les conduce a purificarse más.

¿Existen personas que intentan aprovechar de la gracia de Dios y usar la Preservación como pretexto de pecado? Sí, tales personas están descritas en Judas 4:

"Porque algunos hombres han entrado encubiertamente, los que desde antes habían sido destinados para esta condenación, hombres impíos, que convierten en libertinaje la gracia de nuestro Dios..." Judas 4

<u>Todos los que se aprovechan de la doctrina de la Preservación para vivir en libertinaje se descubren como reprobados. Ya han sido destinados para condenación. En consecuencia, no son salvos.</u>

<u>Pero con respecto a los nacidos de nuevo, recordamos que Dios nunca ha roto el certificado</u> de nacimiento de un Cristiano.

#### ¿Por Cuales Medios Preserva Dios A Su Pueblo?

Una de las objeciones más frecuentes en contra de la Preservación se basa en la existencia de textos bíblicos relativos a los mandamientos y exhortaciones para perseverar. "¿Cómo escaparemos nosotros, si descuidamos una salvación tan grande?" Heb.2:3

El libro de Hebreos está lleno de advertencias en contra de recaer, con amenazas de condenación inminente para los que apostatan. Se supone que la apostasía, con su condenación resultante, debe ser un peligro real para el pueblo de Dios. De otra manera, Dios estaría amenazando en vano.

La respuesta a esta objeción está involucrada con una paradoja expresada en Jer.32:40:

"Y haré con ellos pacto eterno, que no me volveré atrás de hacerles bien, y pondré mi temor en el corazón de ellos, para que no se aparten de mí."

Dios preserva a su pueblo del Pacto por poner Su temor en el corazón de ellos. ¿Temor de qué? Temor de Dios mismo. ¿Cómo logra Dios esto? Por medio de exhortaciones, amenazas y admoniciones. Estas mismas amenazas son los medios que El emplea para asegurar la fidelidad de Su pueblo.

Según la primera parte de este versículo, es imposible que Dios deje de hacerle bien a Su pueblo. Uno de los "bienes" que Dios les hace es poner Su temor en ellos, para asegurar que queden en Su Pacto.

Existe pues una paradoja divina entre la responsabilidad del creyente para obedecer, de un lado, y la actividad divina, del otro lado. Esto garantiza que el creyente cumpla con esa responsabilidad.

Pablo expresa esta paradoja en Fil.2:12-13:

"...ocupaos en vuestra salvación con temor y temblor, porque Dios es el que en vosotros produce así el querer como el hacer, por su buena voluntad."

En la primera parte, Pablo exhorta a la iglesia de ocuparse en su salvación como si fuera

"El querer y el hacer, al fin de cuentas, es algo que Dios produce en nosotros." responsabilidad de ella misma. Y la es. Pero ya sabemos que nadie puede cumplir esto a causa de la incapacidad total humana. El querer y el hacer, es algo que Dios produce en nosotros.

Otro ejemplo de la misma estrategia es la amenaza divina de la condenación eterna a todos los que rehúsan arrepentirse. ¿Es una amenaza insincera para los elegidos? A primera vista, parece así, porque dentro del contexto de los decretos divinos, es imposible que los elegidos no sean salvos. Pero Dios usa esa misma amenaza como el medio para conducir a los elegidos al arrepentimiento. Aunque el arrepentimiento es también un don de la gracia, este don viene por medio de tal amenaza.

Ocurre lo mismo con la Preservación. Dios revela a Su pueblo el grave peligro de apostatar, poniendo así en sus corazones el temor de Dios. La paradoja está en la amenaza misma, como medio para garantizar que las consecuencias de la amenaza nunca les alcance.

<u>Una amenaza acerca de la apostasía no comprueba nada respecto a la cuestión de si alguien realmente ha apostatado o no. Es imposible demostrar por la Biblia que alguno de los nacidos de nuevo ha apostatado y se ha perdido eternamente.</u>

<u>Amenazas y exhortaciones en contra de la apostasía no constituyen, por lo tanto, ninguna evidencia en contra de la doctrina de la Preservación.</u>

# El Problema De La Fe Falsa: Religioso Sin Ser Regenerado

Nos enfrentamos con un problema difícil: ¿Cómo distinguir entre los que son nacidos de nuevo y los que solo dan apariencia de ello? Algunos son buenos actores. Otros son sinceramente religiosos y se imaginan salvos, sin serlo.

Nos consolamos con esto: El problema no es nuevo. Los Apóstoles tenían la misma dificultad en su tiempo. Algunas personas viven una vida de tal consagración al Señor y tienen tales frutos del Espíritu, que es absurdo dudar de ellos. Otras viven en los márgenes obscuros entre la luz y las tinieblas de manera que nos preguntamos si son realmente salvos.

Este fenómeno espiritual se ha notado por muchos teólogos:

"...A veces las operaciones comunes del Espíritu sobre la consciencia iluminada conduce a una reformación y a una vida externamente religiosa...Esta 'fe' continúa tanto como el estado de la mente que la produjo también continúa. Cuando esta cambia, el vuelve al estado usual de insensibilidad., y su 'fe' desaparece." <sup>21</sup>

El libro entero de I Juan fue escrito para tratar con este problema. Juan puntualiza su deseo de que tengamos la seguridad de nuestra salvación...una declaración que no tendría sentido si la Seguridad de los Elegidos fuera una doctrina errada. "Estas cosas os he escrito...para que sepáis que tenéis vida eterna..." (5:13)

Además, Juan quiere que tengamos plenitud de gozo en el conocimiento de esta seguridad. Pero no nos vende esta seguridad barata. Nos da criterios a través del libro para ayudarnos a distinguir entre creyentes verdaderos y los que fingen. Si vemos que no alcanzamos a los criterios dados, debemos seguir el consejo del Apóstol Pablo; examinarnos, para ver si estamos en la fe.

(Î Cor.13:5)

¿Cuál es el criterio del Apóstol Juan? ¿cómo viven los nacidos de nuevo? Están en comunión con Dios y con los hermanos, aman a los hermanos, permanecen fieles a la iglesia, no viven una vida de pecado, vencen el mundo por su fe, son generosos en ayudar a los hermanos necesitados y testifican al mundo de su fe en Jesús.

<u>Una boca elocuente, llena de palabras religiosas, no parece ser uno de los criterios bíblicos. Jesús dijo:</u>

"No todo el que me dice: Señor, Señor, entrará en el reino de los cielos, sino el que hace la voluntad de mi Padre que está en los cielos. Muchos me dirán en aquel día: Señor, Señor, no profetizamos en tu nombre, y en tu nombre echamos fuera demonios, y en tu nombre hicimos muchos milagros? Y entonces les declararé: Nunca os conocí: apartaos de mí, hacedores de maldad." Mt.7:21-23

Cristo no dirá, "Apartaos de mí, recaídos". Dijo, "NUNCA os conocí."

Las personas religiosas mencionadas aquí fallaron en dos cosas necesarias. Es cierto que practicaban alabanzas, diciendo "Señor, Señor". Es verdad que eran muy activos para el Señor. "¿No profetizamos en tu nombre?" Pero estas dos cosas no contaron para nada.

Las dos cosas que no cumplieron eran el hacer la voluntad de Dios y vivir una vida correcta. Eran "hacedores de maldad".

Boettner, Loraine: The Reformed Doctrine of Predestination, P&R Co., 1932, pp. 192.

Es verdad que somos salvos por la fe, y no por obras. Sin embargo, no es cualquier clase de fe que nos salva.

<u>Un ejemplo impactante es Simón el Mago, Hechos Cap.8. El texto dice que "creyó y fue bautizado". Pero luego, vemos al Apóstol Pedro reprochándole, porque percibió que su "corazón no era recto delante de Dios." Simón tenía una clase de fe superficial, pero no era una fe salvadora. El participó en las actividades religiosas del pueblo de Dios al ser bautizado, pero no era regenerado.</u>

Se dedica el capítulo dos de Santiago enteramente en tratar con esta cuestión de la fe falsa. Hasta los mismos demonios tienen alguna clase de fe, y tiemblan. Pero no una fe salvadora. La fe verdadera resulta en una vida obediente que produce buenas obras, tal como en los casos de Abraham y de Rahab, mencionados en el capítulo.

La gente tiene experiencias religiosas de toda clase, sin ser salvos. Algunos hacen una especie de arrepentimiento, en que se liberan de ciertos vicios. Es el caso de los profetas falsos mencionados en II Ped.2. El capítulo entero está dedicado a estas personas religiosas que se infiltran dentro de las asambleas Cristianas y llegan a tener ministerios. Pedro dice que escaparon de la corrupción en el mundo por el conocimiento de Cristo, V.20. Ellos no sólo conocían intelectualmente, sino experiencialmente el camino de justicia. Pero, sin embargo, son "fuentes sin agua" (i.e., sin el Espíritu), nacidos para destrucción."

Por fuera, su profesión religiosa es muy correcta. Interiormente, tienen "ojos llenos de adulterio". Predican por dinero, y tienen maneras encantadoras con las cuales decepcionan a los sencillos. Hablan de libertad, pero ellos mismos son esclavos de la corrupción.

#### ¿Es Posible Que Los Regenerados Cometen Pecado Serio O Que Recaen Temporalmente?

Sí, es posible. David cayó en los pecados de adulterio y asesinato. Pero era una caída temporal, no un estilo de vida a lo largo. Dios lo restauró. Un hombre cometió incesto en I Cor.5. Por medio de la disciplina de la iglesia, fue restaurado según II Cor.2. Visto de que la disciplina aplicada era con el propósito de salvar su alma, es legítimo suponer que era creyente.

<u>Si, los Cristianos caen en pecado, y a veces en pecados graves. Mientras que el Cristiano está en tal estado, puede ser imposible distinguirlo de los perdidos. A veces, sólo con el pasar del tiempo se puede saber.</u>

"Algunos caen de la profesión de fe, pero ninguno cae de la gracia salvadora de Dios." 22

# ¿Cuanta Seguridad Se Debe Dar A Los Nuevos Convertidos?

Es costumbre con algunos grupos decir a los nuevos que tienen vida eterna inmediatamente después de cumplir con algún acto de compromiso religioso, (tal como decir una oración o acercarse a un altar, o levantar la mano en una reunión). Dando tal "seguridad" a los nuevos puede ser peligroso, visto que ninguno de los actos arriba mencionados tienen que ver con la

Boettner, Loraine: The Reformed Doctrine of Presdestination, P&R Co., 1932, pp. 191.

<u>regeneración. Y peor, ninguno de tales actos puede ser base suficiente para dar una seguridad de la salvación. Por eso, no es sabio dar este tipo de seguridad inmediatamente.</u>

Es mejor proceder exactamente como hicieron los Apóstoles. Primero, les exhortaron a "continuar en la fe." Luego les enseñaron privadamente en sus casas. En el transcurso de los estudios, la base de nuestra Salvación se pone clara para los nuevos, de manera que pueden deducir por sí mismos su propia seguridad de Salvación.

Algunos reciben esta seguridad directamente del Espíritu Santo, sin que nadie les diga. Para otros, la seguridad viene poco a poco, al ver la operación de la gracia de Dios en sus vidas.

Esencialmente, podemos dar seguridad de la Salvación a los nuevos creyentes sólo cuando muestran evidencias de una vida que corresponde a las características de los nacidos de nuevo.

#### Resumen

La doctrina de la Preservación afirma que Dios tiene un pueblo que se preserva hasta la gloria. Suficientes textos bíblicos muestran que esta doctrina se sostiene por sí misma, sin necesidad de la ayuda de la lógica teológica. Sin embargo, los argumentos teológicos basados en las otras doctrinas de la gracia serían suficientes para comprobarla, incluso si tales textos claros estuvieran ausentes. Así, desde una perspectiva de honestidad intelectual, es imposible rehusar a la doctrina de la Preservación.

¿Acaso sea esta doctrina una licencia para pecar? Tal concepto sería un malentendimiento, porque los Cristianos sinceros no desean una licencia para pecar. Hemos mostrado también que otra doctrina diferente a la Preservación constituye una salvación por méritos.

La Preservación es, por lo tanto, un don de la gracia, concedida por Dios a Sus elegidos y aplicada por varios medios. Los Cristianos son responsables para aplicar los medios de gracia que Dios ha provisto. Mas Dios mismo se ocupa en asegurar que los medios sean aplicados.

"La Preservación es un don de la gracia."

La doctrina de Preservación provee una consolación inestimable para los Cristianos sinceros en su lucha contra el pecado, dándoles una base firme de seguridad respecto a la victoria final.

"A Aquel que es poderoso para guardaros sin caída, y presentaros sin mancha delante de su gloria con gran alegría, al único Dios, nuestro salvador, sea gloria y majestad, imperio y potencia, ahora y por todos los siglos. Amén." (Judas 24-25)

# <u>Preguntas Sobre</u> <u>La Perseverancia</u>

<u>Pregunta No.1: Parece que Hebreos 6:1-6 afirma que algunos nacidos de nuevo pueden caer permanentemente de la gracia, de manera que es imposible restaurarlos. ¿Cómo concuerda esto con la Perseverancia?</u>

#### Respuestas:

Primero: Se dice que las doctrinas aquí expresadas son típicamente Cristianas, (i.e., arrepentimiento, bautismo, juicio eterno). Segundo: Que las personas mencionadas en el texto fueron iluminadas, gustaron del don celestial, y fueron partícipes del Espíritu Santo. Gustaron también de la Palabra de Dios y de los poderes del siglo venidero. Tercero: Expusieron al Hijo de Dios a la vergüenza por la apostasía de ellos; mostrando que tenían algún conocimiento del Evangelio.

Respuesta a la objeción: Una lectura cuidadosa del capítulo entero revela que las suposiciones arriba expresadas son muy débiles. En primer lugar, se nota que el capítulo tiene una división natural en dos partes. Esta división ocurre al V.9 donde el autor dice:

<u>"Pero en cuanto a vosotros, oh amados, estamos persuadidos de cosas mejores, y que pertenecen a la salvación, aunque hablamos así."</u>

A partir de este versículo, el autor se dirige a un grupo diferente de personas que en la primera parte del capítulo. El texto se refiere a los que son salvos, mientras que antes, hablaba de personas perdidas. El autor está "persuadido de cosas mejores" para ellos que las maldiciones ya mencionadas. Mas, los llama "amados", lo que es una palabra nunca usada en la Biblia excepto para el pueblo de Dios. Luego menciona un pueblo que hace obras de amor en el nombre de Jesús, quienes ministran a los santos. Son herederos del Pacto Abraham, con una ancla segura y firme del alma. Ninguna de estas cosa se dice de los mencionados en V.1-8. Es claro, por lo tanto, que el autor hace distinción entre los que son salvos y los que hacen profesión de religión sin ser salvos.

Existe una consecuencia seria si suponemos que V.1-6 se refiere a Cristianos recaídos.

Tomándolo de forma más literal, estaríamos obligados a afirmar que ningún Cristiano recaído podría ser salvo. La experiencia de las iglesias, sin embargo, esta repleta de ejemplos de Cristianos que han experimentado caídas temporales y que han sido restaurados. La Biblia mismo menciona tales ejemplos. Lógicamente, entonces, estos versículos no se refieren a los Cristianos recaídos.

Examinemos una por una las tres evidencias dadas arriba, para ver si el contexto se refiere a los Cristianos recaídos.

Primero. No es verdad que las doctrinas mencionadas en V.1-3 son típicamente Cristianas. Son también típicamente judías. El Antiguo Testamento las enseña todas. Guardemos en mente que Jesús no vino a enseñar algo nuevo, sino a cumplir con lo que ya fue enseñado en el Antiguo Testamento. Las doctrinas judaicas básicas formaron, pues, el cimiento de Su ministerio. No existe motivo para insistir en que estas doctrinas son distintivamente Cristianas.

Si todas estas doctrinas son primero judaicas, la "iluminación" y el "gustar" en V.4 no tienen nada que ver con alguna experiencia Cristiana. Los judíos fueron iluminados por la Palabra de Dios en el Antiguo Testamento. Habían gustado del Espíritu Santo por los milagros de los profetas y por Su ministerio de enseñanza. Participaron del Espíritu Santo por obedecer las ordenanzas que Dios les había dado.

¿En qué, pues, consiste el "recaer" en V.6? Tengamos en mente que el autor escribe a lectores judíos que habían sido influenciados por la Cristiandad. Por eso la Epístola se llama, "a los Hebreos". Algunos de estos judíos habían abandonado el Judaísmo para venir a la iglesia. Pero entonces comenzaron a dejar la asamblea Cristiana para regresar a sus antiguas costumbres judaicas.(10:25)

La exhortación consiste en animar a estos judíos a que dejen las doctrinas fundamentales del judaísmo para entrar plenamente en Cristo. Al volver a sus antiguas costumbres, declaraba que el sacrificio de Jesús era insuficiente para ellos. Así, se cortaban de toda esperanza de salvación, comprobando que son almas estériles, tierra infertil, sin fruto y reos a la maldición divina.

Segundo. Es posible ser iluminado por el Espíritu Santo, inclusive tener alguna participación en El, sin ser regenerado. El texto nunca dice que "gustar" del Espíritu constituye ser nacido de nuevo. El Espíritu convence al mundo de pecado, de justicia y de juicio. A menudo la gente tiene su conciencia despierta sin ser convertida. El uso de palabras, como "iluminación" y "gustaron" en este texto, no comprueba que las personas mencionadas fueron nacidas de nuevo.

<u>Tercero. El V.6 sólo comprueba que las personas citadas tenían algún conocimiento del</u> Evangelio, no que era un conocimiento salvador.

En resumen, Hebreos 6 no habla de Cristianos recaídos. Es un contraste entre judíos inestables, vacilando entre la Cristiandad y el judaísmo, versus judíos que se habían entregado totalmente a Cristo. Cualquier otra interpretación distorciona la unidad del capítulo.

<u>Pregunta No. 2: ¿No dice Gál.5:5 que los creyentes pueden perder la salvación si vuelven a la justificación por la ley?</u>

#### Respuesta:

Tal interpretación ignora el intento del libro como una totalidad. Pablo nunca dice que han perdido su salvación. Siempre les habla como Cristianos. Por eso la frase "caído de la gracia" no puede ser visto como equivalente a "perder la salvación". Pablo advierte a la iglesia entera del peligro de poner parte de su justificación sobre otra base además de Cristo. Hacer esto contradice el Evangelio y trae debilidad en la iglesia.

Pregunta No. 3: ¿No es contraria la doctrina de la Preservación con la del libre albedrío?

#### Respuesta:

La objeción se basa en un malentendido de la libertad humana. Libertad significa el poder hacer lo que uno quiere. Pero lo que uno quiere, se determina por lo que uno es en su carácter. Como vimos bajo el capítulo ''Incapacidad Total Humana'', la voluntad es esclava de la naturaleza humana. Los regenerados cambian sus mentes porque tienen nuevos

<u>corazones. No desean regresar a su vida pecaminosa anterior porque Dios les ha dado nuevos deseos.</u>

# Argumenta Boettner,

"Nadie niega que los redimidos en el cielo serán preservados en santidad. Si Dios preserva a Sus Santos en el cielo sin transgredir su libre albedrío, ¿no puede ser también que El preserve a Sus Santos en la tierra sin transgredir su libre albedrío?" 23

<u>Pregunta No. 4: ¿No existe el peligro de que la doctrina de la Preservación sea tomada</u> como licencia para pecar?

#### Respuesta:

Los nacidos de nuevo no desean licencia para pecar. Toman esta doctrina como motivo para purificarse, según I Jn.3:3 y 9. Los buscan licencia para pecar se muestran reprobados. Judas 4

<u>Pregunta No.5: Muchos textos advierten a los creyentes de los peligros de recaer. Jesús mismo dijo: "el que persevere hasta el fin será salvo." ¿No contradice esto la doctrina de la Preservación?</u>

#### Respuesta:

<u>No hay nada en tales textos que desmienta que la perseverancia es don de Dios, ni que existen elegidos que no perseveran.</u>

<u>Pregunta No. 6: I Cor.9:27. Este texto parece expresar la preocupación de Pablo sobre a la posibilidad de perder la salvación. ¿Cómo se relaciona esto con la Preservación?</u>

#### Respuesta:

Nada en el texto se relaciona con la salvación de Pablo. El término "eliminado" no especifica si la eliminación se refiere a la salvación misma, o a su ministerio. Visto que el texto no es claro, no sirve como prueba en contra de la Preservación.

Supongamos, sin embargo, que la palabra ''eliminado'' significara la pérdida de salvación. Esto todavía no constituiría una negación de la Preservación. Sólo mostraría que Pablo reconoció la importancia de aplicar los medios de perseverancia hasta el fin. Así, el yersículo no contradice la doctrina de la Preservación.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Boettner, Loraine: The Reformed Doctrine of Presdestination, P&R Co., 1932, pp. 184.

# Preguntas Para Repasar

# <u>Seguridad</u>

| 1. El partido religioso en el siglo XVI que creía que un regenerado puede perder la salvación se llamaba .                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Nuestra preservación se basa mayormente en dos otras doctrinas, que son                                                                                                |
| 3. La base de nuestra preservación está en la voluntad de no en la voluntad del .                                                                                         |
| 4. Verdadero o Falso: No existe ninguna condición por la cual un Cristiano puede perder la salvación, incluyendo si apostata de la fe y vive una vida pecaminosa.         |
| 5. Verdadero o Falso: La doctrina de la Preservación es una licencia para pecar.                                                                                          |
| 6. Verdadero o Falso: Visto que la Preservación es por la gracia de Dios, los Cristianos son aliviados de toda responsabilidad para aplicar medidas para su preservación. |
| 7. Verdadero o Falso: Un dilema lógico con la Preservación es que priva al hombre de su libre albedrío.                                                                   |
| 8. Explique por qué la Preservación es verdad si la Elección es verdad.                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                           |
| 9. Explique por qué la Preservación es verdad si la Justificación es verdad.                                                                                              |
|                                                                                                                                                                           |
| 10. Explique por qué la Preservación es verdad si Dios es Soberano.                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                           |
| 11. Explique por qué la Preservación es verdad si la doctrina de la Unidad Espiritual y Universal de los creyentes es verdad.                                             |
|                                                                                                                                                                           |
| 12. Explique por qué la Preservación es verdad si la doctrina de la Incapacidad Total Humana es verdad.                                                                   |
|                                                                                                                                                                           |

| _                           |                                                                                                                                                                                            |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                             | . Verdadero o Falso: Un aspecto significativo de la Preservación es que Dios no a a Su pueblo por sus pecados.                                                                             |
|                             | . Verdadero o Falso: Los que son nacidos de Dios no pueden practicar una vida                                                                                                              |
| <u>15</u><br>pecado         | . En base de I Jn.5:18, explique por qué los regenerados no practican una vida de o.                                                                                                       |
| un Cri                      | . Verdadero o Falso: Hipotéticamente hablando, podemos decir que el alma de istiano recaído iría al infierno.  . ¿Cómo reaccionan los regenerados frente a la doctrina de la Preservación? |
|                             | Los que se aprovechan de la doctrina de la Preservación para practicar el libertinaje  según Judas 4.                                                                                      |
| <u>19</u>                   | . El problema principal con el punto de vista Arminiano                                                                                                                                    |
|                             | La Biblia enseña que los creyentes pueden tener seguridad salvación en esta vida.                                                                                                          |
|                             | . Verdadero o Falso: Cristo enseñó que los elegidos no pueden ser engañados.  . Explique por qué la intercesión de Cristo implica nuestra preservación.                                    |
|                             | . Explique los medios que Dios usa para garantizar nuestra<br>vación                                                                                                                       |
|                             | . Verdadero o Falso: Una advertencia en contra del peligro de recaer rueba que algunos Cristianos han perdido la salvación.                                                                |
| 25<br>Estas <u>A.</u><br>B. | . Según Jesús en Mt.7:21-23, a los condenados aquí mencionados les faltaban dos cosas.<br>son:                                                                                             |
| <u> 26</u>                  | . Verdadero o Falso: Un elemento importante de la doctrina de la Preservación un regenerado nunca puede cometer ningún pecado grave.                                                       |

27. Verdadero o Falso: La doctrina de la Preservación es tan linda que es sabio explicarla a los nuevos convertidos al instante de su conversión.

28. Verdadero o Falso: Es posible que las doctrinas fundamentales en Heb.6:1-3 se refieren también a doctrinas básicas del Antiguo Testamento.

# Respuestas A Las Preguntas

1=Arminiano; 2=Justificación, Elección; 3=Dios, Hombre; 4=F; 5=F; 6=F; 7=F; 8,9,10,11&12=Véase Texto; 13=F; 14=V; 15=Véase Texto; 16=V; 17=Les inspira a purificarse, IJn.3:3; 18=Reprobados; 19=Supone que la salvación es una obra cooperativa entre Dios y los hombres; 20=V; 21=V; 22=Dios siempre contesta las oraciones de Cristo. Por lo tanto, las oraciones de Cristo para nuestra preservación serán contestadas; 23=Temor de Dios, exhortaciones, amenazas, advertencias; 24=F; 25=Hacer la voluntad de Dios y vivir una yida recta; 26=F; 27=F; 28=V

#### HILO DE ORO

# <u>La Unidad de Las Doctrinas de Gracia</u> <u>En El Pacto Eterno</u>

Las Doctrinas de la Gracia son semejantes a siete perlas preciosas unidas por un hilo de oro en forma de un collar que llevamos al corazón. Son inseparables la una de la otra. Este hilo unificador se llama "El Pacto de Gracia".

#### <u>¿Qué Es Un Pacto?</u>

"Pacto" quiere decir "contrato", "acuerdo" o "alianza". La Biblia a veces usa la palabra "testamento". Esencialmente un pacto significa un acuerdo hecho entre dos personas.

Cuando los hombres hacen acuerdos entre sí, es a base de beneficios mutuos en que cada

"El Pacto Divino es un decreto inmutable."

uno da algo para recibir algo. Todo contrato humano se funda en este principio de beneficio mutuo. Pero en el Pacto Divino existe otro principio. Dios hace pacto con el hombre, aunque el hombre no puede contribuir en nada. No teníamos nada que ofrecerle a Dios a cambio de Su

gracia. El Pacto Divino tiene, pues, un carácter distinto. Es más como un decreto inmutable en que todos los beneficios están de nuestro lado. El único "beneficio" que Dios tiene es la oportunidad para demostrar su gracia y su amor.

#### ¿Cómo Se Instituyó El Pacto De Gracia?

A veces el Pacto se llama "Pacto con Abraham", porque con éste Dios instituyó el Pacto. Aunque la gracia de Dios se manifestaba antes con Noé, Enoc y otros, sin embargo, se inauguró con Abraham en el sentido de una declaración formal.

#### ¿Cuáles Son Los Elementos Básicos Del Pacto?

En Génesis Capítulo 12, Dios habló a Abraham sobre el contenido del Pacto. Pero en el Capítulo 17, se presentan los elementos básicos:

#### A. La Condición del Pacto:

En V.1, Dios revela la condición básica: Andar con Dios y ser perfecto. Aquí se presenta un problema. Nadie llega a la perfección en esta vida. ¿Tendremos que esperar hasta el cielo para gozarnos de los beneficios del Pacto? Gracias a la Justificación por la fe, y la imputación de la perfección de Cristo, podemos experimentar ahora los beneficios del Pacto.

Por eso, el Pacto es a la vez condicional e incondicional, según la perspectiva con la cual lo examinamos. Por un lado, es condicional porque Dios requiere la perfección. Por otro, es incondicional, porque Cristo cumplió la perfección para todos los elegidos como sustituto de ellos.

#### B. Es Pacto Eterno

El Pacto es eterno porque Dios lo llamó "pacto perpetuo", Gén.17:7. Pablo, en Gál.3, subraya el carácter inmutable del Pacto por compararlo con contratos humanos. Incluso si fuera solamente un pacto entre humanos, dice el Apóstol, nadie puede añadir ni quitar nada. Cuánto más, pues, un Pacto hecho por Dios.

"Hermanos, hablo en términos humanos: Un pacto, aunque sea de hombre, una vez ratificado, nadie lo invalida, ni le añade." Gál.3:15

El carácter eterno del Pacto se repite continuamente a través de la Biblia en los textos, tales como Is.55:10; 59:21; 61:8-9; Gál.3:6-15.

#### C. Es Pacto Familiar

El Pacto incluye a los creyentes y a sus hijos. V.7,19 Este punto es de suprema importancia, porque es en base de este que nosotros entramos en el Pacto hecho con Abraham. Pablo nos explica, en Gálatas Capítulos 3 y 4, que Jesucristo es la simiente prometida a Abraham. Por la fe en Cristo, nosotros somos hijos de Abraham también, y participantes en el mismo Pacto.

\*\*El elemento familiar es central al Pacto.\*\*

\*\*Indicate de Abraham" tiene este aspecto figurativo y espiritual, también queda el elemento literal. Los hijos carnales de los creyentes poseen ciertas ventajas por el Pacto, incluso si no llegan a ser salvos. El elemento familiar es central al Pacto.

Se nota esto en el discurso divino con Abraham. En Gén.17:18, Abraham dijo, ''Ojalá Ismael viva delante de tí.'' Abraham suponía que Dios se refería de Ismael cuando indicaba que su descendencia tendría parte en el pacto. Pero Dios le explicó que de Sara nacería otro hijo, Isaac, que sería heredero del Pacto. Sin embargo, Dios bendijo también a Ismael con bendiciones terrenales, solamente porque Ismael era descendiente de Abraham.

Promesas hermosas abundan en la Biblia respecto a los hijos de los justos:

"Y este será mi pacto con ellos, dijo Jehová: El Espíritu mío que está sobre tí, y mis palabras que puse en tu boca, no faltarán de tu boca, ni de la boca de tus hijos, ni de la boca de los hijos de tus hijos, dijo Jehová, desde ahora y para siempre." Is.59:21

A la descendencia de los justos no le faltará comida. (Sal.37:25) Habitarán seguros. (Sal.102:28) Tendrán esperanza. (Pr.14:26) Serán benditos. (Pr.20:7)

Los Apóstoles también reconocieron este aspecto familiar del Pacto. Pedro dijo en el sermón de Pentecostés que, "... la promesa, es para vosotros, y para vuestros hijos, y para todos los que están lejos;" Pablo reconoció una cierta santificación legal, (aunque no espiritual), sobre las familias de los creyentes, en I Cor.7:14:

''Porque el marido incrédulo es santificado en la mujer, y la mujer incrédula en el marido; pues de otra manera, vuestros hijos serían inmundos, mientras ahora son santos.''

# La Señal Y Sello Del Pacto

Dios dio a Abraham la circuncisión como señal exterior del Pacto. (Gén.17:10 & Ro.4:11) Esta señal estaba en vigencia hasta que vino Jesús y cambió la señal en bautismo. (Col.2:11-12). Las dos señales simbolizan la misma cosa: El cambio de corazón que Dios da a los Suyos. (Ro.2:28-29 con Tito 3:5-6)

La palabra "señal" quiere decir "símbolo", para indicar la relación del creyente con el Pacto. La palabra "sello" indica la promesa divina para cumplir los beneficios del Pacto.

### ¿Cuáles Son Los Beneficios Del Pacto?

Se cuenta que un señor pobre de Europa, quiso emigrar a los Estados Unidos para tener una vida mejor. Tenía apenas dinero para el boleto del barco, pero no lo suficiente para las comidas en el viaje. Compró el boleto. Subió al barco con la poca comida que pudo llevar, un pan y un queso. Esperaba que esta comida le mantendría hasta llegar a Nueva York.

Por tres semanas este señor vivía de su pan y queso, evitando pasar por el comedor, donde sufría al ver a los otros pasajeros disfrutando de los platos suntuosos. En el último día del viaje, descubrió unas palabras escritas al reverso de su boleto, "Todas las comidas están incluidas".

El Pacto de Gracia puede compararse al boleto del pobre pasajero. Muchos Cristianos viven desprovistos de los beneficios prometidos, porque no saben lo que se incluye en el "boleto". Sus oraciones toman el carácter de rogativas como mendigos, no de una fe sólida, porque no entienden sus derechos bajo el Pacto.

# Veamos algunas promesas bajo el Pacto:

#### A. La Promesa del Espíritu Santo.

En Gál.3:14 leemos ''...para que en Cristo Jesús la bendición de Abraham alcanzase a los gentiles, a fin de que por la fe recibiésemos la promesa del Espíritu.''

Cristo murió en la cruz, según v.13, para garantizar que el poder del Espíritu alcanzase a todos los creyentes, judíos como gentiles. Esto incluye todo lo que se refiere al Espíritu Santo...Su poder, Sus dones, Su ministerio de santificación y liberación en la vida del creyente.

El Diablo asalta a los creyentes, tratando de darles un complejo de inferioridad. A las mujeres dice, "Tú no puedes tener el poder del Espíritu, ni dones poderosos, porque sólo eres mujer.." A los hombres les dice, "Esto es para mujeres." A los jóvenes les dice, "Tú eres demasiado joven. Necesitas más madurez para tener dones espirituales." A los ancianos les dice, "Tú eres demasiado viejo. Esto es para jóvenes."

Pero la promesa del Espíritu es para todos los hijos de Abraham. Pedro dijo en el Día de Pentecostés que Dios derramaría Su Espíritu sobre toda carne: "Y vuestros hijos y vuestras hijas profetizarán; Vuestros jóvenes verán visiones, y vuestros ancianos tendrán sueños."

Hch. 2:17

Al entender lo incluido en el Pacto, oramos con la confianza de que Dios nos concede Su poder y Sus dones ministeriales, porque esto está incluido en nuestro ''boleto''.

## **B.** Bendiciones Sobre Nuestros Hijos

El diablo miente a los padres, diciéndoles que no vale la pena orar por sus hijos descarriados porque después de todo, los hijos tienen libre albedrío y por eso sus oraciones no valen.

Pero Dios no pidió permiso a Isaac para que sea descendiente de Abraham. Dios promete bendiciones a los hijos de los creyentes solamente porque son hijos de creyentes... no porque cooperan por su "libre albedrío". A Dios le interesa más Su propia voluntad que la de ellos.

El Pacto de Gracia da a los padres Cristianos una base firme para orar por sus hijos.

Satanás no puede impedir que Dios bendiga a tus hijos, porque la base de estas bendiciones es el Pacto, no la voluntad de tus hijos.

# C. Herencia Eterna

<u>Cristo vino y murió para garantizar que los llamados por Dios alcancen la herencia eterna.</u>

Heb. 9:15

A veces los Cristianos se desaniman al considerar sus fallas y debilidades. No entienden como será posible llegar a la entera perfección que la Biblia promete. La lucha con la carne parece tan

<u>difícil. Pero tenemos Pacto con Dios, con un Fiador que garantiza la victoria. "Fiel es El que os llama, el cual que también lo hará." I Tes.5:24</u>

#### D. Victoria Sobre Nuestros Enemigos

<u>Dios prometió a Abraham, "Bendeciré a los que te bendijeren, y a los que te maldijeren maldeciré;" Gén.12:3</u>

Zacarías, padre de Juan el Bautista, oró, "Y acordarse de su santo pacto; del juramento que hizo a Abraham nuestro padre, que nos había de conceder que librados de nuestros enemigos, sin temor le serviríamos en santidad y en justicia delante de él, todos nuestros días." Luc.1:72-75

<u>Dios tiene métodos sorprendentes para librarnos de nuestros enemigos. ¡A veces se</u> convierten al Señor! Aunque los Cristianos son perseguidos, saben que Dios tiene eso bajo Su control, y no permite otra cosa que lo que ayuda al Evangelio. Pablo reconoció esto al decir, "Porque nada podemos contra la verdad, sino por la verdad." IICor.13:8

#### El Acróstico, "Si, Jesús!" Y El Pacto De Gracia

Este acróstico es nada más que una expresión de los elementos contenidos en el Pacto de Gracia. Examinemos ahora cada una de estas doctrinas para ver como se relacionan con el Pacto.

#### A. Soberanía Absoluta Divina

El Pacto se basa directamente en la inmutabilidad de la voluntad soberana de Dios. En el primer capítulo, vimos que nada en Dios cambia, incluyendo Sus decretos eternos. Todos Sus consejos son irresistibles.

Ningún texto de la Biblia trae a luz la ligadura entre el Pacto y la voluntad inmutable de Dios con tanta claridad como Hebreos 6:13-20. Era costumbre en los tiempos antiguos que los pactos se trababan entre individuos por juramentos. Dios, acomodándose a esta costumbre, inauguró el Pacto con un juramento:

"Porque cuando Dios hizo la promesa a Abraham, no pudiendo jurar por otro mayor, juró por El mismo, diciendo: De cierto te bendeciré con abundancia, y te multiplicaré grandemente." Heb 6:13-14

"Por lo cual, queriendo Dios mostrar más abundantemente a los herederos de la promesa la inmutabilidad de su consejo, interpuso juramento:" Heb: 6:V.17

Algunos desconocen que los consejos divinos son inmutables. Imaginan que hay riesgo de que Dios les quite del Pacto por sus fallas. Tales temores son causados por una mentalidad de justificación por méritos. Para descartar tal idea, Dios concedió un juramento basado en su propio carácter diciendo: "De cierto te bendeciré con abundancia y te multiplicaré grandemente".

<u>Por la Soberanía Absoluta Divina se ve claramente el carácter incambiable y eterno del</u> Pacto.

# B. Incapacidad Total Humana

La nación de Israel no tenía nada que ofrecer cuando Dios hizo el Pacto con ella. Hablando por Ezequiel en parábola, Dios dijo, "Y yo pasé junto a tí, y te vi sucia en tus sangres, y cuando estabas en tus sangres te dije: Vive!" Ez. 16:6 Israel era como un niño recién nacido y abandonado. Sólo la muerte lo esperaba. Pero Dios, como hombre rico y compasivo, lo recogió y adoptó como Su propio hijo.

Igual con nosotros. Nacimos muertos en pecado. Insensibles a las cosas divinas. Egoístas e insensatos. Pero Dios entró en pacto con nosotros. Lo único que teníamos que dar eran nuestros pecados. En la doctrina de la Incapacidad Total Humana se ve el aspecto incondicional del Pacto. En nada contribuimos.

#### C. Justificación Por La Fe

Dios puso a Abraham frente a un dilema terrible cuando dijo: "anda delante de mí y se perfecto. Y pondré mi pacto entre mí y tí..." Gén.17:1-2. ¡Cuán desanimador oír que se requiere la perfección para tener los beneficios del Pacto! Basta esto para desanimar a cualquier santo, porque nadie entre nosotros es perfecto. ¿Hay remedio?

¡Sí lo hay. ¡Jesucristo! Es el único que cumplió con la condición necesaria para tener todos los beneficios del Pacto. En este sentido, el Pacto que Dios ha hecho es solamente con

Cristo. Pero nosotros estamos en Cristo por la fe. En El tenemos todos los beneficios porque nos atribuyó Su perfección por la fe. (Gal.3 y 4). No es por nada que Cristo dijo, "La gloria que me diste, yo les he dado, para que sean uno, así como nosotros somos uno." Jn.17:22

## D. Elección Por Gracia

<u>La elección precede al Pacto ya que Dios la realiza solamente con Sus elegidos. "Hice pacto con mi escogido" (Sal.89:3) Nunca hizo pacto con otras naciones excepto Israel porque era la nación elegida. Es Pacto particular, no universal.</u>

# E. Sacrificio Eficaz

La cruz compró algo para Cristo mismo. Le compró el derecho de actuar como el Fiador, Sumosacerdote y Mediador del Pacto. (Heb.7:22 y Capítulos 8, 9 y 10 de Hebreos.)

<u>Un "fiador" es una persona que tiene autoridad y poder para asegurar que los participantes en un pacto cumplan con los requisitos y que reciban los beneficios prometidos.</u>
"Por tanto, Jesús es hecho fiador de un mejor pacto." Heb.7:22

<u>Cuando Dios dio a Moisés el Pacto de la Ley, este esparció con sangre los libros, el arca del testimonio, y todos los demás elementos de culto como señal de confirmación del Pacto.</u>
(Heb.Cap.8 y 9)

El mismo principio de confirmación por sangre existe en el Pacto de Gracia. La sangre de Cristo es la confirmación absoluta del Pacto Divino con nosotros.

#### F. Unidad Espiritual Y Universal De Los Creyentes

El pueblo de Dios en los dos testamentos, Antiguo y Nuevo, están ligados en una relación Pactal. No existen dos pueblos de Dios, sólo uno. Como Pablo muestra por medio del ejemplo de Abraham, los del Antiguo Testamento fueron salvos de la misma manera que nosotros. Fueron justificados por la fe, tenían el mismo Salvador, participaban en el mismo Pacto. Incluso, Pablo llama el Pacto con Abraham, "buenas nuevas". Gál.3:8.

La unidad del pueblo de Dios en el Pacto es ilustrada por la Santa Cena. Cristo dijo, "esto es mi sangre del nuevo pacto, que por muchos es derramada..." (Mt.26:28) Al decir, "bebed todos vosotros de ella" (V.27), indicaba que es un Pacto no sólo con Dios, sino los unos con los otros.

Pablo enfatiza lo mismo en I Cor.10:16, al comparar el pan de la comunión con nosotros, la Iglesia. El pan representa no solamente a Cristo, sino también el vínculo espiritual que tenemos por medio del Pacto.

#### G. Seguridad De Los Elegidos

La inmutabilidad del Pacto, la eficacia del ministerio de Jesucristo como mediador, la imputación de la justicia de Cristo, la eficacia de Su sacrificio para confirmar el Pacto, la llamada eficaz del Espíritu....todos estos elementos del Pacto forman la seguridad de los elegidos.

Dios promete castigar a los hijos del Pacto que andan descarriados, pero no hasta destruirlos. Dios destruyó otras naciones por haber cometido los mismos pecados que hacía Israel. "Mas Jehová tuvo misericordia de ellos, y se compadeció de ellos y los miró, a causa de su Pacto con Abraham, Isaac y Jacob; y no quiso destruirlos, ni echarlos de delante de su presencia hasta hoy." II Reyes 13:23

El inexpresable consuelo del Pacto reside en que,

<u>"El vínculo del Pacto es capaz de soportar el peso de la carga más pesada del creyente."</u>

Desde el punto de vista de pura justicia, no existe motivo porque los Israelitas deben existir hasta hoy. ¿Dónde están los Edomitas, los Filisteos, o los Gabaonitas? Son razas extintas. La única explicación es, ''Porque Yo Jehová no cambio: por esto, hijos de Jacob, no habéis sido consumidos.'' Mal.3:6

<u>Dios nunca desecha a Su pueblo elegido. Los castiga, sí. Sabe darles remordimiento por sus pecados. "Digo pues: ¿Ha desechado Dios a Su pueblo? En ninguna manera...No ha desechado Dios a Su pueblo al cual desde antes conoció." Ro.11:1-2</u>

Que nadie imagine que nuestra participación en el Pacto nos alivia de castigos correctivos por los pecados. Al contrario. Es precisamente por causa del Pacto de que Dios castiga a Sus hijos. "A vosotros solamente he conocido de todas las familias de la tierra; por tanto, os castigaré por todas vuestras maldades." Amos 3:2

Si no fuera por su Pacto con Israel, Dios no les hubiera castigado. Les habría dejado que

anden en sus errores hasta la perdición. Pero el Pacto es una paradoja. A la vez es una seguridad profunda y también una advertencia. Garantiza una herencia eterna, pero con correcciones. Es una seguridad incómoda, en que Dios no se detiene por nada para que se cumpla nuestra obediencia.

"El Pacto es una paradoja. A la vez es una seguridad profunda y también una advertencia."

#### Resumen

Por la voluntad soberana de Dios, los elegidos tienen un Pacto inviolable, con la garantía de una herencia eterna. Incluye promesas para sus hijos, victoria sobre sus enemigos, y la provisión de sus necesidades. Aunque eran totalmente incapaces e indignos para entrar en el Pacto, Cristo vino para morir en la cruz a fin de confirmar el Pacto para los elegidos. Por medio del don de la fe, los justifica, a fin de unirlos con el pueblo de Dios de todas las épocas, así formando un solo cuerpo con Cristo, salvados para siempre.

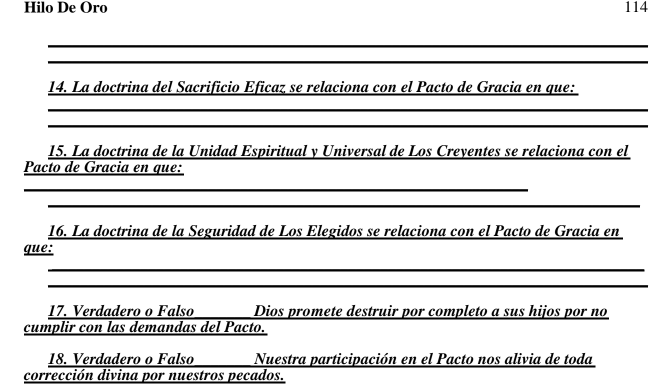
''La cual tenemos como segura y firme ancla del alma, y que penetra hasta dentro del velo'' Heb.6:19

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> William S. Plumer, Gathered Gold, John Blanchaard, pp. 52.

# Preguntas Para Repasar

# Hilo De Oro

| <u> </u>   | l. El Pacto de Gracia difiere de los pactos humanos en que:                                                                     |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u> </u>   | A. Dios hace pacto solamente con los que hacen buenas obras.                                                                    |
| _          | B. el hombre no contribuye en nada al Pacto de Gracia.                                                                          |
| <u>(</u>   | C. el Pacto de Gracia no es un pacto escrito.                                                                                   |
|            | 2. A veces el Pacto de Gracia se llama también .                                                                                |
| <u> </u>   | 3. Verdadero o Falso Antes de Abraham, no existía ningún Pacto de Gracia.                                                       |
| 4          | 4. Verdadero o FalsoEl Pacto es condicional e incondicional a la vez, según                                                     |
| nues       | stra perspectiva.                                                                                                               |
| 4          | 5. Verdadero o Falso Dios requiere la perfección como condición en el Pacto.                                                    |
| <u>(</u>   | 6. Cuando Dios hace Pacto con un creyente, El incluye también a                                                                 |
|            | <u>.</u>                                                                                                                        |
|            | 7. Dios dio a Abraham la <u>como señal exterior del Pacto. Pero en el</u><br>vo Testamento, esta señal fue cambiada en <u>.</u> |
|            |                                                                                                                                 |
| <u> </u>   | 8. Los beneficios del Pacto son:<br>A.                                                                                          |
| Ī          | B.                                                                                                                              |
| (          | C.                                                                                                                              |
| <u> </u>   | 0                                                                                                                               |
| 9          | 9. El Pacto de Gracia es una base sólida para nuestra                                                                           |
|            | <u>-</u>                                                                                                                        |
| _          | 10. La doctrina de la Soberanía Absoluta Divina se relaciona con el Pacto de Gracia en                                          |
| <u>que</u> |                                                                                                                                 |
| -          |                                                                                                                                 |
| -          |                                                                                                                                 |
| _          | 11. La doctrina de la Incapacidad Total Humana se relaciona con el Pacto de Gracia en                                           |
| <u>que</u> |                                                                                                                                 |
| -          |                                                                                                                                 |
|            |                                                                                                                                 |
| j          | 12. La doctrina de la Justificación se relaciona con el Pacto de Gracia en que:                                                 |
| -          |                                                                                                                                 |
| -          |                                                                                                                                 |
| 1          | 13. La doctrina de la Elección se relaciona con el Pacto de Gracia en que:                                                      |



## Respuestas A Las Preguntas

1=B, 2=Pacto Con Abraham, 3=F, 4=V, 5=V, 6=a los hijos, 7=circuncisión; bautismo, 8=A) Espíritu Santo, B) Bendición Sobre Hijos 9=Fe, 10=La base del Pacto es la voluntad inmutable de Dios, 11=el hombre no contribuye en nada al Pacto, 12=Cristo cumplió como nuestro sustituto el requisito de perfección en el Pacto, 13=el Pacto es para los elegidos solamente, 14=La sangre de Cristo confirmó el Pacto, haciéndole a Cristo el Fiador y Mediador de ello, 15=existe un solo pueblo de Dios por medio del Pacto, 16=el Pacto es la base de nuestra seguridad de salvación, 17=F; 18=F