# יום ראשון -Sunday

### A Comprehensive Soul

# <u>נשמה כללית</u>

ב"ה

The soul of *Moshiach* comprises the *Neshamos* of every *Yid*. This is what enables him to redeem the *Yiddin* from *Golus*.

Moshiach, as is known, is the allencompassing Yechida of the Yiddin.
[For, unique among the five levels of every Neshama, the Yechida within a soul is its sublime and innermost essence. To consider these five levels in ascending order:] David Hamelech was the all-embracing Nefesh of the Yiddin; Eliyahu Hanuvi was the Ruach; Moshe Rabbeinu was the Neshama; Adam was the Chaya; and the Yechida will be bestowed upon Moshiach.

At the same time, within every *Yid* there is a spark of the *Neshama* of *Moshiach*. This spark is the *Yechida* within him, which is a spark of the comprehensive *Yechida*.

(Likkutei Sichos, Vol. 20 p. 522)

נשמתו של משיח כוללת את הנשמות של כל ישראל, ולכן בכוחו לגאול את כל ישראל מן הגלות.

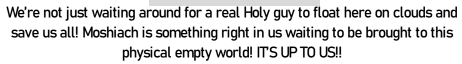
וכידוע (רמ"ז לזח"ב מ, ב) שמשיח הוא בחינת "יחידה"ת ה"יחידה" הכללית של עם ישראל: דוד המלך זכה-לבחינת "נפש", אליהו הנביא-לבחינת "רוח", משה רבינו-לבחינת "נשמה", אדם הראשון לבחינת חי"' ומשיח יזכה לבחינת "יחידה".

וכן לאידך-בכל יהודי יש ניצוץ של נשמת משיח (ראה חלק רביעי פרק שלישי), היינו דרגת ה"יחידה" שבכל יהודי, שהיא ניצוץ של ה"יחידה" הכללית.

(לקוטי שיחות ב עמ' 522)

#### Practical Lesson







## **Utter Humility**

ענוה הופלגת

ב"ה

Moshiach will be distinguished by his extreme humility. Though he will be exceedingly exalted, and though he will study Torah together with the Avos and with Moshe Rabbeinu, he will be utterly humble and self-effacing and will teach simple folk, too.

This explains why *Moshiach* is known by the name of David Hamelech, as in the prophecy concerning the "End of Days", "And My servant David will be king over them." For David was so humble and self-nullifying, that though he was a king he referred to himself as "poor and needy"

(Sefer HaMaamarim, 5699 [1939] p.194)

The Talmudic Sages speak of two possible ways in which *Moshiach* can come: (a) "with the clouds of heaven" (b) as "a poor man riding on a donkey."

It may be suggested that these are not mutually exclusive alternatives. Rather, *Moshiach* will be both powerfully exalted ("with the clouds of heaven") and humbly self-nullifying ("a poor man riding on a donkey").

(From a talk of the Rebbe on Shabbos Parshas Kedoshim, 5744 [1984]) מעלת המשיח היא - ענוותנותו הגדולה. אף על פי שיהי' בתכלית הרוממות, וילמד תורה עם האבות ומשה רבינו (ראה להלן), יהי' עניו ובטל בתכלית, וילמד גם עם אנשים פשוטים.

לכן נקרא משיח על שם דוד, ככתוב (יחזקאל לז, כד) "ועבדי דוד מלך עליהם", שכן דוד הי' מופלא בענוה ובביטול, ולמרות היותו מלך קרא לעצמו "עני ואביון" (תהלים מ, יח).

(ספר המאמרים תרשו"ט עמ')

מצינו בגמרא (סנהדרין צח, א) שני אופנים בביאת המשיח: (א) "עם ענני שמיא" (ב) "עני ורוכב על חמור".

ויש לומר שמר אמר חרא ומר אמר חדא ולא פליגי:

במשיח יהי' הן תוקף והתנשאות בתכלית, "עם ענני שמיא" והן ענוה וביטול בתכלית, עני ורוכב על "חמור".

שיחת ש"פ קדושים תשד"מ ע"פ רשימת (שיחת ש בלבד)

#### Practical Lesson

Moshiach is not just for Tzadikim or even just Frume Yiddin; it's for each and every one of to be able to experience the full Jewish experience! Even the simplest among us!! This is because a Yid is a Yid!!!



The sovereignty of *Moshiach* will be more elevated than that of Moshe Rabbeinu. For the *Gemara* teaches that *Moshiach* will "judge by his sense of smell," whereas a king can only judge according to testimony of witnesses. (The concept of "judge by his sense of smell" applies to *Moshiach* in his capacity as king, not in his capacity as prophet, for a prophet may not judge.)

The above observation throws light on the two views cited by the sages on the verse, "Behold My servant will prosper; he shall be uplifted and exalted and held very high." According to one view, Moshiach will be more exalted than Yitzchak"; according to the other view, Moshiach will be "more exalted than Moshe." The first view speaks of his gift of prophecy, and in this he will not be greater than Moshe; the second view speaks of his sovereignty, and in this he will be greater even than Moshe Rabbeinu.

(Igros Kodesh of the Rebbe, Vol. 4 p.181)

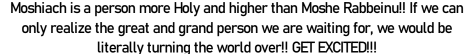
מלכותו של משיח תהי' נעלית יותר מאשר מלכותו של משה רבינו. שכן משיח יהי' "מורח ודאין" (סנהדרין צג, ב), ומלך אינו רשאי לדון אלא על-פי עדים (ו"מורח ודאין" הוא מדין מלך, ולא מדין נביא, שהרי אין נביא שופט).

לפי זה יש לבאר את שני הפירושים שהובאו ברז"ל (תנחומא ס"פ תולדות) על הפסוק (ישעי' נב, יג) "הנה ישכיל עבדי ירום ונשא וגבה מאד": א. "ונשא מיצחק" ב. "ונשא ממשה". הפירוש הראשון מדבר על נבואתו של משיח, ובזה אינו גדול ממשה (ראה להלן) והפירוש השני מדבר על מלכותו, שבזה יהי' גדול אף ממשה.

(אגרות קודש ל"ק אדמו"ר שליחיא ד עמ' קפא)

#### Practical Lesson







#### Mentor and King

<u>רב ומלך</u>

ב"ה

משיח נקרא רב ונקרא מלך.

Moshiach is referred to as both a mentor and a king.

He is called a mentor, because in his spirit of wisdom and understanding he will teach all *Yiddin* the reasons hidden within the Torah. This wisdom is referred to as *chochma stumah*.

He is called a king, because there will remain with him an unseen transcendence over all the *Neshamos* of the *Yiddin*; and since their understanding will be unable to accommodate this separational aspect of his, his directives will resemble royal decrees.

The latter explanation of the role of Moshiach throws light on the Talmudic teaching that Moshiach will come unexpectedly, when the Yiddin's minds is momentarily diverted from his coming. Taken literally, the original phrase "Behesach Hadaas" means something like "in the absence of understanding," implying that the fundamental sovereignty of Moshiach transcends understanding.

(The Ma'amarim of the Alter Rebbe on Nevi'im, p.4)

רב - <mark>ברוח חכמתו ובינתו ילמד את כל</mark> ישראל טעמי תורה, בחינת "חכמה סתומה".

מלך - תישאר אצלו בהעלם בחינת מקיף על כללות נשמות ישראל. בחינה על-שכלית זו לא יוכלו ישראל לקבל, והיא תהי' בבחינת גזירת מלך בלבד.

זהו שמשיח בא בהיסח הדעת (סנהדרין צז, א) שכן שרש משיח הוא בחינת מלך, שמעל לשכל ודעת.

(מאמרי אדמריר הזקן – נביאים - עמ' ד)

#### Practical Lesson



Golus is something crazy. Therefore, we are given the perfect antidote; Moshiach: something even crazier! We must then act according to the program; crazy! Don't let anything stand in the way of the truth!!



# Of the Seed of David and Solomon

The Rambam writes that *Melech Moshiach* is a descendent "from the House of David and from the seed of Shlomo."

The former phrase is to be expected, since royalty in *Yiddishkeit* comes mainly from the House of David. But what is to be learned from the latter phrase?

An answer that could be suggested lies in the contrast between the war-scattered times of David Hamelech, (as Hashem tells him, "You have shed blood abundantly,") and the peaceful reign of Shlomo, which in fact gave him his name. This reign was a foretaste of the perfect peace of the Days of *Moshiach*.

This could be explained by the perfect wisdom of Shlomo, for "the wisdom of Shlomo ('the wisest of men') surpassed all the sons of the east and all the wisdom of Egypt." By virtue of his towering wisdom, "all the sages of the nation stood as if nullified before it, and not by means of war"; indeed, the nations of the world brought him sparks of holiness [that had been scattered and hidden throughout the world]. (An example is the visit of the Queen of Sheva, as explained in *Chassidus*.) This state was a foretaste of the perfect peace of the future time, when "they shall not hurt nor destroy..., for the world will be filled with the knowledge of *Hashem...*"

This is related to the state of perfect rulership, as in the time of Shlomo, who "sat on the throne of *Hashem*" in tranquility and peace, in contrast to the rulership of David, which suffered aggravation and challenges.

We can now understand the point of the added phrase quoted above, "...and from the seed of Shlomo." The unique standing of *Moshiach* will relate both to the distinctive characteristic of David, i.e., rulership, and the distinctive characteristic of Shlomo, i.e., peace. For the rulership of *Moshiach* will be so complete, including the attribute of wisdom that characterizes perfect rulership, that he will be wiser than Shlomo. Of him it is likewise written, "The spirit of... wisdom and understanding shall rest upon him," and he will teach the innermost, mystical of the *Torah* to all the *Yiddin*.

מזרע דוד ושלמה

הרמב"ם כתב שמלך המשיח הוא "מבית דוד ומזרע שלמה" (פיה"מ סנהדרין פרק חלק יסוד הי"ב. והוא מתנחומא ס"פ תולדות).

ויש לדקדק בזה, בשלמא "מבית דוד" - מובן, שכן בית דוד הוא עיקר המלוכה בישראל, אבל מהו הרמז ב"מזרע שלמה".

ויש לומר דהנה, בזמנו של דוד היו מלחמות," דם לרוב שפכת", ואילו בזמנו של שלמה שרר שלום, שלכן נקרא "שלמה" (דה"א כב, ח-ט), וזה הי' מעין של ימות המשיח, שלימות השלום שתהי' לעתיד לבוא.

ויש לומר שטעם הדבר הוא, כי שלמה הי' שלם בחכמה, הוא הי' חכם מכל אדם "וחרב חכמת שלמה... מכל חכמת מצרים" (מ"א ה, י-יא), ובכח זה "כל חכמי הגוים נתבטלו בעצם לגבי חכמת שלמה שלא על ידי מלחמה" (שערי תשובה נו, א), עד שהאומות הביאו לו ניצוצי קדושה (כידוע לגבי מלכת שבא) זהו מעין שלימות השלום לעתיד לבוא, שאז "לא ירעו ולא ישחיתו... כי מלאה הארץ דעה" (ישעי' יא, ט).

ויש לומר, שזה נוגע לשלימות המלכות, שלכן אצל שלמה היתה מלכות כשלימות, "וישב שלמה על כסא ה'" (דה"א כט, בג), במצב של מנוחה ושלום, בערך למלכות דוד שעלי' היו קטרוגים וערעורים.

לפי זה מובן ההדגשה "מזרע שלמה": החידוש של משיח
יהי' הן ממעלת דוד (מלכות) והן ממעלת שלמה (שלום), שכן
למשיח יהי' שלימות המלכות, כולל חכמה שבמלכות, עד
שיהי' חכם יותר משלמה (רמב"ם הלכות תשובה פ"ט ה"ב).
וכתיב בו (ישעי' יא, ב) "ונחה עליו רוח חכמה ובינה", והוא
ילמד את כל העם פנימיות התורה.

(שיחת ש"פ אמור תנש"א)

(From a talk of the Rebbe on Shabbos Parshas Emor, 5751 [1991])

#### Practical Lesson



Moshiach seems like something which is very above us and yet can seem very practical; this is because in truth it's both! We can clearly see that if we want to bring Moshiach, which contains both aspects, we too must act this way. We must make G-dliness something very practical and yet act in way above nature!



# <u>Teaching the</u> Innermost Dimension

Moshiach will teach all the Yiddin the mystical depths of the Torah and the reasons hidden within the Torah which will be revealed in the future time. This is alluded to in the verse, "He kisses me with the kisses of his mouth," on which Rashi writes, "There is a promise from Hashem that He will again appear to [the Yiddin] to explain them its secret

reasons and hidden mysteries."

This cannot mean that at the time of that Divine revelation *Moshiach* will teach the revealed levels of *Torah*, for the Resurrection of the Dead will revive Moshe Rabbeinu and all the mighty sages of the generation – and they already know the *Torah*. It is thus clear that the level of the *Torah* that will be studied at that time is its *Pnimiyus*, its innermost and mystical dimension, which is more extensive that the whole world, and which embodies endless ascents.

(Likkutei *Torah*, Tzav, p.17a)

## <u>לימוד פנימיות התורה</u>

ב"ה

משיח ילמד לכל העם פנימיות התורה וטעמי תורה שיתגלו לעתיד, ככתוב (שה"ש ו, ב) "ישקני מנשיקות פיהו", ופירש רש"י" ומובטחים מאתו להופיע עוד עליהם לבאר להם סוד טעמי' ומסתר צפונותי"' ואין לומר שמשיח ילמד את חלק הנגלה שבתורה, שהרי בתחיית המתים יקומו משה רבינו וכל גדולי עולם, שיודעים כבר את התורה. על כרחך, איפוא, שהלימוד יהי' בפנימיות התורה, שארוכה מארץ מדה, ויש בה עליות רבות לאין קץ.

(לקוטי תורה צו יז, א)

# Practical Lesson



Moshiach is not just going to explain the Torah in a very intelligent and genius way; rather he is going to teach Torah in a whole new dimension! The way to prepare ourselves for this we must start learning this way now!! This is thus the importance of Chassidus in our days.



# The Lofty Worth of a Simple Yid

<u>גילוי מעלתו של היהודי</u> <u>הפשוט</u>

אדמו"ר ה"צמח צדק" אמר: משיח צדקנו

נפש. בשביל יהודים אלו יהי' היכל מיוחד,

ובעלי דעה גדולים ביותר יקנאו בהם.

(אגרות קודש אדמר"ר הרי"צ ד עמ' קמח)

יתענג עם היהודים הפשוטים, בעלי מסירות

ב"ה

The Tzemach Tzedek once said that *Moshiach* will delight in the company of the unscholarly, self-sacrificing *Yiddin*. A unique chamber will be set aside for them, and they will be envied by the greatest of intelligence.

(Igros Kodesh of the Rebbe Rayatz, Vol. 4 p.148)

• • •

כשיבוא המשיח יראו את המעלה של הודאה ותמימות, שכולם מאמינים באמונה טהורה בהשי"ת בתורתו ובמצוותיו. תלמוד הבנה והשגה הנו הבנה, וההבנה הנעלית ביותר הינה מוגבלת; אבל הודאה אמונה היא רגש, בלתי מוגבל. מלך המשיח יוכיח ויבאר את ה"מעשה גדול" של התמימות- עבודה לבבית ורצינית.

(היום יום עמ' ט)

כשיבוא המשיח- תתגלה מעלת הפשיטרת והתמימות שיש בעבודתם של אנשים פשוטים, שמתפללים ואומרים תהלים כתמימות.

(ספר המאמרים תרצ"ט עמוד 194)

When Moshiach comes, everyone will recognize the lofty worth of the Hodaah (the acknowledgement of Hashem rooted in pure faith) and Temimus (the natural earnestness) with which all Yiddin believe in Hashem and his Torah and his Mitzvas. The study of Torah is basically mortal comprehension, which even at its highest level is finite. By contrast, the acknowledgement of Hashem rooted in faith is a feeling which is boundless. Moshiach will explain the ultimate superiority of Temimus, of natural and earnest Avodah springing from the heart.

(Hayom Yom, p.9)

When *Moshiach* comes, the simple and natural earnestness with which unscholarly *Yiddin* serve Hashem and pray and read Tehillim, will be recognized in its true worth.

(Sefer HaMaamarim, 5699 [1939], p. 194)

Practical Lesson



We don't have to get all complicated and complex to bring Moshiach! In fact, on the contrary!! The simple Yiddin are the most valuable among us! It's the simple and unchanging dedication to Hashem, that is so vital to a Yid, that we all need to engrave in us!





# DEDICATED TO THE REBBE

For His 120th Birthday