


La devastadora crítica que hace Karl Marx al capitalismo y su propuesta del
comunismo como respuesta a los fallos del sistema capitalista, produjeron
sus mayores frutos en el siglo XX con la formación del Estado comunista de
la Unión Soviética. Esta gran aventura ha fracasado casi por entero. No
obstante, la fuerza de la fe comunista ofreció a incontables muchedumbres
la expectativa de «justicia en esta tierra», y las críticas de Marx han influido
en generaciones de pensadores que se han llamado a sí mismos marxistas.

En «Marx en 90 minutos», Paul Strathern presenta un repaso conciso y
experto de la vida e ideas de Marx, y explica su influencia en la lucha del
hombre por comprender su existencia en el mundo.

El libro incluye una selección de escritos de Marx, una breve lista de
lecturas sugeridas para aquellos que deseen profundizar en su pensamiento,
y cronologías que sitúan a Marx en su época y en una sinopsis más amplia
de la filosofía.



Paul Strathern

Marx en 90 minutos
Filósofos en 90 minutos - 14

ePub r2.0
Titivillus 31.07.2019



Título original: Marx in 90 minutes
Paul Strathern, 2001
Traducción: José A. Padilla Villate
Retoque de cubierta: Piolin
 
Editor digital: Titivillus
ePub base r2.1



Índice de contenido

Cubierta
Marx en 90 minutos
Marx (1818-1884)
Introducción
Vida y obras de Marx
Epílogo
De los escritos de Marx
Cronología de fechas filosóficas importantes
Cronología de la vida y la época de Marx
Lecturas recomendadas
Índice onomástico y temático
Colección de «Filósofos en 90 minutos»
Autor
Notas





Introducción

En 1848; el año en que Karl Marx publicó el primer Manifiesto Comunista,
ocurrieron disturbios revolucionarios por toda Europa desde Sicilia hasta
Varsovia. En París, la rebelión produjo la caída de la monarquía de Orléans;
en Viena, el reaccionario y represor canciller Metternich se vio obligado a
huir disfrazado; «como un criminal». Francia y el Imperio Austro-húngaro
eran las dos mayores potencias del continente. Europa parecía estar al borde
de un abismo. Pero las fuerzas de la reacción ganaron finalmente la partida
y su desquite fue aterrador. Fue típica la escena de Dresde descrita por
Clara Schumann (esposa del compositor):

«Fusilaron a todo insurgente que caía en sus manos; la dueña de nuestro
albergue nos dijo después que su hermano, propietario de “El ciervo de
Oro”, de la calle Scheffel, fue obligado a estar presente y mirar cuando los
soldados fusilaron uno tras otro a veintiséis estudiantes que encontraron en
una sala del local. Se dice que arrojaron hombres a la calle por docenas
desde el tercer piso y el cuarto. ¡Es horrible tener que soportar estas cosas!
¡Así es como tienen que luchar los hombres por un poquito de libertad!
¿Cuándo llegará el momento en que todos los hombres tengan los mismos
derechos?».

La respuesta que propuso Marx fue el comunismo. La experiencia del
siglo XX nos ha enseñado en términos nada inciertos que no funciona. Y, sin
embargo, siguen sin respuesta varias de las más perspicaces críticas de
Marx al capitalismo; siguen presentes las demandas —urgentes y cruciales
en su época— de justicia social que él planteó. La existencia del lujo al lado
de una indigencia implacable que puede observarse hoy en Bombay y San



Paulo resultaría del todo familiar al Marx que deambulara por las calles del
Londres de Dickens. Hasta en los centros neurálgicos de la afluencia del
siglo  XXI creada por el capitalismo son todavía evidentes sus
«contradicciones» en los guetos urbanos de Nueva York y Los Ángeles, en
los desiertos económicos del nordeste de Inglaterra y en los barrios bajos de
Nápoles. El capitalismo ha llegado a ser la historia mundial de un éxito,
pero a un precio. Este precio empezó a ser insoportable en tiempos de
Marx.



Vida y obras de Marx

Karl Marx nació el 5 de mayo de 1818 en la provinciana ciudad alemana de
Tréveris, situada a sólo unos diez kilómetros de la frontera luxemburguesa;
sobre el río Mosela, famoso por los viñedos de sus riberas. Su proximidad a
la frontera y su amor por el vino hacen de Tréveris un lugar placentero y
cosmopolita; rasgos que habían de ejercer una influencia importante en
Marx.

Igual que tantos ardientes revolucionarios; Marx se crio en un
confortable entorno burgués. Su padre, Hirschel, fue un prestigioso abogado
local propietario de un par de pequeños viñedos, y uno de sus tíos participó
en la fundación de Philips, el gigante industrial holandés. Hirschel Marx no
fue un hombre religioso, a pesar de que descendía de un linaje de rabinos.
Se convirtió al cristianismo, igual que muchos judíos alemanes de la época
—como el compositor Félix Mendelssohn y el poeta Heinrich Heine—. En
gran medida no era más que un formalismo que le permitía asimilarse con
mayor facilidad a la sociedad de la clase media alemana. Hirschel (que
ahora pasó a llamarse Heinrich) Marx ya había abrazado con entusiasmo la
cultura europea. Sus autores favoritos eran Kant y Voltaire, una mezcla
característica de la profundidad alemana y el ingenio subversivo francés.
Alemania se encontraba inmersa en el proceso de convertirse en un Estado-
nación unificado; Renania había sido tomada por Prusia en 1815. A los ojos
de las gentes más liberales de la provincia los nuevos gobernantes prusianos
eran autócratas opresores. El padre de Karl se adhirió a un club político que
instaba al Estado prusiano a adoptar una constitución que consagrara los
derechos de los ciudadanos.



Han llegado hasta nosotros pocos detalles de la infancia de Marx, aparte
de su costumbre de hacer comer a sus hermanas tartas de barro. Suena
como la típica leyenda basada en un único incidente: chicas que lloran con
los labios llenos de barro, madre escandalizada, Karl escondido, etc. Ni que
decir tiene que los comentaristas han explotado al máximo sus
implicaciones metafóricas: esto es lo que el Marx adulto nos hizo a todos, y
así sucesivamente. Para cuando accedió a la Universidad de Bonn, a la edad
de dieciocho años, Karl era ya un ávido consumidor de libros y de vino que
repartía equitativamente su tiempo entre la biblioteca y las tabernas.
Durante cierto alboroto en una de éstas, se comportó de tal modo que
provocó a un cadete local a que le retara a duelo, pero tuvo la bastante
suerte para emerger de este episodio sin nada más serio que la tradicional
cicatriz. Karl no tuvo nunca un tipo atlético, e incluso pudo eludir el
servicio militar por razones de salud (con la ayuda del informe algo
sospechoso de un doctor).

Marx se trasladó un año más tarde a la Universidad de Berlín,
aparentemente para proseguir sus estudios de derecho; pero para entonces
había descubierto la filosofía, y todo lo demás palideció hasta la
insignificancia. Berlín era la capital de Prusia, quedaba lejos de la Renania
amante del vino, y la vida estudiantil era allí un asunto mucho más serio. El
gran Hegel había sido profesor de filosofía y había llegado a ser el
apologista filosófico oficial del Estado prusiano. Pero Hegel había muerto
cinco años antes y un amplio grupo de sus seguidores habían desarrollado
sus ideas en un amplio abanico de direcciones. El vasto sistema filosófico
idealista había mostrado estar abierto a diversas interpretaciones
contradictorias, muchas de las cuales estaban lejos de simpatizar con el
Estado represor prusiano y con todo lo que éste representaba.

Marx asistió debidamente a las lecciones oficiales sobre la filosofía de
Hegel, pero dijo que llegó a enfermar «por la vejación intensa de tener que
hacer un ídolo de una visión que detestaba». Irónicamente, Hegel había de
ser una de las principales influencias en la filosofía de Marx. Pero fueron el
dinamismo y el alcance de esta filosofía, más que su contenido real, lo que
atrajo a Marx.



La filosofía de Hegel contemplaba el mundo y toda la historia como un
vasto sistema omnicomprensivo en evolución constante. Esta evolución
surgía de la pugna entre contradicciones, y funcionaba de manera dialéctica.
Cada idea implica y genera la idea contraria. Por ejemplo, la idea de «ser»
implica la noción de «no ser», o nada. Estos dos opuestos, la tesis y su
antítesis, se combinan para formar la síntesis, que es el «devenir». En el
omnicomprensivo sistema dialéctico de Hegel, esta síntesis pasa a ser una
nueva tesis, que a su vez produce su propia antítesis, y así sucesivamente.
Este sistema dinámico abarca todas las ideas, toda la historia y todos los
fenómenos, hasta el nivel más alto del Espíritu absoluto reflejándose en sí
mismo, que es la totalidad de todo lo que existe.

Más concretamente, la filosofía de la historia de Hegel sostiene que la
evolución de las leyes y de las instituciones de gobierno de una sociedad
reflejan el ethos y el carácter de las gentes que la componen. Puede que esto
parezca obvio a quienquiera que esté acostumbrado a vivir en una sociedad
más liberal, pero estaba lejos de serlo hace 150 años en el represivo y
burocrático Estado prusiano. Hegel sostenía que había una conexión
dialéctica entre el Estado y sus ciudadanos. Esta dialéctica tenía un aspecto
a la vez lógico y orgánico. La estructura evolutiva del Estado y las
cambiantes tradiciones de sus gentes eran parte de la misma cosa.

La inmensamente prolija y compleja filosofía de Hegel apareció en un
momento histórico oportuno. Su idealismo, su énfasis en que todo se movía
hacia el Espíritu Absoluto, llenó el vacío espiritual dejado por una
desilusión creciente respecto de la religión. Fue Hegel quien en 1827
proclamó por primera vez «Dios ha muerto», y no su secuaz Nietzsche, a
quien se le atribuye de costumbre este dicho. Hegel se refería a la idea
cristiana de Dios, más limitada; que sería reemplazada por el Espíritu
Absoluto. Aun así; la expresión era extremadamente blasfema; no obstante;
estaba enterrada profundamente en la confusión de una obra poco menos
que ilegible y pasó generalmente desapercibida. El resultado fue que su
filosofía les pareció esencialmente conservadora a las autoridades
prusianas. Su énfasis en un vasto sistema jerárquico era como el sueño
absoluto de un Estado burocrático. El acento de Hegel en lo espiritual; su



religiosidad; y el conservadurismo represivo de su sistema era lo que ponía
enfermo a Marx.

Otra influencia importante en la evolución intelectual de Marx fue el
filósofo humanista y moralista alemán Ludwig Feuerbach; que había nacido
en 1801 y estudiado en un principio teología. Feuerbach abandonó la
teología cuando tenía poco más de veinte años para estudiar filosofía con
Hegel en Berlín. Para cuando Feuerbach publicó sus obras más importantes
había progresado mucho más allá de la teología ortodoxa y del
hegelianismo ortodoxo de sus primeros años. Según Feuerbach, el
cristianismo no tiene nada que ver con la relación de la humanidad con
Dios. Esta religión, como todas las religiones, implica de manera escondida
la relación entre la humanidad y su propia naturaleza esencial. Los atributos
de Dios no son en realidad ni más ni menos que una proyección de los
atributos de la humanidad. El llamado conocimiento de Dios no es de hecho
más que el conocimiento de nosotros mismos y de nuestra propia
naturaleza. Para Hegel, el pináculo de su sistema era Dios, en forma de
Espíritu Absoluto reflejándose en sí mismo. Feuerbach aceptó esta
estructura, e incluso su dinamismo, pero lo interpretó todo desde un punto
de vista humanístico. El Espíritu Absoluto reflejándose en sí mismo no era
ni más ni menos que la propia autoconciencia de la humanidad, la
conciencia que se forma el hombre de su naturaleza esencial, la
comprensión de su ser substantivo. Lo que para Hegel había sido ideal y
espiritual fue para Feuerbach humanista y materialista. No había ningún
«espíritu» implicado. Como veremos, estas ideas ejercieron un efecto
profundo en Marx, aunque no las tragó enteras. Irónicamente (y
significativamente), Marx admitió el materialismo de las ideas de
Feuerbach, pero criticó su falta de hegelianismo. Las ideas de Feuerbach
estaban bien, pero les faltaba toda la perspectiva dialéctica e histórica. La
historia, la sociedad, la humanidad misma (o la conciencia de sí misma en
forma de Dios) no eran algo inmutable. Todo evolucionaba y se
desarrollaba dialécticamente: la idea original generaba su propia
contradicción, lo cual se resolvía a continuación en una síntesis.

La abrumadora influencia de Hegel, junto con las vagas ambigüedades
de su idealismo, permitieron que sus seguidores desarrollaran su



pensamiento en todas las direcciones. La tesis inicial del conservadurismo
prusiano pronto generó su antítesis en los que se llamaron a sí mismos
hegelianos de izquierda. Prominente entre éstos fue el pensador bávaro Max
Stirner, que también había asistido a las clases de Hegel en Berlín. Las ideas
de Stirner eran tan extremas que habían de servir más tarde de soporte
filosófico al movimiento anarquista. No se podían negar las implicaciones
revolucionarias de su extremado egoísmo. Para Stirner, la conciencia crea la
realidad, el ego individual es responsable de su mundo. Cosas como la clase
social, las masas, el Estado, e incluso la propia humanidad no tienen una
realidad objetiva. Una vez más, Marx captaría la sutileza de estas ideas y les
daría la vuelta. Le impresionó la visión de Stirner de la profunda relación
existente entre conciencia y realidad socio-histórica. Pero para Marx era la
conciencia misma la que era en realidad creada por las circunstancias
materiales externas, y no al revés.

Marx comenzó entonces a desarrollar su propia filosofía, en un intento
por combinar estas ideas seminales en un materialismo cabal movido por
fuerzas dialécticas. Su objetivo era «poner a Hegel cabeza abajo». La
pasión juvenil de Marx puso estas ideas en forma heroica. Su tesis doctoral
exaltó a Prometeo, el antiguo héroe griego que robó el fuego de los dioses
para entregárselo a la humanidad. Como castigo, Prometeo fue encadenado
a una roca en el Cáucaso, donde un águila le visitaba cada día para picotear
su hígado siempre renovado. Marx se identificó con Prometeo toda su vida;
este antiguo héroe griego nos ofrece una misteriosa metáfora del destino de
Marx y sus ideas. La etimología griega de Prometeo significa «el que ve, o
piensa, el futuro».

Al abandonar la Universidad de Berlín, Marx tenía grandes esperanzas
de obtener un puesto en alguna universidad secundaria alemana. Por
desgracia, Federico Guillermo  IV fue coronado kaiser de Prusia y su
reinado inició una nueva época reaccionaria. Los hegelianos de izquierda, y
todos los asociados con esta evolución del pensamiento de Hegel, fueron
expulsados de las universidades controladas por el Estado.

Después de buscar por todos lados un empleo, Marx encontró trabajo
como periodista en el recién fundado Rheinische Zeitung (Diario renano),
un periódico liberal de Colonia. A pesar del estilo espantosamente prolijo



adquirido con Hegel, Marx resultó ser un periodista excelente. Si la teoría le
inspiró la jerga, la práctica le indujo a acuñar las frases resonantes que
habrían de ser típicas de su manera de escribir durante toda su vida.

Marx tuvo tanto éxito como periodista que al finalizar su primer año de
trabajo fue ascendido a director. El idealista jefe, buen bebedor y muy
trabajador; fue muy popular entre su joven equipo idealista; formado por
buenos bebedores muy trabajadores que le apodaron el «Moro», por su tez
morena y su barba. El Rheinische Zeitung se convirtió en una espina
clavada en el costado de las autoridades prusianas; su circulación se
triplicó, haciendo de él el periódico más leído de Prusia. Las relaciones
sociales y políticas de Marx tomaron un camino dialéctico que había de ser
característico durante toda su vida. Habiendo atacado a las autoridades,
procedió a poner como un trapo a la oposición liberal por su ineficacia. A
continuación la emprendió contra su equipo izquierdista, todos
revolucionarios teóricos, desechando la idea de revolución como un sueño
imposible que no había sido pensado adecuadamente. A pesar de ello, el
Rheinische Zeitung fue cerrado por las autoridades en 1843.

A su manera cada vez más dialéctica, Marx acometió dos empresas en
rápida sucesión. Decidió primero asentarse y casarse, y enseguida
abandonar su patria y marchar al exilio. La mujer con quien se casó era su
novia de la infancia. Se decía que Jenny von Westphalen era «la muchacha
más bella de Tréveris»; descendía de una familia aristocrática local con
poderosas conexiones políticas. (Su padre tuvo una posición de primer
orden en la administración del gobierno, y su hermano mayor llegaría a ser
un ministro extremadamente represor en el gobierno prusiano). ¿Qué es lo
que pudo ver la encantadora Jenny en este desaliñado y escandaloso judío,
que era además cuatro años más joven que ella? El hecho es que Jenny
estaba mortalmente aburrida con su vida de princesa provinciana. Era muy
inteligente, de buenas lecturas, y anhelaba una vida lejos del sofocante
circuito de la clase alta de Tréveris. Casarse con Marx, que no tenía un
céntimo, ciertamente le procuraría esta salida, aunque quizás no en la forma
que ella previó. En todo caso fue un matrimonio de amor por ambos lados.
A través de todas las vicisitudes, Jenny y Karl permanecieron
profundamente apegados el uno al otro.



Después de casarse con su aristocrática prometida, Marx la llevó
consigo a París. Considerada por entonces como el centro revolucionario de
Europa, París ya había sido escenario de revoluciones en 1789 (la
Revolución Francesa) y en 1830 (la revolución que derrocó a la monarquía
restaurada). En la ciudad existían toda clase de grupos políticos de
izquierda. Evidentemente, las ideas de Marx habían sufrido una nueva
transformación dialéctica desde sus últimos días en el Rheinische Zeitung.
Pensaba ahora que la revolución era la respuesta, y se hizo pronto miembro
de los noveles comunistas. Pero ¿cómo se podría llevar a cabo la
revolución? Primero habría que preparar un detallado programa intelectual.
Y si la política había de cambiar, también la economía. Marx comenzó un
estudio intensivo del padre fundador de la economía, el escocés Adam
Smith, y de su sucesor, el inglés David Ricardo. A la vez empezó a forjar
las bases filosóficas de su pensamiento, en forma de una epistemología
propia. ¿Cuál es el fundamento de nuestro conocimiento del mundo?
¿Cómo conocemos, y cómo sabemos si lo que conocemos es verdadero?

La epistemología de Marx es uno de los aspectos más débiles y menos
originales de su pensamiento, pero es importante por dos razones. Es la
base estrictamente filosófica de las grandes ideas que habían de venir, y su
carácter dinámico resuena a través de todo el pensamiento sistemático de
Marx. Como hemos visto, transformó las influencias recibidas hasta
mezclarlas en una filosofía exclusivamente materialista. En línea con esto,
deseaba basar todo el conocimiento en premisas estrictamente científicas.

Para Marx, el conocimiento comienza con la experiencia —nuestras
sensaciones y percepciones— del mundo material. Pero el materialismo de
Marx difería significativamente del de sus predecesores. Los materialistas
anteriores tendían a ver sensación y percepción en términos pasivos. La luz
incide en nuestros ojos, sentimos calor, oímos un sonido. Nuestra
percepción de lo que vemos y oímos en modo alguno lo modifica, son cosas
que nos afectan. Para Marx, por el contrario, la percepción es una
interacción entre nosotros, el sujeto, y el objeto material. Este objeto (el
mundo que nos rodea) se transforma en el proceso de ser conocido.
Nuestras percepciones no descubren la verdad del mundo, sólo su
apariencia, de tal modo que tampoco nuestro conocimiento puede ser



verdadero, sino que consiste en métodos prácticos mediante los cuales
podemos manipular y controlar el mundo natural. Nuestro conocimiento del
mundo no es pasivo, sino que tiene un propósito. Es un proceso de doble
sentido —activo y reactivo— en línea con la dialéctica.

La síntesis de conocimiento científico que así ganamos nos permite
imponer modelos de orden y manipular o anticipar el funcionamiento de la
naturaleza. Este proceso no alcanza la verdad tal como es concebida de
costumbre. «La cuestión de si la verdad objetiva puede ser atribuida al
pensamiento humano no tiene nada que ver con la teoría, es un cuestión
puramente práctica. La verdad es la realidad y el poder del pensamiento, y
sólo puede demostrarse en la práctica». Esto condujo a Marx a su famosa
conclusión: «Hasta ahora, los filósofos han tratado solamente de interpretar
el mundo, pero la verdadera tarea es la de cambiarlo».

Es mucho lo que se ha hablado sobre esta frase. Tomada como una
actitud filosófica, parecería descalificar a su autor en cuanto filósofo,
puesto que aboga por el abandono de la filosofía en favor de la acción
política. Esta famosa observación suya está abierta a todas las objeciones
filosóficas que se han formulado en su contra. Pero si se la mira a la luz de
su epistemología —en un proceso interactivo— sí tiene valor filosófico.
Expresa un asunto profundo. No existe la verdad absoluta. Aprendemos
cómo funciona el mundo a fin de usarlo, de vivir en él.
Desafortunadamente, incluso dentro de su contexto original; Marx parece
haber querido tener los dos aspectos.

Con el propósito de poder mantenerse en París, Marx consiguió ser
nombrado redactor del Anuario Germano-francés. Por medio de esta revista
conoció a otro colaborador de sus mismas ideas llamado Friedrich Engels,
cuyo padre era propietario de hilaturas de algodón en Renania y de una en
Manchester; Inglaterra. Engels, que contaba veintitrés años de edad, había
estado trabajando para el negocio familiar en Manchester durante dos años.
Sin embargo, en su tiempo libre dedicaba sus esfuerzos en pro de sus
ideales revolucionarios; relacionándose con carlistas y seguidores de Robert
Owen, así como acudiendo a los mítines comunistas. A diferencia de Marx,
Engels convivía abiertamente con sus dicotomías. A la vez que era un
rebelde en su casa, trabajaba en el negocio de la familia. A pesar de haber



dejado la escuela a los diecisiete, llegó a tener algo más que nociones de
veinticuatro idiomas. Aunque fungía de honorable hombre de negocios y
miembro de la bolsa de algodón de Manchester, vivía abiertamente con su
amiga de la clase trabajadora, una pelirroja irlandesa analfabeta llamada
Mary Burns. Fue Mary quien le llevó a los barrios bajos irlandeses por la
zona de Oxford Road, peligrosos para todo el que no viviera allí. En esas
visitas descubrió Engels las escenas que aparecen en su obra pionera La
condición de la clase obrera en Inglaterra:

«Montones de desperdicios, despojos y nauseabundas inmundicias que
yacen por todas partes entre los charcos envenenan la atmósfera con sus
efluvios, cargados y oscurecidos por el humo de una docena de chimeneas
de fábricas. Una muchedumbre de andrajosas mujeres y niños pululan por
allí, tan sucios como los cerdos que bullen entre pilas de basura y en los
lodazales […]. La raza que vive en estas cabañas ruinosas; tras ventanas
rotas […] o en oscuros y húmedos sótanos […] ha llegado realmente al
nivel más bajo de la humanidad […]. En cada una de estas madrigueras con
dos habitaciones como máximo; un desván; y quizás un sótano, viven
veinte seres humanos como promedio».

Sorprendentemente; esto era aproximadamente un año antes de la
hambruna irlandesa provocada por la mala cosecha de patatas, cuando
murieron un millón de personas y muchas más se vieron obligadas a
emigrar volcándose sobre «pequeñas Irlandas» por toda Gran Bretaña y
Norteamérica. Una vez que Engels paseaba con un colega hombre de
negocios y le indicó que estos barrios eran una vergüenza para Manchester;
su acompañante escuchó cortésmente y le comentó al despedirse: «Y, sin
embargo, aquí se genera una buena cantidad de dinero. ¡Buenos días,
Señor!».

Engels se había tropezado brevemente con Marx cuando éste era
director del Rheinische Zeitung, pero en esa oportunidad ninguno de los dos
había quedado muy impresionado. Marx no reconoció un espíritu afín en
Engels hasta que éste mandó artículos para el Anuario germano-francés. La
segunda vez que se encontraron, Engels estaba disfrutando de una corta
visita a París de camino a su casa en su viaje de vacaciones. El bon viveur
comunista y el desaliñado periodista fumador de tagarninas descubrieron



que tenían en común mucho más que sus grandes barbas. A lo largo de la
visita de diez días de Engels, los dos entablaron una profunda relación que
había de durar toda la vida. Engels fue el único amigo con el que nunca
riñó. Por su parte, Engels reverenciaba a Marx, y no es una exageración.
Dedicó una buena parte de su tiempo y dinero a apoyar a su amigo y héroe,
por no hablar de la energía emocional y física que demandaba esta exigente
tarea.

A pesar de que Marx estaba casado y tenía ya una niña, vivía todavía la
precaria vida de buhardilla de un estudiante pobre. Esto fue también un
rasgo permanente en la vida de Marx. Como veremos, se debía a algo más
que una mera necesidad financiera. La falta de respetabilidad, o de
responsabilidad social, parece haber colmado alguna no resuelta necesidad
psicológica. Marx fue pobre toda su vida, pero nunca con la pobreza de la
clase trabajadora, la extrema miseria y la desesperanza de que fue testigo
Engels en Manchester. La pobreza de Marx fue siempre más bien la del
perenne estudiante que atraviesa una mala —a menudo muy mala— racha,
pero en la que se podían reconocer rasgos del «caballero» imprevisor.

Marx y Engels usaron el Anuario germano-francés como portavoz de
sus ideas radicales, que empezaron a circular de esta manera en Alemania.
Las autoridades prusianas pronto secuestraron ejemplares de la revista y
presionaron al gobierno francés para que refrenara a Marx, con lo que la
revista fue cerrada y Marx fue expulsado de Francia. En lugar de regresar a
Alemania se dirigió a Bélgica, que había obtenido su independencia sólo
catorce años antes, y fijó su residencia en Bruselas. La impecune[1] familia
Marx creció hasta cuatro miembros al dar Jenny a luz un hijo.

Engels siguió a Marx hasta Bruselas, donde ambos se adhirieron a la
recién formada Liga Comunista. En reconocimiento a sus hazañas
periodísticas, a Marx y Engels se les asignó la tarea de escribir un
manifiesto para la Liga. Éste es el origen del primer Manifiesto del partido
comunista. Fue éste un nombre en cierto modo impropio desde el comienzo.
No había tal partido comunista, y la Liga Comunista no era más que uno de
los varios grupos que se llamaban a sí mismos comunistas. De manera
similar, la idea de escribir un manifiesto no era la de proclamar la política
comunista, sino establecer precisamente en qué consistía esa política. Se



esperaba que Marx y Engels tomaran las varias ideas confusas y dispares
que constituían el comunismo y las compactaran hasta darles una forma
sólida y casi definitiva. Superaron con creces los sueños más esperanzados
de quienes les encargaron la tarea. El Manifiesto comunista (como se le
conoce popularmente hoy) llegaría a ser con el tiempo el mayor éxito de
ventas de la historia de la imprenta, junto con la Biblia y Shakespeare. No
cabe ninguna duda de que este documento de cuarenta páginas es la obra
cumbre de su clase.

El inicio es adecuadamente dramático: «Un fantasma recorre Europa; es
el fantasma del comunismo». En uno de los primeros borradores Engels
definió el comunismo como «la doctrina de las condiciones para la
emancipación del proletariado […] esa clase de la sociedad que se procura
su medio de vida única y exclusivamente mediante la venta de su trabajo».
Se alcanzaría la liberación «por la eliminación de la propiedad privada y su
sustitución por la propiedad común». Según Marx, cuyas sonoras frases
dominan el documento, «La historia de toda la sociedad que ha existido
hasta el presente es la historia de la lucha de clases». Se pasó de la época de
la esclavitud, a través del feudalismo, a la sociedad burguesa moderna, en la
que la burguesía podía dominar al proletariado debido a que poseía los
medios de producción, tales como la maquinaria y las fábricas.

Sorprendentemente, Marx estaba muy dispuesto a admitir los logros sin
paralelo alcanzados en la era burguesa. «Ha sido la primera en mostrar lo
que la actividad del hombre puede producir. Ha realizado maravillas que
han dejado muy atrás a las pirámides de Egipto, los acueductos romanos y
las catedrales góticas; ha llevado a cabo expediciones que han
ensombrecido éxodos anteriores de naciones y cruzadas». Pero, y aquí
viene todo el peso del análisis de Marx: «Ha roto en pedazos los
abigarrados lazos feudales que unían al hombre con su “superior natural”, y
no ha dejado otro nexo entre hombre y hombre que el desnudo egoísmo, el
brutal “pago al contado”. Ha ahogado los éxtasis más celestiales del fervor
religioso, del entusiasmo caballeresco, del sentimentalismo sencillo, en las
aguas heladas del cálculo egoísta. Ha hecho de la dignidad personal un
valor de cambio, y en lugar de las innumerables e incontestables libertades
establecidas ha instaurado una única e inescrupulosa libertad, el Libre



comercio». La riqueza humana de la vida medieval (como la que aún
persistía en lugares preindustriales como Tréveris) había dejado paso a la
pesadilla urbana industrial (como la que se podía observar desde las
ventanas de las buhardillas de estudiante en Berlín y París). La humanidad
había sido deshumanizada. Las libertades individuales habían sido
enganchadas al libre comercio, precisamente el factor que, según Adam
Smith, permitía a la «mano invisible» del mercado hacer su trabajo y
proveer beneficios para todos.

Por primera vez se hacía un análisis bien definido diametralmente
opuesto a la economía clásica. La victoria del proletariado traería consigo la
primera sociedad sin clases. El mercado y el libre comercio trabajaban en
beneficio del capitalista a expensas del proletariado, que era simplemente
explotado. No tenía sentido hablar de reformas; la única respuesta era el
derrocamiento del capitalismo.

A pesar de esta argumentación, Marx ofrece en el Manifiesto una lista
de reformas del capitalismo. Hoy aceptamos como norma algunas, tales
como el impuesto progresivo sobre la renta, la abolición del trabajo infantil
y la educación gratuita para todos los niños. Otras han sido ensayadas,
como la abolición de la propiedad privada y el establecimiento del
monopolio del Estado en la banca, las comunicaciones, el transporte y en
todos los medios de producción. Los intentos por establecer estos utópicos
proyectos han llamado forzosamente la atención sobre el significado real de
la palabra utopía (que se deriva del griego antiguo u, que significa no o
ningún, y topos, lugar). Hay otra recomendación de Marx que a menudo
pasa desapercibida: «Confiscación de la propiedad de todos los emigrantes
y rebeldes». Extraña sugerencia, viniendo de un emigrante rebelde, pero
puesto que Marx rara vez poseyó alguna propiedad, a su autor no le
afectaría seguramente esta medida draconiana.

El Manifiesto termina con su célebre llamada a las armas: «Los
comunistas desprecian esconder sus opiniones y sus métodos. Declaran
abiertamente que sus fines pueden conseguirse solamente mediante el
derrocamiento por la fuerza de todas las condiciones sociales existentes.
Que las clases gobernantes tiemblen ante la revolución comunista. El



proletariado no tiene nada que perder sino sus cadenas. Tiene un mundo que
ganar.

¡TRABAJADORES DEL MUNDO, UNÍOS!»

Marx puso los toques finales al Manifiesto en enero de 1848. Aunque no
pudo circular con la velocidad suficiente, o en números suficientes como
para ejercer un efecto inmediato, no hay duda de que Marx captó el ánimo
de la época. 1848 sería el «año de la revolución» por toda Europa. En enero
estalló una revolución local en Sicilia, los meses siguientes sucedió otra en
París, se extendió después a Alemania, el resto de Italia… Los
revolucionarios no eran los únicos en pensar que la civilización burguesa
europea estaba tocando a su fin.

Marx siguió una vez más su propio camino dialéctico. Animado por
Engels, sorprendió a la Liga Comunista volviéndole la espalda a la causa.
Los dos abandonaron Bélgica y regresaron a Renania, donde Marx aceptó el
cargo de director del Neue Rheinische Zeitung resurrecto. Para asombro de
sus amigos, Marx se puso a escribir artículos en los que denunciaba la
revolución. Era una equivocación, en opinión de Marx. En lugar de eso, la
clase trabajadora debería colaborar con la burguesía democrática si es que
había de lograrse algo que valiera la pena. Este inesperado cambio
dialéctico duraría poco tiempo, al generar pronto su propia conclusión
dialéctica.

El emperador Federico Guillermo IV disolvió la Asamblea prusiana de
Berlín en 1848. Esto fue demasiado para Marx, que inmediatamente abogó
por la resistencia armada ante semejante suspensión de los derechos
democráticos. Fue arrestado, pero tuvo una actuación valiente en el juicio.
Declaró ante el jurado que no había llamado a la revolución, sino
simplemente a la defensa del reino. El propio Rey había sido culpable de la
revolución. Era tal el sentimiento popular del momento que Marx fue
absuelto, e incluso recibió el agradecimiento del jurado en medio de las
aclamaciones de la sala.

Mientras tanto, los asustadizos burgueses que sostenían el Neue
Rheinische Zeitung le habían retirado su apoyo, aunque Marx se las arregló



para sacar un número final. Fue impreso en brillante tinta roja, con Marx
anunciando en su editorial que su «últimas palabras, siempre y en cualquier
parte, serán: ¡emancipación de la clase trabajadora!». La edición produjo
el alboroto esperado, y Marx fue deportado.

Marx llegó en agosto de 1849 a Londres casi sin un céntimo,
acompañado de su familia, que había crecido hasta tres niños y con Jenny
embarazada una vez más. En prueba de solidaridad, él y Engels se
reincorporaron a la Liga Comunista, cuya sede central internacional estaba
en Londres. La familia Marx vivió al día durante casi un año desde su
llegada a la ciudad, trasladándose de un alojamiento barato a otro en las
callejas humildes de alrededor de Leicester Square, las preferidas por los
exiliados políticos del continente. Jenny Marx dio a luz ese mismo año a su
cuarto hijo, un niño. Poco después, la familia fue desahuciada por impago
del alquiler y se vio en la calle con sus escasos y pobres muebles. Fueron
rescatados por la caridad de un amigo exiliado, pero el bebé murió al
finalizar el año.

Engels, que había abandonado su intención de ser periodista, fue el
proveedor de una caridad constante. Había regresado a la fábrica de su
padre en Manchester, en parte al menos para poder ayudar a Marx. A
comienzos de 1851, Marx y su familia encontraron un alojamiento
permanente en dos habitaciones del piso más alto del 28 de Dean Street, en
el Soho. Fue el principio de una década de retiro de Marx, una época de
aislamiento espiritual y político, sostenido por las entregas de dinero de
Engels, exiliado a trescientas millas de distancia en Manchester.

La Liga Comunista era el único consuelo de Marx. Su personalidad
carismática y genuinamente entrañable, junto con un intelecto intimidador y
de vasto registro, hacían de él un líder natural. Pero sus mayores
habilidades políticas se adaptaban mejor a grupos pequeños, como el taller
de un periódico o la reunión de un comité. Necesitaba dominar, y no le
gustaba aparecer en mítines públicos o tratar con sus pares intelectuales que
podrían cruzar espadas con él. Marx se vio incapaz de dominar la Liga
Comunista, que pronto se desmoronó, tanto en Inglaterra como en
Alemania, en medio de una confusión de riñas y recriminaciones, en su
mayor parte debidas a choques de personalidades disfrazados de diferencias



políticas irreconciliables. La casa de Marx en Dean Street estaba bajo la
vigilancia permanente de espías de la policía prusiana. Él y Engels llegaron
a escribir una carta conjunta a The Spectator, la revista más conocida de
Londres, quejándose de que «las puertas de las casas donde vivimos son
vigiladas de cerca por individuos de aspecto más que sospechoso que toman
nota tranquilamente cada vez que uno entra o sale de la casa; no podemos
dar un paso sin que nos sigan a donde quiera que vayamos». Uno de los
espías se las arregló incluso para entrar en el hogar de Marx y nos dejó el
cuadro más íntimo que tenemos de él durante esa época:

«Al entrar en su cuarto los ojos se ven tan ofuscados por los humos del
carbón y del tabaco que pareciera que uno se adentrara torpemente en una
cueva […]. Todo está tan sucio, y el lugar está tan lleno de polvo, que
incluso sentarse es una empresa arriesgada. La silla en que se sienta uno
tiene sólo tres patas; la única silla completa se usa por los niños para jugar y
para preparar alimentos. Además de ser un anfitrión mezquino, Marx es
también una persona completamente desorganizada y cínica. Lleva la
existencia de un auténtico intelectual bohemio. Rara vez se lava, peina sus
cabellos, o cambia de ropa. Le gusta también emborracharse. A veces se
mantiene ocioso durante días enteros, pero trabaja día y noche incansable si
tiene mucho que hacer. No obedece a ninguna rutina en cuanto a la hora de
levantarse o ir a la cama. Frecuentemente se mantiene despierto toda la
noche, para al mediodía tumbarse vestido en el sofá y dormir hasta la tarde,
indiferente a quien entre o salga de la habitación».

En toda justicia, este régimen caótico ha debido serle impuesto por el
hecho de que compartía dos cuartos reducidos con una esposa, tres niños
pequeños, Lenchen —la criada alemana— y supuestamente el extraño
visitante prusiano que tomaba atropelladas notas acerca de la desaliñada
persona que roncaba tranquilamente en el sofá mediada la tarde.

A pesar de esto, Marx se impuso un régimen incansable de estudio en el
Museo Británico. La revolución de 1848 había fracasado y en Europa se
había instalado un periodo de represión severa, con la consiguiente
desesperación de muchos radicales. Pero Marx poseía un aguante
psicológico excepcional. Mientras esperaba su hora, decidió pasar al papel
sus ideas revolucionarias, en una tarea que le llevaría los primeros largos



años de su aislamiento. Vivir en Londres le situaba de manera ideal para su
empeño. En 1856 se abrió en el Museo Británico una soberbia nueva sala de
lectura con el mejor equipamiento del mundo para la investigación, bajo
una amplia cúpula (cuyo diseñador italiano se había asegurado de que no
sobrepasara la cúpula de San Pedro en Roma reduciendo a escondidas su
diámetro en unas pocas pulgadas). Allí podía Marx estudiar a Hegel y a
Feuerbach en el original alemán e investigar en detalle las obras de Smith y
Ricardo, así como consultar las filas de informes encuadernados de los
comités parlamentarios, que se alineaban en las paredes junto a su asiento
favorito.

Marx se convirtió pronto en una imagen familiar por las calles del Soho.
Incluso en la hirsuta época victoriana se destacaba de la multitud, hecho que
se acentuaba por su pesado acento alemán, que no hacía nada por mejorar.
La dieta de pan y patatas, los baratos tagarninas que manchaban y
fumigaban constantemente su barba y sus pulmones, la vida sedentaria y la
bebida, empezaron pronto a pasar factura. Sufrió de dolorosos furúnculos,
una maldición de proporciones bíblicas que siguió desvencijando su frágil
contextura hasta el final de sus días. Pero otros miembros de la familia no
tenían la misma resistencia, y dos de sus hijos murieron en la infancia.

Por si esto no fuera bastante, Marx tuvo una relación con la criada de la
familia, Lenchen Demuth, y la dejó embarazada. Engels, asiduo visitante,
tomó para sí generosamente la culpa. Cuando Lenchen dio a luz un pequeño
niño moreno e hirsuto, Jenny tuvo sus sospechas, pero se las reservó por el
bien de la familia. Años más tarde, en su lecho de muerte, Engels reveló la
verdad a Eleanor, la hija de Marx conocida como «Tussy».

Freddy Demuth creció hasta convertirse en un auténtico miembro del
proletariado; trabajó en un taller técnico en Hackney, el barrio de clase
trabajadora del Este de Londres. A su vejez llegó a ver el cumplimiento de
las ideas de sus dos «padres» en la Revolución Rusa y la instauración de la
Unión Soviética. Las hermanas de Freddy fueron menos afortunadas. La
hija mayor de Marx, Laura, se suicidó en compañía de su esposo anarquista
cuando vivía en la pobreza en París. La favorita, Tussy, escogió el mismo
camino después de haber sido repudiada por su mujeriego amante, que llegó
incluso a darle el ácido prúsico que bebió causándole una muerte atroz.



Pero no todo fueron tiempo de miseria constante. En domingos de
verano, la familia viajaba hasta Hampstead Heath para disfrutar de alegres
picnics, con saltos de pídola y otros juegos. Ha llegado hasta nosotros la
descripción grotesca de una juerga que corrió Marx con algunos amigos
alemanes y que terminó con una «travesura de estudiantes», destrozando
lámparas de gas con piedras, seguida de carreras de noche por las calles
para esquivar a los «bobbies» (nombre que reciben popularmente los
policías de Londres en recuerdo de Sir Robert [Bob] Peel, que creó la
primera policía uniformada de la ciudad unas dos décadas antes) que les
perseguían. Marx fue siempre por temperamento el eterno estudiante. ¿Tal
el hombre, tales sus ideas? Este debate ha permanecido siempre abierto.
Pero, como veremos, ninguna descripción de una parte estaría completa sin
la otra, y así lo requieren sus ecos, sus paralelismos y sus contradicciones
dialécticas.

Todo indica que la pura desidia fue el factor que más contribuyó a la
persistente pobreza de Marx. Engels seguía enviando dinero de manera
regular, y Marx fue nombrado corresponsal en Londres del New York Daily
Tribune, entonces el periódico de mayor tirada del mundo. Su contrato le
obligaba a escribir cada dos semanas comentarios acerca de noticias
británicas y del Imperio, aunque a menudo tenían que ser escritas a toda
prisa por Engels para que llegaran a tiempo. En esto también afilaba Marx
su técnica política. Cuando estalló el Motín Indio, su editor le pidió que
predijera el resultado. Escribió a Engels: «Es posible que meta la pata, pero
en ese caso siempre me podré zafar con un poco de dialéctica. He redactado
mi proposición de tal manera que será verdad en ambos casos». (Así
comenzó Marx una tradición marxista que había de sobrevivir al colapso de
los dos imperios, el británico y el soviético).

A pesar de los ingresos regulares de Marx, su correspondencia con
Engels incluye a menudo súplicas desesperadas de más dinero; refiriéndose
a la llegada inminente de los alguaciles, a que no hay comida en la casa, y
cosas semejantes. Era totalmente franco en sus discusiones políticas con
Engels, y esta intimidad se extendía hasta su vida personal, más allá incluso
de las urgencias financieras, hasta incluir detalles como la erupción de un
grano en su pene, o que había decidido tomar las cosas con calma y



quedarse en casa porque había empeñado sus únicos pantalones para
comprar cigarros. ¿Karl Marx o Groucho Marx? A veces se hace difícil
decidir. Por citar algunas estadísticas económicas pertinentes —a la manera
preferida por Marx en sus obras— recibía £150 al año de Engels, así como 
£2 por cada uno de sus artículos quincenales para el Tribune. En el peor de
los casos, sus ingresos anuales nunca cayeron por debajo de £200, cuando
los ingresos de un empleado eran durante la época de £75. Los gastos de
Marx eran modestos: el alquiler anual en Dean Street era de sólo £22, y
Lenchen habría recibido £22 al año (si le hubieran pagado alguna vez). Las
restantes £178 de los ingresos de Marx sencillamente se evaporaron en el
aire lleno de humo de tabaco mientras Marx se sentaba a tomar el sol en
calzoncillos junto a la ventana.

No obstante su pobreza, los Marx siempre tuvieron criada. La sufrida
Lenchen era una muchacha campesina de Renania que había sido enviada
para cuidarles por los padres aristocráticos de Jenny. A pesar de su vida
bohemia, Karl y Jenny parecen haber tenido pretensiones. Marx no mostró
nunca ninguna inclinación a doblar el espinazo en un trabajo real, y prefirió
escribir extensamente acerca de las condiciones de una actividad semejante,
lo cual movió a su exasperada madre a comentar: «Qué pena que el
pequeño Karl no reúna algo de capital, en vez de simplemente escribir sobre
él». Entretanto, Jenny Marx insistía en utilizar su título heredado de
baronesa de Westphalen (un hecho que fue invariablemente pasado por alto
en las biografías soviéticas y chinas).

Los Marx recibieron a su debido tiempo de la familia de Jenny la
pequeña herencia que les permitió escapar de la siniestra Dean Street para
mudarse a la pobreza más elegante de Grafton Terrace, en las afueras al
norte de Londres. A pesar de su poca inclinación a proveer los bienes
materiales necesarios para los suyos, Marx fue siempre un cabeza de
familia muy amado, a quien todos llamaban por su apodo de «Moro».
Quienes les visitaban podrían encontrarlo a cuatro patas dando «paseos a
lomos de elefante» a sus hijos agarrados a su espalda, su pelo o su barba,
chillando encantados. Durante esos años, Marx dejó crecer cada vez más
sus cabellos y su barba, adquiriendo conscientemente una apariencia
prometeica. Creía que estaba «escribiendo el futuro». Marx parece haber



encontrado una (breve) solución al problema de mantener a su familia. Al
recibir Jenny otra pequeña herencia, le escribió en una carta a un amigo:
«He estado, y esto es algo que no dejará de sorprenderle, especulando […]
especialmente en acciones inglesas […] que han sido obligadas a subir a
niveles poco razonables y que han colapsado en su mayor parte. He hecho
de este modo £400 y […] volveré a repetirlo todo. Éste es un tipo de
operación que no exige mucho tiempo; vale la pena correr algún riesgo a fin
de aligerar al enemigo de su dinero». Dado que ésta es la única mención
que hace Marx de su nuevo hobby, es de suponer que la vez siguiente no
fue «el enemigo» el que se vio aligerado del dinero. En todo caso, Marx
volvió con vigor renovado a su disección radical del capitalismo.

Marx terminó finalmente en 1859 su primera obra grande en economía,
la Contribución a la crítica de la economía política. La filosofía de Marx se
basa en el análisis siguiente: la vida social está fundada en la vida
económica, en cómo se producen las cosas dentro de una sociedad.

Las relaciones sociales se basan en las relaciones económicas. Por
encima de éstas surge una estructura correspondiente de leyes y conciencia
social que refleja la estructura económica. La vida ideológica e intelectual
de una sociedad está enteramente determinada por el modo en que se
producen las cosas dentro de ella. En palabras de Marx, que había
comenzado ya a generar su propia jerga lumpen: «El modo de producción
de la vida material determina el carácter general de los procesos sociales,
políticos e intelectuales de la vida. No es la conciencia de los hombres lo
que determina su existencia, sino que, por el contrario, es la existencia
social lo que determina su conciencia». Los ecos de Feuerbach y Stirner
están todavía claramente patentes.

El año 1859 asistió también a la publicación de El origen de las
especies de Darwin. Las ideas sobre la evolución estaban en el aire. Marx
dibuja la evolución filosófica de la conciencia, a la que ve desarrollándose
de manera casi dialéctica, más que a través de la supervivencia del más
apto. Originariamente vivíamos en armonía con la naturaleza (tesis); al
oponernos a ella nos realizamos como seres humanos (antítesis). De esta
pugna nació la conciencia (síntesis). De igual modo, la evolución posterior
de la conciencia humana ha permanecido inseparable de la lucha. Pero esta



evolución ha llegado ahora a un estado de fatal ruina. En interés de la
eficiencia los economistas han adoptado la noción de la división del trabajo.
En lugar de un trabajador realizando en la fábrica la producción completa
de un objeto, el proceso de fabricación ha sido roto en un número de tareas
especializadas. En la producción de una caja de madera, por ejemplo, era
más eficiente que un obrero serrara la madera en tablas, otro cortara éstas a
las longitudes requeridas, otro reuniera las piezas necesarias para la
fabricación de una caja, otro las clavara y un último trabajador barnizara la
caja. De este modo se podían producir muchas más cajas que si cada obrero
se encargara de todo el proceso de hacer una, pero esta mayor eficiencia
producía estragos en la moral de los propios trabajadores.

Para Marx este proceso era destructivo de la conciencia de las personas
implicadas. Cuando los trabajadores eran obligados a una continua
repetición de una única tarea embrutecedora, perdían cualquier relación
significativa con el producto que estaban ayudando a crear. En lugar de
artesanos creadores se convertían en esclavos deshumanizados. Marx utilizó
la palabra alienación para describir esta condición, recurriendo a un
concepto derivado de Hegel, que rastreó su desarrollo histórico desde la
época romana. Alienación era la condición de la falsa «conciencia
desgraciada» experimentada por los plebeyos y esclavos oprimidos durante
el apogeo del Imperio Romano. Antes habían disfrutado de la armoniosa
vida social del paganismo, que ahora había sido aniquilada. El resultado fue
que los individuos dirigieron su conciencia hacia adentro, lejos de la
miseria de su realidad efectiva y hacia el transcendente reino de Dios en
otro mundo. Éste fue el proceso dialéctico que hizo posible que la religión
cristiana se difundiera tan rápidamente por todo el Imperio Romano. Los
paganos se habían realizado antes en sí mismos y en su mundo. Los
cristianos se retiraron del mundo y consideraron que sus vidas no tenían
valor. Quedaron «alienados» de sí mismos.

De forma característica, Marx baja la categoría de espiritualidad de la
idea de Hegel y la ve en términos enteramente económicos. Conviene
señalar que ecos del concepto dialéctico de Hegel pudieron oírse durante la
Revolución Industrial en Gran Bretaña. Un renacimiento religioso, muy
similar al fervor del cristianismo primitivo, sucedió en la alienada clase



obrera británica industrializada. Un no-conformismo y pequeñas sectas
cristianas crecieron como hongos en los barrios obreros de las ciudades
británicas durante esa época.

Otro concepto crucial en la filosofía económica de Marx es el de
propiedad privada, que era esencial en todo el proceso de producción para
el mercado. Los objetos son producidos, vendidos y entonces poseídos. «La
propiedad privada nos ha hecho tan estúpidos y parciales que un objeto es
sólo nuestro cuando lo tenemos, cuando existe para nosotros como capital,
o cuando es directamente comido, bebido, llevado, habitado, etc., es decir,
utilizado de algún modo […] Todos los sentidos físicos e intelectuales han
sido reemplazados por […] el sentido de tener». En lugar de la satisfacción
de un individuo, o de una comunidad, todo lo que el trabajador recibía era
dinero, literal y metafóricamente, dinero contante y sonante. En opinión de
Marx, «el dinero priva a todo el mundo, tanto al mundo humano como a la
naturaleza, de su propio valor. El dinero es la esencia alienada del trabajo y
de la existencia humanas; esta esencia le domina y él la reverencia».
Cuando la producción y el mercadeo de las mercancías están enteramente
motivados por el beneficio, se deja de lado la justicia social y hasta las
necesidades humanas. Semejante mundo económico, que encuentra su
razón de ser sólo en el beneficio, da por resultado una relación social
grotescamente deformada que afecta a toda actividad humana. La vida
política, intelectual, artística y hasta espiritual, todo se hace eco de este
modo de producción, que se justifica por la ganancia financiera más que por
cualquier otra forma de beneficio social. La historia, vista a esta luz, se
transforma. La moralidad, la ley, hasta la religión no evolucionan según un
devenir propio. La conciencia, tanto individual como social, viene dictada
por la economía, por lo que Marx llama materialismo histórico. La
existencia material determina la conciencia, y no al revés.

La historia del siglo XX había de mostrar cómo la respuesta de Marx a
estos problemas se equivocó de manera catastrófica. La propiedad privada,
el dinero, la búsqueda del beneficio y la alienación parecerían ser
fundamentales en el estado presente de la evolución. Hacemos uso de ellos,
a la vez que ellos hacen uso de nosotros. La alienación se convierte en una
individualidad realzada. Por otro lado, el análisis de Marx llega mucho más



allá de la primera sociedad victoriana a la que fue aplicado. Su descripción
del culto al dinero, nuestra actitud respecto de la propiedad privada, el
consumismo, y la búsqueda del beneficio como un fin en sí mismo son
demasiado evidentes en la era de la reducción de tamaño (downsizing),
crisis monetarias provocadas, acciones tecnológicas disparadas y basadas en
valores irreales, y compañías cuyos activos consisten en todo excepto la
gente que trabaja en ellas.

Todo esto está analizado con detalle mucho mayor en la imponente obra
cumbre de Marx, Das Kapital (El Capital), cuyo primer volumen publicó
en 1867. Pero ¡ay!, la mejor obra de Marx es también la menos legible. He
aquí una frase típica, escogida al azar: «El progreso de acumulación
disminuye la magnitud relativa de la parte variable del capital, por lo tanto,
pero esto no excluye en absoluto la posibilidad de un aumento en su
magnitud absoluta». El primer volumen prosigue así durante más de mil
apretadas páginas, y habían de seguir dos volúmenes, lo cual motivó que el
primer ministro británico Harold Wilson, generalmente reputado de haber
sido el más brillante graduado en economía de Oxford, expresara
llanamente: «Nunca he leído a Marx»; una sorprendente, si bien
comprensible, omisión. En cuanto que analista económico, Marx es
igualado sólo por Adam Smith y Keynes.

Das Kapital investiga los mecanismos de la economía contra el
trasfondo de la Gran Bretaña de mediados del siglo  XIX. Era la economía
industrial más adelantada del mundo y parecía señalar el futuro. La
industria británica dejaba muy atrás, tanto en capacidad como en eficiencia,
a sus competidores. Las cifras siguientes, que Marx cita en relación con la
industria del algodón, son un índice de la medida de la supremacía
británica. El número promedio de husos por fábrica era en Inglaterra de 
12 600, mientras que sus dos principales rivales industriales, Francia y
Prusia, podían manejar sólo 1500 husos por fábrica. La magnitud de esta
ventaja se evidencia al saber que el número promedio de husos que podía
manejar un obrero era de 74 en Gran Bretaña, en Prusia  37 y en Francia
sólo 14. El coste laboral y el coste del producto se veían afectados de
manera similar.



No obstante, y a pesar de su amplia supremacía, las condiciones de vida
de los trabajadores británicos eran espantosas. Un doctor de la ley de ayuda
a los menesterosos hizo una lista en Bradford (incluida al completo en Das
Kapital) que mostraba que sus pacientes estaban viviendo, como promedio,
una docena en una habitación, y algunos más del doble. Una calle con más
de doscientas casas solía tener menos de cuarenta primitivos retretes
exteriores. Quienes vivían en esas condiciones trabajaban mucho y bajo
condiciones muy duras. Un peón experimentado de una fábrica de Irlanda
del Norte tenía que trabajar de 6 de la mañana a 11 de la noche, de lunes a
viernes, y los sábados hasta las 6 de la tarde. «Por este trabajo recibo 10
chelines y 6 peniques a la semana», explicaba el obrero al inspector que
visitaba la fábrica. Todas las estadísticas que recogió Marx provenían de
informes oficiales que estaban en el Museo Británico; el sistema capitalista
proporcionaba libremente las pruebas en contra de él mismo (un proceso
convenientemente dialéctico).

Marx señaló también que la teoría económica anterior «procede a partir
del hecho de la propiedad privada. No la explica». La propiedad privada no
ha sido una característica permanente; como muestra cualquier mirada a la
historia. En principio existió la propiedad tribal; después; la antigua
propiedad comunal o estatal; más tarde la propiedad feudal o estamental
(que confería «status» social a sus propietarios); de ahí proviene la idea
burguesa de la propiedad privada. Pero ¿qué subyace a esta evolución
social? Como hemos visto, Marx veía la historia como una sucesión de
luchas de clases. En la sociedad antigua la clase de los esclavos luchó
contra la de los hombres libres; después, los plebeyos romanos lucharon
contra los patricios; más tarde los siervos contra «sus» señores; el menestral
contra el maestro gremial. «El opresor y el oprimido estuvieron en
constante oposición entre sí […] una lucha ininterrumpida, a veces
escondida, a veces abierta, una lucha que siempre terminó o bien en una
reconstitución revolucionaria de la sociedad, o bien en la ruina común de
las clases contendientes». El progreso histórico marcha de manera
dialéctica. Cada fase desarrolla su propia contradicción, con el resultado, a
su debido tiempo, en la síntesis progresiva de un nuevo sistema social. El



capitalismo fue simplemente una fase más en este inevitable progreso
histórico.

El capitalismo fue generando también sus propias contradicciones
internas a medida que evolucionó. El libre mercado condujo a un aumento
de la competencia. Con el fin de incrementar la eficiencia y los beneficios
de sus negocios, el capitalista burgués invirtió en maquinaria. Los pequeños
negocios que no podían permitirse una inversión de capital semejante
fueron puestos contra la pared. Esta competencia intensificada hizo que
empresas cada vez más grandes dominaran el mercado, hasta que
eventualmente se estableció un monopolio. De tal modo que la competencia
condujo a la contradicción del monopolio. Simultáneamente, la
introducción de maquinaria significaba un desempleo creciente. Pero esto
hacía que el mercado disminuyera, pues los desempleados no tenían salarios
que gastar en el mayor número de mercancías producidas por la mayor
eficiencia. Más mercancías, mercados en declive, beneficios decrecientes.
Así surgían nuevas contradicciones dentro del sistema.

Si, por el contrario, tenía lugar un boom con resultado de pleno empleo,
los salarios de los trabajadores estarían obligados a subir de acuerdo con la
ley de la oferta y la demanda. No existiría la reserva de parados a los que
recurrir para que trabajaran con salarios más bajos. Los salarios más altos
irían en detrimento de los beneficios. De cualquiera de las dos maneras, los
beneficios de los capitalistas menguarían inevitablemente. Estas presiones
internas surgían dentro del capitalismo como resultado de su propio
desarrollo, con la consecuencia de una serie de crisis recurrentes cada vez
más profundas que conducirían con el tiempo a la crisis final que traería
consigo el colapso del sistema capitalista.

Según Marx, el capitalismo es básicamente injusto. Descansa en la
explotación de los trabajadores porque el capitalista posee los medios de
producción: maquinaria, herramientas, etc. Una bala de algodón entra por la
puerta de la fábrica y sale como prenda de vestir para ser vendida a un
precio más alto. El trabajador de la fábrica ha añadido valor a la mercancía,
pero no le ha sido pagado todo el valor que ha añadido, sino que, en
realidad, se le ha pagado un salario de subsistencia, o poco más; el



propietario de la fábrica se ha embolsado la plusvalía como beneficio. En
esto, según Marx, consiste la explotación.

Marx creyó firmemente en la teoría del valor trabajo. Un producto tiene
un valor real que puede calcularse según la cantidad de trabajo que se ha
empleado en su producción. Cuando la maquinaria entra en la ecuación, se
la valora según la cantidad de trabajo que se ha empleado en su producción.
La teoría tiene todo el aspecto de ser justa. Desafortunadamente, está reñida
con las circunstancias en las que se aplica, esto es, el mercado. Es muy
probable que la cantidad de trabajo empleado para hacer un artículo afecte a
su precio. Uno espera que un coche cueste más que un plato de arroz; pero
en el comercio libre es el mercado el árbitro final. La oferta y la demanda
siempre predominarán sobre el coste laboral. En tiempos de hambruna, un
plato de arroz se puede vender por más que un coche.

También el análisis del proceso manufacturero se equivoca seriamente
al juzgar el papel del capitalista. En primer lugar, arriesga su dinero al
instalar la empresa, y por ello requiere una recompensa que haga que su
inversión valga la pena. Ésta es la fuerza impulsora del capitalismo:
empresa-imaginación, riesgo. Los motivos económicos son en su mayor
parte la cara aceptable de la avaricia. Nadie se embarca en una empresa si
no existe una posibilidad de ganancia y la única perspectiva es el riesgo de
pérdida. Así es la naturaleza humana. El comportamiento dominante y
explotador de la clase capitalista —la demonizada «burguesía»— fue a
menudo grotesco en la Gran Bretaña victoriana, lo mismo que su actitud
ante la horrible pobreza infligida al proletariado («Que tenga Usted un buen
día, Mr. Engels»).

No obstante, la historia ha mostrado que han sido sobre todo las
personas que manejaban el sistema, y la libertad con que actuaron, lo que
falló, más que el propio sistema. El poder irrestricto ha sido siempre una
receta para la explotación y la hipocresía. El sistema capitalista mismo es
culpable sólo en parte. El capitalismo se asemeja a la democracia de
Churchill: «la peor forma de gobierno si exceptuamos todas las otras formas
que se han ensayado».

Lo que se necesitaba para ayudar a las víctimas del capitalismo era la
intervención gubernamental, más que la alternativa radical propuesta por



Marx. En su opinión, el equilibrio de la justicia social y económica sólo
podría conseguirse si el Estado se apropiara de los medios de producción.
Las formas burguesas de la propiedad privada deberían ser nacionalizadas.
Esto es precisamente lo que sucedió en la Unión Soviética y en todo el
mundo comunista. La libre empresa fue suprimida en favor de la
planificación estatal: el Plan Quinquenal, el Gran Salto Adelante, y cosas
por el estilo. Bajo condiciones favorables esto puede parecer muy racional y
justo. Pero la evolución humana —tanto social como individual— sólo
aspira a la razón y la justicia, y no ha incorporado estas cualidades. Una
economía controlada puede intentar ocasionalmente dar el gran salto hacia
adelante, pero no es probable que cree Silicon Valley. Saltos de este tipo
surgen de la intoxicación de la imaginación individual, más que de
comunidades sobrias.

Aun así, hay elementos de la crítica de Marx al capitalismo que están
todavía vigentes, si bien elegimos pasarlos por alto. Preferimos nuestros
propios «héroes de la clase trabajadora» a las versiones estajanovistas seis
veces el tamaño real portando banderas rojas en los murales del realismo
socialista. Pero los héroes de la clase obrera del capitalismo contemporáneo
se resisten al sistema sólo en apariencia. Las estrellas de la música rock, los
deportistas millonarios, y las jóvenes lumbreras de la Bolsa no poseen
todavía los medios de producción. Brillan un día y al siguiente han
desaparecido, mientras que los propietarios de los medios de producción
siguen embolsándose las plusvalías. (Las estrellas de Hollywood
entendieron esto en fecha tan lejana como 1919, cuando Chaplin, Fairbanks,
y otros crearon United Artists con el fin de tener sus propios estudios y
controlar la distribución).

Marx tuvo la certeza de que no todas las contradicciones que se
desarrollan dentro del capitalismo son negativas. Si bien el proletariado
dependía del salario para subsistir y poder acumular ahorros o capital
propio —ésta era para Marx la definición de proletariado—, en las fábricas
del capitalismo, esta clase perennemente explotada estaba evolucionando
hasta convertirse en una fuerza de trabajo cualificada y disciplinada. En
cuanto clase había de desempeñar un papel vital en el siguiente estadio
inevitable de la dialéctica histórica. Cuando el capitalismo colapsara de



resultas de sus propias contradicciones internas, habría una revolución, y el
proletariado se apropiaría de los medios de producción. Se establecería
entonces la «dictadura del proletariado». Marx añade a esta predicción una
declaración característicamente dramática: «Con este desarrollo histórico
finaliza la prehistoria de la sociedad».

No obstante, la dictadura del proletariado era para Marx sólo el primer
estadio; le seguiría una utopía socialista muy semejante a la borrosa visión
de Saint Simon. La lucha entre clases, que había sido un rasgo permanente
de la «prehistoria», sería sustituida por una sociedad sin clases. El Estado
desaparecería finalmente, se aboliría el dinero, y cada uno recibiría su
postre merecido. «De cada uno según su capacidad y a cada uno según sus
necesidades». Aparte de estas pocas indicaciones teóricas, Marx no tuvo
mucho que decir acerca de la realidad de la utopía socialista. El mismo
Saint Simón fue más concreto en sus sueños. Pero un bosquejo de las ideas
de Marx, aunque breve, no estaría completo sin el singular cuadro del cielo
en la tierra que surgiría de las ruinas del capitalismo de la Edad de Piedra:

«Nadie queda limitado a una esfera única de actividad. Cada individuo
puede realizarse en cualquier actividad que elija. La sociedad misma regula
la producción general y hace de este modo posible que me dedique a una
cosa hoy y a otra mañana. Puedo cazar por la mañana, pescar después del
mediodía, criar ganado por la tarde [sic] y presentar mis propias opiniones
críticas después de cenar. Puedo hacer todo esto en función de cómo me
sienta, sin tener que convertirme en cazador, pescador, ganadero o crítico».

No hace falta exponer las contradicciones dialécticas generadas por esta
quimera soñada en Dean Street. Las vacas no prosperan con el cuidado de
caprichosos lecheros a tiempo parcial, especialmente en la oscuridad. Pero
esquemas más prácticos de tipo socialista pueden funcionar en comunidades
pequeñas de individuos de mentalidad semejante: los kibutzim israelíes, las
comunidades amish y otras empresas similares son una prueba duradera.
Pero a niveles urbanos y estatales, la sociedad es evidentemente demasiado
compleja. La dictadura del proletariado y la apropiación por el Estado de
los medios de producción habría de conducir en el siglo XX a una forma de
dictadura muy distinta de la imaginada por Marx. Lejos de desaparecer, el



Estado se expandió hasta convertirse en un monstruo omnipotente, sin
ninguna restricción por parte de la competencia o de una oposición.

Marx no se apercibió de que las contradicciones internas del capitalismo
habrían de tener un gran papel incitándole a evolucionar en vez de a
destruirse. Marx no fue el único que se equivocó al juzgar el capitalismo.
Ninguno de los grandes pensadores de su época —desde Mill hasta
Nietzsche— sospechó que el capitalismo crecería tan rápidamente como lo
hizo. Lo que a los ojos de Marx eran los estertores de muerte del
capitalismo resultaron ser poco más que sus dolores de parto.

Karl Marx murió en 1883 a los sesenta y cuatro años. Una docena de
amigos y correligionarios se reunieron alrededor de su tumba en el
cementerio de Highgate en aquella fría mañana de marzo. Escucharon a
Engels pronunciar lo que ha debido sonar como una oración fúnebre
desesperadamente exagerada: «Su vida y su obra perdurarán a través de los
tiempos […]». Menos de setenta años después, una tercera parte del mundo
pretendía ser gobernada según las ideas de Marx.



Epílogo

La gran aventura de Marx —el comunismo— se encuentra ahora poco
menos que en completa quiebra, pero no debiera olvidarse la fuerza de sus
creencias. Las ideas de Marx abrieron la expectativa de «justicia en esta
tierra» a incontables muchedumbres que nunca habían soñado que algo así
pudiera un día suceder. Ideas casi marxistas fueron abrazadas, al menos
durante un tiempo, por luminarias del siglo  XX tales como Einstein,
Bertrand Russell, Wittgenstein, Tolstoi, Gandhi y Nelson Mandela. Son
muchos los que afirman ahora que sus ideas tienen escasa relevancia en la
época contemporánea. Se dice que su crítica es aplicable solamente a la
economía del siglo XIX que él analizó (y no siempre correctamente). Pero el
cuadro más amplio ha cambiado, y continúa cambiando, en línea con su
argumento clave. La filosofía no es una isla encerrada en sí misma, sino que
tiene lugar dentro de una sociedad que se mueve por cauces económicos.
¿Para quién es la economía? ¿Cómo pueden ser mejor distribuidos sus
beneficios de manera justa? Esta preguntas siguen siendo bastante
pertinentes. Estamos empezando un siglo en el que la división entre el
primer y el tercer mundo continúa agrandándose, en el que, incluso en el
primer mundo, la división entre ricos y pobres crece desordenadamente. Y
no es únicamente la riqueza lo que necesita ser racionado más
adecuadamente en un mundo en que los propios recursos se están acercando
a sus límites.

Marx buscó controlar el mercado. El libre mercado ha sobrevivido y
seguirá sobreviviendo, porque no sólo ha aprendido a evolucionar sino
también a controlarse a sí mismo. Ésta es la razón por la cual la economía,



con todos sus fallos y pretensiones, se hace cada vez más vital para nuestra
supervivencia. Las personas que hicieron detenerse Seattle durante el
primer encuentro del nuevo milenio de la Organización Mundial del
Comercio no fueron en su mayoría extremistas marxistas ni
norteamericanos pobres. Independientemente de su comportamiento, o de
las ideas rudimentarias que expresaron, lo que les movió fue un sentido de
la justicia. Otros, impotentes y menos afortunados que quienes protestaban,
estaban siendo maltratados. Como Marx mostró a su manera, si
desconocemos este hecho será a nuestro riesgo.



De los escritos de Marx

Hasta ahora, los filósofos han tratado solamente de interpretar el
mundo, pero la verdadera tarea es la de cambiarlo.

Tesis sobre Feuerbach

La religión es a la vez una expresión de sufrimiento genuino y una
protesta contra este sufrimiento. La religión es el suspiro de las
criaturas oprimidas, es un sentimiento en medio de un mundo sin
sentimientos, el alma de una condición sin alma. Es el opio del
pueblo.

Para una crítica de la filosofía del derecho de Hegel

Ser radical es llegar a la esencia de las cosas. Para el ser humano, la
esencia de las cosas es el ser humano mismo.

Para una crítica de la filosofía del derecho de Hegel

Un fantasma recorre Europa; es el fantasma del comunismo.

Primeras palabras del Manifiesto comunista

La historia de toda la sociedad que ha existido hasta el presente es la
historia de la lucha de clases.

El hombre libre y el esclavo, el patricio y el plebeyo, el barón y
el siervo, el maestro del gremio y el oficial, en una palabra, el
opresor y el oprimido, estuvieron en constante oposición entre si,
han representado una lucha ininterrumpida, a veces escondida, a



veces abierta, una lucha que siempre terminó o bien en una
reconstitución revolucionaria de la sociedad, o bien en la ruina
común de las clases contendientes […]

La moderna sociedad burguesa que ha surgido de las ruinas de la
sociedad feudal no ha terminado con los conflictos de clase, sólo ha
establecido nuevas clases, condiciones nuevas de opresión, nuevas
formas de conflicto en lugar de las viejas.

Manifiesto comunista

En el lugar de la explotación velada por las ilusiones religiosas y
políticas, [la burguesía] ha instalado una brutal explotación desnuda,
desvergonzada y directa.

La burguesía ha despojado de su halo a las profesiones que antes
habían sido honradas y admiradas con temor reverencial. Ha
convertido al doctor, el abogado, el cura, el poeta y el científico en
sus esclavos asalariados.

La burguesía ha rasgado el velo sentimental de la vida familiar y
reducido ésta a una mera relación monetaria.

Manifiesto comunista

El proletariado no tiene nada que perder sino sus cadenas. Tiene un
mundo que ganar.

¡TRABAJADORES DEL MUNDO, UNÍOS!

Llamada a las armas al final del Manifiesto comunista

El objetivo último de esta obra es revelar la ley económica del
movimiento de la sociedad moderna.

El Capital

Se usa el trabajo migratorio para trabajos de construcción y drenaje,
para hacer ladrillos, quemar cal, construir ferrocarriles, etc. Esta



columna móvil de enfermedad lleva la viruela, el tifus y la
escarlatina por donde se mueve. En proyectos que implican una gran
cantidad de capital, como los ferrocarriles, etc., el contratista aloja a
sus obreros en cabañas de madera. Estas aldeas improvisadas
carecen de todo saneamiento, escapan al control de las autoridades
locales, y son extremadamente provechosas para el contratista. Se
las arregla para explotar a sus obreros de dos maneras a la vez,
como trabajadores y como inquilinos. Las cabañas tienen uno, dos o
tres agujeros, y los peones que los habitan deben pagar un alquiler
semanal de 2, 3 o 4 chelines respectivamente.

El Capital

Otro pasaje, algo más típico, revela la faceta más ardua de Marx:

El valor del capital productivo P es igual a C, valor del contenido
formativo, que en la etapa M-C confrontaba el capitalista como
mercancía en manos de sus vendedores. En segundo lugar, sin
embargo, el valor de la hilaza contiene una plusvalía de £78 = 
1560 lb. de hilaza. Así como la expresión del valor de 10 000 libras
de hilaza, C = C + ΔC, C más un incremento (£78) que llamaremos
c, que existe en la misma forma de mercancía que lo hace ahora el
valor original.

El Capital

De cada uno según sus capacidades, a cada uno según sus
necesidades.

Crítica al programa de Gotha

Las proféticas palabras del poeta Heine, escritas en fecha tan
temprana como 1842:

Poco mencionado por el momento, el comunismo es el héroe oscuro
que acecha en buhardillas escondidas sobre miserables jergones de
paja, el héroe destinado a desempeñar un gran papel, aunque sólo



temporal, en la tragedia moderna. Sólo espera la señal para hacer su
entrada. No debemos perder nunca de vista a este actor […] hemos
de descubrir los ensayos donde prepara en secreto su debut.

La historia en general, y la historia de las revoluciones en
particular, es siempre más rica en contenido, más varia, más
polifacética, más viva y más «sutil» que lo que imaginan incluso los
mejores grupos y las vanguardias con más conciencia de clase de las
clases más avanzadas.

V. I. Lenin

Las revoluciones no han aligerado nunca el fardo de la tiranía, sólo
lo han trasladado a otras espaldas.

George Bernard Shaw



Cronología de fechas filosóficas importantes

Siglo VI a. C. Comienzos de la filosofía occidental con Tales de Mileto.
Final siglo VI
a. C.

Muerte de Pitágoras.

399 a. C. Sócrates es condenado a muerte en Atenas.

ca. 387 a. C. Platón funda en Atenas la Academia, la primera
universidad.

335 a. C. Aristóteles funda en Atenas el Liceo, escuela rival de la
Academia.

324 d. C. El emperador Constantino traslada a Bizancio la capital del
Imperio romano.

400 d. C. San Agustín escribe sus Confesiones. La teología cristiana
incorpora la filosofía.

410 d. C. Los visigodos saquean Roma, anunciando el comienzo de
la Edad Media.

529 d. C. El cierre de la Academia de Atenas por el emperador
Justiniano marca el final del pensamiento helénico.

Mitad del
siglo XIII

Tomás de Aquino escribe sus comentarios a Aristóteles.
Época de la escolástica.

1453 Caída de Bizancio ante los turcos. Fin del Imperio
bizantino.

1492 Colón descubre América. Renacimiento en Florencia.
Revive el interés por la sabiduría griega.



1543 Copérnico publica De revolutionibus orbium coelestium
(Sobre las revoluciones de los cuerpos celestes), donde
prueba matemáticamente que la Tierra gira alrededor del
Sol.

1633 Galileo es obligado por la Iglesia a retractarse de la teoría
heliocéntrica del universo.

1641 Descartes publica sus Meditaciones, inicio de la filosofía
moderna.

1677 La muerte de Spinoza hace posible la publicación de su
Ética.

1687 Newton publica los Principia e introduce el concepto de
gravedad.

1689 Locke publica su Ensayo sobre el entendimiento humano.
Comienzo del empirismo.

1710 Berkeley publica Tratado sobre los principios del
conocimiento humano, conquistando nuevos campos para
el empirismo.

1716 Muerte de Leibniz.

1739-1740 Hume publica el Tratado de la naturaleza humana y lleva
el empirismo a sus límites lógicos.

1781 Kant, despertado de su «sueño dogmático» por Hume,
publica la Crítica de la razón pura. Empieza la gran época
de la metafísica alemana.

1807 Hegel publica la Fenomenología del Espíritu: punto
culminante de la metafísica alemana.

1818 Schopenhauer publica El mundo como voluntad y
representación, introduciendo la filosofía hindú en la
metafísica alemana.

1889 Nietzsche, que había declarado «Dios ha muerto»,
sucumbe a la locura en Turín.



1921 Wittgenstein publica el Tractatus Logico-Philosophicus,
proclamando la «solución final» a los problemas de la
filosofía.

1920-1929 El Círculo de Viena propugna el positivismo lógico.

1927 Heidegger publica Sein und Zeit (Ser y tiempo),
anunciando la brecha entre las filosofías analítica y
continental.

1943 Sartre publica L’être et le néant (El ser y la nada),
adelantando el pensamiento de Heidegger y dando un
nuevo impulso al existencialismo.

1953 Publicación póstuma de las Investigaciones filosóficas de
Wittgenstein. Esplendor del análisis lingüístico.



Cronología de la vida y la época de Marx

1818 Nace el 5 de mayo en Tréveris, en la Renania alemana.
1835 Ingresa en la Universidad de Bonn para estudiar derecho.
1836 Se traslada a la Universidad de Berlín a estudiar filosofía.
1840 Federico Guillermo IV es coronado emperador de Prusia,

anunciando una nueva época de reacción. Los hegelianos
de izquierda son expulsados de las universidades.

1841 Obtiene finalmente el doctorado en la Universidad de Jena,
pero ya se han desvanecido las esperanzas de Marx en una
carrera académica.

1842 Es nombrado director del Rheinische Zeitung (Diario de
Renania). Engels se hace comunista. Marx se casa con su
novia de infancia, Jenny von Westphalen. Marx y su esposa
parten al exilio en París, donde es nombrado editor del
Anuario germano-francés.

1844 Comienza su asociación e íntima amistad de toda la vida
con Engels.

1845 El Anuario germano-francés es cerrado por las autoridades
francesas. Marx es expulsado de Francia y fija su
residencia en Bruselas, Bélgica.

1848 Completa el Manifiesto comunista. Regresa a Alemania y
es elegido director del Neue Rheinische Zeitung. «Año de
la Revolución» en toda Europa. El emperador Federico
Guillermo IV disuelve la Asamblea prusiana y suspende los
derechos democráticos.

1849 Las protestas de Marx terminan con su arresto y juicio; sale
absuelto por un jurado simpatizante. Última edición «roja»



del Neue Rheinische Zeitung. Desterrado de Alemania,
Marx llega con su familia a Londres, donde fijará su hogar
por el resto de su vida.

1850 Marx, sin un céntimo, y su familia son desahuciados y
arrojados a la calle. Al finalizar el año se muda al 28 de
Dean Street en el Soho, a diez minutos de camino del
Museo Británico; en cuya sala de lectura había de llevar a
cabo su investigación.

1851 Gran Exposición de Londres.
1852-1857 Es empleado como corresponsal en Londres del New York

Daily Tribune.
1856 Una herencia recibida por Jenny permite a la familia

mudarse del Soho a la comparativamente salubre calle
Maitland; al norte de Londres.

1861 Comienza la Guerra Civil Norteamericana.
1867 Se publica en Berlín la primera edición del primer volumen

de El Capital (Das Kapital).
1870 Estalla la Guerra Franco-prusiana.
1871 Derrota francesa; los prusianos ocupan París. Comuna de

París.
1872 Muere Jenny, la esposa de Marx.
1873 Das Kapital no consigue editor inglés; no aparecería

ninguna traducción al inglés de esta obra en vida de Marx.
1880s. Últimos años de Marx bajo el acoso de una «depresión

mental crónica».
1881 Es asesinado el zar Alejandro II de Rusia.
1882 Escribe el prefacio a la segunda edición rusa de Das

Kapital.
1884 Muere Marx.
1885 Publicación del segundo volumen de Das Kapital (editado

por Engels).
1894 Publicación del tercer volumen de Das Kapital (editado por

Engels), con lo que se completa la obra cumbre de Marx.
1917 Los comunistas se hacen con el poder en Rusia.



1918 Efímeros gobiernos comunistas se establecen en Baviera
(Alemania) y Hungría.

1945-1950 Se establecen gobiernos comunistas en toda Europa
Oriental.

1949 Los comunistas toman el poder en China.
1989 La caída del Muro de Berlín anuncia el colapso del

comunismo en toda Europa y en la Unión Soviética.



Lecturas recomendadas

Carver, Torrel (ed.), The Cambridge companion to Marx (Cambridge
University Press, 1992). Selección de ensayos autorizados que
cubren un amplio abanico del pensamiento de Marx, desde su
filosofía de la historia hasta la política más profunda.
Kamenka, Eugen (ed.), The portable Karl Marx (Viking, 1983). El
mejor muestrario de las ideas filosóficas, políticas y económicas de
Marx; contiene extractos bien escogidos de todas las obras más
importantes.
Marx, Karl, Das Kapital, (Penguin, 1993). (El capital, Siglo XXI de
España Editores). Obra cumbre de Marx que le convirtió en uno de
los grandes economistas de todos los tiempos. Su prosa es
notoriamente pesada; hay que guiarse por el índice para adentrarse
en ella. Los pasajes más interesantes son, con mucho, aquellos en
que cita los informes gubernamentales relativos a las condiciones de
la clase obrera en la Gran Bretaña del siglo XIX.
Marx, Karl y Engels, Friedrich, The communist manifesto (Signet,
1998). (Manifiesto comunista, Crítica, 1998). La mejor introducción
a la idea que se hace Marx del comunismo. Una obra clara, sucinta e
incitante que cubre los aspectos filosóficos, políticos y económicos
de su pensamiento.
Wheen, Francis, Karl Marx (Norton, 2000) (Karl Marx, Debate,
2000) Un recuento vivido y entretenido de la heroica vida y las
debilidades del gran hombre. Con mucho, la mejor biografía
existente.
Wood, Allen W., Karl Marx (Routledge, 1999). Un trabajo extenso
centrado en la filosofía de Marx y sus implicaciones en otros
campos.



Índice onomástico y temático

Anuario Germano-francés, 28, 31, 32.

Darwin, Charles, El origen de las especies, 53

Einstein, Albert, 75
Engels, Friedrich, 28, 30-34, 39-42, 46, 48, 49, 67, 73

La condición de la clase obrera en Inglaterra, 29

Feuerbach, Ludwig, 17-19, 45, 53

Hegel, Georg, 14, 15, 17-22, 45, 55, 56
Heine, Heinrich, 12

Kant, Immanuel, 12
Keynes, John Maynard, 60

Liga Comunista, 33, 39, 40, 42

Neue Rheinische Zeitung, 22-24, 31, 39, 40
New York Daily Tribune, 48
Nietzsche, Friedrich Wilhelm, 17, 72
No-conformismo, 56

Obras:

Manifiesto comunista, 7, 33, 36-38, 80-82

Contribución a la crítica de la economía política, 52



El Capital, 59, 82, 83

Tesis sobre Feuerbach, 79

Para una crítica de la filosofía del derecho de Hegel, 79, 80

Prometeo, 21

Russell, Bertrand, 75

Schumann, Clara, 8
Smith, Adam, 25, 36, 45, 60
The Spectator, 42
Stirner, Max, 20, 53

United Artists, 69
Universidad de Berlín, 14 21
Universidad de Bonn, 13

Wilson, Harold, 60
Wittgenstein, Ludwig, 75



Paul Strathern, escritor y académico, es uno de los más conocidos
divulgadores del panorama editorial internacional. Autor tanto de novelas,
biografías y libros de viajes, como de ensayos de divulgación, ha enseñado,
como profesor universitario, matemáticas, filosofía y poesía moderna
italiana.

Colección de «Filósofos en 90 minutos»
1. Aristóteles en 90 minutos
2. Berkeley en 90 minutos
3. Confucio en 90 minutos
4. Derrida en 90 minutos
5. Descartes en 90 minutos
6. Foucault en 90 minutos
7. Hegel en 90 minutos
8. Hume en 90 minutos
9. Kant en 90 minutos

10. Kierkegaard en 90 minutos
11. Leibniz en 90 minutos
12. Locke en 90 minutos
13. Maquiavelo en 90 minutos
14. Marx en 90 minutos
15. Nietzsche en 90 minutos
16. Platón en 90 minutos
17. Russell en 90 minutos
18. San Agustín en 90 minutos
19. Sartre en 90 minutos
20. Schopenhauer en 90 minutos
21. Sócrates en 90 minutos
22. Spinoza en 90 minutos
23. Tomás de Aquino en 90 minutos
24. Wittgenstein en 90 minutos



PAUL STRATHERN, (nacido en 1940) es un escritor británico y
académico. Nació en Londres y estudió en el Trinity College de Dublín, tras
lo cual sirvió en la Marina Mercante durante un período de dos años.
Después vivió en una isla griega. En 1966 viajó por tierra a la India y los
Himalayas. Su novela Una temporada en Abisinia ganó un premio
Somerset Maugham en 1972.

Además de cinco novelas, también ha escrito numerosos libros sobre la
ciencia, la filosofía, la historia, la literatura, la medicina y la economía. Es
el autor de dos exitosas series de libros introductorios breves: Filósofos en
90 Minutos y Los científicos y sus descubrimientos. Su libro sobre la
historia de la química, titulado El sueño de Mendeléiev (2001) fue
preseleccionado para el Premio Aventis, y sus obras han sido traducidas a



más de dos docenas de idiomas. Es el autor de los bestsellers “Los Medici:
Padrinos del Renacimiento”; “Napoleón en Egipto”; y “El artista, el
filósofo y el guerrero: Leonardo, Maquiavelo y Borgia - Una colusión
fatídica”. Su más reciente trabajo “El espíritu de Venecia: de Marco Polo a
Casanova” salió en mayo de 2012.

Strathern fue profesor en la Universidad de Kingston, donde fue profesor de
filosofía y de ciencia. Vive en Londres, y tiene tres nietos que viven en
Viena: Tristán, Julián y Opajoke.



Notas



[1] Impecune, adjetivo que califica a aquel que no tiene dinero ni bienes, es
una voz latina que proviene del prefijo in (valor negativo) y de la voz latina
pecunia (dinero): «sin dinero». [N. del E. Digital] <<


	Cubierta
	Marx en 90 minutos
	Marx (1818-1884)
	Introducción
	Vida y obras de Marx
	Epílogo
	De los escritos de Marx
	Cronología de fechas filosóficas importantes
	Cronología de la vida y la época de Marx
	Lecturas recomendadas
	Índice onomástico y temático
	Colección de «Filósofos en 90 minutos»
	Autor
	Notas

