重拾服侍的喜樂

「服侍不順利的牧者」工作定義與神學反思
【工作定義 Working Definition】
「服侍不順利的牧者」(Pastor Experiencing Difficult Ministry) 指的是:
一位在牧養過程中持續面對重大挑戰、阻力或挫折的教牧同工,這些困難可能表現在教會增長停滯、會眾衝突、個人耗竭、事工果效不彰、或長期處於屬靈爭戰中,以至於其牧養經驗與期待產生顯著落差,並對其呼召、能力或價值產生質疑。
具體表現可能包括:
1. 外在困難:
· 教會人數持續流失或停滯不前
· 會眾中反覆出現衝突、分裂、或抵擋
· 財務困難,奉獻不足以支持基本運作
· 事工推動困難,同工缺乏或不配合
· 社區福音工作毫無果效
2. 內在掙扎:
· 長期感到孤單、被誤解、不被支持
· 對自己的呼召產生懷疑:「神真的呼召我嗎?」
· 身心靈耗竭(burnout),失去服事的熱情
· 感到自己「不夠好」、「能力不足」
· 在禱告中感受不到神的同在或回應
3. 關係張力:
· 與長執同工關係緊張
· 家庭因服事而受虧損(配偶不諒解、孩子疏離)
· 被會眾批評、論斷、甚至攻擊

【聖經中「服侍不順利」的牧者觀察】
重要神學前提:聖經從未應許「順利的服事」,反而多次預告「艱難的服事」
讓我們看幾位聖經中「服侍不順利」的屬靈領袖:
1. 摩西:四十年曠野牧養悖逆的百姓
困難表現:
· 百姓不斷抱怨、悖逆、甚至想用石頭打死他(出埃及記 17:4)
· 連自己的姐姐米利暗和哥哥亞倫都攻擊他(民數記 12章)
· 可拉一黨的叛變,質疑他的領導權柄(民數記 16章)
· 最終因一次的失誤,不得進入應許之地(民數記 20:12)
摩西的回應:
· 民數記 11:11-15,摩西向神哭訴:「我何以蒙不住這管理百姓的重任呢?...祢這樣待我,我若在祢眼前蒙恩,求祢立時將我殺了。」
· 這是何等真實的掙扎!摩西甚至求死。
**神學觀察:**即使是「神面對面說話」的摩西(出埃及記 33:11),他的服事也充滿艱難。順利不是神對領袖的應許,忠心才是。

2. 耶利米:「哭泣的先知」,四十年無人悔改
困難表現:
· 傳講神的話四十年,幾乎沒有人悔改
· 被自己的家鄉人拒絕(耶利米書 11:21)
· 被祭司打、關在枷鎖中(耶利米書 20:2)
· 被丟在淤泥的牢獄中,幾乎餓死(耶利米書 38:6)
· 親眼看見耶路撒冷被毀,百姓被擄
耶利米的掙扎:
· 耶利米書 20:7-9:「耶和華啊,祢曾勸導我,我也聽了祢的勸導。祢比我有力量,且勝了我。我終日成為笑話,人人都戲弄我...我若說:我不再提耶和華,也不再奉祂的名講論,我便心裡覺得似乎有燒著的火閉塞在我骨中,我就含忍不住,不能自禁。」
· 這是何等的痛苦!耶利米想放棄,但神的話如火在他裡面,他不得不說。
**神學觀察:耶利米是聖經中「最不順利」的先知之一,但他也是「最忠心」**的先知。神沒有應許他成功,但神應許與他同在(耶利米書 1:8, 19)。

3. 保羅:使徒中的「受苦典範」
困難表現: 保羅在哥林多後書 11:23-28 列出他的「服事履歷」:
· 被鞭打五次,每次四十減去一下
· 被棍打三次
· 被石頭打一次
· 遇著船壞三次,在深海裡飄了一晝一夜
· 屢次行遠路,遭江河的危險、盜賊的危險、同族的危險、外邦人的危險、城裡的危險、曠野的危險、海中的危險、假弟兄的危險
· 受勞碌、受困苦、多次不得睡、又飢又渴、多次不得食、受寒冷、赤身露體
· 「除了這外面的事,還有為眾教會掛心的事,天天壓在我身上。」
保羅的神學:
· 哥林多後書 12:9-10:「祂對我說:『我的恩典夠你用的,因為我的能力是在人的軟弱上顯得完全。』所以,我更喜歡誇自己的軟弱,好叫基督的能力覆庇我...因我什麼時候軟弱,什麼時候就剛強了。」
· 腓立比書 1:29:「因為你們蒙恩,不但得以信服基督,並要為祂受苦。」
**神學觀察:**保羅清楚地教導,受苦是基督徒(尤其是領袖)的「正常狀態」,不是例外。

4. 主耶穌基督:終極的「不順利」榜樣
困難表現:
· 自己的家鄉拒絕祂(路加福音 4:29)
· 自己的弟弟不信祂(約翰福音 7:5)
· 門徒不明白祂(馬可福音 8:33)
· 宗教領袖敵對祂(馬太福音 12:14)
· 群眾離棄祂(約翰福音 6:66)
· 最親密的門徒出賣祂、否認祂、離棄祂(馬太福音 26章)
· 最終被釘十字架,死在羞辱中
耶穌的宣告:
· 約翰福音 15:20:「僕人不能大於主人。他們若逼迫了我,也要逼迫你們。」
· 約翰福音 16:33:「在世上,你們有苦難;但你們可以放心,我已經勝了世界。」
**神學觀察:**如果連耶穌的服事都「不順利」(以世界的標準),我們憑什麼期待自己的服事會順利?十字架的道路,本質上就是受苦的道路。

【聖經有沒有應許「順利的服事」?】
答案:沒有。聖經應許的是「同在」、「得勝」、「永恆的賞賜」,但不是「順利」。
讓我們澄清幾個常被誤解的經文:
誤解一:「凡你手所做的,盡都順利」(約書亞記 1:8)
經文全文:
「這律法書不可離開你的口,總要晝夜思想,好使你謹守遵行這書上所寫的一切話。如此,你的道路就可以亨通,凡你所做的都必順利。」
正確理解:
· 這裡的「順利」(צָלַח, tsalach)在希伯來文中,更準確的意思是**「達成神的目的」、「成就神的旨意」**,而不是「沒有困難」。
· 約書亞的一生充滿爭戰(攻打迦南地),但他「順利」是因為他**「謹守遵行神的話」**,最終完成了神的託付。
· 順利 ≠ 輕鬆;順利 = 成就神的旨意
誤解二:「義人的路好像黎明的光」(箴言 4:18)
經文全文:
「但義人的路好像黎明的光,越照越明,直到日午。」
正確理解:
· 這不是說義人的路「沒有黑暗」,而是說義人的路**「方向是光明的」**——最終通向神的榮耀。
· 大衛、約伯、保羅都是義人,但他們的路充滿艱難。
聖經真正的應許:
1. 神的同在:
· 「我總不撇下你,也不丟棄你。」(希伯來書 13:5)
· 「我就常與你們同在,直到世界的末了。」(馬太福音 28:20)
2. 神的恩典夠用:
· 「我的恩典夠你用的,因為我的能力是在人的軟弱上顯得完全。」(哥林多後書 12:9)
3. 永恆的賞賜:
· 「我們這至暫至輕的苦楚,要為我們成就極重無比、永遠的榮耀。」(哥林多後書 4:17)
4. 最終的得勝:
· 「在世上,你們有苦難;但你們可以放心,我已經勝了世界。」(約翰福音 16:33)
結論:聖經從未應許「順利的服事」,但應許「有意義的受苦」和「最終的得勝」。

【牧者服事不順利的常見原因】
一、屬靈層面的原因
1. 屬靈爭戰(Spiritual Warfare)
聖經依據:
· 以弗所書 6:12:「因我們並不是與屬血氣的爭戰,乃是與那些執政的、掌權的、管轄這幽暗世界的,以及天空屬靈氣的惡魔爭戰。」
· 彼得前書 5:8:「務要謹守,警醒。因為你們的仇敵魔鬼,如同吼叫的獅子,遍地遊行,尋找可吞吃的人。」
觀察:
· 越是忠心、有影響力的牧者,越容易成為撒但攻擊的目標
· 攻擊可能來自:會眾中的紛爭、突如其來的疾病、家庭危機、財務困難
實例:
· 一位牧師準備帶領教會進入復興禱告運動,突然他的孩子出車禍、妻子得憂鬱症、教會最大奉獻者離開。這不是巧合,而是屬靈爭戰。
2. 神的「煉淨」與「預備」(Divine Refining)
聖經依據:
· 彼得前書 1:6-7:「因此,你們是大有喜樂;但如今,在百般的試煉中暫時憂愁,叫你們的信心既被試驗,就比那被火試驗仍然能壞的金子更顯寶貴。」
· 雅各書 1:2-4:「我的弟兄們,你們落在百般試煉中,都要以為大喜樂;因為知道你們的信心經過試驗,就生忍耐。但忍耐也當成功,使你們成全、完備,毫無缺欠。」
觀察:
· 神有時允許服事「不順利」,是為了煉淨牧者的動機、品格、信心
· 約瑟在監獄中十三年,摩西在曠野四十年,保羅在亞拉伯三年——這些都是神的「預備期」
實例:
· 一位年輕牧師,起初服事很有恩賜、很有果效,但也很驕傲。神允許他經歷五年的「曠野期」——教會不增長、同工離開、自己也生病。五年後,他的驕傲被破碎,他學會了謙卑和依靠神。之後神大大使用他。
3. 神的「隱藏」與「等候」(Divine Hiddenness)
聖經依據:
· 以賽亞書 45:15:「救主以色列的神啊,祢實在是自隱的神。」
· 詩篇 13:1:「耶和華啊,祢忘記我要到幾時呢?要到永遠嗎?祢掩面不顧我要到幾時呢?」
觀察:
· 有時神會「隱藏」祂的同在,讓牧者在黑暗中學習**「信心的順服」**(obedience of faith)
· 這不是神離棄,而是神在訓練牧者**「不憑眼見,只憑信心」**(哥林多後書 5:7)

二、人為層面的原因
1. 會眾的屬靈光景不成熟
聖經依據:
· 哥林多前書 3:1-3:「弟兄們,我從前對你們說話,不能把你們當作屬靈的,只得把你們當作屬肉體、在基督裡為嬰孩的。我是用奶餵你們,沒有用飯餵你們。那時你們不能吃,就是如今還是不能。你們仍是屬肉體的,因為在你們中間有嫉妒、紛爭,這豈不是屬乎肉體、照著世人的樣子行嗎?」
觀察:
· 會眾若屬靈生命幼稚,牧者再有恩賜也難以推動
· 表現:只要祝福不要悔改、只要恩賜不要聖潔、只要活動不要委身
2. 牧者本身的盲點或罪
聖經依據:
· 加拉太書 6:7:「不要自欺,神是輕慢不得的。人種的是什麼,收的也是什麼。」
· 雅各書 4:6:「神阻擋驕傲的人,賜恩給謙卑的人。」
常見盲點:
· **驕傲:**自以為是,不聽勸告
· **控制慾:**要求會眾絕對服從,不容許不同意見
· **道德失敗:**隱藏的罪(色情、貪財、說謊)
· **家庭虧欠:**忽略配偶和兒女,導致家庭破裂
· **耗竭:**不懂得休息,硬撐到身心崩潰
實例:
· 一位牧師教會不增長,他歸咎於「會眾不屬靈」。但後來發現,他講道總是批評論斷,從不鼓勵;他對同工極其苛刻,導致人人害怕。問題不在會眾,在他自己。
3. 事奉方法不當
觀察:
· 用「企業管理」取代「屬靈牧養」
· 追求「外在成功」(人數、建築)多於「內在成聖」
· 忽略禱告,過度依賴策略和技巧
· 不了解會眾的文化、需要,硬套別的教會的模式

三、環境與時代因素
1. 後現代文化的挑戰
觀察:
· 當代社會對權威、真理、委身的抗拒
· 消費主義心態:「教會要滿足我的需要」
· 個人主義:「我不需要教會」
2. 經濟與社會壓力
觀察:
· 會眾工作忙碌,難以委身
· 年輕人離開教會(特別在亞洲)
· 社區老化、人口外移
3. 宗派或教會體制問題
觀察:
· 長執會權力過大,牧師無法施展
· 教會傳統僵化,抗拒改變
· 財務不透明,導致不信任

【給「服侍不順利」牧者的神學安慰與實踐建議】
一、神學性的安慰(Theological Comfort)
1. 你不孤單——這是「正常」的
· 摩西、耶利米、保羅、甚至耶穌,都經歷「不順利」
· 你不是失敗者,你是在走**「十字架的道路」**
2. 神看重「忠心」,不是「成功」
· 哥林多前書 4:2:「所求於管家的,是要他有忠心。」
· 在神眼中,一個在小教會忠心牧養的牧者,不比大教會的「名牧」次等
3. 「不順利」可能是神最深的祝福
· 神在用苦難煉淨你、預備你承受更大的託付
· 哥林多後書 4:17:「我們這至暫至輕的苦楚,要為我們成就極重無比、永遠的榮耀。」

二、實踐性的建議(Practical Steps)
1. 誠實面對,不要假裝
· 像摩西、耶利米一樣,向神哭訴你的痛苦
· 找一位屬靈導師或督導,坦誠分享你的掙扎
2. 檢視自己,是否有盲點
· 謙卑地問神:「主啊,是我的問題嗎?」
· 請信任的同工給你誠實的回饋
3. 重新定義「成功」
· 成功不是人數,而是**「忠心牧養神託付給你的羊」**
· 成功不是掌聲,而是**「在隱密處與神同行」**
4. 學習「等候」的功課
· 不要急著「做什麼」,先學會「在神面前安靜」
· 詩篇 46:10:「你們要休息,要知道我是神。」
5. 尋求支持系統
· 加入牧者團契,彼此代禱、扶持
· 不要孤軍奮戰

結語:從「不順利」到「更深的忠心」
親愛的牧者,如果你正在經歷「不順利」,請記得:
你不是失敗者,你是在走一條古老而榮耀的道路——先知、使徒、殉道者都走過的路。
神沒有應許你順利,但神應許與你同在。
有一天,當你站在主面前,祂不會問:「你的教會有多大?」
祂會問:「你有沒有忠心?」
願你能聽見祂說:
「好,你這又良善又忠心的僕人...可以進來享受你主人的快樂。」(馬太福音 25:21)
阿們。
what does it mean to provide spiriutal formation teaching and training for these pastors
[image: ]Claude 4.5 Sonnet
為「服侍不順利的牧者」提供屬靈塑造的教導與訓練
【核心定義:什麼是「屬靈塑造」(Spiritual Formation)?】
屬靈塑造(Spiritual Formation)是指:
透過聖靈的工作,藉著屬靈操練、群體生活、和生命經歷,使一個人**「漸漸模成基督的形像」(羅馬書 8:29)的持續過程。這不僅是知識的增長或技能的提升,而是「整個人」**(心思、情感、意志、靈性)在神面前的轉化與成熟。
對「服侍不順利牧者」的特殊意義:
這些牧者往往不缺乏:
· ❌ 神學知識(他們可能讀過神學院)
· ❌ 事工技巧(他們知道怎麼講道、帶小組)
· ❌ 熱心與委身(他們已經很努力了)
他們真正需要的是:
· ✅ 內在生命的醫治與重整
· ✅ 在苦難中與神更深的相遇
· ✅ 從「做事」(doing)轉向「成為」(being)
· ✅ 重新發現自己的身份:我是神所愛的兒女,不只是「有用的工具」

【為何「服侍不順利的牧者」特別需要屬靈塑造?】
1. 他們正處於「靈性危機」(Spiritual Crisis)
觀察:
· 長期的挫折導致**「呼召懷疑」**:「神真的呼召我嗎?」
· 禱告變得乾枯,感受不到神的同在
· 讀經變成「工作」(為了預備講章),不再是「生命的糧」
· 陷入**「行為主義」**(works-righteousness):「我必須做得更多、更好,神才會喜悅我」
神學診斷: 這是**「馬大症候群」(Martha Syndrome)——忙於服事,卻失去了「上好的福分」**(路加福音 10:42),就是坐在耶穌腳前,單純地與祂同在。
屬靈塑造的目標: 幫助他們**「回到起初的愛」**(啟示錄 2:4),重新發現:
「神愛我,不是因為我做了什麼,而是因為我是祂的孩子。」

2. 他們需要「重新定義成功」(Redefining Success)
觀察:
· 世俗的成功標準(人數、建築、預算)已經深深滲透進教會
· 牧者被這些標準壓垮:「我的教會不增長,我就是失敗者」
· 他們需要**「福音性的成功觀」**:成功 = 忠心,不是果效
屬靈塑造的目標: 透過默觀、退修、靈閱(Lectio Divina)等操練,幫助他們內化這些真理:
· 哥林多前書 4:2:「所求於管家的,是要他有忠心。」
· 約翰福音 15:5:「離了我,你們就不能做什麼。」(真正的果子是神結的,不是我們「做」出來的)

3. 他們需要「傷口的醫治」(Healing of Wounds)
觀察:
· 許多「服侍不順利」的牧者,內心充滿傷痕:
· 被會眾誤解、攻擊、背叛
· 被長執會羞辱、架空
· 家人因服事而受虧損,產生愧疚
· 自我形象破碎:「我不夠好」、「我配不上這個呼召」
神學診斷: 這些傷口若不處理,會導致:
· 苦毒(bitterness):對會眾、對神產生怨恨
· 防衛機制(defensiveness):不再敞開,築起高牆
· 耗竭(burnout):身心靈枯竭,失去服事的能力
屬靈塑造的目標: 透過**「靈性陪伴」(Spiritual Direction)、「內在醫治禱告」(Inner Healing Prayer)、「默觀禱告」**(Contemplative Prayer),幫助他們:
· 把傷痛帶到十字架前,經歷神的醫治
· 學習饒恕(包括饒恕自己)
· 重新發現自己的身份:「我是天父所愛的孩子」(以弗所書 1:5)

【屬靈塑造的核心內容:教什麼?】
一、神學性的重建(Theological Reconstruction)
1. 「十字架神學」vs.「榮耀神學」
教導重點:
· 馬丁·路德的區分:
· 榮耀神學(Theology of Glory):追求可見的成功、能力、榮耀
· 十字架神學(Theology of the Cross):在軟弱、卑微、受苦中認識神
· 幫助牧者看見:耶穌的「成功」是透過十字架的「失敗」達成的
· 祂被拒絕、被羞辱、被釘死——但這正是救恩的成就
· 我們的服事若要有永恆的果效,也必須走十字架的道路
實踐操練:
· 默想腓立比書 2:5-11(基督的虛己與升高)
· 寫靈修日記:「我在哪些地方追求『榮耀』多於『十字架』?」

2. 「恩典神學」vs.「行為主義」
教導重點:
· 許多牧者陷入**「新律法主義」**:
· 「我必須禱告夠多,神才會祝福我的教會」
· 「我必須更努力,才配得上這個呼召」
· 「教會不增長,一定是我哪裡做錯了」
· 重新教導**「因信稱義」不只是得救的真理,也是「每日生活」**的真理:
· 加拉太書 2:20:「我已經與基督同釘十字架,現在活著的不再是我,乃是基督在我裡面活著;並且我如今在肉身活著,是因信神的兒子而活。」
· 我們的價值不在於「做了什麼」,而在於**「我們是誰」**——神所愛的兒女
實踐操練:
· 每天早晨宣告:「今天,在我做任何事之前,我已經是神所愛、所悅納的。」
· 練習「安息日」(Sabbath):一週有一天完全不做任何「事工」,只是享受與神、與家人同在

3. 「受苦神學」:苦難的救贖性意義
教導重點:
· 聖經對苦難的三重理解:
i. 懲戒性苦難(Disciplinary Suffering):神管教我們,使我們悔改(希伯來書 12:5-11)
ii. 煉淨性苦難(Refining Suffering):神煉淨我們,使我們更像基督(彼得前書 1:6-7)
iii. 參與性苦難(Participatory Suffering):我們與基督一同受苦,也必與祂一同得榮耀(羅馬書 8:17)
· 幫助牧者看見:「服侍不順利」可能不是神的懲罰,而是神的邀請——邀請你更深地與基督的苦難聯合
實踐操練:
· 默想以賽亞書 53章(受苦的僕人)
· 寫下:「我的苦難如何讓我更認識基督?」

二、屬靈操練的訓練(Spiritual Disciplines Training)
1. 默觀禱告(Contemplative Prayer)
為何需要?
· 「服侍不順利」的牧者,禱告往往變成:
· 「購物清單式禱告」:「神啊,求祢讓教會增長、讓某某人回來...」
· 「工作報告式禱告」:「神啊,我今天做了這些事...」
· 他們失去了**「單純與神同在」**的能力
什麼是默觀禱告?
· 不是「向神說話」,而是**「在神面前安靜,讓神對我說話」**
· 不求什麼,只是享受神的同在
· 詩篇 46:10:「你們要休息,要知道我是神。」
如何教導?
1. 向心禱告(Centering Prayer):
· 選一個「聖言」(如「耶穌」、「平安」、「阿爸父」)
· 安靜坐下,閉上眼睛,重複這個聖言
· 當思緒飄走時,溫柔地用聖言把自己帶回神面前
· 每天練習20分鐘
2. 注視禱告(Gazing Prayer):
· 注視十字架、或一幅基督的畫像
· 不說話,只是「看」
· 讓神的愛透過注視流入你心中
見證: 一位牧師分享:「我服事20年,從未真正『安靜』過。當我開始練習默觀禱告,起初我坐不住,腦子裡全是『我還有很多事要做』。但三個月後,我發現我的焦慮減少了,我開始能『聽見』神微小的聲音。我的服事沒有變得更『順利』,但我的心變得更平安了。」

2. 靈閱(Lectio Divina):神聖閱讀
為何需要?
· 牧者讀經常常是「功能性」的:為了預備講章、為了解決問題
· 他們需要重新學習**「讓聖經讀我」**,而不是「我讀聖經」
什麼是靈閱?
· 一種古老的讀經方式,包含四個步驟:
i. **Lectio(誦讀):**慢慢地、反覆地讀一小段經文
ii. **Meditatio(默想):**哪一個字或句子特別觸動你?停留在那裡
iii. **Oratio(禱告):**對神說出你的感受、回應
iv. **Contemplatio(默觀):**安靜地讓神的話在你心中工作
如何教導?
· 帶領牧者實際操練(例如用詩篇 23篇):
· 第一次讀:哪個字跳出來?
· 第二次讀:這個字對我現在的處境說什麼?
· 禱告:「主啊,祢透過這個字要對我說什麼?」
· 安靜:讓神的話深入你的心
見證: 一位牧師用靈閱讀約翰福音 21章(耶穌三次問彼得「你愛我嗎?」),他突然淚流滿面。他說:「我發現,我一直在證明『我愛神』,但我從未真正聽見神問我:『你愛我嗎?』那一刻,我知道神不是在質問我,祂是在邀請我——邀請我回到單純的愛的關係。」

3. 獨處與靜默(Solitude and Silence)
為何需要?
· 牧者的生活充滿「噪音」:會議、電話、訊息、人的需要
· 他們需要學習**「在獨處中與神相遇」**
聖經依據:
· 耶穌的榜樣:
· 馬可福音 1:35:「次日早晨,天未亮的時候,耶穌起來,到曠野地方去,在那裡禱告。」
· 路加福音 5:16:「耶穌卻退到曠野去禱告。」
· 如果耶穌需要獨處,我們豈不更需要?
如何教導?
1. 每日的獨處:
· 每天至少30分鐘,關掉手機,到一個安靜的地方
· 不做任何事,只是與神同在
2. 每月的退修日:
· 一個月一天,到修道院、或安靜的地方
· 禁食、禱告、讀經、散步
3. 每年的長時間退修:
· 一年一次,3-7天的靜默退修
· 完全與世界隔絕,深度與神相遇
挑戰與回應:
· 牧者常說:「我哪有時間獨處?教會有這麼多事!」
· 回應:「如果你不獨處,你會耗盡;耗盡後,你什麼也做不了。獨處不是『浪費時間』,而是『投資』——投資在你與神的關係上。」

4. 認罪與和好(Confession and Reconciliation)
為何需要?
· 「服侍不順利」的牧者,內心常積累許多**「隱藏的罪」**:
· 對會眾的苦毒
· 對神的怨恨(「神啊,祢為什麼不幫助我?」)
· 驕傲(「都是他們的錯,不是我的錯」)
· 色情、貪婪、謊言等試探
· 這些罪若不處理,會成為**「屬靈的毒瘤」**,阻礙神的工作
如何教導?
1. 定期的認罪禱告:
· 每天睡前,用詩篇 139:23-24禱告:
「神啊,求祢鑒察我,知道我的心思,試煉我,知道我的意念,看在我裡面有什麼惡行沒有,引導我走永生的道路。」
2. 找一位靈性導師或問責夥伴:
· 雅各書 5:16:「所以你們要彼此認罪,互相代求,使你們可以得醫治。」
· 定期(每週或每月)與一位信任的屬靈長者見面,坦誠分享掙扎
3. 和好的操練:
· 如果與某位會眾有衝突,主動尋求和好(馬太福音 5:23-24)
· 不要等對方先來,你先跨出第一步
見證: 一位牧師分享:「我對一位長老懷恨三年,因為他在會議上羞辱我。我每次為他禱告都是『求神對付他』。後來在退修會中,神光照我:『你的苦毒比他的冒犯更嚴重。』我哭了,我向神認罪,然後我打電話給那位長老,約他見面。我對他說:『我心裡對你有苦毒,我錯了,請你原諒我。』那一刻,我心中的重擔脫落了。」

三、身份重建(Identity Reconstruction)
1. 從「做事的人」到「被愛的兒女」
核心問題:
· 許多牧者的身份建立在**「我做了什麼」**上:
· 「我是一個牧師」(職業身份)
· 「我是一個講道者」(功能身份)
· 「我是一個領袖」(角色身份)
· 當服事「不順利」時,這些身份崩塌,導致身份危機
福音性的身份:
· 在做任何事之前,我首先是**「天父所愛的兒女」**
· 以弗所書 1:5:「又因愛我們,就按著自己意旨所喜悅的,預定我們藉著耶穌基督得兒子的名分。」
· 我的價值不在於「我做了什麼」,而在於**「我是誰」**——神的孩子
如何教導?
1. 默想耶穌受洗的場景(馬太福音 3:17):
· 天父說:「這是我的愛子,我所喜悅的。」
· 注意:這是在耶穌**「做任何事工之前」**說的
· 神喜悅耶穌,不是因為祂做了什麼,而是因為祂**「是」**神的兒子
2. 每天宣告自己的身份:
· 早晨起床,對著鏡子說:
「我是天父所愛的兒女。今天,在我做任何事之前,我已經被愛、被接納、被喜悅。」
3. 寫「身份清單」:
· 列出你在基督裡的身份(根據聖經):
· 我是神的兒女(約翰福音 1:12)
· 我是基督的朋友(約翰福音 15:15)
· 我是聖靈的殿(哥林多前書 6:19)
· 我是新造的人(哥林多後書 5:17)
· 每天讀一遍,內化這些真理

2. 從「孤兒心態」到「兒子心態」
核心問題:
· 許多牧者雖然在神學上知道自己是「神的兒女」,但內心深處活在**「孤兒心態」**中:
· 覺得自己必須「賺取」神的愛
· 害怕失敗,因為「失敗=被拋棄」
· 與其他牧者比較,嫉妒他們的「成功」
· 不敢向神表達真實的情緒(憤怒、失望、困惑)
「兒子心態」的特徵:
· 確信自己被無條件地愛
· 可以坦誠地向天父表達任何情緒(像詩篇的作者)
· 不需要與人比較,因為知道自己在父眼中是獨特的
· 失敗不會改變父對我的愛
如何教導?
1. 默想「浪子的比喻」(路加福音 15:11-32):
· 特別注意**「父親」**的形象:
· 父親遠遠看見浪子,就「動了慈心」
· 父親「跑」去迎接他(在中東文化中,老人家「跑」是很羞辱的,但父親不在乎)
· 父親打斷浪子的認罪,直接給他袍子、戒指、鞋子——恢復他「兒子」的身份
2. 操練「阿爸父」禱告:
· 羅馬書 8:15:「你們所受的,不是奴僕的心,仍舊害怕;所受的,乃是兒子的心,因此我們呼叫:『阿爸!父!』」
· 「阿爸」是亞蘭文,相當於「爹地」、「爸爸」——非常親密的稱呼
· 練習用「阿爸父」開始你的禱告,而不是「全能的神」、「至高的主」
· 像小孩子一樣,爬到天父懷裡,告訴祂你的一切
3. 內在醫治禱告:
· 許多「孤兒心態」源於童年的傷痛(被父母忽略、拒絕、虐待)
· 需要邀請聖靈醫治這些傷痛,用天父的愛取代人間父親的虧欠

四、群體生活(Community Life)
1. 打破孤立:牧者需要牧者
核心問題:
· 「服侍不順利」的牧者,常常陷入**「孤立」**:
· 覺得「沒人理解我」
· 不敢向其他牧者坦承自己的掙扎(怕被論斷)
· 在會眾面前要「堅強」,不能示弱
神學基礎:
· 傳道書 4:9-10:「兩個人總比一個人好,因為二人勞碌同得美好的果效。若是跌倒,這人可以扶起他的同伴;若是孤身跌倒,沒有別人扶起他來,這人就有禍了。」
· 希伯來書 10:24-25:「又要彼此相顧,激發愛心,勉勵行善。你們不可停止聚會...既知道那日子臨近,就更當如此。」
如何教導?
1. 建立「牧者小組」:
· 3-5位牧者,每月聚會一次
· 不談「事工」,只談「生命」:
· 你最近與神的關係如何?
· 你最近最掙扎的是什麼?
· 你需要我們如何為你禱告?
2. 尋找「屬靈導師」(Spiritual Director):
· 一位比你年長、有智慧的屬靈長者
· 每月見面一次,陪伴你的靈性旅程
· 不是「解決問題」,而是「聆聽你的心」
3. 參加「牧者退修會」:
· 與其他牧者一起退修、禱告、分享
· 在那裡,你不需要「表演」,你可以做真實的自己

2. 學習「軟弱的力量」:坦誠與透明
核心問題:
· 牧者常覺得自己必須「完美」,不能讓人看見軟弱
· 這導致「雙重生活」:表面堅強,內心崩潰
神學基礎:
· 哥林多後書 12:9-10:「祂對我說:『我的恩典夠你用的,因為我的能力是在人的軟弱上顯得完全。』所以,我更喜歡誇自己的軟弱,好叫基督的能力覆庇我...因我什麼時候軟弱,什麼時候就剛強了。」
· 保羅不是「假裝堅強」,而是**「誇自己的軟弱」**
如何教導?
1. 在講台上適度分享掙扎:
· 不是「倒垃圾」,而是見證「神如何在我的軟弱中工作」
· 這會讓會眾看見:「原來牧師也是人,也會掙扎」
2. 在小組中操練「坦誠」:
· 當有人問「你好嗎?」,不要只說「很好」
· 練習說:「其實我最近很掙扎...」
3. 寫「軟弱日記」:
· 記錄你的軟弱、失敗、掙扎
· 然後寫下:「神在這個軟弱中如何顯出祂的恩典?」

【屬靈塑造的方法:怎麼教?】
一、不是「課堂教學」,而是「生命陪伴」
核心原則:
· 屬靈塑造不能只靠「聽課」,必須透過**「關係」和「操練」**
· 耶穌訓練門徒的方式:不是開神學課,而是**「與他們同住」**(馬可福音 3:14)
實踐方式:
1. 一對一的靈性陪伴(Spiritual Direction)
· 每月與牧者見面1-2小時
· 不是「教導」,而是「聆聽」:
· 「最近你與神的關係如何?」
· 「神在哪裡對你說話?」
· 「你在哪裡感受到阻力?」
· 陪伴他們在神面前「看見」自己的內心
2. 小組式的共同操練
· 3-5位牧者,每週或每兩週聚會
· 一起操練:靈閱、默觀禱告、彼此認罪、互相代禱
· 分享彼此的掙扎與突破
3. 退修會(Retreat)
· 3-7天的靜默退修
· 遠離日常環境,專注與神相遇
· 有經驗的導師帶領操練

二、循序漸進,不要急於求成
核心原則:
· 屬靈塑造是**「一生的旅程」**,不是「速成課程」
· 要給牧者時間,讓他們慢慢「解凍」、「醫治」、「成長」
建議進程:
第一階段(1-3個月):「解凍」與「安全感建立」
· 目標:讓牧者感到「這裡是安全的,我可以做真實的自己」
· 方法:
· 大量的聆聽,不急於「糾正」或「教導」
· 接納他們的憤怒、失望、困惑
· 讓他們知道:「你不孤單,神沒有放棄你」
第二階段(3-6個月):「醫治」與「重建身份」
· 目標:處理內在的傷痛,重建「被愛的兒女」身份
· 方法:
· 內在醫治禱告
· 默想「天父的愛」相關經文
· 操練「阿爸父」禱告
第三階段(6-12個月):「操練」與「習慣養成」
· 目標:建立穩定的屬靈操練習慣
· 方法:
· 每日的默觀禱告、靈閱
· 每月的退修日
· 每季的問責與檢視
第四階段(12個月以上):「整合」與「使命更新」
· 目標:將內在的轉化帶入外在的服事
· 方法:
· 重新檢視呼召:「神現在要我做什麼?」
· 調整服事方式:從「做事」轉向「牧養生命」
· 成為「屬靈導師」,陪伴其他掙扎的牧者

三、整全性:不只是「靈性」,也包括身心社
核心原則:
· 人是「整全」的:靈、魂、體不可分割
· 屬靈塑造必須關注牧者的**「全人健康」**
實踐面向:
1. 身體健康(Physical Health)
· 許多牧者因長期壓力,身體出問題:失眠、高血壓、肥胖
· 教導:
· 規律運動(每週至少3次,每次30分鐘)
· 健康飲食
· 充足睡眠(每天7-8小時)
· 定期健康檢查
2. 情緒健康(Emotional Health)
· 教導牧者「辨識情緒」、「表達情緒」、「處理情緒」
· 必要時,轉介專業心理諮商
3. 家庭關係(Family Relationships)
· 許多牧者因服事忽略家庭,導致婚姻、親子關係破裂
· 教導:
· 每週至少一個晚上「家庭夜」(不接電話、不處理教會事務)
· 每月至少一次「夫妻約會」
· 每年至少一次「家庭旅遊」
4. 財務健康(Financial Health)
· 許多小教會牧者,薪水微薄,生活壓力大
· 提供:
· 財務規劃諮詢
· 必要時,經濟援助或轉介其他資源

【屬靈塑造的果效:期待什麼改變?】
短期果效(3-6個月):
1. 內在平安增加
· 焦慮減少,能夠「安息」
· 禱告不再只是「求事情」,而是「享受與神同在」
2. 自我接納提升
· 不再過度自責
· 能夠說:「我不完美,但神依然愛我」
3. 關係改善
· 對會眾的苦毒減少
· 能夠主動修補關係
中期果效(6-12個月):
1. 身份轉化
· 從「做事的人」轉向「被愛的兒女」
· 價值感不再建立在「事工果效」上
2. 服事方式改變
· 從「拼命做事」轉向「安靜等候神」
· 從「靠自己」轉向「依靠聖靈」
3. 屬靈敏銳度提升
· 能夠「聽見」神的聲音
· 能夠「分辨」神的帶領
長期果效(12個月以上):
1. 生命的深度與成熟
· 像「深根的樹」,不再被環境搖動
· 能夠在苦難中依然喜樂、平安
2. 牧養質量提升
· 不再只是「管理教會」,而是「牧養生命」
· 講道更有深度,因為是從「生命」流出,不只是「知識」
3. 成為「屬靈父母」
· 能夠陪伴其他掙扎的牧者
· 成為「傷口的醫治者」

【結語:屬靈塑造是「恩典的旅程」】
親愛的服事者:
為「服侍不順利的牧者」提供屬靈塑造,不是要「修理」他們,而是要**「陪伴」**他們——陪伴他們走過黑暗的幽谷,直到他們重新看見光。
這不是「速成班」,而是**「一生的旅程」**。
你的角色不是「老師」,而是**「同行者」**——像巴拿巴陪伴保羅,像以利亞陪伴以利沙。
記住:
「壓傷的蘆葦,祂不折斷;將殘的燈火,祂不吹滅。」(以賽亞書 42:3)
這些「服侍不順利」的牧者,正是那「壓傷的蘆葦」、「將殘的燈火」。
神不會折斷他們,神要醫治他們、重建他們。
而你,是神手中的器皿,參與這醫治與重建的工作。
願神祝福你,也祝福那些你所陪伴的牧者。
阿們。
if a pastor who has experienced difficult ministry experience , what could be wrong with me? what and how do we counsel the husband and wife? 
[image: ]Claude 4.5 Sonnet
「服侍不順利的牧者」:可能的問題診斷與夫妻輔導指南
【第一部分:自我診斷——「我可能哪裡出了問題?」】
當一位牧者長期經歷「服侍不順利」時,他/她內心最痛苦的問題往往是:
「到底是哪裡出了問題?是我不夠好嗎?是神不要我了嗎?」
以下是一個**「全人診斷框架」**,幫助牧者和輔導者系統性地檢視可能的問題根源。

【診斷框架:五個層面的檢視】
一、屬靈層面(Spiritual Dimension)
可能的問題:
1. 呼召的混淆或誤解
症狀:
· 「我真的被神呼召做牧師嗎?還是只是我自己的想法?」
· 「也許我應該去做別的工作?」
· 進入服事的動機不純:為了父母期待、為了逃避其他職業、為了獲得尊重
診斷問題:
· 你當初如何確認神呼召你做牧師?
· 你的呼召是「外在的壓力」還是「內在的確信」?
· 你是否曾經歷過清楚的「呼召時刻」?
可能的根源:
· 從未真正經歷清楚的呼召,只是「順理成章」地進入服事
· 呼召是真實的,但對「呼召的內容」理解錯誤(以為是呼召去「建立大教會」,其實是呼召去「忠心牧養」)

2. 與神關係的疏離
症狀:
· 禱告變成「例行公事」,感受不到神的同在
· 讀經只是為了預備講章,不再是「生命的糧」
· 靈修時間越來越短,甚至消失
· 內心對神有隱藏的憤怒:「神啊,祢為什麼不幫助我?」
診斷問題:
· 你上一次單純地享受與神同在(不為了任何「目的」)是什麼時候?
· 你對神有沒有隱藏的失望、憤怒、或怨恨?
· 你的服事是「為神做事」,還是「與神同工」?
可能的根源:
· 從「愛神」變成「為神做事」——關係變成工作
· 長期的失望累積成對神的懷疑:「神真的愛我嗎?」
· 陷入「行為主義」:以為「做得更多」神就會祝福

3. 隱藏的罪未處理
症狀:
· 內心有愧疚感,但不敢面對
· 某些罪反覆出現:色情、謊言、貪婪、苦毒
· 禱告時感到「神很遠」,像有一道牆隔著
診斷問題:
· 你有沒有隱藏的罪,從未向任何人坦承?
· 你有沒有對某人懷恨在心,拒絕饒恕?
· 你有沒有在金錢、權力、或性方面有試探或跌倒?
聖經依據:
· 詩篇 66:18:「我若心裡注重罪孽,主必不聽。」
· 以賽亞書 59:2:「你們的罪孽使你們與神隔絕。」
可能的根源:
· 長期壓力導致尋求「不健康的紓壓方式」(色情、暴食、購物)
· 對會眾的苦毒未處理,變成「心中的毒根」(希伯來書 12:15)
· 驕傲:拒絕承認自己的軟弱和需要

4. 屬靈爭戰的攻擊
症狀:
· 每次要推動重要事工,就出現意外阻礙
· 家庭突然出現危機(孩子叛逆、配偶生病)
· 教會中突然出現莫名的紛爭、分裂
· 個人身心靈極度疲憊,像被「吸乾」
診斷問題:
· 這些困難是否有「模式」?是否總在關鍵時刻出現?
· 你和配偶是否有穩定的屬靈遮蓋(代禱團隊、屬靈長輩)?
· 你是否輕忽了「穿戴全副軍裝」的操練?(以弗所書 6:10-18)
聖經依據:
· 彼得前書 5:8:「你們的仇敵魔鬼,如同吼叫的獅子,遍地遊行,尋找可吞吃的人。」
· 以弗所書 6:12:「我們並不是與屬血氣的爭戰,乃是與那些執政的、掌權的...爭戰。」
可能的根源:
· 你的服事觸動了撒但的國度,牠要攔阻你
· 缺乏屬靈的警醒和爭戰禱告
· 孤軍奮戰,沒有代禱遮蓋

二、心理/情緒層面(Psychological/Emotional Dimension)
可能的問題:
1. 耗竭症候群(Burnout)
症狀:
· 極度疲憊,休息也無法恢復
· 對服事失去熱情,變成「機械式」地做
· 情緒麻木,對任何事都提不起勁
· 容易暴躁、易怒
· 失眠或嗜睡
· 身體出現症狀:頭痛、胃痛、免疫力下降
診斷問題:
· 你上一次真正「休息」(不想教會的事)是什麼時候?
· 你每週工作多少小時?(超過60小時是危險信號)
· 你有沒有「安息日」的操練?
· 你的休閒活動是什麼?(如果答案是「沒有」,這是紅色警報)
可能的根源:
· 長期過度工作,沒有休息
· 「救世主情結」:覺得「沒有我,教會就會垮」
· 不懂得說「不」,承擔過多責任
· 缺乏界限(boundary):會眾24小時都可以找你
醫學事實: 耗竭不只是「累」,而是一種**「生理性的耗損」**——腎上腺疲勞、血清素和多巴胺失調。需要至少3-6個月的休息才能恢復。

2. 憂鬱症(Depression)
症狀:
· 持續的悲傷、絕望感
· 對以前喜歡的事失去興趣
· 食慾改變(暴食或厭食)
· 睡眠障礙(失眠或嗜睡)
· 注意力難以集中
· 有自殺念頭
診斷問題:
· 這些症狀持續多久?(超過兩週需要專業評估)
· 你有沒有想過「如果我消失就好了」?
· 你的家族有沒有憂鬱症病史?
重要提醒: 憂鬱症是**「疾病」**,不是「信心不足」。需要專業治療(心理諮商+可能需要藥物)。
聖經人物也有憂鬱:
· 以利亞(列王紀上 19章):求死,說「我不勝於我的列祖」
· 約拿(約拿書 4章):發怒,求死
· 耶利米:被稱為「哭泣的先知」

3. 焦慮症(Anxiety Disorder)
症狀:
· 持續的擔憂、恐懼
· 心跳加速、呼吸困難、胸悶
· 失眠(腦子停不下來)
· 過度警覺,隨時處於「備戰狀態」
· 恐慌發作(Panic Attack)
診斷問題:
· 你是否經常擔心「如果...怎麼辦?」
· 你是否覺得「一切都要靠我控制」?
· 你是否有「完美主義」傾向?
可能的根源:
· 長期壓力導致神經系統失調
· 控制慾:無法信任神,覺得「我必須掌控一切」
· 過去的創傷(童年被虐待、被拒絕)未處理

4. 創傷後壓力症候群(PTSD)
症狀:
· 反覆回想痛苦的事件(被攻擊、被背叛)
· 噩夢
· 迴避與創傷相關的人事物
· 情緒麻木或過度警覺
· 容易被「觸發」(triggered):某些話、場景會引發強烈情緒反應
診斷問題:
· 你是否經歷過「重大創傷事件」?(被會眾攻擊、被長執羞辱、目睹教會分裂)
· 這個事件是否反覆出現在你腦海中?
· 你是否迴避某些人或場景?
可能的根源:
· 教會衝突中被嚴重傷害(言語暴力、被背叛、被公開羞辱)
· 過去的創傷(童年虐待、家暴)被服事中的事件「觸發」

5. 身份危機(Identity Crisis)
症狀:
· 「我是誰?」的困惑
· 價值感完全建立在「服事表現」上
· 當服事不順利,覺得「我一無是處」
· 過度在意別人的評價
診斷問題:
· 如果明天你不再是牧師,你還知道自己是誰嗎?
· 你的價值感來自「我做了什麼」還是「我是誰」?
· 你是否害怕「失敗」,因為失敗=我不夠好?
可能的根源:
· 從小被教導「你的價值在於你的成就」
· 「孤兒心態」:必須「賺取」愛和接納
· 從未真正內化「我是天父所愛的兒女」

三、關係層面(Relational Dimension)
可能的問題:
1. 婚姻關係破裂
症狀:
· 與配偶疏離,像「室友」而非「夫妻」
· 配偶抱怨「你愛教會多過愛我」
· 性生活不和諧或消失
· 經常爭吵,或冷戰
· 配偶對服事感到怨恨
診斷問題:
· 你上一次與配偶單獨約會(不談教會的事)是什麼時候?
· 你每週花多少「高品質時間」與配偶相處?(少於5小時是警訊)
· 配偶是否支持你的服事?還是勉強忍受?
可能的根源:
· 把教會放在配偶之前,違反了神的優先次序(創世記 2:24)
· 把配偶當成「同工」而非「伴侶」
· 忽略配偶的情感需要

2. 親子關係疏離
症狀:
· 孩子對教會反感:「我恨教會!」
· 孩子叛逆、離家、或遠離信仰
· 孩子抱怨:「你從來不在」
· 你對孩子的成長狀況不了解
診斷問題:
· 你每週花多少時間「單獨」與每個孩子相處?
· 你知道孩子現在最好的朋友是誰嗎?最喜歡什麼?最擔心什麼?
· 孩子會主動找你聊天嗎?
可能的根源:
· 「服事第一」的扭曲價值觀
· 覺得「為神犧牲家庭」是屬靈的
· 忽略了神託付你的「第一個禾場」是家庭
聖經警告:
· 提摩太前書 3:4-5:「好好管理自己的家,使兒女凡事端莊順服。人若不知道管理自己的家,焉能照管神的教會呢?」

3. 與會眾關係緊張
症狀:
· 與某些會眾或長執關係破裂
· 感到被攻擊、被誤解、被論斷
· 對會眾有苦毒、怨恨
· 不信任會眾,築起高牆
診斷問題:
· 你是否對某些人懷恨在心?
· 你是否迴避某些會眾?
· 你是否覺得「他們都是問題,我沒有錯」?
可能的根源:
· 雙方都有責任:可能你有盲點,也可能會眾不成熟
· 缺乏溝通技巧,導致誤解加深
· 驕傲:不願意先道歉、先和好

4. 孤立無援
症狀:
· 沒有親密的朋友
· 不敢向任何人坦承掙扎
· 覺得「沒人理解我」
· 孤軍奮戰
診斷問題:
· 你有沒有「可以脫下面具」的朋友?
· 你有沒有屬靈導師或問責夥伴?
· 你是否覺得「我必須獨自承擔一切」?
可能的根源:
· 「牧師不能示弱」的錯誤觀念
· 過去被背叛的經驗,導致不敢信任人
· 驕傲:覺得「我不需要幫助」

四、能力/技能層面(Competency Dimension)
可能的問題:
1. 恩賜與崗位不匹配
症狀:
· 做某些事感到特別吃力、痛苦
· 羨慕其他牧者的恩賜
· 覺得「我不適合做牧師」
診斷問題:
· 你的屬靈恩賜是什麼?(講道?牧養?行政?教導?)
· 你現在的崗位要求的恩賜,與你實際擁有的恩賜是否匹配?
· 你是否被迫做你不擅長的事?
可能的根源:
· 神呼召你做牧師,但不一定呼召你做「主任牧師」(可能你的恩賜是教導、或關懷)
· 小教會要求「一人多工」,但你的恩賜有限
· 從未接受過「恩賜評估」,不清楚自己的強項
解決方向:
· 不一定要離開服事,但可能需要「調整角色」
· 或者建立團隊,讓不同恩賜的人互補

2. 缺乏必要的技能
症狀:
· 講道枯燥,會眾打瞌睡
· 不懂得處理衝突,導致小問題變大問題
· 行政混亂,財務不透明
· 不懂得帶領小組、訓練同工
診斷問題:
· 你在哪些方面感到「力不從心」?
· 你是否接受過相關訓練?(講道學、輔導學、衝突管理、領導力)
· 你是否願意學習?
可能的根源:
· 神學院教的是「神學」,但沒教「實務技能」
· 從未接受過「在職訓練」
· 驕傲:覺得「我已經夠好了,不需要學習」
解決方向:
· 謙卑地承認「我需要學習」
· 參加工作坊、研討會
· 找一位有經驗的牧者做導師(mentoring)

3. 領導風格問題
症狀:
· 獨裁型:「都要聽我的」→會眾反彈
· 放任型:「你們自己決定」→教會混亂
· 討好型:「我不敢得罪任何人」→失去方向
診斷問題:
· 你的領導風格是什麼?
· 會眾對你的領導有什麼回饋?
· 你是否願意調整?
可能的根源:
· 原生家庭的影響(父親是獨裁者/缺席者)
· 缺乏安全感,導致過度控制或討好
· 從未學習過「僕人式領導」(Servant Leadership)

五、環境/系統層面(Environmental/Systemic Dimension)
可能的問題:
1. 教會系統功能失調
症狀:
· 長執會權力過大,架空牧師
· 財務不透明,或被某些人控制
· 教會傳統僵化,抗拒任何改變
· 會眾屬靈生命幼稚,只要祝福不要悔改
診斷問題:
· 這間教會的「權力結構」是什麼?
· 過去的牧師為什麼離開?
· 這間教會有沒有「未處理的歷史創傷」?(過去的分裂、醜聞)
可能的根源:
· 這不是你個人的問題,而是**「系統性問題」**
· 這間教會可能需要「系統性的醫治」,不是換一個牧師就能解決
解決方向:
· 評估:這個系統是否「可以改變」?
· 如果可以,需要長期的教導、禱告、和耐心
· 如果不可以(例如長執會完全不願意改變),可能需要考慮「離開」

2. 宗派或上級的問題
症狀:
· 宗派政治鬥爭,波及你的教會
· 上級給予不合理的壓力(例如「必須達到某個人數」)
· 缺乏支持和資源
診斷問題:
· 你的宗派/上級是「支持」還是「壓力來源」?
· 你有沒有向上級求助?他們的回應如何?

3. 社區環境因素
症狀:
· 社區老化,年輕人外流
· 經濟蕭條,會眾奉獻減少
· 文化變遷,傳統教會模式不再有效
診斷問題:
· 這些是你能控制的嗎?
· 還是需要「調整策略」來適應環境?

【第二部分:夫妻輔導指南】
為何夫妻輔導如此重要?
核心真理:
牧師的服事成敗,很大程度取決於**「婚姻關係的健康」。配偶不是「服事的工具」,而是「神賜給牧者的第一個禾場和最重要的同工」**。
聖經依據:
· 創世記 2:18:「耶和華神說:『那人獨居不好,我要為他造一個配偶幫助他。』」
· 以弗所書 5:25:「你們作丈夫的,要愛你們的妻子,正如基督愛教會,為教會捨己。」
· 提摩太前書 3:4-5:「好好管理自己的家...人若不知道管理自己的家,焉能照管神的教會呢?」

輔導前的評估:婚姻健康檢查
在開始輔導前,先評估這對夫妻的婚姻狀況:
評估問卷(分別給丈夫和妻子填寫):
1. 親密度評估:
· 你們上一次單獨約會(不談教會的事)是什麼時候?
· 你們每週有多少「高品質時間」相處?(1-10分,1=幾乎沒有,10=每天都有)
· 你們的性生活和諧嗎?(1-10分)
2. 溝通評估:
· 你們能夠坦誠地分享內心感受嗎?(1-10分)
· 當有衝突時,你們如何處理?(逃避/冷戰/爆發/理性溝通)
· 你覺得配偶「真正理解」你嗎?(1-10分)
3. 支持度評估:
· 你覺得配偶支持你的服事嗎?(1-10分)
· 你覺得自己被配偶「看見」和「珍惜」嗎?(1-10分)
· 你們是「夥伴」還是「室友」?
4. 壓力評估:
· 服事對你們的婚姻造成多大壓力?(1-10分)
· 你是否曾想過「如果不做牧師就好了」?
· 你是否怨恨「教會偷走了我的配偶」?
根據評估結果分類:
· 紅色警報(總分低於40分):婚姻瀕臨破裂,需要密集輔導,可能需要暫停服事
· 黃色警報(40-60分):婚姻有明顯問題,需要定期輔導
· 綠色(60分以上):婚姻基本健康,但仍需要持續維護

輔導架構:分階段進行
【第一階段:建立安全感與信任(1-3次會談)】
目標:
· 讓夫妻雙方感到「這裡是安全的,我可以說真話」
· 建立輔導者與夫妻的信任關係
· 初步了解問題的核心
方法:
1. 分別會談(Individual Session)
為何需要?
· 有些話,配偶在場時不敢說
· 可能有隱藏的罪(外遇、色情成癮)需要先單獨處理
會談內容:
給丈夫(牧師):
· 「告訴我,你現在最大的掙扎是什麼?」
· 「你覺得你的婚姻怎麼樣?」
· 「你有沒有對妻子隱瞞什麼?」(溫柔但直接地問)
· 「你有沒有隱藏的罪?(色情、情感出軌、財務問題)」
給妻子(師母):
· 「告訴我,你現在的感受?」
· 「你覺得丈夫的服事對你們的婚姻有什麼影響?」
· 「你是否感到被忽略?被利用?」
· 「你支持丈夫的服事嗎?還是勉強忍受?」
2. 聯合會談(Joint Session)
開場:
· 「謝謝你們願意來。我知道這不容易。」
· 「我想讓你們知道,這裡是安全的。無論你們說什麼,我都不會論斷你們。」
· 「我的目標不是『修理』你們,而是『陪伴』你們走過這段艱難的時期。」
核心問題:
· 「如果用一句話形容你們現在的婚姻,你會怎麼說?」(分別請丈夫和妻子回答)
· 「你們覺得婚姻最大的問題是什麼?」
· 「你們希望婚姻變成什麼樣子?」
重要原則:
· 不要急於「解決問題」,先「聆聽」和「理解」
· 不要偏袒任何一方,保持中立
· 肯定他們的勇氣:「你們願意來尋求幫助,這本身就是很大的進步。」

【第二階段:診斷核心問題(3-5次會談)】
目標:
· 找出婚姻問題的「根源」,不只是「症狀」
· 幫助夫妻看見各自的盲點
常見的核心問題模式:
模式一:「教會是第三者」
症狀:
· 妻子抱怨:「你愛教會多過愛我」
· 丈夫總是「沒時間」陪伴家人
· 家庭時間經常被教會的事打斷
根源診斷:
· 丈夫的**「優先次序」**錯亂:把教會放在妻子之前
· 可能的深層原因:
· 「救世主情結」:覺得「沒有我,教會就會垮」
· 逃避:服事比面對婚姻問題「容易」
· 身份錯置:從「做牧師」得到價值感,而非從「做丈夫」
輔導策略:
1. 神學性的糾正:
· 創世記 2:24:「人要離開父母,與妻子連合,二人成為一體。」
· 神設立婚姻在教會之前!
· 提摩太前書 3:5:「人若不知道管理自己的家,焉能照管神的教會呢?」
· 如果你連妻子都牧養不好,你怎麼牧養教會?
2. 實際的挑戰:
· 「如果神要你在『教會增長』和『婚姻健康』之間選一個,祂會要你選哪個?」
· 「你覺得神會因為你『犧牲婚姻來服事』而喜悅嗎?」
3. 具體的行動計畫:
· 設立「家庭優先」的界限:
· 每週至少一個晚上「家庭夜」(關手機,不談教會)
· 每月至少一次「夫妻約會」
· 每年至少一次「家庭旅遊」(不帶教會的人)
· 在教會公開宣告:
· 「弟兄姊妹,我需要你們的理解和支持。從現在開始,每週五晚上是我的家庭時間,除非緊急情況,請不要聯絡我。這不是我不愛你們,而是我要先照顧好神託付給我的第一個禾場——我的家庭。」

模式二:「妻子不支持丈夫的服事」
症狀:
· 妻子對教會、對會眾有怨恨
· 妻子拒絕參與教會活動
· 夫妻為了「要不要繼續服事」爭吵
根源診斷(可能有多種):
A. 妻子從未真正「被呼召」:
· 她嫁給丈夫時,丈夫還不是牧師
· 或者她被迫「陪嫁」進入服事,但內心不願意
輔導策略:
· 肯定妻子的感受:
· 「妳的感受是真實的,也是合理的。妳不需要假裝『很屬靈』。」
· 釐清呼召:
· 「神呼召你丈夫做牧師,但不一定呼召妳做『師母』。」
· 「妳可以支持丈夫,但不需要『扮演』一個角色。」
· 重新定義「支持」:
· 支持≠參與所有教會活動
· 支持=在家中為丈夫禱告、鼓勵他、提醒他休息
B. 妻子受傷了:
· 被會眾誤解、攻擊、論斷
· 覺得「付出這麼多,卻沒人感謝」
· 看到丈夫被傷害,心疼又憤怒
輔導策略:
· 聆聽和確認她的傷痛:
· 「告訴我,發生了什麼事?」
· 「妳一定很痛、很委屈。」
· 幫助她處理傷痛:
· 內在醫治禱告
· 饒恕的操練(不是「忘記」,而是「把審判權交給神」)
· 丈夫的角色:
· 丈夫需要「看見」妻子的傷痛
· 丈夫需要「保護」妻子,不讓她繼續受傷
· 必要時,丈夫需要在會眾面前「為妻子發聲」
C. 妻子覺得「不被看見」:
· 丈夫只把她當「同工」,不當「妻子」
· 丈夫對她的付出視為理所當然
· 丈夫從不表達感謝和愛
輔導策略:
· 教導丈夫「看見」妻子:
· 「你上一次對妻子說『謝謝』是什麼時候?」
· 「你上一次對妻子說『我愛妳』(不是例行公事地說)是什麼時候?」
· 作業:
· 每天對妻子說一件「我欣賞妳的...」
· 每週寫一張卡片給妻子,表達感謝

模式三:「性生活不和諧」
症狀:
· 性生活頻率減少或消失
· 其中一方(通常是妻子)拒絕親密
· 丈夫感到被拒絕、沮喪
根源診斷(可能有多種):
A. 情感連結斷裂:
· 妻子覺得「你只在需要性的時候才注意我」
· 缺乏日常的情感親密(擁抱、聊天、關心)
輔導策略:
· 教導「情感銀行」概念:
· 性親密需要建立在情感親密的基礎上
· 丈夫需要每天「存款」:關心、聆聽、擁抱、幫忙家務
· 作業:
· 每天至少15分鐘「高品質對話」(關手機,面對面)
· 每天至少一個「非性的身體接觸」(擁抱、牽手、按摩)
B. 妻子身心疲憊:
· 照顧孩子、參與服事、還要工作,已經精疲力盡
· 性對她來說是「又一個任務」,不是享受
輔導策略:
· 丈夫需要「分擔」:
· 幫忙家務、照顧孩子
· 讓妻子有「休息」的時間
· 重新定義性:
· 性不是「任務」,而是「連結」
· 不要有「業績壓力」,先恢復「親密感」
C. 過去的性創傷:
· 妻子可能有被性侵、被虐待的經歷
· 這些創傷未處理,影響婚姻中的性生活
輔導策略:
· 需要專業的創傷輔導
· 丈夫需要「耐心」和「理解」,不要施加壓力

【第三階段:重建與醫治(5-10次會談)】
目標:
· 處理深層的傷痛
· 重建信任和親密
· 建立新的互動模式
核心操練:
1. 「情感對話」操練(Emotionally Focused Therapy, EFT)
方法:
· 輔導者引導夫妻進行「深層情感對話」
· 不是討論「事情」,而是分享「感受」
示範:
輔導者對妻子:
· 「當丈夫總是忙於教會,妳心裡的感受是什麼?」
妻子:
· 「我覺得...孤單。我覺得我不重要。」
輔導者對丈夫:
· 「你聽到妻子說她覺得孤單,你的感受是什麼?」
丈夫:
· 「我...我很心疼。我不知道她這麼難過。」
輔導者:
· 「你可以看著妻子的眼睛,告訴她你的感受嗎?」
丈夫(轉向妻子):
· 「親愛的,我很抱歉。我讓妳孤單了。」
關鍵:
· 幫助他們「看見」彼此的內心
· 從「指責」轉向「脆弱」
· 從「你的錯」轉向「我的感受」

2. 「饒恕與和好」操練
步驟:
第一步:承認傷害
· 輔導者:「(對丈夫)你對妻子造成了哪些傷害?」
· 丈夫:「我忽略了妳。我讓妳孤單。我沒有保護妳。」
第二步:表達悔意
· 丈夫:「我錯了。我很抱歉。請妳原諒我。」
第三步:妻子的回應
· 輔導者:「(對妻子)妳願意原諒他嗎?」
· 妻子:「我...我需要時間。但我願意嘗試。」
第四步:重建信任的計畫
· 輔導者:「(對丈夫)你要如何證明你真的改變了?」
· 丈夫:「我會每週五晚上在家。我會每天問妳『今天過得怎麼樣?』」
重要提醒:
· 饒恕是「過程」,不是「一次性事件」
· 信任需要時間重建
· 不要急於「和好」,要先「誠實面對傷痛」

3. 「重寫婚姻盟約」操練
方法:
· 邀請夫妻重新寫下「婚姻的優先次序」和「彼此的承諾」
示範:
丈夫的承諾:
· 「我承諾,在神之後,妳是我生命中最重要的人,超過教會、超過服事。」
· 「我承諾,每週至少一個晚上完全屬於妳和孩子。」
· 「我承諾,當妳受傷時,我會保護妳,而不是要求妳『屬靈一點』。」
妻子的承諾:
· 「我承諾,我會支持你的呼召,但我也會誠實地告訴你我的需要。」
· 「我承諾,我會為你禱告,而不是只是抱怨。」
· 「我承諾,我會饒恕你,給你機會改變。」
儀式:
· 在輔導者面前,夫妻手牽手,讀出這些承諾
· 輔導者為他們禱告,祝福他們的婚姻

【第四階段:持續成長與預防(10次會談後)】
目標:
· 建立長期的婚姻維護習慣
· 預防問題再次發生
· 從「危機模式」轉向「成長模式」
具體建議:
1. 定期的「婚姻健檢」
· 每季一次,夫妻坐下來,檢視:
· 我們的親密度如何?(1-10分)
· 我們的溝通如何?
· 有沒有未處理的衝突?
· 我們需要調整什麼?
2. 參加「夫妻退修會」
· 每年至少一次,參加專為牧者夫妻設計的退修會
· 與其他牧者夫妻連結,彼此支持
3. 建立「問責小組」
· 與另外2-3對牧者夫妻,每月聚會一次
· 彼此分享、代禱、問責
4. 持續的「約會之夜」
· 每週或每兩週一次,雷打不動
· 不談教會,只談彼此

【特殊情況處理】
情況一:發現外遇或嚴重背叛
立即行動:
1. **暫停服事:**牧師需要立即請假,專注處理婚姻危機
2. **密集輔導:**每週至少2-3次會談
3. **問責:**找一位屬靈長者監督牧師的悔改過程
4. **透明化:**向教會領袖(長執會)坦承,尋求支持(但不需要向全教會公開細節)
長期重建:
· 至少6-12個月的密集輔導
· 重建信任是漫長的過程
· 可能需要考慮「轉換服事工場」(因為會眾可能失去信任)

情況二:妻子要求「離開服事」
評估:
· 這是「暫時的情緒」還是「深思熟慮的決定」?
· 背後的原因是什麼?
可能的回應:
A. 如果是因為「耗竭」:
· 建議「安息年」:暫停服事6-12個月,專注休息和重建
B. 如果是因為「呼召的重新確認」:
· 可能神真的在帶領他們離開這個工場
· 不要把「離開」等同於「失敗」
· 可能神要他們去「另一個禾場」(不一定是牧會,可能是職場宣教、機構服事)
C. 如果是因為「逃避」:
· 需要幫助他們看見:換一個地方,同樣的問題還是會出現
· 需要先處理「內在的問題」,再決定是否離開

情況三:孩子出現嚴重問題(叛逆、離家、犯罪)
立即行動:
1. **家庭優先:**暫停或減少服事,專注處理家庭危機
2. **專業協助:**尋求家庭治療師、青少年輔導
3. 向教會坦誠:
· 不需要隱瞞(越隱瞞越糟糕)
· 謙卑地向會眾說:「我的家庭正在經歷困難,我需要你們的代禱和理解。」
長期反思:
· 這是神給牧師的「當頭棒喝」:你的優先次序錯了
· 需要重新調整「家庭與服事的平衡」
· 可能需要考慮「轉換服事模式」(例如從全職轉為部分時間,或轉到壓力較小的工場)

【給輔導者的提醒】
1. 不要急於「修理」,先「陪伴」
· 夫妻需要的首先是「被理解」,不是「被教導」
· 給他們時間,讓他們慢慢打開心
2. 保持中立,但不是「不表態」
· 不要偏袒任何一方
· 但當有明顯的罪(例如外遇、家暴)時,要清楚指出
3. 注意「移情」(Transference)
· 牧師夫妻可能會把你當成「父母」或「救世主」
· 要適時提醒:「我不是來拯救你們的,神才是。我只是陪伴你們。」
4. 設立界限
· 不要讓他們24小時聯絡你
· 不要讓輔導變成「依賴」
5. 為自己尋求督導
· 輔導牧者夫妻是沉重的工作
· 你也需要有人陪伴你、為你禱告

【結語:盼望的信息】
親愛的牧者夫妻:
如果你們正在經歷婚姻的困境,請記得:
你們不是第一對,也不會是最後一對。
許多偉大的神僕,都曾經歷婚姻的掙扎。但神沒有放棄他們,神也不會放棄你們。
婚姻是神設立的,神也必保守。只要你們願意:
· 誠實面對問題
· 謙卑尋求幫助
· 願意改變
神必醫治、重建你們的婚姻。
而且,經過這場風暴後,你們的婚姻會更堅固,你們的服事會更有深度。
因為你們經歷過破碎,所以你們能夠醫治其他破碎的人。
願神祝福你們。
阿們。
服侍神，一定要有喜樂？ 為什麼我很難有喜樂？ what are the common reasons
[image: ]Claude 4.5 Sonnet
服侍神,一定要有喜樂嗎?——當喜樂消失時的神學反思與實踐指引
【核心問題的神學澄清】
問題一:「服侍神,一定要有喜樂嗎?」
簡短答案:不,服侍神不一定「隨時」都有喜樂的「感覺」,但神應許我們有「深層的喜樂」,這種喜樂超越環境和感受。
讓我們深入探討這個問題。

【第一部分:釐清「喜樂」的聖經神學】
一、聖經中的「喜樂」有多個層次
1. 情緒性的喜樂(Emotional Joy)
定義:
· 一種愉快的感受、興奮、快樂
· 通常是對「好事」的自然反應
聖經例子:
· 路加福音 10:17:「那七十個人歡歡喜喜地回來,說:『主啊!因祢的名,就是鬼也服了我們。』」
· 使徒行傳 8:39:「太監...就歡歡喜喜地走路。」(受洗後的喜樂)
特徵:
· 這種喜樂是**「有條件的」**:當事情順利時,我們就喜樂
· 這種喜樂是**「波動的」**:會隨環境改變而起伏
重要真理:
這種喜樂是真實的、美好的,但不是聖經要求我們「必須隨時擁有」的喜樂。

2. 屬靈的喜樂(Spiritual Joy)
定義:
· 一種深層的平安、滿足、確信
· 不依賴環境,而是建立在「與神的關係」上
· 是聖靈的果子(加拉太書 5:22)
聖經例子:
· 哈巴谷書 3:17-18:
「雖然無花果樹不發旺,葡萄樹不結果,橄欖樹也不效力,田地不出糧食,圈中絕了羊,棚內也沒有牛;然而,我要因耶和華歡欣,因救我的神喜樂。」
· 腓立比書 4:4:
「你們要靠主常常喜樂。我再說,你們要喜樂!」 (注意:保羅寫這封信時正在監獄裡!)
特徵:
· 這種喜樂是**「無條件的」**:即使在苦難中,依然可以擁有
· 這種喜樂是**「穩定的」**:不隨環境劇烈波動
· 這種喜樂是**「選擇」**:「你們要喜樂」是命令式,意味著這是意志的決定,不只是情緒
核心真理:
這種喜樂不是「感覺很開心」,而是「深知神掌權、神愛我、我在神手中是安全的」,因此即使在痛苦中,內心深處依然有平安和盼望。

3. 末世性的喜樂(Eschatological Joy)
定義:
· 因「確信未來的盼望」而有的喜樂
· 知道「現在的苦楚,不足與將來要顯於我們的榮耀相比」(羅馬書 8:18)
聖經例子:
· 希伯來書 12:2:
「祂因那擺在前面的喜樂,就輕看羞辱,忍受了十字架的苦難。」 (耶穌在十字架上,因「看見」未來救恩的成就,而有喜樂)
· 彼得前書 1:6-8:
「因此,你們是大有喜樂;但如今,在百般的試煉中暫時憂愁,叫你們的信心既被試驗...就比那被火試驗仍然能壞的金子更顯寶貴...你們雖然沒有見過祂,卻是愛祂;如今雖不得看見,卻因信祂就有說不出來、滿有榮光的大喜樂。」
特徵:
· 這種喜樂是**「盼望性的」**:不是因為「現在很好」,而是因為「未來必定美好」
· 這種喜樂是**「信心的產物」**:需要「看見」神的應許

二、聖經中「沒有喜樂」的屬靈偉人
重要觀察:聖經從未要求信徒「隨時都要感到快樂」。相反,聖經誠實地記錄了許多屬靈偉人「失去喜樂」的時刻。
1. 大衛:「我的心極其憂傷」
詩篇 42:5-6:
「我的心哪,你為何憂悶?為何在我裡面煩躁?...我的神啊,我的心在我裡面憂悶。」
詩篇 88:3:
「因為我心裡滿了患難;我的性命臨近陰間。」
觀察:
· 大衛是「合神心意的人」,但他經歷深度的憂鬱
· 他沒有假裝「我很喜樂」,而是誠實地向神哭訴
· 神沒有責備他「你不夠屬靈」

2. 約伯:「我厭煩我的性命」
約伯記 10:1:
「我厭煩我的性命,必由著自己述說我的哀情。」
約伯記 3:1:
「此後,約伯開口咒詛自己的生日。」
觀察:
· 約伯是「完全正直,敬畏神,遠離惡事」的人(約伯記 1:1)
· 但他在苦難中完全失去喜樂,甚至咒詛自己的生日
· 神最後沒有責備約伯「你不夠喜樂」,反而責備那些說「你一定是犯罪了」的朋友

3. 以利亞:「求你取我的性命」
列王紀上 19:4:
「自己在曠野走了一日的路程,來到一棵羅騰樹下,就坐在那裡求死,說:『耶和華啊,罷了!求你取我的性命,因為我不勝於我的列祖。』」
觀察:
· 以利亞剛經歷「迦密山大勝利」(擊敗450個巴力先知)
· 但之後立刻陷入極度憂鬱,甚至求死
· 神沒有責備他,反而:
· 讓他睡覺(身體需要休息)
· 給他食物(身體需要營養)
· 用「微小的聲音」對他說話(心靈需要安慰)

4. 耶利米:「我為何出胎見勞碌愁苦」
耶利米書 20:14-18:
「願我生的那日受咒詛...我為何出胎見勞碌愁苦,使我的年日因羞愧消滅呢?」
觀察:
· 耶利米是神親自呼召的先知
· 但他的服事充滿挫折,他完全失去喜樂
· 神沒有因此「解僱」他

5. 保羅:「四面受敵...心裡作難」
哥林多後書 1:8:
「弟兄們,我們不要你們不曉得,我們從前在亞細亞遭遇苦難,被壓太重,力不能勝,甚至連活命的指望都絕了。」
哥林多後書 4:8-9:
「我們四面受敵,卻不被困住;心裡作難,卻不至失望;遭逼迫,卻不被丟棄;打倒了,卻不至死亡。」
觀察:
· 保羅是新約最偉大的使徒
· 但他誠實地說:他被壓太重,甚至「連活命的指望都絕了」
· 這不是「喜樂」的狀態,但這是**「真實的信仰」**

三、神學結論:「喜樂」不等於「快樂」
關鍵區分:
	快樂(Happiness)
	喜樂(Joy)

	依賴環境
	超越環境

	情緒性的
	屬靈性的

	短暫的
	持久的

	表面的
	深層的

	當事情順利時有
	即使在苦難中也可以有


聖經的教導:
· 神不要求我們「隨時感到快樂」
· 但神應許我們可以有「深層的喜樂」——即使在痛苦中,依然確信:
· 神愛我
· 神掌權
· 神有美好的計畫
· 苦難不是永遠的
· 未來有榮耀的盼望
腓立比書 4:4的正確理解:
「你們要靠主常常喜樂。」
· 不是說「你們要隨時感到開心」
· 而是說「你們要持續地在主裡面找到滿足、平安、確信」
· 這是**「選擇」,不是「感覺」**

【第二部分:為什麼我很難有喜樂?——常見原因診斷】
一、屬靈層面的原因
1. 對「喜樂」有錯誤的期待
問題:
· 以為「喜樂」=「隨時感到快樂、興奮」
· 當沒有這種感覺時,就以為「我一定哪裡不對」
· 陷入自我控告:「我不夠屬靈」
真相:
· 你可能已經擁有「深層的喜樂」,只是你沒有察覺
· 問自己:
· 即使在困難中,我是否依然相信神愛我?✓
· 即使看不見出路,我是否依然相信神掌權?✓
· 即使現在很痛苦,我是否依然相信未來有盼望?✓
· 如果答案是「是」,那你已經有「屬靈的喜樂」了,只是它不是以「興奮的情緒」呈現
解決方向:
· 重新定義「喜樂」:不是「感覺很嗨」,而是「深知我在神手中是安全的」
· 停止自我控告:「沒有快樂的感覺」不等於「沒有喜樂」

2. 與神的關係疏離
問題:
· 禱告變成例行公事,感受不到神的同在
· 讀經只是為了「完成任務」或「預備講章」
· 服事變成「工作」,不再是「愛的回應」
· 內心對神有隱藏的失望、憤怒
診斷問題:
· 你上一次單純地享受與神同在(不為了任何目的)是什麼時候?
· 你對神有沒有隱藏的怨恨:「神啊,祢為什麼不幫助我?」
· 你的服事是「為神做事」還是「與神同工」?
聖經真理:
· 詩篇 16:11:「在祢面前有滿足的喜樂;在祢右手中有永遠的福樂。」
· 喜樂的源頭是「在神面前」,不是「做很多事」
解決方向:
· 重新建立「親密的關係」:
· 每天至少30分鐘「單純與神同在」(不求什麼,只是享受祂的同在)
· 練習「默觀禱告」:安靜在神面前,讓神對你說話
· 重新用「阿爸父」稱呼神,恢復「兒女」的身份

3. 隱藏的罪未處理
問題:
· 內心有愧疚感,但不敢面對
· 某些罪反覆出現:苦毒、謊言、色情、貪婪
· 禱告時感到「神很遠」,像有一道牆隔著
聖經真理:
· 詩篇 32:3-4:「我閉口不認罪的時候,因終日唉哼而骨頭枯乾。黑夜白日,祢的手在我身上沉重。」
· 詩篇 51:12:「求祢使我仍得救恩之樂,賜我樂意的靈扶持我。」(大衛犯罪後失去喜樂,認罪後求神恢復)
常見的「隱藏罪」:
· **苦毒:**對某人懷恨在心,拒絕饒恕
· **驕傲:**覺得「都是別人的錯,我沒有錯」
· **色情:**在壓力下尋求不健康的紓壓方式
· **謊言:**為了維護形象而說謊
· **貪婪:**對金錢、地位、成功的過度渴望
解決方向:
· 誠實地在神面前認罪:
· 用詩篇 139:23-24禱告:「神啊,求祢鑒察我,知道我的心思,試煉我,知道我的意念,看在我裡面有什麼惡行沒有。」
· 找一位信任的屬靈長者,坦誠分享掙扎
· 操練饒恕:寫下「我要饒恕的人」清單,為他們禱告祝福

4. 屬靈爭戰的壓制
問題:
· 感到極度的沉重、黑暗、絕望
· 腦中不斷有控告的聲音:「你不夠好」、「神不愛你」、「你是失敗者」
· 每次想要親近神,就有強烈的阻力
聖經真理:
· 約翰福音 10:10:「盜賊來,無非要偷竊,殺害,毀壞;我來了,是要叫羊得生命,並且得的更豐盛。」
· 撒但的工作就是「偷走」我們的喜樂
解決方向:
· 認出這是屬靈爭戰,不是「我的問題」
· 宣告真理,對抗謊言:
· 當控告的聲音說「你不夠好」→宣告「我是神所愛的兒女」(約翰福音 1:12)
· 當絕望的感覺來襲→宣告「神有美好的計畫」(耶利米書 29:11)
· 尋求代禱遮蓋:找一群人為你守望禱告

二、心理/情緒層面的原因
1. 臨床憂鬱症(Clinical Depression)
症狀:
· 持續的悲傷、絕望感(超過兩週)
· 對以前喜歡的事失去興趣
· 食慾改變、睡眠障礙
· 注意力難以集中
· 有自殺念頭
重要真理:
憂鬱症是「疾病」,不是「信心不足」。就像糖尿病需要胰島素,憂鬱症可能需要藥物治療。
聖經人物也有憂鬱:
· 以利亞求死(列王紀上 19:4)
· 約拿求死(約拿書 4:3)
· 大衛極其憂悶(詩篇 42:5)
解決方向:
· 尋求專業評估:找心理醫生或精神科醫生
· 可能需要:
· 心理諮商(談話治療)
· 藥物治療(抗憂鬱藥物)
· 生活方式調整(運動、飲食、睡眠)
· 不要羞於求助,這不是「不屬靈」,而是「智慧」

2. 耗竭症候群(Burnout)
症狀:
· 極度疲憊,休息也無法恢復
· 對服事失去熱情,變成「機械式」地做
· 情緒麻木,對任何事都提不起勁
· 容易暴躁、易怒
原因:
· 長期過度工作,沒有休息
· 「救世主情結」:覺得「沒有我,教會就會垮」
· 不懂得說「不」,承擔過多責任
聖經真理:
· 馬可福音 6:31:「你們來,同我暗暗地到曠野地方去歇一歇。」(耶穌邀請門徒休息)
· 詩篇 127:2:「惟有耶和華所親愛的,必叫他安然睡覺。」
解決方向:
· **立即休息:**可能需要請假1-3個月,完全停止服事
· 學習「安息日」操練:每週至少一天完全不做任何「工作」
· 重新建立界限:學會說「不」
· 尋求醫療協助:耗竭可能導致腎上腺疲勞,需要醫學治療

3. 焦慮症(Anxiety Disorder)
症狀:
· 持續的擔憂、恐懼
· 心跳加速、呼吸困難、胸悶
· 失眠(腦子停不下來)
· 過度警覺,隨時處於「備戰狀態」
原因:
· 長期壓力導致神經系統失調
· 控制慾:無法信任神,覺得「我必須掌控一切」
· 完美主義:害怕失敗
聖經真理:
· 腓立比書 4:6-7:「應當一無掛慮,只要凡事藉著禱告、祈求,和感謝,將你們所要的告訴神。神所賜、出人意外的平安必在基督耶穌裡保守你們的心懷意念。」
解決方向:
· 認知行為治療(CBT):學習辨識和挑戰「災難化思維」
· 深呼吸、正念練習
· 可能需要藥物治療(抗焦慮藥物)
· 操練「交託」:每天把擔憂寫下來,然後禱告「神啊,這些我交給祢」

4. 創傷後壓力症候群(PTSD)
症狀:
· 反覆回想痛苦的事件
· 噩夢
· 迴避與創傷相關的人事物
· 情緒麻木或過度警覺
原因:
· 經歷重大創傷事件:被攻擊、被背叛、目睹教會分裂
· 過去的創傷(童年虐待)被服事中的事件「觸發」
解決方向:
· 需要專業的創傷治療:EMDR(眼動減敏與歷程更新療法)或創傷聚焦認知行為治療
· 內在醫治禱告
· 給自己時間:創傷的醫治是漫長的過程

三、身體層面的原因
1. 荷爾蒙失調
問題:
· 甲狀腺功能低下:導致疲憊、憂鬱
· 更年期(女性):荷爾蒙變化影響情緒
· 睪固酮低下(男性):導致疲憊、失去動力
解決方向:
· 做健康檢查,檢測荷爾蒙水平
· 必要時接受荷爾蒙治療

2. 營養不良
問題:
· 缺乏維生素B群:影響神經系統,導致疲憊、憂鬱
· 缺乏維生素D:與憂鬱症有關
· 缺乏Omega-3脂肪酸:影響大腦功能
解決方向:
· 均衡飲食
· 必要時補充營養品
· 多曬太陽(增加維生素D)

3. 缺乏運動
問題:
· 運動不足導致內啡肽(快樂荷爾蒙)分泌減少
· 長期久坐影響身心健康
聖經真理:
· 哥林多前書 6:19-20:「豈不知你們的身子就是聖靈的殿嗎?...所以,要在你們的身子上榮耀神。」
解決方向:
· 每週至少3次,每次30分鐘的有氧運動(快走、跑步、游泳)
· 運動是「天然的抗憂鬱藥」

4. 睡眠不足
問題:
· 長期睡眠不足導致情緒不穩、易怒、失去喜樂
解決方向:
· 每天至少7-8小時睡眠
· 建立規律的作息
· 睡前避免使用3C產品

四、關係層面的原因
1. 婚姻關係破裂
問題:
· 與配偶疏離、爭吵、冷戰
· 配偶不支持你的服事
· 性生活不和諧
影響:
· 婚姻不快樂,很難在服事中有喜樂
解決方向:
· 尋求婚姻輔導
· 重新投資在婚姻關係上(參考前面的「夫妻輔導」部分)

2. 孤立無援
問題:
· 沒有親密的朋友
· 不敢向任何人坦承掙扎
· 覺得「沒人理解我」
聖經真理:
· 傳道書 4:9-10:「兩個人總比一個人好...若是跌倒,這人可以扶起他的同伴;若是孤身跌倒,沒有別人扶起他來,這人就有禍了。」
解決方向:
· 加入牧者小組,彼此扶持
· 找一位屬靈導師
· 學習「脫下面具」,做真實的自己

3. 與會眾關係緊張
問題:
· 被攻擊、被誤解、被論斷
· 對會眾有苦毒
影響:
· 每次服事都是痛苦,怎麼可能有喜樂?
解決方向:
· 操練饒恕
· 必要時尋求和好
· 如果教會系統功能失調,可能需要考慮離開

五、環境/處境層面的原因
1. 長期看不見果效
問題:
· 服事多年,教會不增長
· 感覺「我做的都是徒勞」
· 失去成就感
神學反思:
· 挪亞傳道120年,只有8個人得救(他的家人)
· 耶利米傳道40年,幾乎沒人悔改
· 神沒有要求我們「成功」,只要求我們「忠心」
解決方向:
· 重新定義「成功」:不是人數,而是忠心
· 把「結果」交給神,專注於「過程」中的忠心

2. 財務壓力
問題:
· 薪水微薄,生活困難
· 為錢焦慮,影響服事
解決方向:
· 尋求教會調整薪資
· 必要時考慮「雙職事奉」(部分時間工作,部分時間服事)
· 尋求外部資源(宣教機構、神學院的補助)

3. 家庭危機
問題:
· 孩子叛逆、生病
· 父母需要照顧
· 家人不支持服事
影響:
· 家庭的重擔壓垮你,無法有喜樂
解決方向:
· **家庭優先:**必要時暫停或減少服事
· 尋求專業協助(家庭治療、醫療)
· 向教會坦誠,尋求理解和支持

【第三部分:重尋喜樂的實踐步驟】
步驟一:誠實面對,停止假裝(1-2週)
行動:
1. 寫「誠實日記」:
· 每天寫下:「今天我真實的感受是...」
· 不要審查自己,想到什麼寫什麼
· 包括對神的憤怒、失望、困惑
2. 向神「抱怨」:
· 學習詩篇作者,向神傾訴一切
· 詩篇 13:1:「耶和華啊,祢忘記我要到幾時呢?要到永遠嗎?」
· 神能承受你的真實情緒
3. 找一個人坦誠:
· 找一位信任的朋友或輔導,說出你的掙扎
· 不要再假裝「我很好」

步驟二:診斷根源(2-4週)
行動:
1. 做「全人健康檢查」:
· 身體:去看醫生,做健康檢查
· 心理:評估是否有憂鬱、焦慮
· 屬靈:檢視與神的關係
· 關係:檢視婚姻、家庭、友誼
· 環境:檢視教會系統、財務狀況
2. 列出「可能的原因」清單:
· 根據前面的診斷框架,列出你認為可能的原因
· 排序:哪些是「最主要」的原因?
3. 尋求專業評估:
· 如果懷疑有憂鬱症、焦慮症,去看心理醫生
· 如果懷疑有屬靈問題,找屬靈導師

步驟三:對症下藥(1-3個月)
根據診斷結果,採取相應行動:
如果是「與神關係疏離」:
· 每天30分鐘「單純與神同在」
· 練習默觀禱告、靈閱
· 參加退修會
如果是「隱藏的罪」:
· 向神認罪
· 找人問責
· 操練饒恕
如果是「憂鬱症/焦慮症」:
· 尋求心理治療
· 可能需要藥物
· 調整生活方式(運動、睡眠、飲食)
如果是「耗竭」:
· 立即休息(可能需要請假)
· 學習說「不」
· 重新建立界限
如果是「婚姻問題」:
· 尋求婚姻輔導
· 重新投資在婚姻關係上
如果是「孤立」:
· 加入牧者小組
· 找屬靈導師
· 學習脫下面具

步驟四:重建「喜樂的根基」(3-6個月)
核心操練:
1. 每日的「感恩操練」
· 每天睡前,寫下三件「今天感恩的事」
· 即使在困難中,也能找到感恩的理由
· 帖撒羅尼迦前書 5:18:「凡事謝恩;因為這是神在基督耶穌裡向你們所定的旨意。」
2. 每週的「安息日」
· 一週一天,完全不做任何「工作」
· 只是享受與神、與家人同在
· 做讓你「恢復活力」的事(散步、閱讀、音樂)
3. 每月的「退修日」
· 一個月一天,到安靜的地方
· 禁食、禱告、讀經
· 重新「充電」
4. 每季的「生命檢視」
· 每三個月,坐下來問自己:
· 我與神的關係如何?
· 我的身心靈健康如何?
· 我的婚姻/家庭如何?
· 我需要調整什麼?

步驟五:重新定義「成功」與「喜樂」(6-12個月)
核心轉化:
1. 從「做事」到「成為」
· 我的價值不在於「我做了多少」
· 而在於「我是誰」——天父所愛的兒女
2. 從「果效」到「忠心」
· 成功不是「教會增長」
· 而是「在神託付我的崗位上忠心」
3. 從「快樂」到「喜樂」
· 我不需要隨時「感到開心」
· 但我可以有「深層的平安」——知道我在神手中是安全的
4. 從「完美」到「真實」
· 我不需要假裝「我很屬靈」
· 我可以誠實地說「我很掙扎,但神依然愛我」

【結語:給失去喜樂的你】
親愛的弟兄姊妹:
如果你現在沒有喜樂,請記得:
你不孤單。許多屬靈偉人都經歷過「喜樂消失」的黑暗時刻。
大衛、約伯、以利亞、耶利米、保羅——他們都曾失去喜樂,但神沒有放棄他們。
你沒有喜樂,不代表你「不屬靈」。 你沒有喜樂,不代表神「不愛你」。
也許,神允許你失去喜樂,是為了:
· 讓你停下來,重新檢視你的生命
· 讓你學習「誠實」,不再假裝
· 讓你經歷「破碎」,好讓神重建你
· 讓你更深地認識祂——不是在「成功」中,而是在「軟弱」中
記住哈巴谷的宣告:
「雖然無花果樹不發旺,葡萄樹不結果,橄欖樹也不效力,田地不出糧食,圈中絕了羊,棚內也沒有牛;然而,我要因耶和華歡欣,因救我的神喜樂。」(哈巴谷書 3:17-18)
這種喜樂,不是因為「環境好」,而是因為**「神是我的神」**。
願你在這段「沒有喜樂」的黑暗中,遇見那位「在黑暗中依然掌權」的神。
願你有一天能見證:
「我雖然行過死蔭的幽谷,也不怕遭害,因為祢與我同在。」(詩篇 23:4)
願神祝福你,醫治你,重建你。
阿們。

image1.png




