Vie d église

Le comportement des chrétiens lors des rencontres :

Forme liturgique — ou — en Esprit et en vérité?

Collgetion Or V¢ Shalom
Michel Cournoyer



Introduction

« ...Vous vous assemblez, non pour devenir meilleurs, mais pour devenir pires. » (1
Corinthiens 11:17)

Pourquoi les chrétiens doivent se rencontrer? Quels sont les buts que Jésus veut
atteindre, quand nous nous rencontrons, Jésus qui dit batir lui-méme Son Eglise? Comment
les chrétiens doivent-ils se rencontrer, et se comporter, si I'on se fie au Nouveau Testament,
au discernement de I'Esprit, et a I'amour de Christ? C’est quoi une véritable rencontre de
chrétiens? Quels sont les résultats qui doivent en découler? Etlalouange? Qu’est-ce que la
louange sous la Nouvelle Alliance? Et I’exercice des ministéres et des dons spirituels?

Comme pour tout le reste de la vie chrétienne, la louange peut étre vraie, et elle peut
étre fausse... Elle peut provenir d’un coeur sincere, mais elle peut aussi étre vide de sens, et
provenir de la chair ou de la tradition des hommes. La louange, qui a pris tant de place dans
nos églises et dans nos réunions; une place souvent disproportionnée! Cela vaut aussi pour
les dons spirituels : en choisir un, et lui donner pratiquement toute la place, au détriment
des autres, provoque un déséquilibre malfaisant, et produit des églises et des croyants
infirmes...

Pourtant, Dieu nous a tout donné d’avance, pour une vie d’église saine, sainte,
fructueuse, glorieuse, contagieuse... C'est a nous de décider : voulons-nous une église selon
Dieu ou selon notre « vieil homme »? — Psaumes 127 :1: « Si I’Eternel ne bétit la maison
(Eglise), ceux qui la bétissent travaillent en vain; si I'Eternel ne garde la ville, celui qui la
garde veille en vain. »

Allons-y voir de plus pres, avec I'aide de Dieu et de sa Parole.



Premier chapitre : Le « probleme » du « vieux moi »!

A un certain moment, j’ai demandé a Dieu ce qu’ll entendait vraiment par « adorer Dieu
en esprit et en vérité » -- Jean 4 :23-24 : « Mais I’heure vient, et elle est déja venue, ou les
vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité; car ce sont la les adorateurs que le
Pére demande. Dieu est esprit, et il faut que ceux qui 'adorent (le prient, le louent...)
I’adorent en esprit et en vérité ». Cela faisait au moins dix ans que je me posais toutes sortes
de questions sur le fond, la forme et les habitudes de louange et de réunions qu’on avait
adoptées dans plusieurs de nos églises évangéliques. Ayant décidé alors de me tourner vers
le Seigneur pour lui demander ce qu’il en était, Il me guida progressivement, dans sa fidélité,
au travers de mes temps de recueillement et de méditation biblique. Il en résultat de
profondes convictions dans mon coeur, qui allaient dans le méme sens de ce que j'avais
toujours ressenti dans mon esprit, et dans ma recherche intense de communion avec Dieu.

Par exemple, je trouvais étrange qu’on enseigne aux gens, a maints endroits, qu’il fallait
lever les bras dans les airs pour louer le Seigneur durant les « cultes », « applaudir le
Seigneur », faire ceci ou cela, se lever — s’asseoir, se lever — s’asseoir, « prendre sa liberté »,
« s’envoyer en l'air I», dire tout haut et de maniére cacophonique nos « déclamations »
personnelles, répéter indistinctement Amen, a plusieurs reprises, et de plus en plus fort, a la
demande de celui qui « anime »!, et plein d’autres choses « télécommandées », etc., etc.!
Pour ce qui est de la manie d’applaudir le Seigneur, je dirais ceci: nous devons surtout
applaudir le Seigneur par nos vies, pas nécessairement par de simples petits « clap-claps »
lors d’une « réunion »; c’est trop facile et trop simpliste, pour ne pas dire artificiel —Jean 5 :
41-42 — version Semeur : «Je ne cherche pas a étre applaudi par les hommes. Seulement, je
constate une chose au fond de vous-mémes, vous n’avez pas d’amour pour Dieu ». -- Ouch!,
ce que Jésus peut étre radical!? -- J’ai accompli toutes ces choses moi aussi au début, par
conformisme, pour faire comme les autres, parce qu’on me disait que c’était correct, et que
je parviendrais bien a m’y habituer! Mais, dans mon for intérieur, cela me génait, me mettait
mal a l'aise spirituellement, et méme m’agacait. On avait beau me donner toutes sortes
d’arguments « logiques », cela ne me convainquait pas... Et méme les versets de I’Ancien
Testament qu’on apportait pour appuyer ces facons de faire me laissaient perplexe, car
intuitivement, je savais qu’on ne pouvait pas toujours appuyer nos traditions ou habitudes,
en nous basant sur des versets spécifiques et isolés de I’Ancien Testament. Et je ne voulais
pas étre considéré comme un robot, mais comme un homme libre, surtout dans la liberté
« sanctifiée » de Jésus! Il ne s’agit pas d’empécher toute manifestation qui provient de
ceceurs sinceres, mais d’éluder le plus possible celles qui proviennent de la chair.

Et voila justement ce que le Seigneur m’enseigna face a tout cela: dans I'Ancien
Testament, sous I’Ancienne Alliance, nous avions affaire a un royaume terrestre, un peuple
terrestre, un « culte terrestre », physique, visible, extérieur; toute la vie religieuse de
I’Ancien Testament se manifestait par des gestes, traditions, lois, rituels, cérémonies, avec,
comme point central, un Temple physique. Pratiquement tout se faisait au niveau des cinq
sens, alors que sous la Nouvelle Alliance, Jésus nous invite a une nouvelle forme d’adoration



et de louange, « en esprit et en vérité » : une louange qui se veut intérieure plus
qu’extérieure, spirituelle et non pas superficielle, sous I'onction de I'Esprit et non pas dans la
force de la chair; dans la paix et 'amour et non pas nécessairement dans le bruit et une
routine artificielle, dans la spontanéité de rencontres conviviales avec les croyants, et non
pas a I'intérieur de « cultes prévisibles, statiques et planifiés ».

Donc, nous ne pouvons pas utiliser les versets symboliques (Psaumes 98 :8) ou se
rapportant au culte physique (Psaumes 134:2) de [I'Ancien Testament, pour
institutionnaliser des formes extérieures et stéréotypées de louange dans nos assemblées.
Pendant que I’Ancien Testament dit d’élever nos mains vers Dieu (Psaumes 88 :10; 119 :48;
143 :6), le Nouveau Testament nous dit d’élever nos coeurs vers Dieu (Romains 2 :29;
Romains 6 :17; 2 Corinthiens 5 :12; Ephésiens 5 :19; 2 Timothée 2 :22; Hébreux 8 :10). La
louange en esprit est celle qui se passe d’abord au niveau du cceur, et non pas
nécessairement du corps (quoique qu’il n’y ait pas non plus d’interdiction a ce qu’il y
participe). La louange « en vérité » est celle qui est vécue durant toute la semaine, notre vie
elle-méme devenant une louange devant le Seigneur. Ce n’est pas une demi-heure ou une
heure de musique, de bruit, de paroles et de gestes le dimanche matin, qui représente
nécessairement une véritable louange. Tout ¢a peut n’étre qu’artifice, vide et désert (un
proverbe de la tradition juive dit: « Les tonneaux vides sont ceux qui font le plus de
bruit »).

Bref, la louange sous la Nouvelle Alliance n’a pas a prendre obligatoirement des formes
extérieures comme dans I’Ancien Testament. Nous ne sommes pas obligés d’y ajouter des
formules gestuelles comme lever les bras, ou n‘importe quel autre geste normatif, comme
c’était le cas dans I’Ancien Testament, ou I'Esprit n’était pas répandu sur toute chair. Cela
signifie-t-il qu’il est absolument défendu qu’une personne léve ses mains dans les airs dans
une assemblée, ou fasse tout autre geste? Pas du tout, mais elle doit le faire spontanément,
parce qu’elle s’y sent poussée par le Saint-Esprit, et non parce qu’on lui a dit qu’elle devait
le faire. Il s’agit plut6t de ne pas en faire une norme, une tradition. L’Ancien Testament doit
étre compris et vécu a la lumiére du Nouveau Testament. Mais dans I'assemblée, c’est |a loi
du cceur, du respect et de 'amour des autres qui prédomine. Il nous faut aussi tenir compte
du milieu culturel : pour les Africains, il est aussi naturel de bouger et de sautiller que pour
nous, occidentaux, d’étre plus réservés et flegmatiques. Pour les Africains ou Latino-
Américains, cela fait partie de leur nature, de leur fagcon d’étre et de s’exprimer; on n’a pas
besoin de les inciter a le faire, c’est déja inscrit dans leurs génes. Dans leur cas, c’est donc
spontané, naturel, et pas nécessairement forcé ou déplacé. Notre nature occidentale est
différente; nous n’avons pas a imiter la nature et la fagon de vivre des autres cultures; nous
devons étre nous-mémes. Il est donc tres important de ne pas dire aux gens quoi faire. Si
nous le faisons, nous les incitons a réaliser des actions qui ne seront pas naturelles,
spontanées, personnelles, ni poussées par I'Esprit, mais plutét quelque peu obligées, et a la
longue dégageant une odeur de « réchauffé ».

De toute facon, la louange est une affaire personnelle entre chacun de nous et Dieu. Il
est certain que si on commence a dire aux gens qu’ils peuvent danser, sauter, crier,



applaudir, courir, tomber, japper...etc., pendant un « culte » ou un « temps de louange », et
qu’il faut « se laisser aller » et s’extérioriser « comme cela nous semble bon », cela va
provoquer les résultats suivants :

| cela va influencer les gens a produire une activité de fagcon machinale, par la volonté
humaine, et non par I'Esprit. Alors viennent inévitablement les ceuvres de la chair,
empreintes souvent d’un désir plus ou moins conscient de se faire remarquer;

| cela dénote un réel manque de respect et d’amour pour ceux qui aiment louer le
Seigneur de tout leur coeur, mais dans le calme et la joie tranquille, sans ressentir le besoin
de s’extérioriser;

| la louange va devenir progressivement comme un rituel un peu magique, composé
d’une multitude de paroles et de gestes prédéterminés, qui deviennent a la longue plus du
« remplissage » qu’une action spontanée du cceur et de I'Esprit. De plus, la louange doit étre
le résultat de notre communion avec Dieu et non le contraire.

Voici, « grosso modo », les normes bibliques a respecter, et les pieges a éviter, en ce qui
concerne non seulement la louange, mais I'exercice de tous les dons spirituels, durant toutes
nos rencontres et assemblées régulieres :

[ | La louange et I'exercice de tout don spirituel doivent provenir de I'Esprit, et ainsi
révéler une situation de cceur et un feu intérieur, et non pas consister en une démonstration
extérieure vide, ou une expression corporelle issue de la chair... Il ne s’agit pas non plus
d’interdire toute forme d’extériorisation personnelle, car il est possible que le Saint-Esprit
produise, de facon soudaine et sporadique, une manifestation physique qui s’allie a la
repentance et a I'adoration du cceur. Les expressions produites par un cceur brisé et une
émotion sanctifiée ont une odeur de Dieu et sont édifiantes pour les croyants. En fait, nous
ne devrions pas dire aux gens ce qu’ils doivent faire, ni non plus ce qu’ils ne doivent pas
faire, a moins qu’une discipline s'impose, devant le fait évident d’ceuvres de la chair ou
d’actions inappropriées (selon le discernement de |'Esprit...)

u La louange personnelle en public ne doit pas étre le produit d’'une influence ou
uniformisation de groupe, ou provenant de convictions d’autres personnes, ou provenant
d’une sorte de syncrétisme avec la pensée positive humaniste (la Parole de Dieu nous
emmene a parler et a agir parce qu’on croit et non pas pour croire...). Les gens ne doivent
pas étre emmenés a des conformismes, des « cultures » et traditions de louange (les
traditions, a la longue, tuent la vie...). Cela vaut pour n’importe quel don spirituel exercé
durant les rencontres.

u La louange, la prophétie, les langues, etc., ne doivent pas devenir du désordre, de
I'idolatrie ou de la cacophonie, qui ne peuvent que géner et indisposer les gens qui
cherchent a rencontrer Dieu. Comme on en a parlé plus tot, les chrétiens peuvent, a
I'intérieur de leur culte personnel et de leur intimité avec Dieu, danser, sauter et crier tant
qu’ils veulent : cela ne peut étre que spontané et agréable a Dieu, quand c’est sous 'onction
de I'Esprit. Mais a l'intérieur d’une assemblée ou en public, il faut penser aux autres, agir et
se donner selon la direction du Saint-Esprit. Ce qui vient du Saint-Esprit est toujours
manifeste et bénissant; ce qui vient de la chair est toujours désagréable et dérangeant.



Méme |’évangélisation ne devrait pas obligatoirement devenir un « spectacle» -- il y a
souvent trop de la force et de la gloire de ’'homme dans ¢a, a part les influences provenant
du monde, et souvent I'absence d’une onction réelle de I'Esprit...

[ ] On ne peut pas se servir des exemples d’extériorisation dans la Bible pour en faire des
ingrédients permanents et des méthodes ou formes courantes de louange ou d’exercice de
certains dons spirituels dans nos assemblées régulieres (la prédication, entre autres, n’est
pas un spectacle!). Par exemple, David a dansé devant I’Arche d’Alliance a son entrée a
Jérusalem. Sa réaction est arrivée dans un moment trés spécial, unique, extraordinaire;
c’était une réaction spéciale, poussée par le Saint-Esprit, dans cette occasion spéciale. On ne
doit pas faire de cas particuliers et précis, une base pour établir un usage généralisé. Il faut
toujours tenir compte du contexte, en particulier pour ce qui concerne I’Ancien Testament,
comme nous en parlions plus té6t. On ne peut pas non plus prendre une réaction explosive de
joie devant un événement extraordinaire comme en Actes 3 :8, ol le boiteux guéri se met a
sauter, et en faire un ingrédient courant de louange dans nos assemblées réguliéres. Que
des réactions extraordinaires puissent provenir d’événements extraordinaires, cela se
comprend bien; mais ne faisons pas de |’exceptionnel, une régle ou une action coutumiere.
Dieu aime varier son action a l'infini, justement pour nous empécher de fabriquer des
méthodes et des recettes.

[ | La louange et la forme qu’elle prend, et I'exercice de notre ministére personnel,
doivent tirer leur origine de notre communion intime avec Dieu, et non étre le produit d’une
coercition appelant la conformité « a ce qui se fait ». Notre louange (comme tout autre
action ou responsabilité spirituelle) n’a pas a suivre le dicton « tout le monde le fait, faites
le donc! ». L'exercice de chaque don spirituel doit provenir d’'un coeur pur, sans pression, ni
conditionnement aucun. Notre attitude est importante, pour I'exemple que nous donnons
aux jeunes chrétiens, qui n’ont pas toujours le discernement et la maturité pour faire la part
des choses.

u La louange n’est plus une ceuvre légale. Sous I'’Ancienne Alliance, pour le peuple
d’Israél, la louange était terrestre, dans un culte terrestre, sous une loi spécifique dans un
royaume terrestre. Aujourd’hui, sous la Nouvelle Alliance, la louange se veut avant tout
intérieure, notre vie devant étre une adoration en vérité, se conformant alors a notre
adoration en esprit. Cela n’a rien a voir avec des gestes rituels. Aujourd’hui
malheureusement, nous avons tendance a remplacer la présence de I'Esprit, |la vraie louange
du cceur et d’une vie consacrée qui honore Dieu, par beaucoup de bruit, de musique forte,
de paroles répétitives, de chants « a quatre phrases » répétées des dizaines de fois!? (Esaie
1:12316)

u La louange ne doit pas devenir un objet d’idolatrie. Nous ne devrions jamais nous
flatter de notre forme spécifique de louange, ni nous conditionner a une forme exclusive de
louange; cela regarde le Saint-Esprit. La louange doit étre le résultat de notre foi, de notre
relation avec Dieu, de notre vécu de la semaine, et non pas une passe magique pour entrer
dans la bénédiction de Dieu, surtout si nous avons passé toute la semaine plus ou moins
selon la chair!?



| Toute manifestation physique accompagnant la louange, ou autre service chrétien, ne
doit provenir que de I'onction et I'impulsion du Saint-Esprit; sinon « c’est dans le calme et la
tranquillité que sera votre force... ». Nous sommes dans un royaume spirituel; ne nous
attachons pas a des techniques et facons de faire « humaines » pour exercer les dons
spirituels que nous avons recus pour servir les autres, et accomplir I'ceuvre de Dieu... Eviter
de marcher selon la mentalité et les méthodes du monde.

Deuxiéme chapitre : Liberté individuelle -versus- respect et amour des autres

L’amour des autres doit toujours primer dans notre facon d’agir, de louer et de servir le
Seigneur lorsque nous sommes en groupe (cela vaut pour tous les aspects de la vie
chrétienne). Par exemple, si une personne arrive dans une réunion et qu’elle est
excessivement accablée et malheureuse, on doit respecter sa souffrance et sa douleur, et ne
pas faire exprés pour faire des démonstrations de joie et d’exubérance devant elle. La Bible
dit que I'on doit pleurer avec ceux qui pleurent, pas danser ni crier de joie devant eux!
Proverbes 25 :20 : « Oter son vétement dans un jour froid, répandre du vinaigre sur du nitre,
c’est dire des chansons a un cceur attristé ». Comme le dit aussi Ecclésiaste au chapitre 3 : « I/
y a un temps pour tout, un temps pour toute chose sous les cieux : ...un temps pour pleurer,
et un temps pour rire; un temps pour se lamenter, et un temps pour danser; ...un temps pour
chercher, et un temps pour perdre; un temps pour garder, et un temps pour jeter; ...un temps
pour se taire, et un temps pour parler... ». Quand une personne est dans les épreuves et le
chagrin, nous devons rester calmes et ne pas la contraindre a se réjouir. Laissons le Saint-
Esprit faire son ceuvre en elle, soyons vrais et présents, souvent méme silencieux, et prions
pour et avec elle...Eviter que I’égoisme et notre tradition ne remplacent 'amour et le respect
des autres.

La véritable louange, la compassion, et I'intercession sincére, peuvent méme étre de se
taire devant Dieu. Il est manifeste que les croyants développent souvent une peur du
silence. Ne cherchons pas a remplir « le temps et I'espace » par une multitude de bruits, de
formules, de paroles et de gestes (un proverbe européen disait : « La plupart des gens se
montrent aussi maladroits envers Dieu qu’envers leurs amis : ils parlent toujours, jamais ils
n’écoutent. »). Quand nous sommes avec d’autres personnes, il nous faut rechercher la
sagesse de Dieu, et aussi respecter ceux qui n’ont pas les mémes convictions que nous, et ne
peuvent supporter nos élans d’exhibition ou d’exubérance, qui souvent se font sous le
couvert d’une fausse humilité. Car il ne faut pas oublier que toute priére (ou démonstration
publique) n’est jamais entierement exempte ou a I'abri du désir de se faire valoir. « Adorer
en esprit et en vérité » ne peut se faire que dans I'humilité, I'effacement de soi et
I’obéissance a I'Esprit de Dieu, sous la nouvelle loi de I'amour en Jésus. Essayons, en tant que
groupe ou église, de ne pas imposer aux autres nos facons de voir et de faire, ainsi que nos
propres expériences personnelles.



Chaque nation aura sa propre musique, sa propre louange, sa propre fagon de vivre une
assemblée. Mais les principes bibliques restent les mémes pour tout le monde : sainteté et
amour, gloire de Dieu et non pas celle des hommes. De plus, nous n’avons pas a imiter la
facon de faire d’autres églises ou d’autres peuples; chaque culture et chaque région doivent
communier avec le Seigneur selon qu’ll leur a donné de le faire. Dieu a créé une variété de
cultures pour une variété de rassemblements, de louange et de fagons d’étre, ayant une
couleur locale, ce qui n"empéche aucunement que tout puisse se faire sous |'autorité et
I’onction de I'Esprit. Evitons toute servile imitation, et ne cherchons pas a imposer a d’autres
cultures, nations ou églises, notre propre facon d’étre et de faire. Tout ce qui est imposé,
que ce soit directement ou indirectement (subtilement), est contraire a la loi de I'amour et
de la liberté en Jésus-Christ. Paul nous déclare clairement dans la premiéere épitre aux
Corinthiens que I'amour est la plus grande valeur du christianisme, et que cet amour doit se
refléter dans tous les aspects pratiques de la vie, méme les moindres.

Troisieme chapitre : Le discernement

Avec une réelle communion avec Dieu et le discernement qu’ll nous donne, nous
sommes capables de faire la différence entre ce qui vient de I'Esprit et ce qui vient de la
chair. Trop de « manifestation et d’exubérance physiques », dans I'exercice d’un don
spirituel, peut méme étre le symptome de I'absence d’humilité et d’onction de I'Esprit.
Notre fagon d’étre et d’agir en groupe, doit étre conséquente avec notre vie de tous les jours
et en étre le prolongement. La contrefagcon charnelle de I'exercice d’'un don spirituel
emmeéne une atmosphére de pesanteur et de malaise dans les réunions. Il faut que les
conducteurs spirituels des assemblées puissent avoir 'autorité spirituelle et le courage de
faire cesser toutes les démonstrations et incantations charnelles de ceux qui essaient
souvent, en forcant la note ou en étirant indiment leur priere, de feindre une piété
supérieure, en y rajoutant des pleurs, des cris, trémolos dans la voix, et une charge
d’émotivité excessive, qui ne vient pas de I'Esprit, mais de la chair, la vieille nature cherchant
toujours a se faire valoir, en jetant de la poudre aux yeux! Matthieu 6 : 5 : « Lorsque vous
priez, ne soyez pas comme les hypocrites, qui aiment a prier debout dans les synagogues et
aux coins des rues, pour étre vus des hommes. Je vous le dis en vérité, ils ont leur
récompense ».

Il ne s’agit pas d’empécher toute réaction émotive, il s’agit de discerner ce qui vient de
Dieu et ce qui vient de la chair. Si nous avons une relation continue avec le Seigneur, il est
assez facile de le faire : par exemple deux réactions identiques, I'une venant de I'Esprit,
I’autre venant de la chair, ont chacune une « odeur » trés différente. Habituellement, plus
une personne parle fort, « force », crie ou «s’exhibe » de fagon réguliere dans une
assemblée, plus il y a de chances que cela provienne de la chair et non de I'Esprit. Car I'Esprit
se révele pratiguement toujours dans « une puissance calme », 'ordre, I'équilibre, la
douceur, I'effacement de soi, produisant une ambiance sainte, paisible, humble, joyeuse,



sans agressivité ou force de la chair. C'est dans la faiblesse que Dieu se révéle et se glorifie,
pas dans la gloire humaine. 1 Rois 19: 11 & 13: « L’Eternel dit : Sors, et tiens-toi dans la
montagne devant I’Eternel! Et voici, I'Eternel passa. Et devant I’Eternel, il y eu un vent fort et
violent qui déchirait les montagnes et brisait les rochers : I'Eternel n’était pas dans le vent. Et
aprés le vent, ce fut un tremblement de terre : I’Eternel n’était pas dans le tremblement de
terre. Et aprés le tremblement de terre, un feu : I’Eternel n’était pas dans le feu. Et apres le
feu, un murmure doux et léger. Quand Elie I'entendit, il s’enveloppa le visage de son
manteau, il sortit et se tint a I’entrée de la caverne. Et voici, une voix lui fit entendre ces
paroles : Que fais-tu ici, Elie? »

L'amour vrai de Christ nous incite a empécher, durant nos rencontres et réunions, les
gens de présenter un spectacle désolant ou, pour feindre une forte onction de I'Esprit, ou
une grande compassion pour les ames, ils enrobent leur priére (ou leur prophétie, ou leur
parole de connaissance, etc.?) d’'une émotivité exacerbée, d’'un ton mélodramatique ou
monocorde, etc.! Quand I'origine charnelle d’une action ou d’une parole est évidente, un
responsable doit intervenir pour faire cesser ces démonstrations répétées de fausse
spiritualité, qui sont trés désagréables et attristantes pour ceux qui recherchent vraiment la
communion avec Dieu et la paix de I'Esprit. Il doit y avoir une discipline appropriée, et un
enseignement correctif a cet égard, par les responsables et enseignants de |'église. Nous
devons éviter tout laisser-aller qui fait fuir les gens de nos églises, parce qu’ils ne peuvent
tout simplement pas demeurer dans un tel environnement, qui est agressant pour I'Esprit
qui est en eux, et qui leur enléve tout le bien-étre et la bénédiction de la rencontre. Nous
devons aussi étre vigilants, et veiller a contrecarrer tout climat de fausses prophéties dans
nos assemblées. Que de temps en temps on puisse assister a une parole provenant en tout
ou en partie de la chair, cela pourrait toujours passer... Mais quand ¢a devient une chose
courante et généralisée, cela est tout simplement inacceptable. Nous devons aussi éviter de
nous conduire comme des animaux, car Dieu nous a dit qu’ll nous avait créés a son image,
et non a celle des bétes! Dieu veut nous diriger « vers le haut », pas «vers le bas »!
Evidemment, il y va aussi de 'ambiance spirituelle et de la vie générale de I’église : si on
encourage ou laisse faire toute forme d’activité et d’expression personnelle, sans jamais
faire le tri ni de discipline, lorsqu’il y a des débordements, la situation s’aggravera et
deviendra permanente. Et cela empéche la croissance spirituelle, individuelle et collective,
du corps de Christ.

Personnellement, c’est quand j’ai le plus de louange et de joie dans le cceur, et que je vis
le plus dans la plénitude de I'Esprit, que je suis le plus calme et le moins démonstratif. La
plénitude du Seigneur m’a toujours rendu paisible, pondéré, plutot que frétillant. Et j'ai
remarqué que la plupart du temps, plus les gens sont matures spirituellement et en
communion avec le Seigneur, plus ils sont réservés et tranquilles : la puissance de I'Esprit a
remplacé la puissance de la chair. Mais je n’en fais pas une norme obligée; car I'Esprit peut
toujours intervenir de fagcon surprenante et imprévisible, selon la sagesse (folie) de Dieu.
Dieu est souverain; Il peut nous faire faire tout ce qu’ll veut. Mais toute démonstration
physique a l'intérieur d’une assemblée, qui n’est pas surnaturellement et spontanément
poussée par le Saint-Esprit, met le « focus » sur la personne humaine et non sur Dieu. Cela




vaut pour I'exercice de tous les ministéres et de tous les dons spirituels. Nous devons faire
attention que le sentimentalisme et I'’émotivité ne prennent le dessus sur la foi, I'adoration
véritable et la louange du coeur. Nous devons résister aux influences du siecle, avec son
cortége d’individualisme, de « flamboyance », de « défoulement », et de « libération du
moi »... Nous devons éviter d’ériger en sacrement et de normaliser nos formes extérieures
de « culte » et de louange. Le fond doit toujours I'emporter sur la forme. Nous devons
adorer et marcher par I'Esprit, non par la vue. L’adoration doit, comme pour tous les autres
aspects de la vie chrétienne, étre une démonstration d’Esprit et de puissance de Dieu. Et la
puissance de Dieu se déploie toujours dans la simplicité, la sainteté, la vérité, la justice, la
pureté, et non pas dans des démonstrations de la chair et de la sagesse humaine.

Quatriéme chapitre : Des réunions cacophoniques !?

Il nous faut traiter maintenant plus en détail la mauvaise habitude que nous avons prise
dans certains milieux, ou tout le monde se met a louer le Seigneur en méme temps, mais
dans une cacophonie de « discours individuels », qui n’a rien a voir avec l'unité de louange,
ou la louange a l'unisson, comme c’est le cas par exemple lorsque nous chantons tous
ensemble un méme chant, ou écoutons le chant d’une personne choisie par le Seigneur. Le
Nouveau Testament et la bienséance la plus élémentaire s’accordent pour signifier qu’il est
inapproprié pour un groupe de personnes de parler toutes en méme temps durant une
réunion; c’est un manque flagrant de sagesse, de respect et d’amour pour les gens qui nous
entourent.

Mettons-nous a la place des gens qui entrent dans nos assemblées et qui nous
entendent parler ou crier tous en méme temps dans un brouhaha de paroles et de
déclamations diffuses? Ne penseront-ils pas, avec raison, et comme le dit I'ap6tre Paul, que
nous sommes un peu déréglés? Et comment peut-on se concentrer sur le Seigneur dans un
tel environnement et un tel désordre? Pour ma part, peu apres le début de ma vie
chrétienne et de mon appartenance a I'église, j'ai commencé a étre perturbé, parfois méme
agressé par cette facon d’agir. On avait beau essayer de me la justifier et me dire que je m’y
habituerais, je ressentais au plus profond de moi que cela n’avait rien de merveilleux. Ca
m’apparaissait plutét déplacé et dérangeant. Peu a peu, le Seigneur, par sa Parole et son
Esprit, me confirma qu’il s’agissait effectivement d’une malencontreuse et malheureuse
habitude, que certains de nos milieux évangéliques avaient adoptée, soit spontanément, soit
progressivement, ou par imitation. Comment une personne peut-elle fixer ses yeux sur le
Seigneur si les gens alentour d’elle se mettent a parler a Dieu a haute voix et a le « louer! »
tous en méme temps, mais chacun de facon individualiste, chacun y allant de sa propre
déclaration personnelle? Pourtant le principe biblique est le méme pour tout ce qui se dit
ou se fait dans une assemblée : que ce soit pour les langues, la louange, la priere, la
prophétie, un cantique, ou toute parole de connaissance, d’instruction ou de révélation, le
principe reste le méme, et il est clairement indiqué dans le Nouveau Testament — 1

10



Corinthiens 14 : 26 a 33 et 40 : « Que faire donc, fréres? Lorsque vous vous assemblez, les uns
ou les autres parmi vous ont-ils un cantique, une instruction, une révélation, une langue, une
interprétation, que tout se fasse pour I’édification. En est-il qui parlent en langue, que deux
ou trois au plus parlent, chacun a son tour, et que quelqu’un interpréte; s’il n’y a point
d’interpréte, qu’on se taise dans I'Eglise, et qu’on parle a soi-méme et & Dieu. Pour ce qui est
des prophétes, que deux ou trois parlent, et que les autres jugent; et si un autre qui est assis
a une révélation, que le premier se taise. Car vous pouvez tous prophétiser (...prier, louer,
témoigner, chanter...) successivement, afin que tous soient instruits et que tous soient
exhortés. Les esprits des prophétes sont soumis aux prophétes; car Dieu n’est pas un Dieu de
désordre mais de paix... Mais que tout se fasse avec bienséance et avec ordre. ».

Pour n’importe quelle parole qui doit étre dite tout haut dans I'église (louange, priére,
témoignage, chant poussé par I'Esprit, action de graces...), il faut que ce soit une personne a
la fois, a tour de role, et que les autres gardent le silence, afin que tout le monde
I’entende clairement et soit édifié, et qu’ainsi tout se passe dans I'ordre. Si ce qu’on dit est
une louange intime ou une priere personnelle faite a Dieu, nous devons la faire tout bas,
dans notre cceur, pour ne pas déranger les autres qui cherchent aussi a communier avec le
Seigneur et a communiquer avec Lui dans leur esprit. S'il s’agit d’'une parole que I'Esprit nous
pousse expressément a dire pour les autres, alors les autres personnes dans |'assemblée
doivent se taire (la musique aussi), pour entendre ce que Dieu veut leur donner. Parler tous
en méme temps est un manque flagrant de respect pour Dieu, les visiteurs, et une facon
égoiste et charnelle d’exercer sa liberté individuelle, au détriment de nos fréres et sceurs,
qui essaient de regarder a Dieu pour entendre sa voix dans leur cceur.

Beaucoup de visiteurs et de croyants de longue date se sentent incapables de venir dans
nos assemblées parce qu’ils ne peuvent plus supporter nos temps et nos habitudes de
louange, de prédication ou d’exercice d’autres dons spirituels. J’en ai rencontrés des
dizaines, et je peux affirmer, sans risque de me tromper, qu’il y en a des centaines, voire des
milliers, qui sont dans cette situation. C'est fou parfois ce que nous pouvons étre
contradictoires : nous faisons des efforts inouis pour évangéliser et emmener des gens a
I’église, mais en méme temps nous ne nous soucions aucunement de leur bien-étre pendant
les réunions, préférant continuer nos vieilles facons de faire (et parfois méme nous en
glorifier), qui démontrent (les gens le voient bien) que nous sommes demeurés a cet égard
comme des enfants (au lieu d’"hommes faits, agissant dans la sagesse et I'amour de Dieu) — 1
Corinthiens 14 : 20 : « Freres, ne soyez pas des enfants sous le rapport du jugement; mais
pour la méchanceté, soyez enfants, et, a I’'égard du jugement, soyez des hommes faits ».

Comment pouvons-nous parler de I'amour de Dieu aux gens, tout en continuant nos
méthodes et formules qui les agressent? Pour ma part, a un moment donné, cela a tué
complétement mon zele d’évangélisation, car je n’avais plus envie d’emmener des gens a
I’église; j'avais honte de nos maniéeres d’agir, que je croyais sincerement contraires a la
volonté et a la Parole de Dieu. Beaucoup de jeunes convertis ne pourront pas discerner cela,
parce qu’ils sont dans le « nuage rose » des débuts, que pour eux tout est beau et
merveilleux « dans le meilleur des mondes possible », et que bien slr le Seigneur les

11



protége. Mais en acquérant de la maturité dans le Seigneur, il est impossible, si nous avons
une bonne intimité avec Lui, et sommes imprégnés de sa Parole, de ne pas voir le probléeme.
Nous devons éviter que les gens aient peur et honte de nous, et nous considerent comme un
troupeau de dindes dans un poulailler (qui piaillent toutes en méme temps)! Aucun
argument humain ne peut réellement appuyer une telle attitude, et plusieurs versets du
Nouveau Testament la condamnent, directement ou indirectement, ne fut-ce qu’au nom de
I'amour — Romains 14 :13, 19, 23b; 15 :1, 2: « Ne nous jugeons donc plus les uns les autres;
mais pensez plutét a ne rien faire qui soit pour votre frére une pierre d'achoppement ou une
occasion de chute... Ainsi donc, recherchons ce qui contribue a la paix et a I'édification
mutuelle... Tout ce qui n’est pas le produit d’une conviction est péché... Nous qui sommes
forts, nous devons supporter les faiblesses de ceux qui ne le sont pas, et ne pas chercher ce
qui nous plait. Que chacun de nous plaise au prochain pour ce qui est bien en vue de
I’édification ». — 1 Corinthiens 10 : 31 a 33 : « Soit donc que vous mangiez, soit que vous
buviez, soit que vous fassiez quelque autre chose, faites tout pour la gloire de Dieu. Ne soyez
en scandale ni aux Grecs, ni aux Juifs, ni & I’Eglise de Dieu, de la méme maniére que moi aussi
je m’efforce en toutes choses de complaire a tous, cherchant, non mon avantage, mais celui
du plus grand nombre, afin qu’ils soient sauvés ». — 2 Corinthiens 6 : 3 : « Nous ne voulons
scandaliser personne en quoi que ce soit, afin que le ministére ne soit pas un objet de
bldme ».

Paul dit qu’il se faisait tout a tous afin d’en gagner le plus grand nombre... La loi de
I"amour a elle seule condamne toute action qui pourrait indisposer les fréres. A toutes les
fois que nous agissons de maniére a déranger, agresser ou scandaliser un frere, nous ne lui
sommes pas en bénédiction; nous devons alors nous abstenir d’une telle action. Cette facon
cacophonique et réguliere de louer le Seigneur empéche méme I'Esprit de se révéler et de
toucher des cceurs. L’Esprit ne se révele pas habituellement dans le brouhaha, le vacarme et
la confusion. Nous avons développé a notre perte une phobie du silence; il devrait y avoir
plus de moments de silence et de calme dans nos vies et nos assemblées, pour que nous
puissions entendre plus facilement la voix de Dieu et recevoir son Esprit, qui serait alors plus
libre d’agir — Esaie 30 :15 : « Car ainsi a parlé le Seigneur, I’Eternel, le Saint d’Israél : C’est
dans la tranquillité et le repos que sera votre salut, c’est dans le calme et la confiance que
sera votre force. Mais vous ne I’avez pas voulu! ».

En somme, durant nos réunions et rencontres, I'ceuvre de Dieu et les dons spirituels
doivent étre réalisés par l'intermédiaire de ceux qui y sont appelés, tout simplement, une
personne a la fois, a tour de réle, pour que les autres soient bénis et édifiés. Dieu nous
accorde tous les dons spirituels nécessaires pour la croissance et I'édification du corps; ils
nous sont aussi gratuitement distribués pour le service des autres uniquement, et non pas
pour un intérét personnel quelconque.

12



Cinquiéme chapitre : Servir le Seigneur n’est pas faire du Show-Biz!

Le déroulement de nos rencontres doit étre supervisé par des responsables, qui ont
manifestement recu un appel et un don pour cette responsabilité, selon la recommandation
du Seigneur. Il ne s’agit pas nécessairement d’un don naturel ou d’un talent personnel; il
s’agit plutét d’un choix et d’un appel de Dieu. On ne devrait pas, en temps général, selon les
directives mémes de la Bible, donner des responsabilités, des « titres » et des postes
d’autorité a des « jeunes dans la foi », ou convertis de fraiche date, parce qu’ils n"ont pas la
maturité nécessaire pour occuper de tels postes de service. Toute responsabilité ou tache en
groupe, comme enseigner, présider, imposer les mains, etc., ne seront dévolues qu’a des
croyants appelés et affermis, signalés par le Saint-Esprit, sinon on s’expose a ce qu’elles
soient effectuées dans la chair et sans I'onction divine — 1 Timothée 3 :6 : « Il ne faut pas
qu’il soit un nouveau converti, de peur qu’enflé d’orgueil il ne tombe sous le jugement du
diable ». Evidemment, pour le témoignage, c’est différent; un jeune croyant peut étre
appelé a témoigner de ce que le Seigneur a fait dans sa vie...Nous ne devons pas, pour faire
plaisir aux jeunes, ou les « garder » en les impliquant, leur donner presque toute |'estrade et
les fonctions reliées a la louange et a sa direction (oh! cette fameuse recette de
I'implication, provenant de la science du « management » -- parfois méme, nous leur faisons
« pratiquer! » la prédication!?).

Ce doit étre I'appel, la réception des dons spirituels, et les fruits produits par le Saint-
Esprit qui déterminent quels sont les croyants devant étre mis au service dans les différentes
sphéres d’activité de I'église, selon le choix souverain de Dieu. Nous devons essayer de ne
pas trop officialiser ni institutionnaliser les postes et dons de service, I'opération des dons
spirituels, et les ceuvres de la vie chrétienne en général. Le Saint-Esprit doit développer lui-
méme, progressivement, la maturité pour I'opération des dons, responsabilités et taches
dans I'Eglise. Tout doit se faire a partir des besoins qui apparaissent au fur et 3 mesure, des
appels et des talents que Dieu répartit dans le corps de Christ. Ainsi les actions des croyants
seront vraiment basées sur la Parole de Dieu et remplis d’une onction divine. Aujourd’hui,
I'Eglise doit absolument résister au mouvement de vedettariat provenant du monde. Le
Seigneur ne cherche pas des « vedettes », mais des serviteurs humbles et soumis.

Evitons de glisser dans la mentalité du monde, ou les notions de valorisation de soi,
d’artiste reconnu, et de « spectaculaire », font partie de I'air ambiant. La louange, comme
pour toute autre activité ou ministére, ne doit pas devenir un spectacle « humain », ol une
personne peut éblouir les autres par ses propres talents naturels de musicien, de
communicateur, d’animateur, ou d’organisateur, comme dans le monde. L’Esprit nous rend
capables de discerner si le tout est fait au nom de la chair ou au nom du Seigneur. En ce qui
concerne les chants par exemple, les paroles doivent étre enracinées dans la Bible, et non
pas basées sur une sorte de sentimentalisme et de perception émotive de la vie spirituelle.
Sachons éviter le plus possible les chants qui ne comprennent que quelques phrases
superficielles, qu’on va se plaire a répéter des dizaines de fois, pendant un nombre
interminable de minutes!? Comment peut-on vraiment adorer et louer le Seigneur en esprit

13



et en vérité quand on se met a étirer et a répéter un méme chant de seulement quelques
phrases pendant 10, 15 et parfois méme 20 minutes? N’est-ce pas aussi de la vaine redite,
une litanie de vaines répétitions? Matthieu 6:7: « En priant (louant, chantant...), ne
multipliez pas de vaines paroles, comme les paiens, qui s’imaginent qu’a force de paroles ils
seront exaucés ». Comment peut-on se concentrer spirituellement sur des paroles que I'on
répéte pour la 15° fois d’affilée? Nos « chansons » doivent-elle devenir comme des
« chapelets »? La louange et I'évangélisation, qui s’accompagnent d’un fond de musique
contemporaine présentant des rythmes désinvoltes et agacgants, conviennent-elles a la
Présence et a la Sainteté de Dieu? Et le rock bruyant et saccadé, quand on sait que I'esprit a
la base de la musique rock « bruyante » est I'indépendance, la rébellion et la satisfaction de
la chair? Comment la musique du monde, qui sert de véhicule a I'ennemi pour émoustiller la
chair et les sens, peut-elle soudainement devenir inoffensive et « chrétienne », en lui
« plaguant » des mots « chrétiens »!? J’ai méme vu a quelques reprises, lors de certains
« cultes » réguliers, une méme phrase étre répétée environ 40 fois pendant une dizaine de
minutes, sur un fond de musique rock survolté et monocorde, comme cela s’est développé
dans le monde, et qui emmeéne les musiciens et une partie des gens dans une sorte de transe
charnelle et d’abrutissement, qui n’a rien a voir avec la louange et I'adoration de Dieu!?

Nous n’avons pas a adopter une forme de louange et de musique parce que les gens
I’'aiment, mais parce que Dieu I'aime; nous n’avons pas a plaire a la chair, mais plutét a
I'Esprit. Et que dire souvent de I'attitude de certains musiciens et « artistes chrétiens » :
« flamboyance », déhanchements et panoplie de gestes corporels, exactement comme dans
le monde, attirant toute I'attention et la gloire sur eux et leur musique, au lieu de sur Dieu!?
Comme on est loin de 'attitude réservée, humble et effacée des chanteurs chrétiens des
décennies et des siecles précédents ! Et pour une grande partie de la musique « chrétienne »
actuellement, on sent une forte odeur de « chair », de motivation anthropocentrique, mais
aucune onction, ni inspiration de I'Esprit (ce n’est pas parce qu’on chante des « mots
chrétiens » que cela est inspiré de I'Esprit). Impossible que ce genre de musique nous fasse
regarder « en haut ». Tout semble étre fait pour satisfaire la chair, pour procurer du « fun »
et du « bon temps » aux chrétiens!? Mais au-dela de la forme de musique, il y a la question
de l'inspiration. La-dessus, un pasteur africain Montréalais (J. Kambala) donna une réponse
trés correcte et biblique a la question de savoir quelle forme de musique il fallait privilégier
et adopter : « Je pense que tout part de I'inspiration. Si ma facon de jouer tire son origine a la
facon de jouer d’un artiste du monde que je veux imiter, je me demande si c’est vraiment
pour la gloire de Dieu que je joue. Pour ce qui est du style, nous devons savoir que chaque
peuple a son style de musique. Le meilleur style est celui qui plait a Dieu. Pour qu’il plaise a
Dieu, il faut qu’il soit inspiré. L’inspiration vient de la communion que le musicien a avec son
Dieu. Nous ne sommes pas obligés de louer Dieu dans un style particulier, sinon, nous devons
tous louer Dieu comme David, c’est-a-dire comme les Juifs avec les tambourins, la harpe, le
luth, etc. Or, I'occidental se sent bien avec le synthétiseur par exemple. L’Africain aimerait
jouer du tam-tam. C’est I'attitude du cceur qui compte ».

La louange véritable n’a donc rien a voir avec le talent musical naturel, la performance,
la prestation extérieure; c’est plutét une question d’inspiration de Dieu. Alors, quelle est

14



aujourd’hui la proportion des « artistes chrétiens », en Amérique du Nord, qui font de la
musique par inspiration de Dieu, et non par intérét, gloire ou satisfaction personnelle, ou
méme pour I'argent? Je crois sincerement qu’en ce qui concerne la musique chrétienne
aujourd’hui, dans une grande proportion, nous sommes revenus a la situation du temps de
Jésus : les vendeurs du temple (et cela vaut pour une foule d’autres domaines). Nous
assistons a la résurgence d’une véritable « religion de consommation »; le marketing et le
« halo » de publicité entourant une bonne partie des artistes et des produits chrétiens (dont
les livres souvent...) prend sa racine directement du systeme pompeux et diabolique du
monde.

Mais heureusement, il y a encore quelques croyants qui jouent et chantent vraiment
pour le Seigneur, et sont en bénédiction pour toux ceux qui se tiennent prés de Dieu. lls
« nont pas fléchi le genou devant Baal », et ils exécutent leur ministere sur appel et
inspiration de Dieu. Mais en ces temps de la fin, ils semblent s’étre faits de plus en plus
rares. Le systéme et I'esprit d’Hollywood ont vraiment pris pied dans I'Eglise. Voici d’ailleurs
ce que déclare notre frére Tommy Tenny, dans son livre « Chasseur de Dieu », aux Editions
Vida, p.90: « Les choses que nous aimons et celles que Dieu aime sont presque toujours
différentes. Le Seigneur m’a parlé un jour, tandis que j'exercais mon ministére et il m’a dit :
« Mon fils, les cultes que j’aime et ceux que tu aimes ne sont pas les mémes. » J’ai commencé
alors a me rendre compte que, trop souvent, nous faisons en sorte que nos cultes plaisent aux
hommes. Nous les préparons pour qu’ils chatouillent [loreille de ceux qui ont la
démangeaison d’entendre des choses agréables et nous voulons qu’ils comportent un « haut
niveau de divertissement ». Malheureusement, dans ce genre de réunion, nous ne répandons
que trés peu de notre amour sacrificiel sur celui qui, seul, mérite notre louange et notre
adoration. Dieu préférerait passer du temps avec quelques-uns qui I’aiment vraiment que de
voir une foule venue se divertir. Or nous, nous faisons une féte pour Dieu et nous nous offrons
des présents les uns aux autres, tandis que nous l'ignorons totalement! ».

Voici aussi ce que déclare le frere Rick Joyner dans son livre « Le monde en feu », aux
Editions J.F. Oberlin : « Quelle valeur a la louange d’individus qui ne peuvent faire autre
chose? Si nos « cultes de louange » classiques donnent une idée de la nature de notre
louange, le Seigneur aurait mieux fait de programmer une quantité d’ordinateurs pour Lui
chanter des louanges. Si on nous dit a quel moment nous lever, nous asseoir, ce qu’il faut
chanter, etc., il y a peut-étre de l'ordre, tout cela fait peut-étre bon effet, mais le cceur de
Dieu est-il touché? La louange classique dans I’église, qu’elle soit traditionnelle, pentecétiste,
charismatique ou troisiéme vague, est a peine plus qu’une tentative pour préparer
I'assemblée a I'essentiel, la prédication. Nous devons prier le Seigneur pour découvrir le
moyen d’atteindre une louange véritable dans nos réunions, car il faut faire quelque chose
pour sortir I'Eglise de ses orniéres spirituelles. Tant que la louange ne permet pas & nos caeurs
de toucher le cceur de Dieu, on ne peut pas parler de louange; ce n’est que du bruit...Ce n’est
pas en cherchant a voir le Seigneur qu’on parviendra a une louange véritable; c’est en Le
voyant...Il arrive un moment ou le responsable de la louange doit s’écarter : en effet, tant que
nous prétons attention au responsable, notre louange ne vient pas de notre cceur, nous nous
contentons de suivre un responsable. »

15



Nous ne devrions pas non plus, dans la mesure du possible, vanter et faire I'éloge d’une
personne en public en sa présence. Connaissant les desseins de Satan et le coeur humain,
nous pouvons facilement imaginer les combats et les pieges que cette personne va affronter.
Si on veut élever une personne devant les autres, faisons le en son absence. Si nous voulons
I’encourager personnellement, nous pouvons le faire dans un téte-a-téte avec elle. Les
éloges publics et les paroles flatteuses dites en notre présence ne nous sont pas en
bénédiction, et représentent un grave danger pour nous. C'est déja assez difficile comme ca
de rester humble, ne faisons pas expres de tenter « notre vieille nature »!

(N.B. : Lorsque je cite un passage d’un auteur, cela ne veut pas nécessairement dire que je
souscris entierement a tous les écrits et opinions de cet auteur. Comme I'ap6tre Paul nous
demande de le faire, je retiens ce qui est bon, et je ne me formalise pas du reste.)

Sixieme chapitre : Assemblées et réunions statiques et « religieuses »...

Il est surprenant et quelque peu déprimant de voir que depuis 2000 ans, pour chaque
dénomination ou confession chrétienne, les réunions et les « cultes » de toutes leurs églises
respectives sont pratiquement tous identiques, peu importe a quelle église ou dans quelle
région on va. On dirait que les « cultes» ont tous été fabriqués dans une méme
manufacture et figés dans un méme ciment: méme horaire, méme longueur, méme
déroulement, mémes parties et méme temps alloué pour chaque partie, méme style, méme
approche, et méme contenu, etc. Quel malheur! Chaque église devrait avoir sa couleur
locale, sa touche personnelle, son propre déroulement des rencontres, sujet a variations, et
un contenu varié et susceptible de changer. Il est bien connu que les hommes (méme
chrétiens) se plaisent trop souvent et se sécurisent dans des formules et des contenus
statiques.

D’abord, je crois sincerement que pour la plupart de nos assemblées, 1 ¥ ou 2 heures,
pour nos « cultes réguliers ordinaires », c’est-a-dire sous leur forme actuelle, plutot
liturgique et cérémonielle, c’est trop long, et qu’a la longue, ca devient lassant et ennuyant.
Mais s’il y avait des changements et des ajustements quant a leur déroulement et a leur
contenu, ¢a ne serait probablement plus aussi long et fastidieux, parce que plus vivant, plus
vrai, plus nouveau a chaque fois. Obliger les enfants (surtout les plus jeunes) a rester avec
les adultes pour un temps de louange « officiel », qui parfois n’en finit plus en longueur,
avant de les envoyer a « I’école » du dimanche, ce n’est pas une sinécure, ni pour eux, ni
pour les parents, ni pour |'église. Pour les enfants, il serait préférable de leur donner des
activités légeres et agréables pour eux, dans I'amour, et appropriées a leur age, plutot que —
encore — de l'école le dimanche, avec souvent un contenu théologique académique,
doctrinal et intellectuel, qui peut facilement devenir un fardeau pour eux, et méme les
éloigner de Christ et de la Bible, au lieu de les en rapprocher. Les croyants n‘ont pas besoin

16



de se forcer a louer le Seigneur pendant une heure, avant de recevoir la prédication; toute la
semaine, ils ont eu I'opportunité de louer le Seigneur!? Et que dire de la prédication, que
I’enseignant aura regue du Saint-Esprit, et non pas produite a partir de son intellect, de la
psychologie humaniste, ou de savants livres théologiques! -- Jean 3 : 6 : « Ce qui est né de la
chair est chair, et ce qui est né de I’Esprit est esprit ». Un serviteur de Dieu a déja dit : « La
Parole de Dieu sans l'inspiration de VEsprit de Dieu n’est qu’un savoir comme n’importe
quel autre savoir. Un savoir, une priére ou toute autre chose sans inspiration finit par
apporter la mort et non la vie ».

Le fruit d’une prédication inspirée de Dieu ne peut que nous emmener dans une
louange spontanée, vraie, profonde, ce qui serait bien plus vivant et nourrissant que la
louange souvent mécanique des débuts de réunions. La louange n’a pas non plus a prendre
obligatoirement la seule et méme forme qu’on lui a donnée depuis si longtemps dans nos
églises, et qui consiste a « exécuter » une série de chants comme si nous étions des robots
programmés. Faire toujours la méme chose, de la méme maniére, devient souvent plus une
platitude qu’autre chose, et nous précipite a la longue dans I'ennui et le vide. Le
déroulement de toutes nos rencontres devraient se faire dans une ambiance toute simple,
agrémenté de paroles inspirées de Dieu, et d’actions de graces faisant suite a différents
témoignages personnels édifiants, et a ce que Dieu a fait durant la semaine, dans la vie des
gens qui nous entourent, dans I'église ou ailleurs... Notre Dieu est un Dieu de variété et de
vérité. Citons encore notre frere Tommy Tenny (livre « Chasseur de Dieu », p. 167) : « Nous
avons perdu I'art d’adorer le Seigneur. Notre adoration est si encombrée par des chapelets
interminables de paroles creuses et dépourvues de sincérité que, la plupart du temps, nous
nous contentons de « remplir le vide », ou « d’avoir un temps de priére » en débitant
quelque triste monologue dont Dieu lui-méme se désintéresse certainement. »

Aussi, durant nos rencontres, nous devons éviter le plus possible de glisser dans des
discussions vaines ou profanes, des considérations sociales superficielles, ou des sujets hors
propos. La prédication (inspirée par le Saint-Esprit) ne devra durer que le temps requis pour
délivrer ce qu’on a recu du Seigneur lui-méme. C’est Dieu qui fixe le temps de la
prédication : si le Seigneur nous a donné pour 15 minutes de Parole révélée, ce sera 15
minutes; si le Seigneur nous a donné le mandat d’apporter pour 90 minutes de Parole
révélée, ce sera 90 minutes (tout ce qu’on y ajoute, dit le Seigneur, vient de la chair, voire
du malin!). Toute la durée de nos rencontres se doit d’étre ouverte a I'ceuvre de I'Esprit, et a
différents contenus comme : témoignages, actions de graces, repentance et confessions,
prédication, priere et intercession, exercice spontané des dons spirituels (par I'Esprit),
période de questions et réponses, échanges et discussion sous animation, partage d’une
parole biblique personnelle ou d’exhortation, ou toute autre direction selon les besoins des
participants, et le choix de I'Esprit. Nos rencontres doivent aussi étre des temps de
communion libre et de fraternisation, pour I'édification de tous et chacun. Le grand malheur
souvent, c’est qu’avec les « cultes réguliers » de nos églises évangéliques « traditionnelles»,
il ny a pas vraiment de place ni de temps pour la communion fraternelle entre les croyants,
ce qui est pourtant crucial et vital pour la sanctification de I'église.

17



Il faut étre souple et docile a la direction de I'Esprit, et a toute manifestation spéciale
ou direction extraordinaire de sa part. Il se peut que le Saint-Esprit fasse prendre une
direction spécifique pour une réunion, et varie les différents ingrédients de la vie
communautaire et du service chrétien. De plus, I'horaire n’a pas besoin d’étre fixe; le
Nouveau Testament ne donne pas de régle précise pour le déroulement de nos rencontres.
Pas de choix de chants coulé dans le ciment, mais plutot des cantiques et des hymnes
vraiment oints de I’Esprit; possibilité de chants spontanés, poussés expressément par I'Esprit
de Dieu.

La « louange », dans I'église en général, est devenue beaucoup trop « professionnelle »
et sophistiquée; elle est devenue souvent plus le spectacle d’'une ou quelques personnes,
plutdt gu’une participation simple, joyeuse et vivante des croyants, et de ceux a qui Dieu se
révele en particulier dans cette voie. Et nous sommes devenus beaucoup trop dépendants
des instruments de musique et surtout de la musique forte, qui satisfont la chair, mais tuent
souvent le vent doux de I'Esprit. Une personne qui chante vraiment pour le Seigneur, ou
conduit les gens a chanter pour le Seigneur, ne ressent pas I'obligation d’étre accompagnée
absolument par plusieurs instruments de musique. Evidemment, il n’y a pas non plus
objection a ce que nous soyons accompagnés de musique, en autant qu’elle se fait discreéte,
et n"'emmene pas les feux de la rampe sur elle. En général, la musique dans les églises est
devenue tellement forte (comme dans le monde), que c’en est agressant (seule la chair y
trouve son compte). C’'est vers Dieu que le cantique doit nous emmener, pas vers la musique
elle-méme ni les musiciens. Et nous devrions pouvoir chanter des chants qui édifient
vraiment les chrétiens, et que le Seigneur nous met vraiment a cceur, qu’il y ait
accompagnement ou pas.

De tout temps, I'Eglise persécuté n’a généralement pas bénéficié d’orchestre pour
chanter... Ces chrétiens ont toujours (ou presque) chanté sans accompagnement musical;
parfois avec un seul instrument, souvent avec seulement leurs voix et leur cceur. Et quelle
puissance, quelle onction, quelle joie ils avaient! Dieu se réveéle souvent plus dans le
dénuement et la simplicité que dans la « grosse affaire », et nos méthodes flamboyantes,
souvent calquées sur le monde. Il est bon de répéter que la louange, comme on l'a dit
précédemment, ne veut pas dire nécessairement et seulement « chanter des chansons »...
Des témoignages, des actions de graces et des déclarations d’amour a Dieu, provenant
spontanément de cceurs purs, sont aussi de la louange. Pour le contenu de nos rencontres,
on pourra aussi ajouter a l‘occasion d’autres ingrédients comme: ['‘écoute de
I’enregistrement de chants chrétiens particulierement oints de I'Esprit, une réunion de
témoignages et de partage seulement, un message donné par un invité, la présentation d’un
ministere spécifique, et tout autre contenu suggéré par I'Esprit et les circonstances.

Nous assistons aujourd’hui a deux tendances extrémes en ce qui concerne le contenu et
I'atmosphére des assemblées (cultes). D’'un coté, il s’agit souvent plus d’un « spectacle-
conférence », tout planifié et organisé d’avance (nous en avons parlé plus haut), avec toutes
les apparences de la vraie vie; a I'autre extréme, dans certains milieux évangéliques ultra
conservateurs, les réunions et les chants (presque toujours et uniquement axés sur un

18



méme theme) sont effectués de maniére mécanique, terne, pour ne pas dire mortuaire. ||
est clair que le coeur n’y est pas, et que le Saint-Esprit n’y est plus impliqué depuis
longtemps. Il ne reste que les ossements desséchés d’un déroulement religieux formel, axé
bien souvent sur un rituel unique répétitif (sacrement), dénué de toute vie et de toute
réalité. On se croirait a un enterrement! Quelle parodie du christianisme!? C’'est toujours ce
qui arrive lorsque la chair, le Iégalisme et I'esprit de contrdle prennent les choses en main,
et semblent avoir définitivement repoussé la présence et la manifestation du Saint-Esprit.

Comme je I'ai déja mentionné dans un autre de mes partages bibliques (sur la libéralité
et la dime...), je crois que nous devrions éviter lors de nos rencontres les gestes rituels
répétitifs, « religieux » et obligeants, comme le passage de la ou des quétes (que nous
appelons offrandes!). Le passage des quétes fait perdre du temps, distrait le déroulement
des réunions, indispose des gens, et ne donne pas I’'exemple de la marche par la foi. Mettons
plutdt une boite a I'arriere de I'Eglise et laissons les gens y déposer ce que le Seigneur leur a
mis a cceur de donner. L’église n’a qu’a faire connaitre 'existence de la boite, sa signification
et son utilité, et les gens seront rendus capables, par I'Esprit, d'y déposer tout ce qu’il faut
pour I'ceuvre du Seigneur. Encore mieux : I'Esprit nous guide directement a donner un
montant précis a une personne précise ou a un ministére.

Septieme chapitre : Certaines facons de faire...

Certaines actions répétitives devraient aussi étre évitées, comme le fait d'imposer les
mains a tout bout de champ, pour tout et pour rien, sur n’'importe qui n‘importe quand!
Nous avons pris, depuis quelques décennies, la mauvaise habitude d’'imposer les mains a
outrance sur les gens, pour pratiqguement toutes les requétes de tout le monde. C'est
contraire a la Bible, et cela devient a la longue machinal, agacant et dépourvu de sens. La
Bible dit pourtant de ne pas imposer les mains avec précipitation, et de ne le faire que dans
certaines circonstances précises et particuliéres — 1 Timothée 5 :22 : « N'impose les mains a
personne avec précipitation »... En ce qui concerne I'usage spécifique, approprié et prudent
de I'imposition des mains, nous pouvons donner deux versets significatifs : Marc 16 :18:
«..lls imposeront les mains aux malades, et les malades seront guéris »;, et 1 Timothée
4 :14: « Ne néglige pas le don qui est en toi, et qui t'a été donné par prophétie avec
I'imposition des mains de I'assemblée des anciens ». Car imposer les mains signifie que nous
prenons une autorité absolue sur la personne, au nom de Dieu, en regard de la priere ou
révélation que nous faisons. Nous devons donc étre absolument sirs d’étre poussés par
I’Esprit, et savoir hors de tout doute dans notre coeur (par la foi recue instantanément) que
la priere ou parole que nous allons prononcer est déja accomplie dans les lieux célestes.
Sinon, nous n’avons pas a imposer les mains a qui que ce soit en aucun moment.
L'imposition des mains est un geste grave et sérieux, c’est pourquoi la Bible nous demande
de ne pas le faire avec légéreté et précipitation — Hébreux 6 :1-2 : « C’est pourquoi, laissant
les éléments de la Parole de Christ, tendons a ce qui est parfait, sans poser de nouveau le

19



fondement du renoncement aux ceuvres mortes, de la foi en Dieu, de la doctrine des
baptémes, de I'imposition des mains... »

Une autre manie que nous devrions aussi éviter dans nos réunions de priére est celle de
la « chaise électrique! », ou on invite une personne a s’asseoir, et ou un ou plusieurs
participants (souvent les mémes) vont I'entourer et la « couvrir de mains » pour intercéder!?
Essayons de remplacer nos gestes de décorum par la vraie priere de la foi : une priére
courte, simple, humble, puissante, assurée et efficace. Les personnes peuvent alors
demeurer chacune a leur place et le Saint-Esprit est capable de passer d’'une chaise a l'autre
pour bénir et guérir les gens! Essayons aussi de ne pas trop multiplier les appels de toutes
sortes, pour ne pas que ca devienne une autre habitude routiniére, qui devient vide a
I'usure. Il est possible de faire appel a la conscience et a I'esprit des gens, sans qu’ils soient
obligés de quitter leur place ou de s’avancer en avant. Nous pourrons le faire cependant, si
le Saint-Esprit nous y pousse. Mais si le message qui a été donné est vivant, le Saint-Esprit
est capable de travailler les gens ou ils sont, et de provoquer chez eux les décisions qui
s'imposent, sans que nous y ajoutions nécessairement des gestes physiques et visibles.

Nous avons développé une tendance aussi depuis quelques décennies a considérer la
nouvelle naissance comme une sorte de « sacrement », en cherchant a I'entourer de
prieres, de formules et de gestes « liturgiques », alors que la nouvelle naissance est
entierement une ceuvre de la grace et de la souveraineté de Dieu, et qu’en réalité elle
s’effectue « sans le secours d’aucune main humaine » —Jean 3 :6 : « Ce qui est né de la chair
est chair, et ce qui est né de I’Esprit est esprit ». Il ne s’agit pas d’empécher toute forme
d’activité spéciale ou spontanée, il s’agit d’éviter 'usage abusif ou répétitif de nos actions,
prieres spécifiques et interventions (par exemple, la fameuse formule « magique » de la
priere de repentance!) — Citons encore une fois 1 Corinthiens 14 :20 : « Fréres, ne soyez pas
des enfants sous le rapport du jugement; mais pour la méchanceté, soyez enfants, et, a
I’égard du jugement, soyez des hommes faits ».

En réalité, il ne s’agit pas de faire « une liste de reglements », pour empécher quelque
geste que ce soit dans I'église; il s’agit d’exercer le discernement fourni par Dieu, pour ne pas
non plus manquer ce qui est spontané et accompli dans I'Esprit. Il s’agit tout simplement
d’éviter d’ériger des habitudes, des routines, des formules liturgiques, conscientes ou non.
Nous devons demeurer dans la sagesse et la justice de Dieu, qui a le pouvoir de varier son
action a l'infini.

20



Huitiéme chapitre : L’esprit des rencontres de croyants

Nous devons nous appuyer sur toute la vérité équilibrée de la Bible, qui nous vient par
I’Esprit, en méditant sans cesse celle-ci, ainsi que de notre relation et notre communion
avec Jésus. Les croyants qui ont soif de Dieu ne resteront pas dans nos assemblées, si elles
se fondent sur nos belles paroles, nos belles batisses, notre sagesse propre, nos
organisations sophistiquées, ni nos « connaissances théologiques intellectuelles »...

Citons encore notre frere Tenney (Chasseur de Dieu — page 177): « Pendant trop
longtemps, I’Eglise a demandé & Dieu d’étre « présent » mais sans honorer sa présence. Cela
veut dire que nous voulions surtout ses « trucs ». Nous voulions ses guérisons divines, ses
dons surnaturels et tous les miracles qu’il peut faire. Mais nous ne voulions pas I’honorer.
Comment puis-je affirmer cela? Demandez-vous si la plupart de nos cultes ont été congus
pour plaire aux hommes ou a Dieu. Est-il plus important pour nous qu’un homme ou une
femme influent s’en aille en disant : « Oh, c’était vraiment bien. J'ai beaucoup apprécié », ou
que Dieu dise : « Oh, c’était vraiment bien. J'ai beaucoup apprécié »? Nous devons étre
capables d’accepter que Dieu intervienne dans nos réunions, autant qu’ll le désire, et non
seulement « jusqu’a un certain point », lui permettant de suspendre, ou méme au besoin, de
foutre par-dessus bord nos programmes, nos horaires, nos « repas fast-food » déja tout
préts! Nous devons débarquer du plancher pour laisser la place au Seigneur. Nous devons
permettre a Dieu de s’impliquer a fond, de conduire nos réunions, et d’y produire les ceuvres
et les fruits qu’ll a déja préparés et donnés en son Fils. Dieu ne prend pas plaisir a des
services religieux mécaniques; la seule adoration qui lui est acceptable est celle qui est issue
de I'humilité et d’un cceur pur. La gloire de Dieu ne pourra apparaitre que lorsque notre ego
et notre propre gloire seront « enterrés ».

Aujourd’hui, combien y a-t-il d’églises (évangéliques) ol Jésus n’est pratiquement plus
présent (ou si peu)? Ou il ne peut tout simplement pas I'étre, peu importe que I'on utilise ou
non la formule devenue un « passe-partout quasi magique » (dans notre téte ou dans notre
bouche) : « au nom de Jésus »!? Si les gens dans I'église, en particulier les dirigeants, vivent
selon la pensée, les principes et les méthodes du monde, Jésus n’est plus la... Si tout ce qui
se fait dans I'église se déroule dans la chair, les ambitions cachées, les rivalités, I'orgueil,
I'intellect, Jésus n’est plus la... Si tout est régenté par un esprit de contréle de la part des
« meneurs », et par une organisation corporative, soumise a la sagesse de 'lhomme et du
monde, Jésus n’est plus la... Siles croyants dans I'église vivent presque tous dans le péché
et la défaite, la confusion et la stérilité, et ont été séduits et submergés par le flot de piéges
et de compromis habilement tissés par I'ennemi, et par 'amour du monde, Jésus n’est plus
la...

Jésus est 1a ou il est vraiment Seigneur, dans les faits et la réalité. « Il faut qu’il croisse et
que je diminue... » -- Colossiens 3 : 16 : « Que la parole de Christ demeure en vous dans
toute sa richesse; instruisez-vous et exhortez-vous les uns les autres en toute sagesse, par des
psaumes, par des hymnes, par des cantiques spirituels, chantant a Dieu dans vos cceurs en
vertu de la gréce. »

21



Neuviéme chapitre : Nous voulons un « roi »!

Un bon matin, alors que je méditais la Parole de Dieu, le Seigneur me montra que
I'Eglise, les chrétiens, avaient fait, en général, depuis 2000 ans, la méme erreur que le
peuple juif avait fait, une fois entré et installé dans la Terre Promise, pendant mille ans...

Le plan de gouvernement de Dieu pour son peuple dans I’Ancien Testament était la
« théocratie », c’est-a-dire que Dieu dirigerait lui-méme son peuple par l'intermédiaire de
serviteurs qu’ll choisirait lui-méme : Juges, Prophétes, Souverain sacrificateur... Mais le
peuple dit 3 Samuel : « ...Etablis sur nous un roi pour nous juger, comme il y en a chez toutes
les nations. Samuel vit avec déplaisir qu’ils disaient : Donne-nous un roi pour nous juger. Et
Samuel pria I’Eternel. L’Eternel dit & Samuel : Ecoute la voix du peuple dans tout ce qu’il te
dira; car ce n’est pas toi qu’ils rejettent, c’est moi qu’ils rejettent, afin que je ne régne plus
sureux. » (1Samuel8:5ba?7)

Nous savons que, de tout temps, 'homme naturel préféere suivre un « étre visible »,
plutét qu’un Dieu invisible. L'homme préfere subir le joug d’'un homme, plutét que de vivre
directement de la Parole et des messages qui proviennent de Dieu. L'homme a ainsi toujours
tendance a faire comme les nations, comme le monde...Ce faisant, il prend lui-méme le
controle du Royaume de Dieu, a la place de ce dernier.

L’Eglise, depuis 2000 ans a fait exactement la méme chose, malgré qu’elle ait le Saint-
Esprit a sa disposition, et ce d’une maniére universelle, ce qui n’était pas le cas dans I’Ancien
Testament. Dieu avait aussi prévu pour I'Eglise une « théocratie », par I'intermédiaire des
dons spirituels distribués par le Saint-Esprit : docteurs, enseignants, pasteurs... paroles de
connaissance, de sagesse, prophétie, révélations, discernement des esprits... dons de foi, de
guérison, miracles... langues et interprétation... etc., etc.

Mais, a la longue, suite a des débuts et a des réveils fracassants, I'Eglise, d’une facon
générale, a constamment préféré revenir a la direction et a la domination d’un « one man
show », un pasteur en chef « visible », « un roi! », qui ferait et déciderait pratiguement tout
dans I'église locale; ainsi, on aurait plus besoin de tous ces dons spirituels et de cette
direction du Saint-Esprit! On dirait que I’étre humain, méme chrétien, préfere suivre et se
fier 3 un homme, plutét que de dépendre directement de Dieu; c’est plus simple, plus
« facile », pour ne pas dire paresseux et dangereux! Et ensuite les églises locales se sont
regroupées en institutions et dénominations, dont la formule d’autorité est pyramidale,
comme c’est le cas pour les royaumes et les entreprises du monde. Avec c¢a, les dons
spirituels sont disparus peu a peu, et un bon nombre d’églises les ont méme déclarés
« caduques », dépassés, plus nécessaires... « Nous n’en avons plus besoin, nous sommes
capables, vive le roi!ll » Et pourtant, en méme temps, on ne manque pas de nous rappeler
que Jésus est le méme hier, aujourd’hui et éternellement! Et que la Parole de Dieu est
infaillible, éternelle, et qu’elle vaut autant pour aujourd’hui que pour lorsqu’elle a été
écrite!?

22



Alors, immanquablement, Dieu, qui ne force jamais personne, n’a plus qu’a se retirer —
Osée 4 : 6 : « Mon peuple est détruit, parce qu’il lui manque la connaissance. Puisque tu as
rejeté la connaissance, je te rejetterai, et tu seras dépouillé de mon sacerdoce; puisque tu as
oublié la loi de ton Dieu, j'oublierai aussi tes enfants. » L’ancien Testament vaut aussi pour
aujourd’hui, a la lumiére du Nouveau Testament. Il n’a pas été écrit seulement en fonction
des Juifs et a I'intention d’Israél; sinon pourquoi le lirait-on encore aujourd’hui? Non, Dieu,
par son Esprit, peut nous actualiser n’importe quel passage de I’Ancien Testament, pour
chacun en particulier, et aussi pour I'Eglise... Car la nature de ’homme naturel n’a pas
changé, et refait toujours les mémes erreurs et les mémes désobéissances, peu importe les
millénaires... « Quand il n’y a pas de révélation, le peuple est sans frein... » (Proverbes
29 :18a — Version Segond révisée de Geneve) « Quand il n’y a plus de révélation divine, le
peuple se laisse aller...» (Version Semeur)

Si ce n’est pas Dieu qui dirige I'Eglise, c’est ’homme naturel...Quelle catastrophe!
Depuis 2000 ans, cette irrésistible propension a I’élaboration et a I'installation de « clergés »,
purement humains, dominateurs et autoritaires, a différents degrés, et selon des schémas
parfois plus ou moins perceptibles... Alors que le mot « ministére », qui vient du grec
« diakonia », dans le Nouveau Testament, signifie « serviteur dans les choses ordinaires »!
Mais pour celui qui veut demeurer fidele a Dieu, et qui refuse de sombrer avec une église
« dénaturée », il y a cette injonction de Jésus de demeurer en Lui et de persévérer, envers et
contre tout... En fait, si ce n’est pas Christ qui vit en moi, c’est mon « vieux moi » qui vit!
Cela risque d’étre laid! Alors, c’est la méme chose pour ceux qui « dirigent » I'Eglise, au lieu
de la servir -- Marc 10 : 42 a 45.

Mais voici ce que nous dit le Seigneur, en ces temps critiques — Esaie 51 :3: « Oui,
I’Eternel va consoler Sion (aujourd’hui I'Eglise), et, de ses ruines, il aura compassion; il rendra
son désert semblable au paradis. La steppe deviendra comme un jardin de I’Eternel. La joie et
I'allégresse y régneront, et I’'on y entendra de la musique et des chants de reconnaissance. »
Daniel 6 : 24b : « Daniel fut donc remonté de la fosse, et on ne trouva sur lui aucune blessure,
parce qu’il avait eu confiance en son Dieu. »

23



Dixieme chapitre : Nous défaire du vieil habit

En adoptant pour ses réunions le modele classique de « cultes » ou offices religieux, la
plupart des églises évangéliques ont ainsi conservé, grosso modo, le modele de I'Eglise
catholique Romaine, qui elle-méme avait adopté la formule des temples et des cultes
paiens de la Rome Antique. C’est la formule d’un lieu de culte officiel, dont I'architecture
rejoint le modéle théatral : il y a une estrade en avant, ol aura lieu la représentation
cérémonielle, ol se passera la liturgie organisée de I'Eglise; puis une grande nef (salle), ou
s’entasse le peuple, qui assiste a I'office présenté par les ecclésiastiques. Il y a tout de suite
séparation entre : les officiels (ou officiants) de I'Eglise, et la masse. Cette formule permet
aux membres cléricaux des églises de prendre pratiquement toute la place, toute I'activité,
toute I'importance. Cette formule de cérémonie religieuse, est pourtant tout le contraire de
ce qui est rapporté dans le Nouveau Testament. En effet, le Nouveau Testament a
clairement indiqué et voulu pour les croyants des rencontres de type familial, pas des
« cultes » ou « offices religieux ». Nous ne sommes quand méme plus sous la loi de Moise (le
Temple, son culte, et ses prescriptions liturgiques)! D’ailleurs, I'histoire de I'église depuis
1700 ans prouve que ce contexte physique théatral et cultuel, et cette ambiance de religion
systématisée, provoquent toujours, a la longue, une panoplie d’inconvénients, et des
actions routiniéres, sans vie, voire dégénératives. C'est le modele parfait pour créer
I’engourdissement et parfois méme la paralysie des croyants :

| Louange cérémonielle, cérébrale; remplissage, routines, automatismes, liturgie...

[ | Déclarations forcées et vides de foi, élans déclamatoires (spectacle), vaines
répétitions telles que: « Gloire, a Dieu! », «Jésus », « Alléluia », « Seigneur », répétées
plusieurs fois de suite... (vaudrait mieux que ce soit le cas, plutot que de le répéter mille
fois... pour rien!)

| Spectacle désolant pour Dieu et les hommes!

| Rabéachage de paroles creuses, complétement déconnectées de notre vécu véritable
(nous devrions essayer aussi de ne pas trop nous enliser dans nos « Patois de Canaan »!)

u Chanter pour chanter! Dieu serait-il fatigué par nos « chansons »? (Esaie 29 :13)

u Production factice de dons spirituels, opérés dans la chair, dégageant une mauvaise
odeur, et qui repousse le Saint-Esprit ;

| Orgueil de la vie religieuse, de la dénomination, de son fondateur, de son histoire, des
ceuvres propres, de notre justice propre... Gloire de ’homme, apparences...

[ | « Office religieux » ne permettant aucunement la communion fraternelle et le partage
véritable des croyants. Pourtant, le Nouveau Testament désire un partage mutuel et
spontané des « membres d’un corps vivant » (et non pas une relation sociale entre membres
d’une corporation religieuse).

Dieu, qui est immensément miséricordieux et patient, n’a jamais cessé d’étre Souverain,
et de protéger et garder ses brebis, malgré nos malheureuses formules toutes humaines
depuis plusieurs siécles. La Réforme a emmené un bon nombre de corrections au point de
vue doctrinal, mais n’a pas été capable de se défaire de la formule de base (pour les

24



réunions) de I'Eglise Romaine, formule toute ecclésiale. Cette situation a toujours été un
handicap pour toutes les églises chrétiennes :

| Etablissement d’une hiérarchie, d’un clergé directeur et autoritaire; séduction du
pouvoir; insécurité, ambitions personnelles, jalousie et disputes, organigrammes stérilisants,
royaumes terrestres...

| Soumission obligatoire et indéfectible a une autorité centralisée et dominante...

| La doctrine « théologique » devient plus importante que I'amour...

[ Passivité, obéissance servile, ennui et désaffection spirituelle pour la majorité des
croyants...

En plus, cette situation occasionnera constamment chez les croyants un désir de
grimper les échelons de la bureaucratie religieuse, pour pouvoir étre impliqué, « avoir de
I'importance », se sentir utile, ou simplement pour tenter de survivre! En méme temps, ces
systemes établis compliquent et retardent indiment la possibilité de service pour d’autres
croyants. Pour la plupart de nos églises aujourd’hui, personne ne peut pratiquement plus
rien faire sans suivre, au préalable, un cours dans un collége, et en recevoir un certificat!?
Dans ce modeéle religieux d’église, les relations deviennent institutionnalisées dans une
grande mesure, et par le fait méme faussées. Ce sont toujours les mémes (petite minorité)
qui font tout. Dans plusieurs églises, au lieu de la direction collégiale prévue par le Nouveau
Testament, on assiste a la situation quasi généralisée d’un « pasteur en chef », qui dirige et
controle tout, un peu comme le faisaient les curés des paroisses traditionnelles catholiques
romaines. Et, dans ce contexte, le peuple de Dieu devient rapidement désceuvré, passif,
inerte...

Depuis toujours, I'Eglise tend vers une religion institutionnalisée, au lieu de demeurer
un corps vivant, dépendant de I'Esprit. Alors, au lieu d’étre un réseau d’églises autonomes,
qui collaborent librement ensemble de toutes sortes de facons, on a plutot assisté a un
amalgame de « clubs privés religieux », en concurrence les uns avec les autres, mais
présentant toutes un systéme de direction pyramidal, avec un grand chef, et une chaine de
subalternes, qui controlent tous les croyants et supervisent tout, dans une autorité trop
souvent purement humaine. Il n’est pas surprenant non plus, que dans cet environnement
« d’offices religieux », la présence des enfants devienne souvent plus un fardeau et un
dérangement qu’une bénédiction, car, au lieu de rencontres fraternelles et conviviales, nous
assistons a des « cultes » officiels, exigeant une dignité d’office toute superficielle et
charnelle, et qui n’a aucun rapport avec la véritable « crainte de Dieu ». Voici donc, en gros,
la tendance malheureuse qu’a prise, en grande partie, I'Eglise évangélique, un peu partout
dans le monde :

u Organisations corporatives, administratives et fiscales, de plus en plus basées sur les
principes d’administration, de fiscalité, de marketing et de « management » du monde
(prévisions budgétaires, Etats financiers, réglementations gouvernementales, etc.)

| Sous contrdle bureaucratique et quasi exclusif de quelques autorités humaines...

| Organisations produisant un activisme fébrile et stérile...

| Emphase mise sur I'assistance a un culte hebdomadaire fixe et régulier...

25



| Groupes locaux centralisés en diverses dénominations = véritable labyrinthe...

u Les croyants deviennent dépendants de ’homme, et recherchent la sécurité dans la
dénomination, ses croyances et ses activités spécifiques, au lieu de se réfugier sous le rocher
de la Parole révélée de Dieu elle-méme...

u Les églises deviennent, a la longue, ni plus ni moins des clubs sociaux, un peu comme
cela se fait dans le monde; développement d’'une paresse spirituelle chez les croyants;
hibernation spirituelle... Abandons multiples...

Maintenant, dans un tel environnement spirituel, qu’est devenue la prédication, dans
une bonne partie des églises évangéliques aujourd’hui, en cette fin des temps? Voici la
tendance affichée au cours des derniéeres décennies:

u Produits de la sagesse humaine, préceptes humains, psychologie humaniste...
Messages sans vie, sans révélation, sans effet...
| Etudes intellectuelles bien structurées, semblables aux études faites dans les écoles du
monde...
[ Présentations didactiques intelligentes, au lieu de la Parole révélée, de la Parole
« illuminée » par le Saint-Esprit...
u Dogmes, croyances, réglementation, histoire et traditions confessionnelles...
[ | « Sermons culpabilisants », ou véritables semonces (pour « ramener » les « indécis! »)
B A certains endroits méme, le fondement de la prédication se résume a :

-- Le ciel / I'enfer... Vlan!

-- Les « sauvés » et les « pas sauvés », un point, c’est tout !? (on divise la race

humaine en deux catégories simplistes et fatalistes)

u On fait parler la Bible en fonction de nos doctrines, convictions, volontés propres et
autorités confessionnelles...
| On essaie de produire la repentance chez les croyants (nouveaux ou anciens), en
préchant le jugement et la condamnation, alors qu’on devrait présenter toute la réalité et la
dimension de I'amour de Jésus. On a oublié que la repentance est le « travail exclusif » du
Saint-Esprit, et que la repentance suit toujours la réception du Saint-Esprit, et non pas la
précede...
| On préche plus sur le péché que sur la grace, pensant que cela va provoquer chez les
croyants un changement positif (alors que le résultat est plutot de lirritation, du
découragement et de la désaffection...)
[ ] Dire aux croyants tout ce qu’il faut faire et ne pas faire...
[ | Arranger la Parole de Dieu selon le golGt du jour, les tendances du monde,
I’lhumanisme séculier, la pensée libérale du siecle, toutes sortes de compromis...
| La prédication est devenue souvent une « chaire » pour faire passer ses messages et
inquiétudes personnels, souligner les besoins financiers de « I’entreprise », et I'avarice des
participants, etc.!

Comble de malheur, tout « bon! » pharisien n’a pas conscience qu’il est un pharisien; il

se croit méme humble — Luc 18 :11 : « Le pharisien debout, priait ainsi en lui-méme : O Dieu,
je te rends grdce de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs,

26



injustes, adultéeres, ou méme comme ce publicain... » Nous les croyants (et je n’y fais pas
exception), depuis toujours, pouvons étre parfois, chacun personnellement, et
collectivement, a coté de la Parole et de la volonté de Dieu, et en étre totalement
inconscients — Matthieu 15 : 12 a 14 : « Alors les disciples s’approchérent, et lui dirent : Sais-
tu que les pharisiens ont été scandalisés des paroles qu’ils ont entendues? Il (Jésus) répondit :
Toute plante que n’a pas plantée mon pére céleste sera déracinée. Laissez-les : ce sont des
aveugles qui conduisent des aveugles; si un aveugle conduit un aveugle, ils tomberont tous
deux dans une fosse. » Qui sont les véritables branches mortes? Ceux qui restent dans
I'aveuglement, ou ceux qui le refusent et le quittent, parce que c’est devenu intolérable et
destructeur pour leur foi? On dirait que tout au long de I'histoire de I'Eglise c’est la méme
chose qui se répete : les croyants qui sortent d’églises traditionnelles se dirigeant tout droit
« vers un précipice » (méme parmi les églises évangéliques...), et qui forment de nouveaux
groupes ou se joignent a d’autres églises, se font accuser de rebelles, d’hérétiques, de
perdus, alors que justement, pour un bon nombre, c’est parce qu’ils voient « clair » qu’ils
agissent ainsi — Matthieu 35 : 7 a 9 : « Alors toutes ces vierges se réveillerent, et préparérent
leurs lampes. Les folles dirent aux sages: Donnez-nous de votre huile, car nos lampes
s’éteignent. Les sages répondirent : Non; il n’y en aurait pas assez pour nous et pour vous;
allez plutét chez ceux qui en vendent, et achetez-en pour vous. »

Dieu nous demande de précher une parole « révélée », et non pas un ramassis de
savantes dissertations et de concepts humanistes. Par exemple, dans un grand nombre
d’églises dites évangéliques, on enseigne maintenant ni plus ni moins, de facon subtile et un
peu camouflée, le salut par la foi et les ceuvres (on se rapproche de I’Eglise Romaine), ne
voyant pas que s’il en est ainsi, une partie de la gloire revient a I’homme, ce qui est contraire
a toute la Parole de Dieu. (Voir a ce sujet mon partage biblique intitulé : « Dieu abandonne-t-
il celui qui est tombé? — Assurance du salut!? »).

C’est vraiment ahurissant de voir toutes les contradictions qui se sont développées
dernierement dans la prédication en milieu évangélique, et dans les « livres chrétiens »!?
Combien de déductions purement humaines, souvent contraires au message de la Bible, et
qui s’annulent allegrement!? Jésus a dit que dans les derniers temps, en ce qui concerne le
monde et I'Eglise en général, il y aurait 'apostasie... Nous y sommes arrivés, dans ces
derniers temps; c’est I'évidence méme! Tout ce que Jésus a prédit dans les Evangiles, et qui
arrive maintenant dans le monde, nous interpelle au plus haut point, et d’'une maniere
pressante...

Pour ce qui est du cheminement de tout croyant, chacun personnellement, depuis 2000
ans, la Bible démontre clairement que nous ne pouvons pas étre toujours et
intrinsequement fideles a Dieu, que tout ce qu’on peut faire, c’est accepter, recevoir et
laisser activer la fidélité de Jésus — 2 Timothée 2:13: «...Si nous sommes infidéles, il
demeure fidéle, car il ne peut se renier lui-méme. »

Or, les serviteurs de Dieu sont la justement pour bénir les croyants, les éclairer, les aider
a grandir et a devenir autonomes, en leur présentant la Vie. C’'est Jésus qu’il faut précher :

27



sa beauté, son amour, sa vie, sa justice, son ceuvre, sa lumiére -- Jean 14 : 6a: « Jésus lui
dit : Je suis le chemin, la vérité, et la vie. » Jésus nous demande de présenter la lumiére, pas
seulement en parole, mais aussi en vérité (par le témoignage de notre vie).

Mais toutes ces constatations ne doivent pas nous décourager — Hébreux 3:7 a 19 et
4 :9 a 11: « C’est pourquoi, selon ce que dit le Saint-Esprit : Aujourd’hui, si vous entendez sa
voix, n’endurcissez pas vos cceurs, comme lors de la révolte, au jour de la tentation dans le
désert, ol vos péres me tentérent pour m’éprouver, et ils virent mes ceuvres pendant
quarante ans. Aussi je fus irrité contre cette génération, et je dis : lls ont toujours un cceur qui
s’égare, ils n’ont pas connu mes voies. Je jurai donc dans ma colére : ils n’entreront pas dans
mon repos! Prenez garde, fréres, que quelqu’un de vous n’ait un cceur mauvais et incrédule,
au point de se détourner du Dieu vivant. Mais exhortez-vous les uns les autres chaque jour,
aussi longtemps qu’on peut dire : Aujourd’hui! afin qu’aucun de vous ne s’endurcisse par la
séduction du péché. Car nous sommes devenus participants de Christ, pourvu que nous
retenions fermement jusqu’a la fin I’assurance que nous avions au commencement, pendant
qu’il est dit : Aujourd’hui, si vous entendez sa voix, n’endurcissez pas vos cceurs, comme lors
de la révolte. Qui furent, en effet, ceux qui se révoltérent aprés avoir entendu sa voix, sinon
tous ceux qui étaient sortis d’Eqgypte sous la conduite de Moise? Et contre qui Dieu fut-il irrité
pendant quarante ans, sinon contre ceux qui péchérent, et dont les cadavres tombérent dans
le désert? Et a qui jura-t-il qu’ils n’entreraient pas dans son repos, sinon a ceux qui avaient
désobéi? Aussi voyons-nous qu’ils ne purent y entrer a cause de leur incrédulité. --- Il'y a
donc un repos de sabbat réservé au peuple de Dieu. Car celui qui entre dans le repos de Dieu
se repose de ses ceuvres, comme Dieu s’est reposé des siennes. Empressons-nous donc
d’entrer dans ce repos, afin que personne ne tombe en donnant le méme exemple de
désobéissance. »

Esaie 66 :2b : « Voici sur qui je porterai mes regards : sur celui qui souffre et qui a I'esprit
abattu, sur celui qui craint ma parole. »

Romains 10 :17 : « Ainsi la foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole
de Christ. » Pas autre chose!

28



Onziéme chapitre : Pour une église toute simple et véridique

Il ne faut pas oublier que durant les quatre premiers siécles de I'Eglise, ainsi que pour
pratiquement toute I'Eglise persécutée depuis 2000 ans, les réunions se faisaient surtout
dans des maisons ou domaines privés (ou dans des endroits « neutres», secrets:
montagnes, foréts, cachettes, catacombes...), n‘importe ou, pourvu que I'Esprit de Jésus fit
la. L'Empire romain a interdit aux chrétiens pendant plus de 300 ans tout lieu de rencontre
public. Par exemple, au lieu d’avoir une église de 300 personnes, on avait 10 églises de 30
personnes, se réunissant chez des chrétiens. Ces petites églises avaient des contacts et
collaboraient entre elles, sur une base libre et autonome, par I'assistance du Saint-Esprit. Il
est plus facile pour de petites et moyennes églises de rester vivantes et de permettre la
participation de tous les croyants, que pour les grands ensembles, a cause du besoin accru
d’ordre que ces derniéres requiérent. Il ne faut pas oublier que c’est I'Eglise Romaine qui a
apporté la mode des gros ensembles, méga projets matériels, pouvoir centralisé, etc. Les
protestants, en général, ont gardé l'essentiel du modele (batiment, hiérarchie, etc.).
L’homme naturel a toujours tendance a chercher la sécurité dans le visible, dans ce qui
frappe I'ceil, dans la grosse bulle sécurisante. Dans le Nouveau Testament, plusieurs versets
démontrent clairement que toutes les églises se rencontraient dans des maisons et ou
autres propriétés, appartenant a des chrétiens (ou des sympathisants) -- (Actes 1 :13; Actes
12 :12 ; Actes 16 : 14-15-40; Actes 20 :7-8 ; Romains 16 :5 ; 1 Corinthiens 16 :19 ; Colossiens
4 :15 ; Philémon 2; etc. ...). Notre frere Ralph Shallis, dans son livre « Si tu veux aller loin »
(Editions Farel), est encore plus explicite : « Dans un petit groupe, tu trouveras une raison
d’étre, tu auras une contribution a apporter, alors que si tu es dans une trés grande église, tu
risques d’étre noyé dans la masse anonyme : cela, c’est mauvais pour la santé spirituelle. On
devient paresseux et inutile. » Est-ce qu’il faut pour cela dénigrer et pourfendre les églises
évangéliques traditionnelles ainsi que les grosses assemblées? Non, car elles renferment
aussi des membres du corps de Christ, que Dieu veut bénir, malgré tout, jusqu’a ce que ces
organisations soient interdites par les gouvernements, qui en saisiront les batiments, durant
les temps de la fin de la dispensation de I'Eglise...

Les endroits et locaux pour les rencontres de croyants n’ont, en soi, aucune espéce
d’importance. lls ne doivent rien colter aux croyants, ou le moins possible, afin que la
libéralité serve plus a lI'ceuvre spirituelle de Dieu et aux besoins des gens eux-mémes,
plutét qu’a des dépenses matérielles et immobilieres, qui ne servent souvent qu’a dorloter
la chair, et a mettre des fardeaux inutiles sur les épaules des croyants. Aujourd’hui, on
assiste graduellement a un retour a la simplicité et aux vraies valeurs de I'Evangile. Jusqu’a
maintenant, le Seigneur, dans sa grande patience, et sa souveraineté, a bati son Eglise
malgré nos facons de faire, méme si cela ne correspondait pas vraiment a ce qu’il avait
désiré au départ (par exemple Dieu resta fidele au peuple d’Israél, méme si celui-ci se donna
un roi, ce qui n’était pas selon Sa volonté). Seulement, a long terme, il est plus difficile de
garder une grosse assemblée vivante que plusieurs petites ou moyennes. Nous nous
infligeons souvent des difficultés et des défaites avec nos facons de voir et de faire.
Heureusement, pour les grosses assemblées, qui sont encore vivantes, il y a toujours la

29



solution de diviser les croyants en plusieurs cellules dans les maisons, comme on le fait en
Corée du Sud, prévoyant ainsi la survie de I'Eglise, lorsque les gouvernements de ce monde
fermeront les locaux officiels des églises « évangéliques ». Les assemblées ne devraient pas
s’éloigner du coOté local et paroissial de I'église, c’est-a-dire regroupant de préférence des
gens d’'un méme patelin, d’'un méme village, d’'une méme ville, d’'un méme quartier, d’'une
méme rue; les croyants peuvent alors se cotoyer facilement, grace a leur proximité. Enfin, il
est grandement préférable que nos rencontres soient des réunions de famille, des
rencontres de communion fraternelle et d’humble réjouissance en Jésus, et non pas le
déroulement d’une formule liturgique ou cérémonie religieuse. L’Esprit de Dieu peut nous
conduire; pourquoi ne pas lui laisser vraiment la direction de I'église et des réunions? Il
pourra agir plus librement, et alors « tous sauront que Dieu est vraiment au milieu de
nous ».

Bien sUr il faut qu’il y ait de 'ordre, dans I'amour, mais en méme temps nous devons
rester ouverts a la sagesse (folie) de Dieu. Notre but ultime est de glorifier Dieu et d’édifier
tous ceux qui sont présents. Nous devons rechercher la transparence et la vérité, pouvoir
étre capables d’étre nous-mémes, de confier nos souffrances et faiblesses personnelles, de
confesser nos fautes, et de demander le secours de la priére, sans crainte d’étre jugés ou
rejetés. Cela est possible si nos rencontres sont véritablement des « réunions de famille ».
Nous devrions avoir comme « leitmotiv » : simplicité, spontanéité, discernement, amour,
implication, joie, ordre et responsabilité. Nous devons étre capables de juger de tout, sans
juger (condamner) personne; accepter les gens comme ils sont, et laisser le Saint-Esprit les
changer; prier pour leurs faiblesses, au lieu de chercher a les contréler. Mais il nous faut
aussi, au besoin, exercer une discipline avec sagesse, doigté, et fermeté, dans I'amour, par
I’Esprit, pour le bien-étre des membres du troupeau. Nous devons résister le plus possible a
I'instauration de traditions, recettes préfabriquées, formules répétitives, formalisme,
légalisme (Galates 5 : 1 et 4-5). Tendre constamment a perdre notre sagesse humaine pour
gagner la sagesse de Dieu. Pour ce qui est des enseignants (nous en avons déja glissé un
mot), la Bible leur demande de précher dans la liberté de I'Esprit la Parole révélée de Dieu,
la Parole méditée, mangée, savourée, recue, et non pas précher I'église elle-méme, ses
ceuvres, ses succes, ses programmes, son histoire, sa « théologie propre »... Ni non plus
précher la loi, la sagesse humaine; ni étre démesurément obsédé par le péché et les ceuvres
du Diable... Dieu cherche, comme serviteurs, des coeurs brisés et obéissants. C'est 'amour et
la puissance de I'Esprit qui attirent les gens a Christ et dans son Eglise.

Il 'y a aussi le cas du verset 20 de Matthieu 18 : « Car la ou deux ou trois sont assemblés
en mon nom, je suis au milieu d’eux ». Jésus garantit sa présence au milieu d’un groupe
vivant selon ses principes, sa justice, selon tout le conseil qu’ll a donné dans le Nouveau
Testament (ne serait-ce qu’entre deux ou trois personnes). Voici ce qu’en disait le frere
Ralph Shallis, dans le livre cité plus haut : « Ce verset est cité presque banalement dans
toutes sortes de rencontres pour justifier la supposition que, lorsque plusieurs chrétiens se
trouvent dans la méme piéce, la présence du Christ est automatiquement assurée. Le sens du
grec original ne permet pas une telle interprétation. Le fait d’étre ensemble a chanter un
cantique est loin de correspondre a la pensée de Jésus dans ce texte.. Le verbe

30



« synagoguein » veut dire plus que le francais « étre réunis »; on pourrait le traduire par
« grouper », « attirer ou pousser ensemble, vers un point commun ». Dans I'expression tout
entiere, il y a le sens d’un mouvement vers un centre de gravitation. Il ne s’agit pas d’un état
statique mais plutét dynamique... Et ce centre est la personne de Jésus lui-méme (dans la
Bible, le « nom » est I'expression de la personne elle-méme)... C’est dans la mesure ol nous
nous identifions complétement a Jésus, a sa personne, a ses intéréts, ses désirs, sa volonté,
que notre priére et notre action deviennent efficaces...\Voila pourquoi le verset 20 de
Matthieu 18 serait plus fidéle au texte original s’il était traduit ainsi : « La ol deux ou trois
sont intégrés dans ma personne, je suis 1d, au milieu d’eux »... Etre soudés ensemble en lui.
Il est le centre de gravitation... Sans sa présence, ce n’est qu’une caricature de I’Eglise, un
ramassis de gens plus ou moins intéressés, sans unité de cceur et sans témoignage
convaincant. Le monde, d’ailleurs, n’y croit pas. On a beau avoir une organisation ou un
édifice impressionnant, ou méme une doctrine trés correcte; si tout n’est pas centré sur la
présence effective et réelle de Jésus, ce n’est pas une église authentique — pas plus que le
joli emballage d’une bague n’est un cadeau si celle-ci ne s’y trouve plus ».

Nous devons marcher par la foi, par I'Esprit et la Parole de Dieu, non par la vue; nous
faisons partie d’un Royaume spirituel. Une église qui aime et se préoccupe des gens est une
église qui est capable de s’examiner, de changer, d’apporter les correctifs qui s'imposent,
d’abandonner ses mauvaises habitudes. C'est une église qui met en priorité les besoins des
brebis et leur croissance spirituelle, en se soumettant toujours plus a la Parole, et non pas
une église qui essaie d’adapter les gens a ses structures, programmes, organisations,
activités, traditions, formules, réglements et habitudes... Je vous communique cette pensée
qui m’est déja venue a 'esprit, dans un temps de recueillement avec mon Dieu :

-- Le Sabbat a été fait pour ’homme, et non ’homme pour le Sabbat (Jésus)
-- La Bible a été faite pour 'homme, et non ’homme pour la Bible;
-- L’Eglise a été faite pour la brebis, et non la brebis pour I'Eglise.

Pour avoir une idée globale, mais aussi plus précise et pratique du genre d’églises que le
Seigneur désire et a commencé a batir en ces temps que nous vivons, vous pouvez consulter
mon partage biblique : « Vision d’Eglise pour les temps qui viennent ».

Il 'y a pas de limite a la variété que peuvent connaitre les rencontres de croyants :
repas communautaires, activités fraternelles; témoignages, actions de graces, confessions
suite a une prédication et a la repentance donnée par |'Esprit, priére et intercession, exercice
spontané des dons spirituels (par I’Esprit), période de questions et réponses, échanges et
discussion sous animation, partage d’une parole biblique personnelle ou d’exhortation, ou
toute autre direction selon les besoins des participants, et le choix de I'Esprit -- 1
Corinthiens 14 :26 et 12 : 4 a 11: « Que faire donc fréres? Lorsque vous vous assemblez, les
uns ou les autres parmi vous (pas nécessairement toujours les mémes) ont-ils un cantique,
une instruction, une révélation, une langue, une interprétation, que tout se fasse pour
I"édification... Il y a diversité de dons, mais le méme Esprit; diversité de ministéres, mais le
méme Seigneur; diversité d’opérations, mais le méme Dieu qui opére tout en tous. Or, a

31



chacun la manifestation de I’Esprit est donnée pour l'utilité commune. En effet, a I'un est
donnée par I’Esprit une parole de sagesse; a un autre une parole de connaissance, selon le
méme Esprit; a un autre, la foi, par le méme Esprit; a un autre, le don des guérisons, par le
méme Esprit; a un autre, le don d’opérer des miracles; a un autre, la prophétie; a un autre, le
discernement des esprits... Un seul et méme Esprit opére toutes ces choses, les distribuant a
chacun en particulier comme il veut ». Et il devrait toujours y avoir un temps de communion
libre et de fraternisation, cela est primordial. Cela peut se faire par exemple autour d’un
repas, d’une collation, un pique-nique, une excursion...

L’Eglise ne doit pas oublier qu’on ne produit pas la foi; on la désire, on la demande, on
la recoit, et on la laisse agir. On n’a pas a faire des efforts humains pour croire, et pour que
les autres croient... On n’a qu’a recevoir la foi de Dieu, pour recevoir la vie et les dons de
service de Jésus. Notre part est de chercher la face de Dieu, entrer dans sa présence, passer
du temps dans le recueillement, la méditation de la Parole, puis laisser vivre et agir I'Esprit
dans toutes les facettes de notre existence — Jean 6 : 63a : « C’est VEsprit qui donne la vie :
I’lhomme n’aboutit a rien par lui-méme ». Cest c¢a la vraie vie, une vie excitante et
passionnée! La Parole de Dieu doit passer de la téte au cceur, puis du cceur a une réalité
vécue de tous les jours. Si la foi est le produit de nos efforts et de notre spiritualité propres,
on a lieu de se glorifier. Mais si tout est entierement don de Dieu, la gloire revient toute a
Dieu — Esaie 42 :8 : « Je suis I’Eternel, c’est Id mon nom; et je ne donnerai pas ma gloire & un
autre... » Dieu (si on le désire et le laisse agir) produit la foi et I'amour en nous, et
conséguemment les ceuvres de sa justice. Nous n’y sommes personnellement pour rien au
départ. D’ailleurs, il est évident, pour qui a été vraiment brisé par le Seigneur, que tout ce
gue nous demande de faire la Bible, est tout a fait hors de notre portée. C'est pour ¢a que
tout est par grace : la foi, I'obéissance, le fruit de I'Esprit. Tout ce qu’on peut faire, c’est de
cesser de résister, de refuser, de fuir, de trouver des excuses, de ne pas vouloir... Luc 18 :
27 : « Jésus répondit : Ce qui est impossible aux hommes est possible a Dieu ». — Jean 6 : 28-
29 : « lIs lui dirent : Que devons-nous faire, pour accomplir les ceuvres de Dieu? Jésus leur
répondit : L’ceuvre de Dieu, c’est que vous croyiez en celui qu’il a envoyé ». — Jean 15:5:
« Je suis le cep, vous étes les sarments. Celui qui demeure en moi et en qui je demeure porte
beaucoup de fruit, car sans moi vous ne pouvez rien faire ». — Philippiens 2: 13 : «...Car
c’est Dieu qui produit en vous le vouloir et le faire... »

D’autre part, ne donnons pas a Satan I'avantage sur nous, en nous appelant par des
titres « visibles » et hiérarchiques, qui valorisent notre « vieux moi », et risquent de nous
faire glisser dans I'orgueil... Eviter donc I'octroi aux bergers, serviteurs et ouvriers, de titres
officiels et honorifiques, et parfois quelgque peu pompeux, comme « Révérend », mot qui fait
allusion a révérer, révérence (le mot révérend vient du mot latin « reverendus », qui signifie
« digne de vénération »!?), ou « leader », ou « pasteur de jeunesse », ou surintendant de
ceci, directeur de cela, ou président de... — Matthieu 23 : 8 a 12 : « Mais vous, ne vous faites
pas appeler Rabbi (Pasteur)... Et n’appelez personne sur la terre votre pére... Ne vous faites
pas appeler directeurs (leader, président...); car un seul est votre Directeur, le Christ. Le plus
grand parmi vous sera votre serviteur. Quiconque s’élevera sera abaissé, et quiconque
s’abaissera sera élevé ». Le mot « leader » est issu tout droit d’un concept des entreprises

32



du monde. Leader est tres différent de serviteur : un leader est plutét un « chef», la
personne « la plus en vue », alors que le Seigneur recherche d’humbles et effacés serviteurs.
Si les croyants connaissaient vraiment le cceur humain, et savaient comment il est méchant,
tortueux, et invariablement enclin a I'orgueil, ils éviteraient de s’appeler les uns les autres
par des titres de prestige et d’'importance pour toute tache ou responsabilité de service —
Jean 5 :44 : « Comment pouvez-vous croire, vous qui tirez votre gloire les uns des autres, et
qui ne cherchez point la gloire qui vient de Dieu seul? ». Nous pourrions seulement
nommer, entre nous, quand nous parlons les uns des autres, les taches de service comme :
responsable de ceci, responsable de cela, assistant ou aide, ouvrier dans tel domaine, appelé
a enseigner, avec le don de, appelé a, appliqué a, dévoué a, occupé a, en charge de, etc.

En ce qui concerne le mot « pasteur », il s’agit d’'une responsabilité, d’'un don de
service, pas un « titre ». Si nous commencons a nous appeler par des « titres » au lieu de
par nos noms, nous entreprenons automatiquement I’échafaudage d’une hiérarchie
ecclésiastique. Nous commencons a faire des différenciations de personnes, et excitons des
lors les ambitions charnelles pour des postes mis en évidence. Jésus lui-méme ne nous
appelle jamais par des titres, mais par notre nom, unique, intime et personnel... Le poste ou
don de service ne doit jamais précéder le nom; il doit venir apres, car il appartient a Dieu.
Par exemple, dans certaine correspondance officielle, il se peut que I'ouvrier doive indiquer
le don de service qu’il a recu; mais qu’il le mette aprés son nom, avec « crainte et
tremblement »! Nous sommes un corps vivant, pas un club social, ni une société « Inc. »!
Chaque église est une famille élargie, et dans une famille, on s’appelle réciproquement par
notre nom, pas par des titres ou étiquettes.

En nous basant sur le Nouveau Testament, il est clair que le Seigneur a voulu pour son
Eglise des rencontres toutes simples, vivantes et spontanées. Mais les différents clergés,
habituellement, ont peur de ¢a; car la « révélation », contrairement a la « religion »,
déstabilise; elle fait entrer dans nos combinaisons et nos politiques un impondérable, un
incalculable, un inattendu. Et c’est toujours quand on ne s’y attend pas que la chose se
produit. Essentiel : « Le Fils de I'homme viendra a I’heure ou vous n’y penserez pas. »
Toujours a cette heure-la! Tant qu’il y a « religion », organisation, rites, sacrifices, systéeme
organisé, pour la relation avec Dieu, et pour recevoir ce Fils de 'homme, alors il ne vient pas.
C’est quand rien n’est prévu ni pensé que se produit I’Evénement.

Cela ne veut pas dire, répétons-le, qu’il ne faut pas de direction du tout; ce n’est pas
pour rien que le Seigneur accorde le don de « présider » a certains de ses enfants — Romains
12 : 6 a 10 : « Mais nous avons des dons différents, selon la grdce qui nous a été accordée : si
c’est la prophétie, que ce soit en accord avec la foi; si c’est le diaconat, que ce soit dans un
esprit de service; que celui qui enseigne s’attache a I'enseignement; celui qui exhorte, a
I'exhortation; que celui qui donne le fasse avec simplicité; celui qui préside, avec
empressement; celui qui exerce la miséricorde, avec joie. Que I"'amour soit sans hypocrisie.
Ayez le mal en horreur; attachez-vous fortement au bien. Par amour fraternel, ayez de
I'affection les uns pour les autres; par honneur, usez de prévenances réciproques. » Voila
I'ambiance qui devrait animer nos rencontres; rechercher I'équilibre entre maturité

33



spirituelle, liberté et souplesse, direction de |’Esprit, conviction du coeur, véracité... 2
Corinthiens 3 :17 : « Or, le Seigneur c’est I’Esprit; et la ou est I’Esprit du Seigneur, la est la
liberté ». Pour tout ce qui concerne la vie de I'église et le déroulement des rencontres, nous
devrons toujours demeurer en communion avec le Seigneur, pour en recevoir sa direction,
et rester ouvert a sa diversité et a sa variété.

Voici ce que disait il y a quelques décennies le frere bien-aimé Roy Hession, et qui vaut
encore trés bien pour aujourd’hui : « Toute église ou assemblée qui ne se laisse pas sans
cesse réformer par la Parole de Dieu tombe au bout de quelques décennies dans le
formalisme, le légalisme, ou les traditions et les principes humains ont souvent plus
d’autorité que la Bible elle-méme. Il en est de méme pour chaque chrétien... Il faut un réveil
permanent, c’est-a-dire un retour constant a la Parole de Dieu, a Jésus. L’église humiliée
monte du désert vers la gloire. L’'amour de la vérité nous sépare du mal et du monde mais
non de nos fréres. La vérité n’est pas une formule, ou un ensemble de dogmes, mais une
personne vivante : Jésus-Christ. Si nous abandonnons notre volonté propre et nos pensées
particuliéres, si nous nous laissons conduire par le Saint-Esprit, Il nous aménera a cette vérité
qu’est Christ, Personne vivante dominant toute notre vie. Ce n’est pas I'appartenance a un
milieu religieux ou a une dénomination qui fait qu’un chrétien est dans la vérité. Sur la terre,
la Vérité est un chemin dans lequel « on marche ». Ce chemin, c’est Jésus. Il faut avoir
« appris le Christ » (Ephésiens 4 : 20), et le manifester Lui, dans notre vie entiére. La vérité
étant donc un chemin sur la terre et non un lieu ol I’on s’assied, nous sommes tous appelés a
y marcher. L’unité de I’'Eglise est un fait; elle n’est pas a créer, mais & garder. Tous les vrais
enfants de Dieu appartiennent a la méme église... Aux yeux de Dieu il n’existe qu’une Eglise,
qu’une Assemblée formée de tous les croyants, ou qu’ils se trouvent. La communion
fraternelle biblique est basée sur « l'identité de vie » que nous possédons en Christ, sur
« notre marche » dans la lumiere, et non sur une uniformité de vues. Le christianisme
authentique est une révolution dans la vie des individus. A I’heure actuelle, le vrai sentier est
celui de I'humiliation du peuple de Dieu tout entier. Ne nous jugeons plus les uns les autres.
Revenons a la Parole, nous laissant enseigner par elle, et scrutons nos vies a Sa lumiere, sans
nous isoler, mais poursuivant « toujours » la justice, la foi, la paix avec ceux qui, au sein de la
ruine de ces temps de la fin, invoquent le nom du Seigneur d’un cceur pur (2 Timothée 2 : 22).
La bénédiction nous est donnée dans le chemin de I'obéissance au Seigneur et a sa Parole, et
non dans la soumission aux hommes et a leurs principes. Purifiant nos dmes par I'obéissance
a la Vérité (1 Pierre 1 :22), nous devons rechercher a faire partie du résidu fidele qu’a travers
tous les dges Dieu a toujours suscité pour étre Son témoignage dans un temps de ruine ».

Tant que I'église demeure une famille, un corps, elle demeure vivante et les gens restent
dépendants de Christ. Aussitot que I'église devient surtout une organisation et qu’elle
institutionnalise la vie chrétienne en vie cultuelle et corporative, elle commence a mourir, et
les gens deviennent de plus en plus dépendants de I'église et de moins en moins de Christ.
Comme le disait si bien notre frére et serviteur de Dieu Oswald Chambers : « L’Eglise cesse
d’étre une société d’ordre spirituel lorsqu’elle se préoccupe du développement de sa propre
organisation. »

34



Esaie 26 : 16 a 20 : « Eternel, ils t’ont cherché, quand ils étaient dans la détresse; ils se
sont répandus en priéres, quand tu les as chédtiés. Comme une femme enceinte, sur le point
d’accoucher, se tord et crie au milieu de ses douleurs, ainsi avons-nous été, loin de ta face, 6
Eternel! Nous avons congu, nous avons éprouvé des douleurs, et, quand nous enfantons, ce
n’est que du vent : le pays n’est pas sauvé, et ses habitants ne sont pas venus a la vie. Que
tes morts revivent! Que mes cadavres se relévent! — Réveillez-vous et tressaillez de joie,
habitants de la poussiére! Car ta rosée est une rosée vivifiante, et la terre redonnera le jour
aux morts. Va, mon peuple, entre dans ta chambre, et ferme la porte derriére toi; cache-toi
pour quelques instants, jusqu’a ce que la colére soit passée. »

CONCLUSION

Dieu, malgré toutes nos erreurs, nos errances, nos manquements innombrables, Dieu
est en parfait contrdle de la situation, et I'a toujours été. C'est lui-méme qui a décidé de
batir son Eglise, par I'intermédiaire des outils plus qu’imparfaits que nous sommes. C’est
pourquoi, aprés avoir constaté tous les défauts et problémes qui affectent gravement I'Eglise
dans son ensemble (et qui sont relatés dans ce document), il faut tourner notre regard
uniquement vers Dieu. Sinon, nous risquons de demeurer dans une sorte de mélancolie, de
fatalisme, de dépression et de paralysie. Pourquoi alors avoir écrit ce document? Peut-étre
en guise d’avertissement pour les temps qui viennent... Pour redonner espoir aux croyants
décus, confus et sans église... Pour aider a établir des repéres et des balises, pouvant nous
aider a éviter de répéter les mémes erreurs qu’auparavant... J'ai voulu avant tout que ce soit
un message de réflexion pour les ouvriers que Dieu prépare en vue de la construction de
I’Eglise des derniers temps. Peut-étre aussi pour que nous confessions au Seigneur que nous
avons vraiment tous failli a la tache (moi le premier), et que désormais nous voulons
totalement nous abandonner a Lui, pour le peu de temps qui reste. D’ailleurs, voici ce
qu’Esaie prophétisait, par rapport a cette Eglise des temps de la fin : « Alors le roi (Jésus)
régnera selon la justice, et les princes (responsables des églises) gouverneront avec droiture.
Chacun d’eux (chaque croyant) sera comme un abri contre le vent, et un refuge contre la
tempéte, comme des courants d’eau dans un lieu desséché, comme 'ombre d’un grand
rocher dans une terre altérée » — Esaie 32 : 1-2.

Retournons a notre Dieu de compassion, et déposons toutes choses a ses pieds; sa main
n’est pas trop courte pour répandre a nouveau sa vie abondante en chacun de nous et dans
nos communautés — Esaie 11: 16: « Et il y aura une route pour le reste de son peuple, qui
sera échappé de I’Assyrie, comme il y en eut une pour Israél, le jour ot il sortit du pays
d’Egypte. »

Psaumes 27 :8: « Mon cceur dit de ta part: Cherchez ma face! Je cherche ta face, O
Eternel ».

35



Table des matieres

INEFOAUCTION .ttt ettt ettt e se et e e eseeaesae st st sae st st st seeneen 2
Premier chapitre : Le « probléeme » du « vieux moi »l.....ccccccevveieieecenineceecee e 3
Deuxieme chapitre : Liberté individuelle — versus - respect et amour des autres... 7
Troisieme chapitre : Le diSCErNeMEeNt........ccoeiueieieiisiineieeere et sttt 8
Quatrieme chapitre : Des réunions cacophoNIQUES?.......ccceveeererererieieiee e 10
Cinquiéme chapitre : Servir le Seigneur n’est pas faire du show-biz ! ................... 13
Sixieme chapitre : Assemblées et réunions statiques et « religieuses »................... 16
Septieme chapitre : Certaines facons de fair€.......ccooevveerecveceie e e 19
Huitiéme chapitre : L'esprit des rencontres de croyants........cccecceveeecceeveenrvecveeseenen. 21
Neuviéme chapitre : Nous voulons Un « roi » ... 22
Dixieme chapitre : Nous défaire du vieil habit..........ccceoeeeieceieice e, 24
Onzieme chapitre : Pour une église toute simple et véridique.......c.ccccecvvreirerrennnnee. 29
(@70 1ol [V 1] o o PR TSTPT ST 35

*** Toutes les références bibliques proviennent de la version Louis Segond — Version revue 1975
-- la Société biblique de Genéve.

*** Les références incluses dans le document I'ont été aprés permission obtenue des éditeurs
concernés.

*** Edité et imprimé au Québec (Canada) — Janvier 2002 :
Email : orveshalom@hotmail.com
Site Web : www.egliseduseigneur.ca

*** Collection Or Vé Shalom --- Tous droits réservés

***  Permission accordée d'imprimer et photocopier a volonté les documents sur une base personnelle et
non commerciale, afin d'en faire profiter le plus grand nombre possible.

*** pour mettre un document « Or Vé Shalom » sur votre site Internet, vous devez en faire la demande
et indiquer clairement sa provenance : auteur, édition, année... Les coordonnées sont indiquées a la
derniere page de chaque document.

36


http://www.egliseduseigneur.ca/

