Abbé Théodore Combalot

Grupo de Estudos

Sao Pio X






O culte da bem -aventurada

Virgem Maria
Wae de ews

Abbé Théodore Combalot



NOTA DO TRADUTOR

“Apareceu um grande sinal no céu, era uma mulher revestida do sol, ela tinha a lua sob seus pés, e
uma coroa de doze estrelas sobre a cabe¢a.”
(Apoc. XII, 1)

“Porque a fraqueza humana temeria em se aproximar de Maria? Nao hd nada de austero, nada de
terrivel nela, ela ¢é inteiramente doce, e so oferece a todos o leite ¢ a 13... Ela abre a todos os homens
o seio de sua misericordia, afim de que todos recebam de sua plenitude, o cativo, a redencao; o
doente, a satide; o aflito, consolacdes; o pecador, seu perdao; o justo, a graca; os anjos, a alegria; a
Trindade inteira, a gloria; e a pessoa do Filho, a substancia humana, de modo que nao haveria
ninguém capaz de escapar ao seu calor”. (Sao Bernardo, Oeuvres completes).

Assim, na minha fraqueza, 6 Mae santissima, me aproximo de sua dogura e clamo os vossos
socorros. Abra-me todos os caminhos, conceda-me, por vossa intercessao, a graca de bem servir a
vosso Filho, Nosso Senhor Jesus Cristo; restitua as minhas for¢as € me ampare sob vossa protegao.

Eis que este filho miseravel, filho do pecado, recorre a vos, ¢ augusta Imaculada. Que minha vida
seja um canto de vossas glorias e que meus labios entoem por toda parte as maravilhas de sua
intercessdao. Que todos aqueles que contemplarem este pequeno trabalho, fruto do beneplacito de
Deus, que me concedeu a capacidade de fazé-lo, saibam se achegar ao Coragdo Imaculado da Boa
Mae, Mae de todos os anjos e de todos os homens, a Arca da Alianga onde Deus habitou, o Vaso
novo donde emanou o vinho mais puro que ja existiu sobre a terra. Eis a cheia de graca, a janela do
Céu, a dispensadora de todas as gracas. Aquela que Lucifer ndo suportou contemplar, € que
esmagard, no derradeiro combate, a cabeca da serpente antiga. E ela, a Mulher que avanga como a
aurora, temivel como um exército em ordem de batalha. Eis a Mae de Deus.

Magnificat anima mea Dominum
Et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo.
Quia respexit humilitatem ancille sua: ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes.
Quia fecit mihi magna qui potens est, et sanctum nomen eius.
Et misericordia eius a progenie in progenies timentibus eum.
Fecit potentiam in brachio suo, dispersit superbos mente cordis sui.
Deposuit potentes de sede et exaltavit humiles.
Esurientes implevit bonis et divites dimisit inanes,
Suscepit Israel puerum suum recordatus misericordize sua,
Sicut locutus est ad patres nostros, Abraham et semini eius in s@cula.

Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto
Sicut erat in principio, et nunc, et semper, et in saecula saeculorum.
Amen.

Robson Carvalho

X

Grupo de Estudos

Sao Pio X



Colaboracao:

Missa Gregoriana

http://www.missagregoriana.com.br



P il e
1800 |

L

L.

RP;.GINAFA*NGELORUM — WILLIAM BOUGUEREAU



O culto da Bem-Aventurada
Mae de Deus

Meditado a partir de seus fundamentos

Fecit mihi magna qui potens est.
Lucas 1, 49

odas as obras de Deus trazem o selo de seu poder e de sua grandeza. O universo, extraido do
nada, implica uma energia soberana e manifesta um ato da onipoténcia. As coisas criadas
revelam, segundo o pensamento de Sdo Paulo, os atributos de Deus e sua divindade'. O
homem lé no grande livro da natureza as caracteristicas imortais que exprimem as
perfeicdes do Altissimo. Celi enarrant gloriam Dei’. E a forga infinita se revela com tanta
magnificéncia nesses animalculos invisiveis e, por assim dizer, perdidos nas ultimas profundezas da
criagdo, quanto nesses astros luminosos dispostos uns sobre os outros nos vastos campos do espago.

Mas a imensa obra da criagio so é um anagrama da onipoténcia’. As coisas visiveis e invisiveis do
mundo da natureza s6 custam, ao Onipotente, uma unica palavra; elas brotaram dos abismos do
possivel ao primeiro sinal de sua vontade soberana. “Ele disse e tudo foi feito. Ele quis e o universo
surgiu do nada®”. E o que compreendemos, de um modo evidente, buscando sobre qual fundamento
repousa o culto dado pela Igreja a Santissima Mae de Deus.

As seitas heréticas e cismaticas dos ultimos séculos fizeram esforcos inacreditaveis para arruinar,
como se fosse possivel, as esperancas, as consolagdes e os beneficios do qual o culto da Santissima
Virgem ¢ uma fonte profunda e inesgotavel. Nada foi omitido pelo inferno e por seus reforcos para
desligar as nagdes, resgatadas pelo sangue de Nosso Senhor Jesus Cristo, do culto desta Bem-
Aventurada Virgem, chamada pela Igreja “a Mae da graca divina e a mais doce esperanca dos

cristios>”.

Mas os sofismas, as caliinias e os insultos dos inimigos da augusta Mae de Deus sé servem para
tornar mais popular e mais evidente a questdo de suas gldrias e aquela da necessidade de seu culto.

O culto que a Igreja catolica presta a Bem-Aventurada Maria repousa sobre o mistério de suas
grandezas. Ele ¢ somente a manifestacdo do dogma de sua maternidade divina.

Mas como comunicar, meus carissimos irmaos, pensamentos e louvores dignos deste assunto?
Como falar das grandezas da augusta Mae do Homem-Deus? Como escrutar o segredo de sua
gloria? Como sondar o oceano profundo de suas prerrogativas, seus méritos e suas virtudes? Se os
anjos do céu, se os profetas, os apdstolos e os santos doutores nos emprestassem sua admiracao e
seu entusiasmo divino, ndés nao fariamos ainda que balbuciar ao falarmos dessas grandezas da

!nvisibilia ipsius, per ea qua facta sunt, intellecta conspiciuntur; sempiterna quoque ejus virtus et divinitas. Rm. 1, 20.
* Salmo 18, 1.

3 Ludens in orbe terrarum. Prov 8, 34.

4 Dixit et facta sunt; mandavit et creata sunt. Salmo 148, 5.
> Maria Mater gratiz, Mater misericordiz. Of. Liturg.




6

incomparavel Mae de Deus. So fariamos ouvir os ecos infié¢is de suas magnificéncias, acentos
indignos dAquela da qual somente Deus pode medir a elevagdo e a gléria.

E dogma de fé catolica que somente Deus ¢ grande. “Meu nome ¢ grande, diz o Senhor®”. “Somente
vOs sois o Gnico grande, sublime, infinito’”. Tudo o que sai do nada se mede. O que se mede tem
limites. Todo ser limitado ¢ finito, falivel, imperfeito. Os seres criados, por maior que sejam €
aparentam, existem no tempo, no espago, no movimento. O que existe no tempo nao ¢ eterno. O que
¢ contido no espago nao ¢ infinito. O que existe no movimento € sucessivo. Mas Deus ¢ infinito de
todos os modos. Nao hé grandeza que possa se levantar ao nivel de seu trono e de sua gloria.
Nenhuma profundeza que possa descer nos abismos de sua esséncia. Nenhuma largura capaz de
abracar as dimensdes de seu ser. Nenhum comprimento que possa medir sua vida eterna. A
eternidade ¢ sua idade, a onipoténcia, sua for¢a, a imensiddo, sua morada, e a unidade, sua vida.
“Deus estd em toda parte, diz Sio Tomas de Aquino, por poder, por presenca e por esséncia’. E
este pensamento do doutor angélico ¢ somente a tradugdo, na lingua teoldgica, destas palavras de
Sdo Paulo: “Temos nele, o ser, 0 movimento € a vida®”.

“Aonde irei eu, escreve o Rei Profeta, para escapar a vossa luz? Para onde fugirei para me ocultar
ao vosso olhar? Se eu subo ao céu, ali O encontro. Se eu desco no inferno, 14 estais. Se levanto voo
para as margens da aurora, se emigro para os confins dos mares, ¢ vossa mao que me guia, ¢ vossa
direita que me sustenta'®”.

, . , . . . . 11
“Ele ¢ mais elevado que o céu, mais profundo que o inferno, mais largo que o universo . Somente
Deus, somente Deus ¢ grande. Tu solus magnus.

Para se ofuscar sobre a baixeza de sua origem, para se iludir sobre o nada de seu ser, para se criar
um tipo de abrigo contra a importuna e desesperadora clareza da verdade, os filhos do orgulho se
precipitaram no imundo e estupido erro do panteismo.

Segundo esse monstruoso sistema, os seres nao sao extraidos do nada, mas da propria substancia de
Deus. As criaturas sairam da esséncia do Ser infinito por emanacao, por efusdo, por geragao ou por
todo tipo de modo de comunicagdo radical da substincia infinita de Deus. Os partidarios desse
sistema execravel ndo recuam diante as mais horriveis contradigdes, diante as hipdteses mais
satanicamente impias.

Se as criaturas sairam da esséncia divina por um modo de emanacao substancial, qualquer que seja,
elas sdo de uma mesma esséncia, de uma mesma natureza, de um mesmo ser, de uma mesma vida
com Deus. Elas nasceram ou engendram-se de Deus. Elas sdo, por conseqiiéncia, consubstanciais a
Deus. Ora, o que Deus engendra de sua propria substiancia ¢ Deus com Ele, ¢ Deus como Ele, ¢
Deus tanto quanto Ele; ora, em Deus, tudo ¢ Deus. Toda sua substancia ¢ Ele proprio. Nao ha em
Deus substancia latente, passiva, inerte, adormecida.

Outros impios ndo se detém diante de outra teoria do ateismo e do ceticismo. Segundo esses céticos
enraizados, o universo ¢ somente um simulacro do ser, uma imensa ilusdo, uma pura inanidade,
uma sombra, um sonho. Esta teoria terrivel é somente um novo artigo do simbolo do ateismo; ¢ a
deméncia filosofica levada aos seus ultimos excessos. E, segundo a enérgica palavra do apéstolo
Sao Judas, o lodo, a escoria das ignominias dos filhos perdidos da impiedade'?.

® Magnum est nomen meum. Ml 1, 11.

" Tu solus magnus, tu solus altissimus. Miss. Rom.

8 Ubique per potentiam, per prasentiam, per essentiam. Sum. Theolog.

°In ipso enim vivimus, et movemur, et sumus. Atos 17, 28.

10 Quo ibo a spiritu tuo? Et quo a facie tua fugiam? Si ascendero in ccelum, tu illic est; si descendero in infernum, ades. Si sumpsero
pennas meas dilticulo, et habitavero in extremis maris; etenim illuc manus tua deducet me; et tenebit me dextera tua. Salmo 138, 7, 8,
9.

"6 11,9.

12 Despumantes suas confusiones. Jd I, 13.



7

O universo ¢, portanto, extraido do nada, e eis porque o livro do Géneses comeca por essas palavras
sublimes: “No comeco Deus criou o céu ¢ a terra">”. Eis porque, ainda, o simbolo do universo
catolico comecga por esse dogma fundamental: “Eu creio em um Unico Deus, Pai todo poderoso,
criador do céu e da terra, de todas as coisas visiveis e invisiveis”.

E, todavia, este universo que esmaga com suas dimensdes o pensamento do homem ¢ somente um
atomo, um ponto diante da suprema grandeza, diante a indiscutivel majestade do Altissimo. As
coisas visiveis e invisiveis estdo diante dEle como nada. A criacdo inteira, diz um profeta, ¢ igual “a

14
uma gota de orvalho suspensa num fio da erva .

O universo e seus mundos sdo como a palha leve que faz oscilar o prato de uma balanga
perfeitamente equilibrada'’.

Nao hé nada, portanto, nas coisas criadas, que possa merecer o nome de grande. “S6 Deus ¢
grande”. Tu solus magnus. Tu solus altissimus.

Contudo, se o ato da criagao ndo pdde realizar por si mesmo uma obra marcada com o selo de uma
grandeza suprema, intransitavel; de uma grandeza tal, em uma palavra, que se Deus ndo possa fazer
algo maior; ndo ha nada de grande, a mais forte razao, nas obras do homem.

Nossa pomposa ignorancia, nossa va superbia e idiotice se extasiam em face das obras extraidas do
pensamento do homem. Profanamos a lingua do verdadeiro quando chamamos grandes as
invengdes eclodidas do laboratério do nosso nada; chamamos grandes, sonhos e fantasmas. Que
sdao, em face da verdade, as inven¢des do génio das artes, da ciéncia, das letras, das armas e da
industria? Sao somente, em realidade, graos de poeira e de areia empilhados uns sobre os outros.

~ . . ~ . ~ . .1
Sao brinquedos de crianga que o profeta chama com razio: “A fascinagdo da ninharia'®”.

Vejam essas pirdmides do antigo Egito: Os farads as construiram para imortalizar sua nudez e seu
nada; algumas manobras estupidas as derrubariam. Contemplem as cidades famosas da Asia, seus
palacios do orgulho embriagado de seu poder, esses monumentos, esse troféus da forca. Eles sao
apenas nuvens brilhantes. Escutem, através dos séculos, esse barulho da gloria humana que cai, que
vai se perder e se extinguir na noite do tamulo'’. “Vaidade das vaidades, escreve o mais magnifico

. y . 1
dos reis, e tudo € vaidade b

A Inglaterra e a Franca acumulam, ha alguns anos, nos palécios de vidro (imagem da fragilidade das
obras do homem), todas as maravilhas da induastria. Os dois hemisférios se encontraram em seus
museus do orgulho humano; a Europa caminha diante essas pretendidas obras primas. Pois bem!
Esses palacios da industria, essas criagdes poderiam desaparecer e se destruirem em algumas horas
no meio de um incéndio, e por um palito de fosforo. E essas coisas surpreendem-nos, deslumbram-
nos, nos fazem exprimir um grito de admiracdo e de entusiasmo, lancam-nos em uma espécie de
éxtase idiota e ridiculo. O vaidade das vaidades! Vanitas vanitatum.

“A gloria humana, a gloria dos conquistadores e dos déspotas, escrevia Mathatias, termina na

podriddo e nos vermes'*”. “O homem, acrescentava esse herdi ja cristdo, se dirige hoje em sua
. ~ 2

grandeza efémera, ¢ amanhi a lanca em uma fossa®””.

Ougam o apodstolo das nacdes fulminando, com sua indignagdo sublime, as criagdes do orgulho. “Eu

. . . 21
olho todas as coisas como perda, e as estimo como esterco, para ganhar o Cristo” .

13 In principio creavit Deus coelum et terram. Gn 1, 1.
4 Credo in unum Deum, Patrem omnipotentem, factorem cceli et terrae, visibilum omnium et invisibilium. Symb. Nic.
!> Tanquam gutta roris antelucani. Sb 11, 23.

16 Fascinatio nugacitatis. Sb 4, 12.

17 Periit memoria eorum cum sonitu. Salmo 3, 8.

18 Vanitas vanitatum, et omnia vanitas. Eccl. 1, 2. i,
1 Gloria ejus stercus et vermis est. Mac. 2, 62.
20 Periit memoriacorum cum sonitu. Salmo 3, 8
2! Vanitas vanitatum, et omnia vanitas. Eccl 1, 2.




8

Assim, carissimos, nem o mundo da natureza, nem o mundo das criacdes do homem podem nos
oferecer obras marcadas com o sinal de uma grandeza soberana, de uma grandeza suprema e
absoluta.

Mas, fora do mundo da natureza, fora do mundo das invengdes humanas, ha o mundo da fé, ha a
ordem sobrenatural da graca e da gléria. E nesta esfera divinamente inefavel que precisamos nos
colocar para descobrirmos no raio da luz divina obras verdadeiramente grandes, maravilhas
marcadas com o selo de uma grandeza intransponivel e verdadeiramente dignas de Deus.

Somente Deus ¢ grande. Mas se Deus encontrasse o segredo de partilhar, em um sentido real, seu
poder, sua gloria, sua propria divindade com sua criatura, a criatura seria crescida da propria
grandeza de Deus. Ora, a revelagdo, a fé, a Igreja nos ensinam que Deus estd unido a sua criatura
por trés modos sobrenaturais e supremos. Esses trés modos da unido de Deus com sua criatura sdo
tdo excelentes, tdo prodigiosos, que ndo ¢ dado a onipoténcia de produzir e de realizar outro que
aproxime mais a criatura de seu criador, € 0 homem de seu Deus.

O modo, por exceléncia, desta unido suprema de Deus com sua criatura € a unido da encarnagdo. “E

- 22
o Verbo se fez carne, e habitou entre nos~”.

Pela encarnagdo, o proprio e unico Filho de Deus, o Pai, se uniu pessoalmente a natureza humana.
r r 2
Deus é homem, e o homem € Deus 3,

O Verbo divino, a alma e a carne se unem em Jesus Cristo pela jungdo de uma Unica e mesma
personalidade divina. Que unido! Que prodigio! Trés substancias distintas, trés substancias
separadas radicalmente por sua esséncia e por sua natureza, a saber: a substancia do Verbo infinito,
a substancia da alma, a substancia da carne, se prendem, se abracam, se unem em Jesus Cristo, em
uma mesma pessoa divina. O Cristo, Deus e homem juntos; Deus perfeito e homem perfeito, vive
tanto da vida propria de Deus e da vida propria do homem.

A alma e a carne do Filho de Adao sdo elevados a unido pessoal e hipostatica do Filho unico de
Deus.

Jesus Cristo €, portanto, crescido da propria grandeza de Deus. Deus, pelo ato imenso da
encarnagdo, se comunica, entdo, a natureza humana por um modo supremo, sobrenatural, que
aproxima esta natureza ao grau mais proximo possivel de seu Deus. Deus contrata, entdo, com a
natureza humana, uma unido tal, que ndao ha nada de mais excelente, nem que possa ultrapassa-la
nas invengodes do proprio Deus.

“E o Verbo se fez carne, e habitou entre nos”.

Esta palavra, vinda do terceiro céu, exprime a unido, ou, logo, a unidade mais estreita, mais
excelente, mais perfeita, mais una entre Deus ¢ 0 homem, entre o finito e o infinito, entre o criador e
a criatura. Nosso Senhor Jesus Cristo ¢ Deus e homem ao mesmo tempo. Enquanto Deus, Ele
possui toda sua natureza, toda substancia, toda a esséncia do proprio Deus. Enquanto homem, Ele
possui toda a natureza do homem; e essas duas naturezas se vinculam, se ligam, se estreitam sem se
confundirem, pela conexao divina da pessoa adoravel do Filho unico de Deus.

. , - , . , . . ., 24
O Ciristo ¢, entdo, grande, da grandeza do proprio Deus. “S6 vds sois grande, supremo, infinito™”.

O doutor angélico, penetrando com sua profunda visao no mistério da unido pessoal do Verbo com
a natureza humana, estabeleceu esta proposicdo teoldgica: “A unido da encarnagdo ¢ a unido

o~ A . . . .~ 2
suprema, a unido por exceléncia, a mais perfeita de todas as unides>".

A pessoa do Pai, a pessoa do Filho, a pessoa do Espirito Santo estdo unidas entre elas pela unidade
de uma mesma esséncia, de uma mesma natureza, de uma mesma divindade! A esséncia divina ¢

22 Et Verbu caro factum est, et habitavit in nobis. Jo 1, 14.

23 Et Homo factus est. Simb. Nic.

24 Tu solus magnus, tu solus altissimus, Jesu Christe. Missal Rom.
% Unio incarnationis est omnium unionum méxima. Ts. 3.




9

comum ao Pai, ao Filho e ao Espirito Santo. Mas o Pai, o Filho e o Espirito Santo ndo formam uma
unica e mesma pessoa no seio da indivisivel Trindade! “Outra ¢ a pessoa do pai, outra ¢ a pessoa do
Filho, outra ¢ a pessoa do Espirito Santo”®”. Eles sdo trés: “o Pai, o Verbo e o Espirito Santo”’, e
esses trés sdo apenas um®®”.

No mistério adoravel da Encarnagdo ha trés naturezas, trés substancias distintas: a natureza do
Verbo, a natureza da alma e a natureza da carne; e pela unido da encarnacdo, essas trés naturezas,
essas trés substancias, constituem somente uma e mesma pessoa divina, a saber: a pessoa de Nosso
Senhor Jesus Cristo. A alma e a carne, por mais distintas que sejam, por esséncia, ndo tem outra
personalidade no Cristo sendo a personalidade do Verbo divino. De onde o anjo da escola conclui
que a unido da encarnacdo ¢ a unido por exceléncia, a mais perfeita de todas as unides. Unionum
maxima.

Nao nos maravilhemos, entdo, se o grande Apostolo, falando dos aniquilamentos do Verbo divino
na encarnacgao, ¢ da exaltacdo da natureza humana por sua unido hipostatica com o Verbo divino,
ensina ao universo: “que o Cristo recebeu de seu Pai um nome que esta acima de todo nome™”. J4
ndo nos surpreendemos se o mesmo apostolo acrescenta: “que no nome de Jesus, todo joelho se
dobra, no céu, sobre a terra e nos infernos®””. Compreendemos, enfim, porque Sdo Paulo declara:
“que o Cristo foi estabelecido na direta do Altissimo, nas mais inacessiveis regides da gloria; que
ele se elevou ao mais alto dos céus, acima de todo principado e toda potestade, além de toda
dominacdo, acima de tudo o que pode ser nomeado, ndo somente no século presente, mas no século
futuro; de modo que todas as coisas criadas estdo aos pés do Cristo, e que Ele ¢ o chefe de toda a

. . . . 1
Igreja, ou seja, dos anjos, dos homens e de todo o universo®'”.

O Homem-Deus tornou-se, portanto, o mais elevado de toda grandeza comunicavel. A natureza
humana enaltecida no Cristo, até a unido pessoal do Filho tnico, do Filho proprio de Deus, o Pai,
atingiu, entdo, o limite supremo e inacessivel de toda grandeza.

A eterna Trindade, tirando das mais inescrutdveis profundezas de sua sabedoria, de seu poder e de
sua bondade, a obra imensa da encarnacao, realizou, entdo, sua obra prima. Nomear Jesus Cristo &,
entdo, nomear Aquele que sozinho carrega um nome que estd acima de tudo o que pode ter um
nome, seja no tempo, seja na eternidade! Super omne nomen quod nominatur, non solum in hoc
seeculo, sed etiam in futuro.

Abaixo da unido sobrenatural e suprema da natureza divina e da natureza humana em Jesus Cristo,
ha a unido da maternidade divina, que ¢ inseparavel e que se confunde, por assim dizer, com a unidao
inefavel da encarnagdo. A Bem-Aventurada Maria ndo tira de sua substancia, nem o Verbo divino,
nem a alma do Cristo. Ela engendra com o sangue mais puro de suas entranhas a carne na qual o
Filho de Deus se une pessoalmente. O Verbo divino toma, no seio virginal de Maria, o corpo
animado que se une de uma ligacdo pessoal’”. Maria é Mie do Verbo encarnado. Ela é Mae do
Homem-Deus; ela ¢ Mae do Filho de Deus feito homem. Cremos com a Igreja, “que o Filho Unico
do Pai, luz da luz, verdadeiro Deus do verdadeiro Deus, foi concebido do Espirito Santo; que Ele

nasceu da Virgem Maria™.

A Virgem imaculada fornece, e fornece sozinha, esta carne que abona o Verbo divino. Animatum
corpus sumens, de Virgine nasci dignatus est.

%6 Alia est enim persona Patris, alia Filii, alia Spitirus Sancti. Sto. Athan. Simb.

" Tres sunt: Pater, Verbum, Spiritus Sanctus.

28 Et hi tres unum sunt.

2 Donavit illi nomen quod est super omne nomen. F12, 9.

39 In nomine Jesu omne genu flectatur ceelestium, terrestrium, et infernorum. F12, 10.
3! Constituens eum ad dexteram suam in ceelestibus...Et omnia subjecit sub pedibus ejus; et ipsum dedit supra omnem Ecclesiam. i,
Supra omne nomen, quod nominatur, non solum in hoc seculo, sed etiam in futuro. Ef. 1, 20, 21, 22.
32 Animatum corpus sumens, de Virgine nasci dignatus est. Of. Lit.

33 Qui conceptus est de Spiritu Sancto ; natus ex Maria Virgine. Simb. Apost.




10

De modo que podemos dizer, em certo sentido, que a santissima Mae do Homem-Deus ¢ mais Mae
do Filho de Deus, que as maes ordinarias o sdo dos filhos que elas colocaram no mundo. O Cordeiro
de Deus s6 recebeu de sua divina Mae o velo (n.d.t. 13, tosdo) de nossa humanidade! E ¢ por isso
que Santa Isabel, recebendo a saudacdo virginal de Maria, gritou com um sublime entusiasmo:
“Bendito ¢ o fruto de vosso ventre”. Benedictus fructus ventris tui>".

As trés pessoas divinas concorrem diretamente, imediatamente e simultaneamente na obra infinita
da encarnagdo. O Pai fecunda, por seu amor, o seio virginal de Maria, e o Verbo se une
pessoalmente ao corpo animado que Ele toma no seio de sua Mae. Animatum corpus sumens, de
Virgine nasci dignatus est.

O Pai e o Espirito Santo ndo se encarnam, ¢ verdade; mas porque o Pai e o Espirito Santo possuem
a mesma natureza, a mesma esséncia, a mesma divindade que o Filho, pode-se dizer, com o proprio
doutor angélico, que o Pai se encarna pelo Filho, como o Espirito Santo se encarna pelo Verbo. A
unido que o Pai e o Espirito Santo contratam, pelo Verbo, com a divina Mae do Filho de Deus ¢,
entdo, uma unido suprema, uma unido infinita em seu género, assim como o dizia o douto Suarez:
Unio maternitatis divinae, est unio suprema, suo genere infinita®.

A Santissima Virgem, por sua maternidade divina, ndo se eleva, ¢ verdade, até a ordem da unido
hipostatica, a qual, ¢ a unido propria do Verbo divino com a natureza humana; contudo, ela se
aproxima ao nivel mais proximo disso. Ela toca, ai, um ponto de articulagdo realmente intima, que
nao estd no poder do proprio Deus de se unir com sua criatura, fora da unido hipostatica, por um
lago mais estreito. Esta unidio ¢ uma unido suprema com uma pessoa infinita®®. Maria é Mae de
Deus. Ora, depois de Deus, diz Alberto, o Grande, nao ha nada mais proximo de Deus que ser Mae
de Deus®’. E penetrando nas inefaveis profundezas do mistério da maternidade divina da Virgem
imaculada que Sdo Bernardino de Sena pode dizer: “Para tornar-se Mae de Deus, a Bem-
Aventurada Virgem tinha de ser elevada a um tipo de igualdade com Deus, por uma infinidade de

gracas e de perfei¢des sobrenaturais®”.

A Santissima Virgem, por sua vocacdo sublime a maternidade divina, alcancou, portanto, o grau
mais elevado das grandezas comunicéveis do Deus trés vezes santo. Ela €, entdo, crescida da
grandeza do proprio Deus, tanto quanto uma criatura possa se aproximar sob a a¢do suprema da
adoravel Trindade. E, entdo, para a divina Mae do Cristo que a forga do brago de Deus se empregou
em suas ultimas magnificéncias; e este ai o sentido misterioso das palavras escapadas no éxtase da
Mae do Homem-Deus, na casa de sua prima Isabel: “A forca do Onipotente fez em mim grandes

coisas™®”.

A unidade do Pai, do Filho e do Espirito Santo em uma mesma esséncia, em um mesma divindade,
eis ai a Trindade.

A unidade do Verbo, da alma e da carne do Cristo em uma mesma pessoa divina, eis ai a
encarnagao.

A unidade da Bem-Aventurada Virgem com o Verbo encarnado, concebido do sangue virginal de
Maria, pela operagdo do Espirito Santo, eis ai a maternidade divina. E esses trés mistérios
constituem a base do mundo sobrenatural.

Existe outro modo de unido sobrenatural de Deus com sua criatura. Esta unido ¢ aquela da graca e

da gléria, da qual o Rei Profeta disse: “o Senhor vos dar4 a graca e a gloria*®”.

M1c1,42.

35 Suarez. De Myster. Incarnat.

3% Maternitas Dei, unio suprema cum persona infinita. D. Thom.

37 Post esse Deum, est esse Matrem Dei. Albert. Magnus.

38 Ut esset Mater Dei, debuit elevari ad quamdam zqualitatem divinam, per infinitatem gratiarum et perfectionum. S. Bernardino. De
Laud. B. V. Mariz

39 Fecit mihi magna qui potens est. Lc 1, 49.

40 Gratiam et gloriam dabit tibi Dominu. Salmo 83, 12.




11

Pela graga, o homem decaido nasce para uma vida sobrenatural, para uma vida divina. Ele torna-se
o filho e o irmio de Deus. “Ele nos deu o poder de nos tornarmos os filhos de Deus*'.” “Vos todos,
que fostes batizados em Jesus Cristo, acrescenta S3o Paulo, fostes revestidos de Jesus Cristo*.”
“Por nossa regeneracdo no santo batismo, tornamo-nos os membros do corpo, da carne e dos 0ssos

de Jesus Cristo™”.

A graga nos torna participantes da natureza divina, diz, por sua vez, o apdstolo Sdo Pedro: Naturae
consortes divinae.

,qe . . , 44
O doutor angélico definiu a graga: “o comec¢o da vida de Deus em ndés™ . “O ser da natureza,

acrescenta Santo Tomas de Aquino, nos faz homem, o ser da graga, nos faz membros de Jesus
Cristo, e o ser da gldria, nos torna Deiformes. No céu da gléria nos seremos parecidos a Deus, e a
razao que nos da disso o discipulo bem amado, ¢ porque veremos Deus tal como Ele €”.

“Carissimos, agora somos filhos de Deus, mas o que seremos ndo se manifestou ainda. Sabemos
. L4
que quando se manifestar, seremos semelhantes a Ele, porque o veremos tal como Ele &*”.

Para ver Deus face a face, para contempla-lo em sua esséncia, para atingir a felicidade sobrenatural
da gloria, é preciso ser elevado ao Ser Deiforme. E preciso que Deus oferega, em seu poder ¢ em
seu amor, o segredo de nos imprimir o selo de uma semelhanca perfeita com Ele. Ora, ¢ na
contemplagdo imediata da esséncia divina que os eleitos possuem esta semelhanga, esta similitude
Deiforme. O sol, incidindo sobre um espelho, se pinta a si mesmo, e o espelho reflete dele uma
perfeita imagem. A graca nos une sobrenaturalmente a Deus, e a gloria que nos faz contemplar sua
esséncia divina nos imprime o selo de sua similitude. Os eleitos sdo espelhos vivos desse grande
Deus que eles véem face a face, e que eles véem na luz propria de seu eterno esplendor, pois esta

. , 46
escrito: “Nos veremos a luz em vossa luz™”.

A graga divina nos eleva, entdo, a um parentesco, a um tipo de igualdade com Deus. “A graca do
Evangelho, segundo o ensino de Sao Paulo, chamou as nag¢des da gentilidade a um parentesco com
o Cristo. Ela os chamou a heranca e a participacdo das promessas infinitas da caridade de Jesus

Cristo*””.

O profeta Oséias anunciara essas magnificas esperangas e esses destinos imortais. Ele havia dito,
falando das glorias sobrenaturais reservadas aos herdeiros do Cristo entre as nagdes da gentilidade:
“e aqueles para quem tinha sido dito: Nao sois meu povo, vos: se dird: Sois os filhos do Deus

vivo™®”.

Esta ¢ nossa grandeza verdadeira, eis ai nossa elevacdo, nossa dignidade, nossa incomparavel
exceléncia: “Sois os filhos do Deus vivo: Filii Dei viventis.” E este prodigio de nossa unido
sobrenatural e Deifica com Jesus Cristo e por Jesus Cristo que fazia dizer ao Rei Profeta: “Deus ¢
admiravel em seus santos’”. E exaltando o dom maravilhoso da graga e da gloria, que nos tornam
Deiformes, que Sdo Paulo escreve: “Gragas a Deus, por causa de seu dom inenarravel®””,

Tais sdo, meus caros irmdos, ao menos daquilo que me ¢ permitido falar e que ultrapassa toda
palavra e todo louvor, tais s3o os trés modos de unido sobrenatural de Deus com sua criatura:

A unido da encarnagdo, que faz 0 Homem-Deus;

*I Debit nobis potestatem filios Dei tieri. Jo I, 12.

2 Quicunque in Christo baptizati estis, Christum induistis, Gl 3, 27.

> Quia membra sumus corporis ejus, de carne ejus et de ossibus ejus. Ef 5, 30.
4 Gratia Dei, inchoatio vitae Dei in nobis. Summ. Theol.

45 Carissimi, nunc filii Dei sumus: et nondum apparuit quid erimus, scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus; quoniam
videbimus eum sicuti est. [ Jo 3, 2.

* In lumine tuo videbimus limen. Salmo 25, 10.

47 Gentes esse cohzredes, et concorporales, et comparticipes promissionis ejus in Christo Jesus. Ef. 3, 6.
8 Et erit in loco ubi dicetur eis : Non populus meus vos ; dicetur eis : Filii Dei viventis. Os I, 9; 2, 2.

4 Mirabillis Deus in Sanctis suis. Salmo 7, 36.

5% Gratias Deo super inenarrabili dono ejus. II Cor. 9, 15.




12

A unido da maternidade divina, que faz Maria, Mae de Deus;
A unido da graca, que faz o cristdo, filho e irmdo de Deus.

Esses trés modos da unido de Deus com a criatura constituem a ordem da graga e da gléria. Eles
abracam o imenso horizonte do mundo sobrenatural. Essas trés obras primas da onipoténcia
manifestam, ao universo admirado, as invengdes mais escondidas e mais perfeitas da sabedoria
infinita.

Fazer Deus, do filho de Adao; fazer de uma humilde Virgem, a verdadeira Mae de Deus; fazer de
um rebento da raga humana, o Filho e o Irmdo de Deus, eis ai o termo inexplicavel dos segredos
mais profundos da caridade infinita.

Antes de ir adiante, nos dobremos por um momento sobre nossa alma.

A encarnagao do Verbo, a maternidade divina da Bem-Aventurada Virgem, a unido sobrenatural do
cristdo com Jesus Cristo, nos abrem todos os tesouros da divina misericérdia. Esclarecidos com as
chamas das divinas revelagdes, ndo nos surpreendemos com a linguagem inspirada do pai de Sao
Jodo Batista:“Ele nos visitou, escrevia esse santo ancido, pelas entranhas de sua misericordia, se

.. . 1
levantando das profundezas mais inacessiveis de sua morada’'”.

A obra da encarnagdo, a obra da maternidade divina, a regeneracdo sobrenatural do homem em
Jesus Cristo, abrem, com efeito, sobre 0 mundo dos espiritos, as ultimas e supremas efusdes da
misericordia de Deus. Essas trés grandes maravilhas nos deixam perceber as mais admiraveis
profundezas do amor de Deus por sua criatura. Pois o profeta ndo diz: “Ele nos visitou, em sua
misericordia”, mas: “Ele nos visitou, pelas entranhas de sua misericordia”; ¢ como se ele dissesse:
“Ele nos abriu o proprio fundo de sua misericordia; Ele fez sair das derradeiras profundezas de sua
ternura misericordiosa, tudo o que ela encerrava de mais apaixonante, de mais divinamente terno.
Per viscera misericordice, in quibus visitavit nos oriens ex alto”.

Mas quando se pensa que ¢ sobre a natureza humana, e ndo sobre a natureza angélica, que as
supremas ternuras da divina misericordia se difundiram, ndo resta mais a alma que o siléncio do
assombro, que a estupefacdo do reconhecimento. “Ele nos visitou, pelas entranhas de sua
misericordia. Per viscera misericordice”.

E, todavia, essas maravilhosas invengdes de uma caridade que ultrapassa toda medida, que Sao
Paulo chama uma caridade excessiva, “uma caridade demasiadamente grande, propter nimiam
caritatem qua dilexit nos™>”, largamos no sono da indiferenca. Nos as cremos sem medita-las.
Falamos delas sem entusiasmo. Pensamos nelas sem provar as santas surpresas de um amor saciado.
Qual ¢, entdo, o poder de seducdo, de cegueira, de cruel apatia que a carne, que o mundo e Satanas
exercem sobre n6s? O menor barulho das coisas daqui da terra nos chama a atengao; abrimos nossa
alma a qualquer vislumbre das vas esperangas desta vida. E quando nos falam das invengdes
eternamente adoraveis da caridade e da ternura de Deus para os homens, quando nos contam a
divina histéria dos prodigios vindos das entranhas da misericordia infinita, ndo sentimos nada;
fazemos-nos surdos, ou mesmo, escutamos tais narragdes como se escutassemos algo estranho aos
nossos interesses, aos nossos destinos, a nossa beatitude e a nossa gloria.

A encarnagdo do Filho de Deus, a maternidade divina da augusta Maria, a consangiiinidade do
cristdo com o Homem-Deus, revelam aos anjos e aos homens o plano sobrenatural inteiramente.
Esses mistérios sagrados medem, como fala Sdo Paulo, “a largura, o comprimento, a profundidade

. . ., 53
da caridade infinita™”.

Mas como essas trés obras primas da onipoténcia sairam dos tesouros mais profundos dos conselhos
divinos? Como jorraram das entranhas da divina misericordia? Qual foi o meio empregado para sua

1 per viscera misericordie Dei nostri; in quibus visitavit nos, oriens ex alto. Lc¢ 1, 78.
S2EFII, 4.
33 Ut possitis comprehendere cum omnibus Sanctis, qua sit latitudo, et longitudo, et sublimitas, et profundum. Ef 3, 18.




13

realiza¢ao? Por quem, em uma palavra, essas trés maravilhas se produziram no seio do universo?
Recolhei-vos, meus caros irmaos, ¢ abandonai-vos nos mais legitimos transportes da admiragdo e
do reconhecimento.

Essas trés obras primas, esses trés milagres da onipoténcia tiveram por instrumento, a Bem-
Aventurada Virgem Maria. Esta filha de Adao foi predestinada para tornar-se a obreira
incomparavel das criagdes por exceléncia do mundo da graca. A augusta Maria, em uma palavra,
tornou-se o canal misterioso pelo qual se expandiram sobre o universo as mais abundantes e mais
preciosas efusdes da graca e da gloria.

Um ditame foi mantido no inacessivel santuario das trés pessoas divinas. O momento chegara de
realizar, no tempo, o triplo prodigio que colocard a descoberto o proprio fundo das divinas
misericordias. Um arcanjo sublime, um destes espiritos imortais que se mantém diante do trono de
Deus, recebe, da boca do Onipotente, uma mensagem realmente grande, tdo prodigiosamente
maravilhosa, que a eternidade se passaria antes que o primeiro dos espiritos pudesse suspeitar de
sua existéncia, e mesmo conceber sua possibilidade. Escutemos a narra¢do ditada pelo Espirito
Santo ao Evangelista Sao Lucas:

“No sexto meés, o anjo Gabriel foi enviado por Deus a uma cidade da Galiléia, chamada
Nazaré, a uma virgem desposada com um homem da casa de Davi, chamado Jos¢; e Maria
era o nome da virgem.

O anjo, tendo entrado onde ela estava, disse-lhe: Eu vos satdo (Salve), cheia de graga; o
Senhor é convosco, bendita sois vOs entre as mulheres.

Ela, tendo o ouvido, perturbou-se com essas palavras, e pensava consigo qual seria o
significado desta saudacdo. E o anjo disse-lhe: Nao temas, 6 Maria; encontrastes graga
diante de Deus.

Eis que conceberas em vosso seio, e daras a luz um filho, e lhe poras o nome de Jesus.

Ele serd grande, e serd chamado o Filho do Altissimo, e o Senhor Deus lhe dara o trono de
Davi, seu pai; e Ele reinara eternamente na casa de Jaco; e seu reino ndo tera fim.

Maria diz ao anjo: Como se fard isso? Ora, eu ndo conhe¢o homem. E o anjo respondeu-lhe:
O Espirito Santo vird sobre ti, e a virtude do Altissimo a cobrird com sua sombra. Por isso o
fruto santo que nascera de vos serda chamado o Filho de Deus.

E eis que Isabel, vossa parenta, concebeu, também, um filho em sua velhice; e ja estd no
sexto més aquela que chamavam estéril, pois nada ¢ impossivel a Deus.

E Maria disse: Eis aqui a serva do Senhor: que Ele faca em mim segundo vossa palavra, € o

. . 4
anjo a deixou”.’

Que simplicidade e que magnificéncia! Que sdo, eu os pergunto, diante esta inimitavel narracao,
todas as criacdes da poesia e da eloqiliéncia? Que sdo todas as invengdes do génio das letras e das
artes? E o proprio Deus que d4 ao seu mensageiro celeste a missdo de ir ensinar a mais humilde das
virgens, que sO, entre as mulheres, ¢ chamada a tornar-se a esposa do Pai, a Mae do Verbo, o
tabernaculo vivo do Espirito Santo.

E esse grande Deus, diante quem o universo e seus mundos sdo apenas grios de areia, que trata, de
algum modo, por um embaixador imortal, de igual a igual com a mais pura e a mais oculta das
filhas de Adao; que solicita o concurso de sua vontade livre para produzir as trés maravilhas que sua
onipoténcia ndo poderia ultrapassar.

“O anjo Gabriel foi enviado por Deus a uma virgem>>”.

*Le,26.
3 Missus est Angelus Gabriel a Deo ad virginem. Lc 1, 26.




14

Havia no mundo, imperadores, rainhas, filhas de rei, de belas cidades. Augusto reinava sobre o
mundo conhecido. Roma tinha se tornado a mestra e a rainha das nagdes subjugadas. E, todavia,
Gabriel ¢ enviado na pequena cidade de Nazaré, aldeia desconhecida de uma provincia desprezada
pelos soberbos conquistadores das nagdes®.

\

E vejam com qual respeito o sublime Arcanjo se apresentou a virgem esposa de um humilde
artesdo. Oucam as palavras ofuscantes que ele ¢ encarregado de dirigir-lhe da parte dAquele que os
anjos adoram.

. , . . , 57
“Salve, cheira de graga, o Senhor ¢ convosco; bendita sois vOs entre as mulheres” .

Este triplo louvor encerra o segredo de todos os destinos sobrenaturais da augusta Maria. “Salve,
cheia de graca”. A graga, o sabeis, meus carissimos irmaos, ¢ uma participa¢gdo na vida de Deus.
Gratia, participatio queedam vitee Dei in nobis’®.

Ela ¢ uma efusdo que, penetrando na esséncia da propria alma, se irradia sobre suas poténcias e
eleva o ser da natureza ao ser sobrenatural e Deiforme. Ora, a Bem-aventurada Virgem ¢ plena de
graca: gratia plena. Ela a recebeu em sua plenitude, no primeiro momento de sua existéncia. Como,
com efeito, seria plena de graga, se a graga da inocéncia original lhe faltava? Como seu Senhor e
seu Deus estaria com ela, Dominus tecum”, se no comego de sua existéncia, ela fosse inimiga de
seu Deus? Como, sem a inocéncia original, a Bem-Aventurada Virgem seria bendita entre todas as
mulheres? Como suplantaria, por uma béncdo que so estava reservada a ela, nossa primeira mae
que, saindo das maos de seu Criador, estava enriquecida da inocéncia e da justica original?

As palavras que o enviado celeste dirige a Santissima Virgem, da parte de Deus, carregam, em sua
propria esséncia, a revelacdo deste privilégio miraculoso que o imortal Pio IX teve a gloria de
elevar aos esplendores de um dogma solenemente definido.

Ouvindo esses louvores, a Virgem imaculada provou um tipo de assombro que se origina em sua
profunda humildade e em sua prudéncia divina. “Ela, tendo o ouvido, perturbou-se com essas
palavras®®”. Ela busca nas inspiragdes da sabedoria que a ilumina, ela pergunta ao Espirito Santo
que a anima, se tal louvor, que ela se cré tdo indigna, ndo esconderia alguma armadinha para sua

. . . . . ~ 1
virtude: “pensava consigo qual seria o significado desta saudagio®”.

O enviado celeste a tranqiiiliza. Ele ensina-lhe que ela ¢ o objeto das eternas complacéncias de seu
Deus: ele disse-lhe que ela foi escolhida antes de todos os séculos para gerar, no tempo, o filho
Ginico que o Pai engendra eternamente nos esplendores de sua gléria®. Abrindo, aos olhares da
humilde Maria, os horizontes sem limites do mundo sobrenatural, ele revelou-lhe que as trés
pessoas da eterna e indivisivel Trindade resolveram associé-la a sua gléria, de tdo somente realizar,
por seu ministério e pelo concurso de sua vontade, o mistério incompreensivel que deve fazer um
Deus, homem, e do préprio Deus, um Homem-Deus. O glorioso Arcanjo desvenda, em uma
palavra, a Bem-Aventurada Virgem, o segredo de sua maternidade divina e da dignidade suprema e
infinita, em seu género, a qual ela ¢ chamada por um decreto do eterno amor.

Antes de responder ao embaixador do Altissimo, a Rainha das virgens pergunta se, tornando-se mae
do Filho de Deus feito homem, ela deve renunciar ao voto que a conduz a uma eterna virgindade.

“Maria diz ao anjo: Como se fara isso? Ora, eu ndo conheco homem®”.

O sublime mensageiro responde a humilde Virgem, que sua virgindade ¢ a propria condicao de sua
maternidade divina. Ele lhe ensina que esta virgindade, que lhe ¢ mais cara que todas as glérias, ¢é a

¢ In civitatem Galilaee, ad virginem desponsatam viro eui nomen erat Joseph. Lc 1, 26, 27.

37 Ave, gratia plena: Dominus tecum: Benedicta tu in mulieribus. Lc 1, 28.

*Tm 1, 2.

3 Tecum in mente, tecum in corde, tecum in carne. August.

e Que cum audisset, turhata est in semone ejus. Lc 1, 29.

8 Et cogitabat qualis esset ista salutatio. Lc 1, 29.

62 Ex ttero ante luciferum genui te. Salmo 109, 3.

% Dixit autem Maria ad Angelum: Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Lc 1, 34.




15

lei providencialmente criadora da unido pessoal do Verbo divino com a natureza humana. Em
seguida, ele revela-lhe o segredo da operacdo misteriosa do Pai, do Filho e do Espirito Santo para
cumprir, em suas castas entranhas, a obra, por exceléncia, do eterno poder, da eterna sabedoria, da
eterna caridade. “O Espirito Santo vira sobre ti, e a virtude do Altissimo a cobrird com sua sombra.

Por isso o fruto santo que nascera de vos, sera chamado o Filho de Deus®”.

A virgem prudente, a verdadeira Mae dos vivos, Aquela do qual a made de nossa carne imitou tao
pouco a sabedoria, vai pronunciar, enfim, a palavra que a raca humana esperava ha quarenta
séculos; Ela vai dizer ao universo, a palavra criadora do mundo sobrenatural; Ela vai deixar cair de
sua boca virginal esse fiat do Evangelho, sem o qual a ordem da unido hipostatica do Verbo com a
natureza humana ndo existiria. “céus! escreve Jeremias, percebendo no futuro esta maravilha

inefavel: céus! fiquem admirados®”.

“Eis aqui a serva do Senhor: que Ele fagca em mim segundo vossa palavra”. Ecce ancilla Domini:

o 66
fiat mihi secundum verbum tuum” .

Neste instante de eterno reconhecimento, os trés prodigios da Onipoténcia, as trés maravilhas que o
proprio Deus ndo poderia suplantar, se evadem das entranhas da misericordia infinita para
germinarem nas entranhas da Virgem imaculada.

O Verbo divino se faz homem: a mais humilde e a mais pura das virgens torna-se Mae de Deus; e a
alma do Homem-Deus, tirada do nada, contempla, de forma imediata, a esséncia das trés pessoas
divinas. Ela submerge seu olhar intuitivo nas profundezas da unidade substancial do Pai, do Verbo e
do Espirito Santo.

O fiat do Génesis teve o poder de extrair o mundo da natureza dos abismos do nada; contudo, o fiat
do Evangelho, pronunciado pela Bem-Aventurada Maria, tem o poder de extrair das profundezas do
conselho divinho, 0 mundo sobrenatural, o mundo infinitamente mais perfeito da graca e da gloria.

O fiat do Génesis povoa os desertos com o exército inumeravel dos nove coros dos anjos; extrai do
nada o espirito e a matéria, o mundo dos corpos e aquele das inteligéncias; ele faz o homem,
espirito e carne, o homem, inteligéncia encarnada, o homem, mediador do mundo dos corpos e do
mundo dos espiritos; contudo, o fiat do Evangelho, saido dos l4dbios virginais de Maria, consuma
entre Deus e 0 homem a unido hipostatica, em virtude da qual, Deus ¢ homem e o homem ¢ Deus. O
fiat do Evangelho liga, na unidade pessoal do Verbo, a esséncia divina, a esséncia da alma e a
esséncia da carne. Pelo fiat do Evangelho, o filho de Deus tornar-se o filho de uma virgem; a mais
humilde das virgens torna-se Mae, verdadeira Mae de Deus; e os dois elementos da criacdo, ou seja,
o espirito e a matéria, se elevam as ultimas magnificéncias de toda grandeza e de toda gloria.

Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum.

Assim, carissimos irmaos, como Deus ultrapassa a natureza, o fiat do Evangelho ultrapassa aquele
do Génesis.

O fiat do Génesis da a cada ser aquilo sem o qual ele ndo seria ou nao existiria. Ele faz o céu e a
terra, o anjo e o homem. Ele lhes da as leis constitutivas de sua existéncia. Mas o fiat evangélico
eleva, no seio de Maria, o espirito e a matéria, a ordem da uniao pessoal do Filho proprio e tnico de
Deus. Ao pronuncia-lo, a Bem-Aventurada Virgem abre o oceano das supremas efusdes da
misericordia infinita. Ela liga a natureza de Deus e a natureza do homem; € por isso que, dizem os
mais profundos misticos, a Santissima Virgem torna-se, em certo sentido, o complemento da
adoravel Trindade e o complemento do universo.

8% Spiritus Sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi. Ideoque et quod nascetur ex te Sanctum, vocabitur Filius
Dei. Lc 1, 35.

55 Obstupescite coeli super hoc. Jr 2, 12.
% 1c1,38.




16

Maria, por sua maternidade divina, torna-se o complemento da Trindade. Como? A purissima
Virgem concebe, do Espirito Santo, o Verbo feito carne; “ora, o que nasceu nela ¢ do Espirito
. Que acrescenta o evangelista inspirado? “Ela ficou gravida pela acdo do Espirito Santo®™”.
Que ensina o simbolo catélico? Escutemos: “Que foi concebido do Espirito Santo, nasceu da

Virgem Maria®”.

O Pai tem uma fecundidade infinita nas entranhas da eterna Trindade. Ele engendra eternamente um
filho: Ex patre natum ante omnia secula. O Filho eterno fecunda um produto, com o Pai, outra
pessoa divina, a qual, ¢ o Espirito Santo, que ex Patre Filioque procedit. Mas ai se conclui a
fecundidade infinita das pessoas divinas. O Espirito Santo, termo subsistente da mutua efusao do
Pai e do Verbo, ndo engendra, ndo produz outra pessoa divina. Mas a Bem-Aventurada Virgem
concebe do Espirito Santo o Filho proprio, o Filho tnico do Pai. O Espirito Santo comunica a Bem-
Aventurada Virgem uma fecundidade divina, pois ela tornar-se Mae, verdadeira Mae do Filho de
Deus. “O que ¢ nascido dela, ¢ do Espirito Santo”. “Ela concebe do Espirito Santo”. “Ela ficou
gravida pela a¢do do Espirito Santo”. Inventa est in utero habens de Spiritu Sancto. Pela
maternidade divina da Bem-Aventurada Virgem, o Espirito Santo tem, entdo, uma fecundidade
divina, uma fecundidade infinita. Quod in ea natum est de Spiritu Sancto est. E eis ai como e
porque a Bem-Aventurada Mae de Deus tornou-se o complemento da adoravel Trindade.

2

Acrescento que, por sua maternidade divina, a Santissima Virgem tornou-se o complemento do
universo. Vamos compreendé-lo.

O mundo da natureza, qualquer que seja os desenvolvimentos proprios, as perfeicdes sucessivas,
nao pode jamais cruzar os limites da ordem puramente natural. Se o mundo da natureza pudesse,
por seus desenvolvimentos proprios, cruzar seus limites naturais, o efeito ultrapassaria sua causa,
seria de uma natureza superior a sua causa. A natureza produziria a graga; o natural se elevaria a si
mesmo, € por suas Unicas forgas, ao sobrenatural, coisa evidentemente impossivel, pois ela ¢é
contraditoria.

Contudo, pela maternidade divina da Santissima Virgem, “a carne animada” de Nosso Senhor Jesus
Cristo tornou-se a carne de Deus’’. Mas a carne do Homem-Deus ¢é a carne de sua divina Mée. Ora,
a natureza humana exaltada no seio virginal de Maria até a unido pessoal do Verbo infinito
compreende, abraga os dois elementos da criagcdo, que sdo: a inteligéncia e a matéria. O Verbo se
une pessoalmente a carne animada que Ele toma nas entranhas da Virgem imaculada, tornada sua
Mae: Animatum corpus sumens, de Virgine nasci dignatus est.

Pela maternidade divina de Maria, o espirito e a carne, a inteligéncia e a matéria, a alma e o corpo,
os quais, sao os dois elementos fundamentais do universo, ou do mundo da natureza, se elevam ao
grau mais sublime de toda grandeza e de toda perfei¢do. O espirito e a matéria atingem, pela
maternidade da purissima Virgem, a unidio pessoal do Verbo divino. “O Verbo se fez carne’'”. A
Bem-Aventurada Virgem, complemento da adoravel Trindade, ¢, entdo, o complemento do
universo. Compreendemos agora como o culto que a Igreja presta 8 Bem-Aventurada Maria repousa
sobre o mistério dessas grandezas.

. Quod enim in ea natum est, de Spiritu Sancto est. Mt 1, 20.

% Inventa est in atero habens, de Spiritu Sancto. Mt 1, 18.

% Qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus de Maria Virgine. Simb. Apost.
7 Animatum corpus sumens, de Virgine nasci dignatus est. Of. Lit.

" Et Verbum caro factum est. Jo 1, 14.




THE ANNUNCIATION ~ MURILLO E. BARTOLEME




18

Maria, mae de Deus

Maria de qua natus est Jesus qui vocatur Christus.

Maria, da qual nasceu Jesus, que é chamado o Cristo
Mateus 1, 16

ezoito séculos de comentérios fizeram despontar dessas palavras um mundo de riquezas

divinas. Dezoito séculos de meditacao e de louvor ndo as esgotaram. E quando o rio do

tempo acabar de fluir para se langar no oceano sem fundo da eternidade, essas palavras
ainda versardo na alma dos eleitos, ondas inesgotaveis de admiragdo e de felicidade. E vejam em
que noite tenebrosa as seitas protestantes se enterraram. Elas adoram a Biblia, dizem elas
hipocritamente. O texto de nossos livros santos, submetidos ao exame privado e as mentirosas
inspiragdes do individualismo, €, para as seitas heréticas e cismaticas, ndo somente dos ultimos
séculos, mas de todos os séculos, o criterium infalivel da verdade. “As heresias, dizia Santo
Agostinho, ndo tem outra origem sendo numa ma interpretacdo das divinas escrituras; elas nascem
da temeridade e da audéacia com as quais aqueles que compreendem mal ddo por verdade suas
interpretagdes mentirosas'”.

As seitas adoram a Biblia; e, todavia, essas seitas, inimigas irreconciliaveis do culto da Bem-
Aventurada Mae de Deus, ndo viram, ndo quiseram ver o que nos transmitem essas palavras
imortais: “Maria, da qual nasceu Jesus, que ¢ chamado o Cristo”, o Evangelho nos deixara a
formula mais luminosa, a expressdo mais concisa das grandezas e dos privilégios da Virgem
imaculada.

Como essas palavras sublimes do apostolo das nagdes: “Ele lhe deu um nome que estd acima de
todo nome”, o sabio Cornélio a Lapide nio teme ensinar que o nome adoravel de Jesus, diante o
qual todo joelho se dobra no céu, sobre a terra e nos infernos, ultrapassa, em certo sentido, o nome
do proprio Deus. Entremos no pensamento desse outro interprete de nossos livros santos. O nome
de Deus, em sua nogdo propria, em sua acep¢do exata, no sentido que esse nome trés vezes santo
recorda a alma, implica a ideia do Ser eterno, infinito, onipotente, que criou o céu e a terra, € que
governa todas as coisas. Mas o nome de Jesus implica a no¢do de Deus conhecido, manifesto
segundo todas as maravilhas de sua sabedoria, de seu poder e de sua bondade. Quando eu pronuncio
o nome de Deus, meu pensamento se detém sobre Deus, tanto que me ¢é acessivel, por seus
atributos, a minha razdo. Mas quando eu pronuncio o nome adoravel de Jesus, eu falo de Deus
conhecido sobrenaturalmente, manifesto inteiramente, nao mais somente na ordem da natureza, mas
na ordem da graca e da gloria. O nome de Deus desperta, na inteligéncia, a nogdo e a ideia do Ser
soberano que, pelo ato imenso da criagdo, chama as criaturas a participacdo da existéncia e da vida.
Mas o nome de Jesus desperta, na alma cristd, a ideia de Deus se manifestando pela encarnagao,
pela graca e pela gloria, segundo as ultimas e supremas efusdes da caridade infinita. E eis porque o
grande Apostolo ndo teme em ensinar para a terra que o nome de Jesus é o nome por exceléncia, o
nome maior que possa ser nomeado, nio somente no tempo, mas mesmo na eternidade’.

! Non aliunde nata sunt hareses, nisi dum scriptura bona intelliguntur non bene, et quod in eis male intelligitur, temere et audacter
asseritur. Agost.

2 Donavit illi nomen quod est super omne nome. F12, 9.

3 Constituens, illum, supra omne nomen, quod nominatur, non solum in hoc seculo, sed etiam in futuro. Ef 1, 21.




19

Ora, Jesus ¢ o fruto de vida que o seio virginal de Maria deu ao mundo. O Homem-Deus foi feito da
mulher”.

Se Satanas, que Sdo Paulo chama o principe das trevas deste mundo’, nio tivesse cegado as seitas
que imploram ao racionalismo a verdade infalivel, como conceber a inexprimivel deméncia que os
leva a odiar a Bem-Aventurada Mae do Homem-Deus? Uma gloria infinita desceu sobre a raga
humana. O dogma da maternidade divina, que levou a natureza humana a se encher das grandezas
comunicaveis da onipoténcia, paira sobre o mundo. Nossa terra tornou-se a morada do Homem-
Deus e da Mae de Deus; e nacdes que se dizem cristas, que se gabam de adorar o divino Filho de
Maria, lancam gritos de furor e vomitam lavas de blasfémia contra aquela que mereceu carregar em
seu seio o Filho de Deus, tornado, por ela, o filho e o irmao do homem®!

Ap6s ter demonstrado o culto da Santissima Virgem em sua base, o demonstraremos no titulo de
Mae de Deus; assinalemos uma ideia da dignidade que este titulo encerra. Compreendamos que o
titulo de Mae de Deus eleva a gloriosa Maria a uma dignidade infinita em seu género.
Acrescentamos que a dignidade de Mae de Deus ¢ a raiz de todos os desenvolvimentos e de todas as
manifestagcoes do culto da Santissima Virgem.

“Se todos meus membros, diremos com Sao Jeronimo, se modificassem em linguas, eu ainda seria

incapaz de louvar dignamente a Bem-Aventurada Mae de Deus. Que €, com efeito, uma gota d’agua

acrescentada a este imenso oceano? Que ¢ uma pedra acrescentada a esta montanha que preenche o
. Ty9s

universo'?

A Santissima Virgem ¢ Mae de Deus. Este ¢ um dogma fundamental, o mais fundamental do
cristianismo. Se a Bem-Aventurada Virgem Maria nao ¢ Mae de Deus, Deus nao se fez homem; o
Verbo divino ndo se uniu a natureza humana pelo lago de sua personalidade divina; o Filho de Deus
“nao foi feito da mulher”. “Ele ndo nasceu da Virgem Maria”. Mas se Deus nao se fez homem, se a
Bem-Aventurada Virgem nao deu a luz ao Filho de Deus feito homem, ndo hd mais cristianismo; o
cristianismo desmorona em seu fundamento; € o que tomamos por cristianismo nao ¢ mais que uma
peca de fabulas, que um destes milhares de sistemas de erros gerados pela razao.

Se ha, no Cristo, duas pessoas, como ha Nele duas naturezas distintas, Maria ¢ mae apenas de um
homem. Se a natureza humana, por seu contato com a natureza divina, ¢ absorvida, aglutinada,
destruida, Maria ndo ¢ mae nem de Deus nem do homem. Falar assim, diz Sdao Gregorio de
Nazianzeno, ¢ cair no ateismo. “Aquele que ndo cré que Maria ¢ Mae de Deus, disse o grande

doutor, se coloca fora da divindade®”.

O dogma da maternidade divina plaina sobre a humanidade ha 16 séculos. Anunciado, prefigurado,
atendido, esperado, prometido, celebrado, combatido, glorificado, o dogma da maternidade divina
preenche a historia de todos os tempos. Esse dogma ¢ o fato dominador da terra, a conexdo da
historia, o grande pensamento de Deus e do universo. Esse dogma é o ponto central, o pivo divino
sobre o qual repousam ao mesmo tempo a ordem da natureza, a ordem da graga e a ordem da gloria.
A maternidade da Virgem imaculada ¢ o objeto dos pensamentos eternos e das eternas
complacéncias do Altissimo.

“O Senhor me criou, escreve, pela boca de Salomao, a Bem-Aventurada Maria, o Senhor me criou

9
antes do comeco da terra™”.

“O Senhor me criou, como primicia de suas obras, desde o principio, antes do comego da
terra.

4 Misit Deus Filium suum, factum ex muliere. Gl 4, 4.

’ Quia quem meruisti portare. Ant. Eccl.

® Dignitas maternitatis divina, suo genere infinita. Suarez, De Laud. Virg.
7'Si omnia membra mea in linguas vorterentur, eam non laudare sufficerem... Ad quid aqua paululum huic mari addam? Ad quid
lapillum huic monti adjiciam? Hier. Serm. de B. V. M.

8 Si quis sanctam Deiparam non credit, extra divinitatem est. Greg. Naz.

° Dominus possedit me in initio viarum suarum, antequam quidquam faceret a principio. Pr 8, 22.




20

Desde a eternidade fui formada, antes de suas obras dos tempos antigos.

Ainda ndo havia abismo quando fui concebida, e ainda as fontes das 4dguas ndo tinham
brotado.

Antes que assentados fossem os montes, antes dos outeiros, fui dada a luz; antes que fossem
feitos a terra € os campos e os primeiros elementos da poeira do mundo.

Quando Ele preparava os céus, ali estava eu, quando tragou o horizonte na superficie do
abismo, quando firmou as nuvens do alto, quando dominou as fontes do abismo, quando
impoOs regras ao mar, para que suas aguas nao transpusessem os limites, quando assentou os

. ’ 1
fundamentos da terra, junto a Ele estava eu como artifice'*”.

O dogma da maternidade divina preenche todos os séculos de espera, todas as eras figurativas. A
Mae imaculada dAquele que deve esmagar a cabega da serpente infernal ¢ prometida aos nossos
primeiros pais no mesmo dia de sua prevaricacdo e de sua queda.

“Colocarei, diz o Senhor, inimizade entre ti e a mulher; entre tua raga e a dela. Ela te esmagara a

cabeca, e tu a ferirds no calcanhar''”.

A divina Mae do Redentor, prometida as esperancas do homem caido, alivia, durante quarenta
séculos, as languidez do exilio, as tristezas da peregrinacdo e os distantes desejos da posteridade
resultante de uma mae culpéavel. Os patriarcas da fé figurativa, fixados sobre a mulher divina que
deve gerar o Messias, adoram o Rei imortal dos séculos, o desejado das colinas eternas, o divino
Redentor da humanidade.

No seio da gentilidade, no momento em que as tradigdes divinas se apagavam sob a acdo dos
espiritos de trevas, o santo homem Jo guarda em seu coragdo a inextirpavel esperanca da vinda do
divino Filho da Virgem imaculada.

“Quem me dera se minhas palavras pudessem ser escritas, consignadas num livro, gravadas por
. . 12
estilete de ferro em chumbo, esculpidas para sempre numa rocha .

Mas quais sdo esses pensamentos que o santo Profeta deseja gravar em um livro sobre laminas de
chumbo? Que ele queria escrever sobre o silex com um sisal? Escutemos:

“Eu sei que meu Redentor vive, escreve Jo. Eu sei que no tltimo dia eu ressuscitarei da tumba. Eu
sei que ressuscitando, eu serei recoberto com minha pele; que eu verei meu Deus em minha carne;
que eu o contemplarei com meus proprios olhos; e ndo os olhos de outros. Esta esperanca repousa

em meu seio' 7.

Se pudéssemos penetrar nos mistérios contemplativos dos santos que viveram a sombra das divinas
promessas, se pudéssemos formar uma ideia da alegria inefavel derramada em suas entranhas pela
esperanca de ver um dia o divino Redentor e sua divina Mae, compreenderiamos o sentido destas
palavras do grande Apdstolo:

°Ab wterno ordinata sum, et ex antiquis antequam terra fieret. Nondum erant abyssi, et ego Jam concepta eram; necdum fontes
aquarum eruperant. Necdum montes gravi mole constiterant: ante colles ego parturiebar. Adhuc terram non fecerat, et ilumina, et
cardines, orbis terree. Quando praparabat ceelos aderam; quando certa lege, et gyro vallabat abyssos. Quando &thera firmabat sursum,
et librabat fontes aquarum. Quando circumdabat mari terminum suum, et legem ponebat aquis, ne transirent fines suos; quando
appehdebat fundamenta terrae. Pr 8, 22-29.

" Inimicitias ponam inter te et mulierem, et sémen tuum, et sémen illius, ipsa conteret caput tuum, et tu insidiaberis calcaneo ejus.
Gn 3, 15.

= Quis mihi tribuat ut scribantur sermones mei? Quis mihi det ut exarentur in libro, stilo ferreo, et plumbi lamina, vel celte
sculpantur in silice ? Jo 19, 23, 24.

13 Seio enim quod Redemptor meus vivit, et in novissimo die de terra surrescturus sum. Et rursum circumdabor pelle mea, et in carne
mea videbo Deum meum. Quem visurus sum ego ipse, et oculi meio conspecturi sunt, et non alius ; reposita est hac spes mea in sinu
meo. J6 19, 25, 26,27.




21

“Foi na fé que todos morreram.. Embora sem atingir o que lhes tinha sido prometido, viveram-no e

. . . 14
o saudaram de longe, confessando que eram sé estrangeiros e peregrinos sobre a terra .

O que eles vislumbraram de longe? O que eles adoraram, entdo, através dos séculos, no afastamento
das eras? Ah! Esses cristdos da fé e da esperanca olhavam Nazaré, Belém, o Calvario, o Santo
Sepulcro. Eles contemplavam, em um arrebatamento profundo, Jesus Cristo e sua divina Mae. 4
longe aspicientes. O Homem-Deus... a Mae imaculada do Homem-Deus... Ah! Tal ndo ¢ o
espetaculo mais inesperado, mais novo, mais digno de espanto, de admiracdo, de felicidade e de
alegria? E porque os santos patriarcas viam de longe essas prodigiosas maravilhas da graga, eles
poderiam se proibir de contempla-los no transporte do entusiasmo? Eles poderiam nao adorar o
Filho de Deus tornado, pela maternidade divina da Virgem imaculada, o filho e o irmao do homem?
A longe aspicientes et salutantes.

Olhar Jesus Cristo, olhar sua divina Mae, adorar o Homem-Deus, se liquefazer de amor e de
reconhecimento pela gloriosa Mae do Homem-Deus, ndo € isso que fardo, durante a eternidade, os
eleitos do mundo angélico e os santos da raga humana?

Apo6s olhar de longe, apds ter adorado de longe, durante a provacdo, o mistério do Cristo € o
mistério ndo menos surpreendente da maternidade divina da augusta Maria, os eleitos da Igreja
triunfante nao se saciardo jamais de contempla-los na morada da gloria, nos transportes de um
arrebatamento eterno.

Adao e Eva, Abel e Set, Henoc e No¢, Melquisedec e Abrado, Isaac e Jaco, J6 e Moisés, todos os
patriarcas e todos os profetas viram de longe, adoraram, através das eras figurativas, Aquele que
deveria vir a luz pela mulher divina. 4 longe aspicientes et salutantes.

Quanto Deus, tomando Abrado pela mao, lhe dizia: “Levante a cabeca, conte, se podes, as estrelas.
Tua posteridade serd mais numerosa; todas as tribos da terra serdo abengoadas Naquele que saira de
‘15”

t1r.

Tomando uma linguagem parecida com o Patriarca dos crentes, o Senhor revelava-lhe o dogma da
materndiade divina da Santissima Virgem. Ele abria em seu coracdo uma fonte inesgotavel de
alegria, de reconhecimento e de admiragdo. Ele acendia em sua alma uma fornalha de amor para
Aquele que viria ser, a0 mesmo tempo, filho de Deus e filho de Abrado.

Davi, Salomao, Isaias, Jeremias, Ezequiel, Daniel, celebraram, com o entusiasmo da inspiracao, os
divinos mistérios que prometiam, as esperancas da humanidade, o Filho de Deus tornado o Filho de
uma Virgem.

O Rei-Profeta aprende, da boca do proprio Deus, que o Messias e sua Mae virginal sairiam dele e

. ;. . . 1
seriam a gléria de sua posteridade. “Eu colocarei sobre teu trono um fruto de tuas entranhas'®”.

Aproximemos estas palavras daquelas que o arcanjo Gabriel deveria dirigir, mil anos mais tarde, a
Bem-Aventurada Maria. “Este serd grande, e sera chamado o Filho do Altissimo, e o Senhor Deus

, . .17
lhe dara o trono de Davi, seu pai .

O santo Rei Davi conheceu, na luz das santas revelagdes, toda a historia do Verbo encarnado e de
sua augusta Mae. Os canticos sagrados que o Espirito Santo ditou-lhe foram apenas hinos do amor
cantados aos louvores do divino Filho de Maria. Se soubermos meditar esses cantos de inimitavel
magnificéncia, descobriremos ali todos os tracos da vida de Nosso Senhor Jesus Cristo e de sua
divina Mae.

 Juxta fidem defuncti sunt, omnes isti, no acceptis repromissionibus, sed a longe eas aspicientes et salutantes, et confitentes quia
peregrini et hospites sunt super terram. Hb 11, 13.

15 .. Suspice coelum, et numera stellas si potes. Et dixit ei : sic erit semen tuum. Gn XV, 5. Benedicentur in semine tuo omnes gentes
terree. Gn 22, 18.

' De fructu ventris tui ponanm super sedem tuam. Salmo 131, 11.

' Hic erit magnus et Filiu Altissimi vocabitur, et dabit illi Dominus sedem David patris ejus. Lc 1, 32.




22

Os acentos mais sublimes do profeta Isaias ndo sdo consagrados as glorias da maternidade divina?

“Por isso o proprio Senhor vos dard um sinal: eis que uma virgem concebera e dara a luz um filho

que sera chamado Emanuel, ou seja, Deus conosco'*”.

“O céus! acrescenta o sublime filho de Amos, derramai, das alturas, o seu orvalho, ¢ as nuvens

chovam o Justo, que a terra se abra, que ela faca germinar o Salvador'””.

Davi tinha dito: “a verdade saiu de nossa terra: nossa terra deu seu fruto”. Veritas de terra orta est;
terra nostra dedit fructum suum.

Esta terra ¢ o seio virginal de Maria. Esse fruto de vida ¢ o Verbo encarnado que deve assentar-se
sobre o trono de Davi, seu pai. De fructu ventris tui ponam super sedem tuam. Esse fruto, por
exceléncia, ¢ aquele do qual Santa Isabel celebrava os louvores quando ela dizia a augusta Mae do

M 14 2 1
Salvador: “Bendito é o fruto de vosso ventre>"”.

Jeremias, em uma palavra, leva até as nuvens o panegirico da maternidade divina. “A mulher dard a
21
luz 0 homem”, escreve esse Profeta” .

E como se ele dissesse: a mulher por exceléncia, a mulher divina, a nova Eva, trard o homem Deus
em seu seio. Ela sera Mae do Adao divino, Daquele que ¢ chamado o Pai do século futuro: Femina
cicumdabit virum.

O dogma da maternidade divina preenche o Novo Testamento. Todos os versiculos deste livro
inspirado tocam, por sua propria esséncia, nos mistérios sagrados, do qual o seio virginal de Maria
foi o tabernaculo vivo. A anunciacdo do anjo, a encarnacdo do Verbo, a maternidade divina,
contadas por Sdo Lucas, acacapam a admiragdo. Qual pluma escrevera coisas parecidas? Qual
historiador fez narra¢des parecidas? As cenas evangélicas que se cumprem no humilde asilo de
Nazar¢, entre Maria ¢ o enviado celeste, serdo a admiracdo dos eleitos durante os séculos dos
séculos.

A Bem-Aventurada Virgem, aprendendo que ela ¢ chamada, pelo decreto de uma eterna
predestinacao, a tornar-se a esposa, a mae, o templo vivo do proprio Deus, extraiu em seu coragao
imaculado, e deixou escapar de seus labios virginais uma palavra que eleva sua humildade ao nivel
de sua propria dignidade:

“Eis aqui a serva do Senhor, que Ele faga em mim segundo vossa palavra”.

O drama incomparavel da visitagao da Santissima Virgem a sua prima Isabel prova, somente a ela, a
origem divina do Evangelho. O Magnificat é a epopéia trés vezes sublime das grandezas de Jesus
Cristo e das grandezas de sua augusta Mae. Jamais Deus foi louvado, bendito, exaltado, celebrado
com esta magnificéncia e por uma boca mais pura.

A Igreja do tempo aureo repete, ao longo dos séculos e sobre todos os pontos do universo, essas
palavras de fogo descidas do coracdo de Maria; jamais ela satisfard o entusiasmo sobrenatural e a
inexprimivel alegria que elas a inspiram. As harpas angélicas e os canticos da Jerusalém celeste nao
esgotardo jamais as torrentes do amor que o cintico da Bem-Aventurada Mae do Verbo encarnado
esconde em suas profundezas.

O Evangelista Sdo Mateus tem apenas uma palavra para formular o dogma das glérias da augusta
Mae do Filho de Deus, ¢ esta palavra é um milagre de concisdo, um prodigio ¢ um mundo de
magnificéncias.

'8 Propter hoc dabit Dominus ipse vobis signum. Ecce Virgo concipiet et pariet filium et vocabitur nomen ejus Emmanuel. Is. 7, 14.
1 Rorate, coeli, de super et nubes pluant justum; aperiatur terra et germinet Salvatorem. Is 65, 8.

2% Benedictus fructus ventris tui. Lc 1, 42.

2 Foemina circumdabit virum. Jr 31, 44.

22 Ecce ancilla Domini, fiat mihi secunduim verbum tuum. Lc 1, 38.




23

Falando da unido virginal de Sao José com a Virgem imaculada, ele diz: “Jos¢, esposo de Maria, da
qual nasceu Jesus, que é chamado o Cristo™”. Querendo exprimir a concepgio divina do Verbo
encarnado no seio da augusta Virgem, o mesmo evangelista nos diz que esta concep¢ao sublime
teve por principal realizador o proprio Espirito Santo.

“O que ¢é nascido dela, ¢ do Espirito Santo”*”.

O casto José, que vive com Maria, como viveria um anjo, percebeu que sua virginal esposa tornou-
se mae. “Nao temas receber vossa esposa, disse-lhe o anjo, pois o que ¢ nascido dela, ¢ do Espirito

Santo®”.

Se as hediondas trevas do mal ndo tivessem lancado sobre nossas almas uma nuvem de ignorancia,
de corrupcdo e de cegueira, nos sentiriamos movidos, transportados, santamente embriagados de
felicidade e de admiragdo, lendo essas palavras divinas, meditando as castas formulas do dogma da
maternidade divina da Bem-Aventurada Virgem. “Um fruto foi formado em seu seio pelo Espirito
Santo”. “O que carrega ¢ do Espirito Santo™.

Detemo-nos um momento diante de uma palavra ditada pelo Espirito Santo ao maior dos Apdstolos.
Penetremos, se ¢ possivel, o sentido deste sublime pensamento no qual Sdo Paulo resume, ao
mesmo tempo, € com uma precisdo maravilhosa, o mistério da unido pessoal do Verbo com a
natureza humana, e o mistério ndo menos prodigioso da maternidade divina da Virgem sem
mancha. Escutemos esse querubim do Evangelho.

“Quando veio a plenitude dos tempos, Deus enviou seu filho, feito da mulher, feito sob a lei, para

resgatar aqueles que estavam sob a lei, afim de que recebamos a adogdo dos filhos™®”.

“Deus enviou seu filho” Misit Deus Filium suum. Esse Filho que Deus, o Pai, envia ¢ engendrado
antes de todos os séculos. Ele ¢ concebido e engendrado desde toda a eternidade. Esse Filho ¢
coeterno, consubstancial ao Pai, infinito, onipotente, Deus como o Pai. Ora, quando a plenitude do
tempo veio, Deus enviou seu Filho feito da mulher. Factum ex muliere. Mas o que! Se esse Filho de
Deus nasceu de Deus, se Ele ¢ engendrado eternamente, como Ele ¢ feito da mulher? Que dizeis,
sublime apostolo? Esse Filho tinico do Pai pode ser, ao mesmo tempo, filho de Deus e filho da
mulher? Aquele que o Pai engendra nos esplendores inacessiveis de sua gloria, a mulher pode
engendra-lo no tempo?

Nada de mais evidente, nada de mais dogmaticamente verdadeiro. Esse Filho que o Pai engendra
eternamente, a quem Ele d4, por esta eterna geragdo, sua propria natureza, sua propria substancia,
sua propria divindade, a mulher Virgem que o engendra no tempo, lhe da sua natureza e sua
humanidade. A Bem-Aventurada Virgem faz um Homem-Deus. Ela extrai de suas entranhas o Filho
de Deus feito homem, ela engendra o Verbo encarnado. Misit Filium suum factum ex muliere. Ela ¢
Mae desse Filho de Deus, que ¢ Deus e Homem juntos; Deus, por sua geragdo eterna, Homem-
Deus, Deus feito homem, por sua geragao temporal.

’

Coisa admiravel! Esta palavra fascinante de Sao Paulo: “Deus enviou seu Filho feito da mulher’
exprime, com uma maravilhosa precisdo, o dogma das trés pessoas divinas em uma mesma
esséncia. Esta mesma palavra exprime, com a mesma concisdo, o dogma da encarnagdo do Filho de
Deus e o dogma da maternidade divina da Virgem imaculada. Misit Deus Filium suum factum ex
muliere.

“Deus, o Pai, envia seu Filho, feito da mulher”. Conhecemos por esta palavra sublime Aquele que
engendra e Aquele que ¢ engendrado. Onde estd o Espirito Santo? Escutemos Sdo Mateus: “O que
carrega ¢ do Espirito Santo”. Quod in ea natum est de Spiritu Sancto est. Reaproximemos o texto de

2 Joseph virum Mariz, de qua natus est Jesus, qui vocatur Christus. Mt 1, 16.
* Inventa est in Gitero habens de Spiritu Sancto. Mt 1, 18. i,
%5 Noli timere accipere Mariam conjugem tuam: quod in ea natum est, de Spiritu Sancto est. Mt 1, 20.

%6 At ubi venit plenitudo temporis, misit Deus Filium suum, factum ex muliere, factum sub lege, ut eos qui sub lege erant redimeret,
ut adoptionem filiorum reciperemus. Gl 4, 4,5.




24

Sao Paulo das palavras do arcanjo Gabriel: “O Espirito Santo vira sobre ti, e a virtude do Altissimo
a cobrird com sua sombra. Por isso o fruto santo que nascera de vos sera chamado o Filho de Deus”.
Reaproximemos o mesmo texto de Sdo Paulo deste artigo do simbolo dos apdstolos: “Que foi
concebido do Espirito Santo, que nasceu da Virgem Maria”. E compreendamos, de um evidéncia
sobrenatural, que a Trindade divina, que a encarnacdo, que a maternidade divina de Maria
imaculada, nunca foram exprimidas com mais precisdo ¢ mais magnificéncia.

As blasfémias e as mentiras da heresia incidem, entdo, sobre ela como um anatema vingador, como
o eterno castigo das invejas e das coleras do arcanjo caido que as inspirou.

Os livros santos, nds o vemos, estdo repletos das glorias da maternidade divina. Eles estdo
embalsamados do perfume dos grandes privilégios da Bem-Aventurada Mae de Deus, da doce
Rainha do mundo da graga e da gloria.

O paganismo literario que corrompe a Europa ha quatros séculos quase nos tirou o apetite pela
poesia inteiramente divina dos livros santos. Os canticos sagrados da esposa de Jesus Cristo, as
formulas arrebatadoras da liturgia catolica tornaram-se insipidas as almas paganizadas por Virgilio,
Horacio, Ovidio, por todos esses fabricadores de fabulas libertinas, de mentiras corruptoras, que
foram nossas mestras, e que nos for¢aram a admirar e imitar.

A liturgia romana so respira, por assim dizer, os suaves perfumes do dogma da maternidade divina.
Tanto o mundo da graga ¢ elevado acima do mundo da natureza, quanto as arrebatadoras melodias
inspiradas a esposa do Cristo, pelo mistério das glorias da Made imaculada do Filho de Deus, a
levam sobre os acentos profanos da poesia dos livros pagaos.

A poesia do paganismo busca sua beleza efémera nas imagens mais ou menos coloridas de um
mundo em ruina, de uma natureza decaida; e na insossa harmonia de uma fraseologia sonora, pois
ela ¢ vazia de pensamentos. A poesia dos livros santos, a poesia dos livros litargicos demanda seus
esplendores, seu brilho, sua harmonia inteiramente divina, aos pensamentos descidos do santuario
habitado pelo Deus trés vezes santo. Esta poesia s6 toma emprestada, da lingua humana, a palavra
necessaria para revestir os ensinamentos resplandecentes de sublimidade e de magnificéncia.
Escutemos:

“O, Bem-Aventurada Virgem! exclama a Igreja, carregastes em vosso seio o Criador de todas as

. . 2
coisas: Engendrastes Aquele que vos fez, e permanecestes eternamente virgem®”.

Esta antifona da liturgia catdlica, cantada noite e dia pelos pontifices e pelos sacerdotes, pelos
monges e pelas virgens, pelo povo fiel e por toda a Igreja, € um oceano de poesia sagrada, de
teologia e de mistica, de piedade e de entusiasmo, de fé e de amor. “O Bem-Aventurada Virgem!
Carregastes em vosso seio o Criador de todas as coisas: Engendrastes Aquele que vos fez, e
permanecestes eternamente virgem”. Omnium portasti Creatorem Genuisti, qui te fecit, et in
ceternum permanes virgo. Contudo, para saborear a casta beleza e a celeste magnificéncia, é preciso
que a inteligéncia e o coracgdo, que a imaginacdo e o sentimento tenham se instruido nas fontes da
revelagdo, nas fontes purificantes da graca, e ndo no lamacal imundo da poesia do Parnasianismo.
Jamais espiritos alimentados literariamente da poesia insipida do paganismo se sentiram movidos e
santamente satisfeitos pela melodia dessas formulas da liturgia catolica.

“0 Virgindade sem mancha! Onde tomar palavras para vos louvar dignamente? Aquele que o

: N , .2
universo ndo pode conter, vos 0 carregastes em vosso seio”>”.

“O gloriosa Soberana! Cujo trono estd colocado acima de todos os céus, alimentastes do leite de
) .2
vosso casto seio Aquele que vos criou®””.

70 beata Virgo: Omnium portasti Creatorem: Genuisti, qui te fecit, et in @ternum permanes virgo. Of. B. M.V.
2 O immaculata virginitas, quibus te laudius efferam, nescio: quia quem ceeli capere non poterant, tuo grémio contulisti. Of. B. V. M.
¥ O Gloriosa Domina, excelsa super sidera, qui te creavit provide lactasti sacro ibere. Lit. B. M. V.




25

“O Bem-Aventuradas entralhas da Virgem Maria, que carregaram o Filho do Pai eterno! Felizes

mamilos que amamentaram o Cristo, Nosso Senhor’"”.

Rimos da simplicidade de nossos pais; cremo-nos gigantes e inteligentes quando nos comparamos a
esses povos da idade média que se embriagaram da inefavel dogura desses canticos vindos do céu.
Durante os séculos de fé, dois milhdes de igrejas, resplandecentes de riquezas artisticas, fizeram
subir, noite e dia, essas melodias arrebatadoras rumo ao trono imaculado da Rainha dos Anjos. Para
nos, povo degenerado, para nds, miseraveis admiradores dos séculos do paganismo, vamos buscar
em concertos mundanos, em teatros malditos, em salas de dpera, os abalos inquietos e as sensagdes
vas, monotonas, dos cantos corruptores de uma musica irritante. [...]

Os cantos litargicos, as estrofes sublimes que iremos recordar as formulas sagradas, sdo somente
uma tradugdo inspirada dessas palavras divinas que a sabedoria eterna coloca na boca da castissima

~ : : . 131
Mae de Deus. “Aquele que me criou repousou em meu seio tornado seu tabernaculo”™ .

Escutemos agora os santos Doutores. Recolhamos alguns de seus pensamentos sobre o dogma da
maternidade divina da Bem-Aventurada Virgem.

“Que toda inteligéncia, exclama Sao Pedro Damido, seja embargada de terror, que ela se guarde de
escrutar o incompreensivel mistério das grandezas da augusta Mae de Deus”. Depois ele acrescenta:

. . . . . 2
“Deus habita no seio de uma Virgem; Ele tem com ela uma identidade de natureza®*”.

Esta palavra de Sao Pedro Damido ¢ um belo comentario do texto que tomamos emprestado de Sao
Paulo: “Deus enviou seu Filho feito da mulher”. A carne virginal da Bem-Aventurada Maria
tornou-se, com efeito, a carne de Deus.

Santo Anselmo, falando da maternidade da augusta Maria, se exprime assim: “Dizer somente que a
Bem-Aventurada Virgem ¢ Mae de Deus, isso ultrapassa toda elevagdo possivel e imaginavel, apds

aquela de Deus®™”.

“Deus, diz por sua vez Sao Bernardo, deu a gloriosa Virgem Maria a sumidade de toda grandeza, a

. .. 4
saber, a maternidade divina**”.

Essas palavras do panegirista por exceléncia da Santissima Virgem provam, evidentemente, que as
glorias da maternidade divina aparecem-lhe como o ponto culminante, como o ultimo grau das
grandezas comunicaveis do Altissimo face de uma criatura. Summum dedit Marice, scilicet Dei
maternitatem.

E penetrando com seu potente olhar no mistério das grandezas da Santissima Mae de Deus, que o
doutor angélico ndo teme ensinar teologicamente “que, por sua maternidade divina, a Santissima

. . . ., 35
Virgem contratou uma unido suprema com uma pessoa infinita™”.

A unido da maternidade divina, sendo uma unido suprema com uma pessoa infinita, leva a induzir
que a dignidade de Mae de Deus ¢ uma dignidade suprema que tem algo de infinito. E para tornar
esta doutrina de algum modo evidente, o santo Doutor formula este axioma luminoso da mais santa
teologia: “Quanto mais uma coisa estd proxima de seu principio, mas esta coisa participa da

natureza do principio no qual ela esta unida®®”.

A Bem-Aventurada Virgem estd unida a Deus, principio de sua dignidade e de sua gloria. Ela lhe
estd unida por um modo de unido suprema. Ela estd unida a seu Deus ao ponto de partilhar a propria

3% Beata viscera Maria Virginis, qua portaverunt @terni Patris Filium; beata tibera quz lactaverunt Christum Dominum. Lit. B. M.
V.

3! Qui creavit me, requievit in tabernaculo meo. Eccl. 24, 12.

32 Habitat Deus in Virgine; cum qua habet identitatem naturae. Pedro Dam. Serm. B. V.M.

3% Hoc solum dicere de Beata Maria Virgine, quod Dei Mater sit, excedit omnem altitudinem qua post Deum dici vel excogitari
potest. Anselm. De Laud. B. M. V.

** Summum dedit Mariz, scilicet Dei maternitatem. Bernardo. Hom. Supr. miss.

35 Maternitas Dei, suprema unio cum persona infinita. D. Tom. Sum. 3. P.

3% Quo plus res suo jungitur principio, eo plus de natura principii participat. 3. P. Sum. T.




26

fecundidade de Deus. Ela esta unida a Deus ao ponto de conceber e de engendrar, no tempo, o
mesmo filho que Deus, o Pai, concebe e engendra eternamente. A Bem-Aventurada Virgem Mae de
Deus participa, entdo, de algum modo infinito, na grandeza e na natureza do principio de sua unido.
Quo plus res suo jungitur principio, eo plus de natura principii participat.

Nao mais nos surpreendamos, entdo, se esse grande doutor, no qual a precisdo teologica ¢ um
b b

prodigio, ensina que o estado da maternidade divina ¢ o estado mais sublime, a dignidade mais alta

no qual uma criatura pura possa ser honrada®’.

O doutor serafico ensina a mesma doutrina. Eis suas palavras: “A maternidade divina ¢ a maior

graca que uma criatura pura possa receber de Deus™"”.

E apos ter pesado de forma severa e profunda esses maravilhosos louvores, que o douto e veneravel
Suarez ndo teme em estabelecer esta tese teologica: “A dignidade da Mae de Deus ¢ uma dignidade

. . A 39
infinita em seu género™ .

E, portanto, permitido a Sdo Bernardino de Sena juntar a este feixe das glorias da castissima Mie de
Deus, a espiga resplandecente que parece dominar as outras: “Para tornar-se Made de Deus, a bem-
Aventurada Virgem Maria devia ser elevada a um tipo de igualdade com Deus, por uma infinidade

de gracas e de perfeigdes*"”.

A dignidade de Mae de Deus a eleva acima de toda dignidade diferente daquela de Deus, diz Santo
Anselmo. Esta dignidade, segundo Sdo Bernardo, d4 a Bem-Aventurada Virgem, a sumidade de
todas as grandezas. A maternidade divina ¢ uma unido suprema com um pessoa infinita. Ela
constitui o estado mais eminente no qual uma criatura possa ser elevada, acrescenta Sao Tomas de
Aquino. A graga da maternidade divina, retoma o doutor Serafico, ¢ a graga das gracas. Sao
Bernardino de Sena, resumindo todos esses louvores, pode, entdo, exclamar do alto do pulpito
evangglico: “Para tornar-se Mae de Deus, a Bem-Aventurada Virgem devia ser elevada a um tipo de

igualdade com Deus, por uma infinidade de gracas e de perfeicdes”.

Essas palavras sublimes de Sao Bernardino de Sena sdo, além do mais, somente uma indugdo desse
grande principio de teologia, a ajuda do qual, Sdo Tomas de Aquino estende tdo vivas claridades
sobre as questdes mais profundas da ciéncia sagrada. “A graca divina ¢ dada a cada um segundo a

N . 41
vocagdo a qual ele ¢ chamado™ .

Sao Paulo se regozijava em face do universo de ter recebido a graca de pregar aos gentios as
. L, e A e . 42
inesgotaveis riquezas da ciéncia de Jesus Cristo .

Mas € maior que isso, meus carissimos irmaos, da graca que faz um apostolo, e mesmo o maior dos
Apostolos, a graga pela qual a Santissima Virgem concebe e engendra, no tempo, o Filho unico de
Deus! Sao Paulo prega Jesus Cristo, e Maria o gera. Sdo Paulo faz conhecer Jesus Cristo as nagdes
idolatras, e a bem-Aventurada Maria lhe d4 sua carne, seu sangue e sua vida. Sdo Paulo ¢ o servo, o
discipulo, o enviado de Jesus Cristo, e Maria é sua Mae. Sao Paulo recebeu a graga da pregagdo
evangélica, e Maria recebeu a graca da maternidade divina. “A graga ¢ dada a cada um segundo a
vocagao a qual ele ¢ chamado”.

A vocagdo de Sao Paulo ¢ grande, a da Santissima Virgem ¢ inefavel. E uma vocagdo suprema,
infinita em seu género: suo genere infinita.

37 Status maternitatis Deis, supremus erat status, qui purz creatura conferri potuit. 3. P. Sum. T.

3% Maternitas Dei, maxima gratia purz creaturz conferibilis. S. Bonav. De Laud. B. M.V.

3% Maternitas Dei, est dignitas suo genere infinita. Suarez. Com. Sum. Teol.

40 Ut esset Mater Dei, debuit elevari ad quamdam @qualitatem divinam, per infinitatem gratiarum et perfectionum. S. Bernar. De
Laud. B.M.V.

#! Unicuique datur gratia, secundum id ad quod eligitur. Sum. D. Tom. Pass,.

*2 Mihi omnium sanctorum minimo data est gratia hac, in Centibus evangelizare investigalibes divitias Christi. Ef. 3, 8.




27

O estado, a qualidade de apostolo, contém uma dignidade tao grande, que Nosso Senhor dizia para
seus primeiros discipulos: “Para vos, sentareis sobre doze tronos, a fim de julgar as doze tribos de
Israel”.*

Mas o estado de Mae de Deus ¢ uma dignidade tdo alta, que ndo € possivel ao proprio Deus de
conferir uma dignidade mais alta a uma simples criatura. Maxima gratia purce creaturce conferibilis.

“Depois de Deus, dizia Alberto, o Grande, ndo ha nada de tdo grande que ser Mae de Deus”.**

O titulo de Mae de Deus, sobre o qual, segundo Sao Pedro Damido, so se deve deter, tremendo, o
olhar de sua alma, ¢ o fundamento inabalavel de todo culto que a Igreja rende a Santissima Virgem.
O titulo, do qual somente Deus conhece a exceléncia e o prego, submete, a augusta Maria, o céu ¢ a
terra.

Aquele que fez a lei, que manda a um filho de honrar sua mae, ndo quis dessa lei se subtrair. Aquele
que ditou a Salomao essas palavras: “Meu filho, ndo vos afaste jamais da lei que vos prende ao
respeito que ¢ devido 4 vossa mae*”. Poderia esquecé-la a respeito de sua bem-Aventurada Mie?
Aquele que disse: “Néo esquecas os gemidos de sua mie*®”, poderia esquecer as dores e os gemidos
de Maria ao p¢é da Cruz?

Coisa admiravel! O primeiro, o mais devotado, o mais fervente servo da augusta Mae, ¢ Nosso
. .. . ., . 4
Senhor Jesus Cristo. O Homem-Deus dizia, falando de seu Pai: “Meu Pai ¢ maior que eu’’”. “Meu

alimento ¢ fazer a vontade de meu Pai**”. “Eu faco sempre o que agrada a meu Pai*®”.

Ora, o santo Evangelho nos ensina que o Verbo encarnado era submisso a sua bem-Aventurada
~ ~ .50
Mae, ¢ a Sao Jos¢™".

O culto da beata Mae de Jesus foi inaugurado em Nazar¢, em Belém; e este culto de piedade filial,
de ternura e de amor obediente, foi praticado pelos filhos de Deus, tornados os filhos da gloriosa
Virgem Maria.

Deus, segundo o pensamento do grande Apostolo, habita uma luz inacessivel. Seu tabernaculo esté
estabelecido além de todos os céus, nas esferas altissimas, que nem o anjo, nem nenhuma criatura
saberia chegar. Os mundos desaparecem, diante a face do Senhor, como graos de areia diante uma
tempestade. O proprio universo foge, como um atomo, € se precipita diante a majestade do
Altissimo. E esse grande Deus, que estd assentado sobre os Querubins, encontrou o segredo da
submissdo e da obediéncia. Jesus nasceu da Virgem Maria. Tudo o que um filho deve de respeito,
de ternura filial aquela que lhe deu a luz, o Verbo encarnado da a sua augusta Mae. O Filho de Deus
se fez o filho da mulher. Factum ex muliere®'. Ele amou, venerou; Ele ama, honra ha 18 séculos, no
seio de todas as grandezas e de todas as glorias, a humilde Virgem que o carregou em seu seio. E as
seitas heréticas nos criminalizam por imitar, em nossas homenagens, em nossos respeitos € em
nosso amor, o Filho tnico da bem-Aventurada Virgem, que ndo ¢ outro sendo o Filho unico de
Deus, o Pai. Essas seitas se escandalizam se nos fazemos os imitadores do Homem-Deus, em
consideracdo de sua augusta Mae. Esse zelo infernalmente hipocrita das seitas modernas € somente
o fruto do 6dio invejoso que Lucifer jurou a Virgem imaculada, e que ele enxerta na alma de todos
aqueles que se enrolam sob sua bandeira impura.

Se Deus nos conceder a graca de contemplarmos, um dia, nos reinos celestes, os esplendores do
qual o Rei de gloria cercou o trono onde sua bem-aventurada Mae esta assentada, compreenderemos

4 Sedebitis et vos super sedes duodecim, judicantes duodecim tribus Isragl. Mt 19, 28.
* Post esse Deus, est esse Matrem Dei. Albert. Mag.

> Fili mi, ne dimittas legem matris tuz. Pr 1, 8.

46 Gemitus matris tug ne obliviscaris. Eccl. 7, 29.

47 pater major me est. Jo 14, 28.

8 Meus cibus est ut faciam voluntatem Patris mei. Jo 4, 34. i,
* Quee placita sunt ei facio semper. Jo 8, 29.
*0 Et erat subditus illis. Lc 2, 51.

1 Gl 4,4.




28

toda a profundeza e toda a perversidade deste 6dio incurdvel que a serpente antiga devotou, para
sempre, a mais humilde das virgens; e que, sob a inspiracdo de Satands, parece ter atingido no seio
das seitas heréticas e nas lojas da Magonaria, seu ultimo grau de exaltagao.

A Santissima Mae de Deus, honrada pelo Verbo, feito carne nela, com um culto de piedade, de
obediéncia e de submissao filial, tem um direito necessario as homenagens e aos louvores de todos
os espiritos angélicos.

O cetro da realeza universal da augusta Mae de Deus plaina sobre o0 mundo dos puros espirito. Os
anjos, seja de qual hierarquia eles pertengam, se alegram em erguer o império desta Rainha que eles
conheceram, amaram ao sairem das maos do Criador, ¢ da qual eles cantardo eternamente os
louvores na Jerusalém celeste.

A realeza da Santissima Virgem sobre as tribos angélicas ¢ saudada pela Igreja em seus cantos
littrgicos. “Salve, Rainha dos céus, exclama a Esposa do divino Filho de Maria; salve, Senhora dos
Anjosszl”

O trono sobre o qual a mais humilde das servas do Senhor estd assentada ultrapassa, em elevacao,
os tronos dos Serafins. Ele os excede de toda elevacdo e de toda majestade que separa uma rainha
de seus suditos. E isso ndo ¢ dizer em demasia, pois a dignidade de uma rainha, e da mais magnifica
das rainhas, ndo pode fornecer uma ideia da majestade e da elevagdo desta augusta Mae de Deus,
que foi carregada pelos Anjos nas esferas mais elevadas dos reinos celestes™.

O culto da maternidade divina, tdo caro aos anjos € a todos os eleitos, tdo popular no seio da Igreja,
amarga de uma forma contundente as legides infernais. O nome de Maria ¢ um nome cuja a
majestade os irrita e os esmaga. E o invencivel poder da Mée de Deus sobre as tribos rebeldes que o
mais m&gniﬁco dos reis celebrava em seu santo cantico: “Temivel como um exército em ordem de
batalha™"".

As glorias da maternidade divina, o culto cujo universo cerca os altares da Virgem imaculada, eis o
suplicio que tortura, acima de todos os suplicios, o inextinguivel orgulho de Lucifer e dos espiritos
de trevas, cumplices de seu 6dio e de sua inveja.

Eles ndo quiseram subir ao céu da gloria tomando a rota tracada pela Rainha dos humildes. Eles ndo
quiseram se fazer os servos devotados e os suditos submissos da mulher divina, da verdadeira Mae
dos vivos, da doce reparadora do universo; e agora eles alimentam, no fundo dos infernos, um 6dio
eterno contra Aquela cuja humildade [...] crava o arcanjo soberbo no patibulo de uma eterna
desesperanca.

Que uma mulher, que a mais humilde das virgens tenha se tornado Mae de Deus; que esta humilde
serva do Senhor seja, depois de Deus, o objeto do culto mais universal, mais popular; que este culto
tenha por fundador e por primeiro discipulo o Filho de Deus tornado o Filho de Maria, ndo ha ai um
suplicio sem igual aos olhos do arcanjo caido, a desesperanga rigorosa e a incompreensivel justica?

O dogma da maternidade divina legitima, compreendestes, meus caros irmaos, todas as invengdes
da piedade e do reconhecimento. Longe de ultrapassar os limites de uma severa ortodoxia, a Igreja,
expandindo, de época em época, o circulo litirgico das glérias da augusta Mae de Deus, s6 cumpre
o oraculo descido da boca virginal da Rainha dos profetas: “Porque Ele olhou a humildade de sua

. . ~ ~ 55
serva, por isto, eis que todas as geragdes me chamardo bem-Aventurada™”.

O culto que prestamos a Santissima Virgem repousa sobre o mistério de suas grandezas. Todas as
grandezas, todos os privilégios da augusta Maria encontram sua raiz no mistério da encarnacao.
Esse mistério de incompreensivel caridade une Deus ao homem e o homem a Deus, pela conexao de

52 Ave, Regina coelorum, ave, Domina Angeloru. Ant. Lit.

53 Exaltata est sancta Dei genitrix, supra choros Angelorum ad coelestia regna. Of. Lit.

5% Terribilis ut acies castrorum ordinata. Ct 6, 5.

3% Quia respexit humilitatem ancillae suae; ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. Lc 1, 48.




29

uma personalidade divina. Do alto de seu trono, o Verbo feito carne derrama sobre sua divina Mae
um oceano de gloria.

A maternidade divina da Virgem imaculada se liga radicalmente ao ato da encarnacao; e ¢ por isso
que o culto que a Igreja presta a bem-Aventurada Mae de Jesus Cristo € um raciocinio necessario,
uma conseqiiéncia légica do culto de adoragdo que prestamos a Jesus Cristo.

Adorar Nosso Senhor Jesus Cristo, e ndo prestar a sua Mae imaculada o culto mais elevado depois
do seu, seria um atentado contra o proprio Homem-Deus. Recusar a Santissima Virgem um culto
especial, um culto a parte, o culto mais préximo daquele de Deus, assim como a dignidade de Mae
de Deus ¢ a dignidade mais proxima daquela do Cristo, seria ferir o coragdao de Jesus no lugar mais
sensivel de sua ternura filial.

A devocdo para com a Santissima Virgem ¢ uma conseqiiéncia do dogma de suas glorias. Esta
devocdo ¢ o fruto mais belo e mais doce de sua maternidade divina. Esta devo¢do germina
infalivelmente em toda alma verdadeiramente crista.

O mistério mais assustador dos tempos que vivemos, ¢ este 6dio hereditario entre as seitas heréticas
e impias pelo culto de piedade, de confianga filial, de ternura e de amor, no qual cercamos os altares
da Bem-Aventurada Mae de Deus. Esse fendmeno moral apavora a alma. Nenhuma inteligéncia
humana conceberia tal possibilidade, se a fé ndo nos desvendasse o mistério da agdo incessante dos
espiritos de trevas sobre todos os que desertam da bandeira da Igreja romana, para se enrolarem sob
a bandeira do rei dos soberbos.

A Suica, o Piemonte, a Inglaterra, as seitas magdnicas e toda a Europa, assombraram o mundo por
blasfémias e por ultrajes que seriam inexplicaveis, e mesmo incompreensiveis, se o pacto satanico,
que acorrenta todos os filhos da anarquia as legides infernais, ndo nos desse a chave deste desvario.

Para nds, meus carissimos irmaos, instruidos sobre a escola dos impios, compreendemos porque o
culto grandioso da Virgem Imaculada sé provoca, no campo dos inimigos da Igreja, esses esforgcos
impotentes, ¢ estas blasfémias do desespero, porque a devogdo a Mae de Deus € a arca de salvacao
preparada para seus servos e para seus filhos no meio do diltivio de crimes que cobre a terra.

Ergamos, em nossa alma, um altar a nossa Rainha poderosa e bem amada. Trabalhemos com todas
as nossas forcas para espacar, se ¢ possivel, os limites de seu império terrestre. Aportemos nossa
modesta espiga 4 grande gavela®® de suas glorias. Asfixiemos, por nossas aclamagdes € por nossos
louvores, as execraveis blasfémias e os sacrilégios impiedosos dos inimigos de seu nome. Pecamos,
a nossa fé e ao nosso amor, canticos novos € novas homenagens para bendizer, para louvar sem
medida e sem fim a Mae de Deus e a Mae dos homens. Amém.

50 N.d.t feixe de espigas ceifadas







31

A mediacao da Santissima Virgem junto de
Jesus Cristo

Maria, Mater divinae gratiae.
Maria, Mae da graga divina.

uantas bocas, meus carissimos irmaos, repetiram, nesses dezoito séculos, sobre todos os

pontos do universo, esta doce formula da liturgia sagrada! Quantas almas nelas depositaram a

confianca e o arrependimento! Esse titulo tdo consolador, tdo frequentemente reproduzido
nos impulsos da piedade catdlica, nos revela outro fundamento da devocdo para com a Bem-
Aventurada Mae de Deus. Maria, Mater divinae gratiae.

A salvagdo do homem, seu destino final, sobrenatural, s6 ¢ possivel pelo socorro divino da graca.
Sem a graga, ndo ha arrependimento, conversdo, vitoria sobre nossas paixdes, sobre o mundo e
sobre os demoOnios. Sem a graca, ndo ha méritos, virtudes cristds, e, por conseqiiéncia, beatitude

719y

eterna. “Sois salvos, diz Sao Paulo, pela graca e pela fé . Falando dos dons, por exceléncia, do

divino Redentor, Davi dizia: “O Senhor vos daré a graca e a gl(’)riaz”.

O grande Apostolo demanda sem cessar, para os povos cuja salvacao lhe ¢ confiada, “a graca e a
paz de Deus, o Pai, ¢ de Nosso Senhor Jesus Cristo™. A Igreja, em suas suplicas, em sua liturgia
sagrada, ndo cessa de pedir duas coisas ao seu celeste Esposo. “A graga para a vida presente ¢ a
gloria para a vida eterna®. Ora, é a Igreja quem invoca, noite e dia, a Bem-Aventurada Mée do
Salvador sob esse titulo consolador: “Maria, Mae da graga divina”. Maria, Mater divince gratice.
Esse tocante atributo da Rainha dos Anjos ndo ¢ uma palavra va; e quando a Igreja invoca a
Santissima Virgem como Mae da graga divina, ela ndo eleva, ao trono de Maria, louvores
exagerados, ela ndo lhe dirige votos supérfluos e impotentes.

A Bem-Aventurada Virgem ¢ nossa mediadora junto de Jesus Cristo;
Ela ¢ nossa advogada junto de Jesus Cristo.
Ela ¢ o canal, a dispensadora da graca de Jesus Cristo.

Esses trés pensamentos serdo o objeto desta conferéncia. Nos encontraremos nela um dos mais
solidos fundamentos da devogdo para com nossa poderosa protetora.

A Bem-Aventurada Virgem €, em primeiro lugar, nossa mediadora junto de Jesus Cristo.

“Ha somente um Deus e um mediador de Deus e dos homens, Jesus Cristo homem, que ¢ dado pela

redencéo de todos’”.

Escutemos o apdstolo Sao Pedro: “Esse Jesus (que crucificastes) ¢ a pedra que, rejeitada, tornou-se
a pedra angular. Em nenhum outro ha salvacgdo, porque debaixo do céu nenhum outro nome foi

! Gratia estis salvati per fidem. Ef 2, 8.
* Gratiam et gloriam dabit tibi Dominus. Salmo 83, 12. o,
3 Gratia et pax a Deo Patre, et Domino nostro Jesu Christo. Epist. B. Paul.

* Gratiam in praesenti et gloriam in futuro. Lit.

> Unus enim Deus, unus mediator Dei et hominum homo Christus Jesus; qui dedit redemptionem semetipsum pro omnibus. I Tm 5,6.




32

dado aos homens pelo qual devamos ser salvos®”. Esta verdade ¢ um dogma fundamental de nossa
fé. Ha somente um Deus e um nico mediador de Deus e dos homens. Esse mediador ¢ Jesus Cristo.

Deus e 0 homem estdo separados por um abismo, por uma distancia infinita. Quem preenchera esta
distancia? Quem estabelecerd relagdes divinas, sobrenaturais entre Deus e o homem? Quem
aproximara Deus do homem, ¢ o0 homem de Deus? Quem fard viver Deus da vida do homem, e o
homem da propria vida de Deus? Quem unird Deus ao homem, e o homem a Deus, por uma
conexao suprema, intransponivel, infinita? Quem fara um Deus do homem, e do proprio Deus, um
homem Deus? Um mediador divino resolvera esse problema improvavel a toda inteligéncia criada;
e este mediador ¢ aquele que Sao Paulo e Sdo Pedro nomearam. Esse mediador unico entre Deus e
os homens, € Jesus Cristo homem, unus enim Deus, unus mediator Dei et hominum, homo Christus
Jesus.

A mediacao de Nosso Senhor Jesus Cristo agarra-se radicalmente a encarnacdo. E pela encarnagao,
e somente pela encarnacao, que Jesus Cristo, Filho de Deus e Filho do homem, une, pessoalmente,
em si, a natureza divina e a natureza humana.

Para unir Deus ao homem, ¢ o homem a Deus, pelo liame da unidade sobrenatural, deifica e
suprema, € preciso um ser prodigioso que possui em si a natureza dos extremos que ele deve unir. O
Homem-Deus, ou, o Verbo feito carne, ¢ este ser, esse mediador tnico entre Deus e 0 homem. Jesus
Cristo sozinho completa todas as qualidades desta mediagdo divina que junta Deus ao homem, e o
homem a Deus, que faz um Deus do homem, e do proprio Deus, um Homem-Deus; que consuma,
entre Deus e 0 homem, a unido mais estreita, mais profunda, mais una que a onipoténcia poderia
realizar. Unus enim Deus, unus mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus.

E nos revelando sua divina mediagdo, que nosso doce Salvador dizia a seus apostolos: “Eu sou o
caminho, a verdade e a vida™. O Homem-Deus ¢ o caminho que, sozinho, leva a graca e a gléria. O
Homem-Deus ¢ a verdade, sem a qual ninguém jamais conheceria o Pai, o Verbo e o Espirito Santo.
O Homem-Deus ¢ a vida, sem a qual ninguém jamais viveria da vida sobrenatural de Deus.

“Ninguém, dizia ainda Jesus Cristo, vem a meu Pai, sendo por mim®”.

Meditemos bem esta adoravel palavra: “Ninguém vem a meu Pai, sendo por mim.” Nem o anjo nem
o homem subirdo a beatitude eterna, atingirdo a visdo imediata da esséncia divina, contemplardo,
nas esferas da clara visdo, o Pai, principio eternamente fecundo, de quem nasce eternamente o
Verbo, dos quais procede eternamente o Espirito Santo.

Nao, nunca o anjo € o homem gozariam da visdo imediata das trés pessoas divinas, na unidade de
sua imortal esséncia, sem o mediator de Deus e dos homens: Unus mediator Dei et hominum, homo
Christus Jesus.

“Eu sou a porta, acrescenta o divino Salvador; quem entrar por mim, sera salvo: entrard e saird, e

encontrara pastagens’”.

O Cristo, mediador de Deus e dos homens, ¢ a porta pela qual devem passar todos os eleitos para
irem partilhar a propria felicidade de Deus, para se saciarem, em um &xtase eterno, da propria vida
de Deus. Ego sum ostium. Per me si quis introierit, salvabitur... et pascua inveniet.

E na ordem sobrenatural de nossas relagdes com Deus, que o Homem-Deus disse: “Sem mim nao

podeis nada fazer'®”. E na qualidade de mediador divino entre Deus e os homens, que Ele

. , y . 11
acrescenta: “Eu sou a vinha, e vos, vOs sois os ramos™ .

8 Jlic est lapis, qui reprobatus est a vobis adificantibus, qui factus est in caput anguli : et non est in alio aliquo salus. Nec enim aliud
nomen est sub coelo datum hominibus, in quo aporteat nos salvos fieri. Atos 4, 11,12.

7 Ego sum via, et veritas et vita. Jo 16, 3.

8 Nemo venit ad Patrem nisi per me. Jo 6, 6.

e Ego sum ostium. Per me si quis introierit, salvabitur; et ingredietur, et egredietur, et pascua inveniet. Jo 10, 9.

19 Sine me nihil potestis facere. Jo 15, 5.

" Ego sum vitis, vos palmites. Ibid.




33

“Permaneceis em mim e eu em vés. Como o ramo nao pode dar fruto por si mesmo, se ele nao

) C . ~ 12
permanece na vinha, assim vds ndo o podeis, se ndo permanecerdes em mim .

Para entrar no céu da visdo beatifica, ¢ preciso ser uma pedra viva da Jerusalém celeste. “Sois o
edificio de Deus”, diz Sdo Paulo. Dei edificatio estis (I Cor 3, 9). Contudo, a cidade de Deus, a
Jerusalém celeste s6 tem um fundamento, e este unico fundamento é Jesus Cristo.

Escutemos o grande Apostolo: “Ninguém pode por outro fundamento que aquele que foi posto, o

qual é o Cristo Jesus'*”.

E preciso induzir deste principio, que o sentimento universal difundido na Igreja, segundo o qual
olhamos a Santissima Virgem como a mediadora dos homens junto de Jesus Cristo, ¢ um exagero
que uma ortodoxia severa ndo admite, ou que €, de algum modo, permitido aos impulsos da
piedade, do entusiasmo e do amor que inspira o culto da Mae de Deus?

A Bem-Aventurada Virgem, embora Mae de Deus, ndo ¢ mediadora de Deus e dos homens. “Hé
somente um mediador de Deus e dos homens, que ¢ Jesus Cristo. Unus mediator Dei et hominum,
homo Christus Jesus”.

Contudo, dizemos que a Santissima Mae de Deus ¢ mediadora entre Jesus Cristo € os homens.
Vamos a Deus por Jesus Cristo; vamos a Jesus por sua divina Mae.

Por sua maternidade divina, vimos que a Bem-Aventurada Virgem atinge, na ordem da unido
hipostatica, uma ligacdo de inexprimivel unidade. “Deus habita no seio de Maria, repetiremos com
Sao Pedro Damiao, e Ele tem com ela uma identidade de natureza”. Habitat Deus in Virgine, cum
qua habet identitatem naturce.

Nada ¢ tdo proximo de um filho que a mae que o carregou em suas entranhas, que o gerou a vida,
que o alimentou do leite de seu seio maternal. Ora, o sangue de Maria tornou-se o sangue do
Homem-Deus. A carne virginal e imaculada da Santissima Virgem tornou-se a carne de Jesus
Cristo.

Pela encarnag¢do do Filho de Deus, a augusta Maria goza de uma dignidade que realiza entre o
Cristo e a Mée do Cristo uma unido suprema, uma unido infinita em seu género'*.

A Santissima Virgem ndo ¢ somente a Mae de Deus, ela ¢ também a Esposa de Deus. O Cristo € o
Adao divino; a Bem-Aventurada Virgem ¢ a Eva divina. Ora, meditemos essas palavras misteriosas

A ~ 7 . r s 1
da Génese: “Nio ¢ bom que o homem esteja s6; fagamos-lhe um auxilio semelhante a ele'>”.

Deus quer fazer o mundo da natureza. Ele quer que a raca humana nasca a vida puramente natural,
por uma seqiiéncia de geracdes cujo principio e a fonte se escondem no primeiro homem. Mas esta
paternidade de toda a raga humana, esse principio de vida natural, cujo primeiro homem traz em si o
elemento gerador, s6 pode se transmitir, se individualizar na posteridade de Addo, com a ajuda e
pela mediagao daquela que Deus deu por companhia ao pai de toda humanidade. “Nao ¢ bom que o
homem esteja so; facamos-lhe um auxilio semelhante a ele”.

Eva sera Mae da raca humana; ela serd a coadjutora do homem; ela cooperard a agdo criadora; ela
sera investida da missdo mediadora entre Adao e toda sua posteridade. Toda a raca humana saira de
Adao. Ele seréd o seu Pai. Mas ela s6 nascera a vida pela cooperacao necessaria da Mae de todos os
filhos dos homens. Eva sera a Mae da vida puramente natural. E eis o sentido desta palavra do Deus
criador: “ndo ¢ bom que o homem esteja so; facamos-lhe um auxilio semelhante a ele”. Non est
bonum hominem esse solum, faciamus ei adjutorium simile sibi.

12 Manete in me, et ego in vobis. Sicut palmes non potest ferre fructum a semetipso, nisi manserit in vite; sic nec vos, nisi in me
manseritis. Jo 15, 4.

1 Fundamentum enim aliud Nemo potest ponere, przter id quod positum est, quod est Christus Jesus. I Cor 3, 11.

14 Suprema unio cum persona infinita. D. Tom.

Dignitas maternitatis divina suo genere infinita. Suarez.

!> Non est bonum esse hominem solum: Faciamus ei adjutorium simile sibi. Gn 2,18.




34

Essas palavras misteriosas escondem uma figura admiravel desta mediagdo que a Santissima
Virgem deve concluir em observacdo do Homem Deus, do Adao divino, do Pai da raga dos filhos
da regeneracdo e da graca. A Bem-Aventurada Mae de Deus, a incomparavel Esposa do Cristo
redentor, a Eva divina, levara a posteridade do novo Adao a vida sobrenatural, como Eva terrestre
levou a posteridade do Adao terrestre a vida da natureza. Maria sera Mae da graca divina, como Eva
foi Mae da vida puramente natural.

Escutemos Sao Bernardo desenvolvendo esta admiravel doutrina, em seu discurso sobre a mediacao
da Santissima Virgem junto de Jesus Cristo, e que tem por titulo: “As doze estrelas da coroa da
Bem-Aventurada Maria”.

“Parece, dizia esse grande panegirista das glorias da Santissima Virgem, que o Cristo poderia
satisfazer sozinho a obra de nossa redengao, pois toda nossa suficiéncia esta nele. Contudo, nao era
bom para nds que o homem estivesse so. Era conveniente que um e outro sexo trabalhassem na obra
de nossa reconciliacdo. A mulher abengoada entre todas as mulheres, acrescenta esse santo doutor,

nio permanecera ociosa; ela terd seu lugar no plano desta reconciliagdo'®”.

E qual lugar o imortal padre de Claraval subscreve a augusta Maria nesta obra inteiramente divina e
sobrenatural da reden¢do e da reconciliagdo do género humano?

“Precisamos, continua Sdo Bernardo, precisamos de um mediador junto de nosso mediador; € nao

ha nada de mais benéfico que a Bem-Aventurada Virgem, Mée do Cristo mediador'””.

Considerando a Eva divina na ordem desta cooperagdo a obra por exceléncia da redencdo da
humanidade, o santo doutor acrescenta:

“Eva foi uma mediadora cruel, pela qual a antiga serpente derramou seu veneno mortal na alma do
primeiro homem. Mas Maria ¢ esta mediadora fiel, que preparou aos homens e as mulheres o

’ ~ 1
antidoto da salvacdo'®”.

Eva foi um instrumento de seducdo, e Maria, um instrumento de propiciacao. Eva aconselhou a
. . ~ 1
prevaricacdo, ¢ Maria, nos deu a redencao .

A mediagdo da Santissima Virgem junto de Jesus Cristo, tdo eloqiientemente ensinada por Sao
Bernardo, ¢ somente um corolario da mediacdo do Homem-Deus junto de seu Pai. A celeste Virgem
aplica, a Igreja, a virtude reparadora; ela derrama sobre os filhos da regeneragao a vida sobrenatural,
a qual Jesus Cristo € o principio e a fonte. Maria retira a graga nas chagas de seu Filho, nos tesouros
infinitos do divino mediador, nas fontes do Verbo encarnado, sempre abertas para a Mae e para a
Esposa de Deus.

A Bem-Aventurada Virgem ¢ comparada, nos livros santos, ao astro das noites, mas ao astro das
noites na plenitude de seu esplendor. Ela ¢ comparada a uma lua sempre cheia, a qual ndo sofre
nenhuma diminui¢do, nenhum decréscimo de seu disco e de sua luz”.

Ora, carissimos irmaos, o astro que nos ilumina durante a noite ndo ¢ o principio, a morada
primordial da luz que ele estende sobre nds. A lua se interpde entre o sol e a terra. Ela recebe a luz
do sol a fim de nos transmiti-la enquanto que a noite cobre com suas sombras € suas trevas a por¢ao
do globo que habitamos. A luz do sol s6 desce sobre nos, durante a noite, pela doce e salutar
mediagdo do astro silencioso que recebe diretamente, do proprio astro do dia, as torrentes de luz que
ele nos reenvia. Sicut luna perfecta in ceternum.

'8 Etenim sufficere poterat Christus siquidem, et nunc, omnis sufficientia nostra ex eo est. Nobis bonum non erat hominem esse
solum ; sed congruum ut adesset nostra reconciliationis uterque sexus. Jam itaque Nec ipsa mulier benedicta in mulieribus, videbitur
otiosa; invenietur equidem locus ejus in hac reconciliatione. S. Bernardo, Serm. 12, Stellas.

17 Opus est nobis mediatore ad mediatorem, nec alter nobis utilior quam Beata Virgo Mater Christi mediatoris. Ib.

'8 Crudelis nimirum mediatrix Eva, per quam serpens antiquus pestiferum etiam viro virus infundit. Sed Fidelis mediatrix Maria, qua
salutis antidotum et viris et mulieribus propinavit. Id.

! Illa enim ministra seductionis, hac propitiationis. Ib.

Illa suggessit preevaricationem, hac ingerit redemptionem. Ib.

20 Sicut luna perfecta in aeternum. Salmo.




35

Todas as gracgas, cuja alma de Nosso Senhor Jesus Cristo esta repleta sem medida, e cujas efusdes
inundam o mundo sobrenatural, s6 descem sobre a Igreja militante, nesta noite de provacao, no seio
das sombras da decadéncia, no fundo deste vale de lagrimas, passando pelo coragdo e pelas maos de
nossa doce e terna mediadora junto de Jesus Cristo. Opus est mediatore ad mediatorem.

A augusta Maria ¢ a arca do eterno testamento, cuja arca da alianca s6 ¢ uma figura. Ora, a arca
figurativa se interpunha entre o Deus do Sinai e os filhos de Israel. Ela escondia em seu interior a
vara misteriosa que fez tantos prodigios sob os Farads, o mana que alimento durante quarenta anos
o povo de Deus, as Tabuas da Lei sobre as quais o dedo de Deus tinha escrito os dez mandamentos.
E do interior da arca figurativa que saiam os oraculos sagrados. A Bem-Aventurada Virgem ¢é a arca
do testamento evangélico. Mediadora imortal, ela nos da Aquele que ditou a Lei no topo do Sinai,
que se tornou o mana divino dos filhos da graca, cujo poder esmaga Lucifer. Escutemos o discipulo
bem amado, o filho adotivo da Virgem imaculada, nos revelando, em sua linguagem do terceiro
céu, esta meditacdo misericordiosa da Mae da graca divina.

“E o templo de Deus foi aberto no céu, e via-se, em seu tempo, a arca da alianca. E houve
A ~ .21 : :

relampagos, vozes, trovoes, terremotos e forte saraiva”™ . Depois, o anjo de Patmos acrescentou: “E

um grande sinal apareceu no céu: uma mulher revestida do sol; e a lua estava a seus pés, e sobre sua

22
cabec¢a uma coroa de doze estrelas™”.

A vida do tempo, a vida de nossa peregrinagdo, estd para a vida eterna da gloria, o que a noite mais
sombria ¢ para o dia mais puro e mais belo. Ainda ndo ¢ demasiado dizer. Ora, durante nossa
provacao, ndo percebemos as luzes sobrenaturais do sol dos eleitos. Nossos olhos doentes, cheios da
poeira da decadéncia, ndo poderiam transportar os esplendores da gloria reservada aos habitantes da
patria celeste. Mas nosso doce Salvador, esse divino sol que ilumina a cidade dos santos,
encarregou sua terna Mae de nos transmitir a luz divina do mundo da graga. Maria, Mater divince
gratice.

Eis ai o sentido destas palavras misteriosas do discipulo bem amado: “E um grande sinal apareceu
no céu: uma mulher revestida do sol; e a lua estava a seus pés, e sobre sua cabe¢a uma coroa de
doze estrelas”.

Peregrinos da esperanga, nesta noite que tantos erros e tantos crimes tornam tdo sombria, jamais
desatemos os olhos de nossa alma desta mulher, abencoada entre todas as mulheres, que recebeu a
missdo de fazer brilhar, sobre esta terra do exilio, os doces raios da graca. “Uma mulher revestida
do sol”. Mulier amicata sole.

A mediagdo da Santissima Virgem, entre Jesus Cristo e a Igreja, ¢ figurada pelo Velo de Gidedo. A
Bem-Aventurada Maria, dizem os santos doutores, ¢ o verdadeiro Velo de Gidedo, ou seja, daquele
que domou todas as poténcias infernais. Maria vellus Gedeonis.

“Assim, dizia Sdo Bernardo, como o Velo ocupou o meio, entre o orvalho do céu e a area sobre a
qual ele estava estendido, também a Bem-Aventurada Virgem foi colocada como mediadora entre

Jesus Cristo e a Igreja””.

Meditemos as palavras sublimes das quais o profeta Isaias se serve para pintar a meditacdo da
augusta Virgem, tornada Mae do Homem-Deus:

“Céus, exclama o filho de Amos, derramai, das alturas, o seu orvalho, e as nuvens chovam o Justo,

. 24
que a terra se abra, que ela faga germinar o Salvador™".

2Bt apertum est templum Dei in coelo: et visa est arca testamenti ejus,... et facta sunt fulgura, et vocés, et terree motus, et grando
magna. Apoc 9, 19.

22 Signum magnum apparuit in coelo: Mulier amicta sole, et luna sub pedibus ejus, et in capite ejus corona stellarum duodecim. Apoc
12, 1.

2 Sjcut vallus médium inter rorem et aream, sic B. Virgo mediatrix inter Christum et Ecclesiam constituta. S. Bernard. Doudecim
stell.

2 Rorate, coeli, desuper, et nubes pluant justum: aperiatur terra, et germinet Salvatorem. Is 45, 8.




36

O seio virginal de Maria imaculada ¢ esta nuvem divinamente fecunda que derrama sobre a raga
humana o orvalho do céu da graga, lhe dando Jesus Cristo, o proprio autor da graca. As entranhas
da Mae de Deus foram esta terra de béngao na qual foi formado o novo Adao. A Bem-Aventurada
Maria ¢ esse jardim do mundo sobrenatural, no qual as trés pessoas divinas reuniram todos os
tesouros e todas as riquezas da graga, para difundi-los sobre toda a Igreja.

O tempo, como um rio profundo, separa a Igreja militante da Igreja do céu. Esse rio corre entre a
margem dos céus e o vale das lagrimas habitado pelos tristes filhos de um pai culpavel. Mas a beata
Virgem, por sua maternidade divina, ¢ como uma ponte misteriosa lancado pela misericordia
infinita acima do rio do tempo para reaproximar as duas margens. E por Ela que os filhos da
esperanca passam da margem desta vista, ao reino eterno, onde seu Filho os recebe para fazé-los
entrar na gloria das trés pessoas divinas; para consumar, entre os eleitos e o Deus trés vezes santo,
esta unidade da gloria que ¢ o termo de nossos destinos imortais. Sic Maria inter Christum et
Ecclesiam mediatrix constituta.

A Bem-Aventurada Maria é chamada: “a porta do céu®”.

O Homem-Deus tinha dito: “Eu sou a porta; quem entrar por mim, serd salvo: entrard e saird,
encontrara pastagens>*”. Ora, como a Bem-Aventurada Mae do Cristo é a porta do céu se seu divino
Filho se da esse titulo misterioso? Ego sum ostium. A doce Mae da graga divina ¢ a porta que leva a
Jesus Cristo. O Homem-Deus abre sozinho, aos eleitos, o santuario da visdo beatifica. Maria € o
portico sagrado que alcanga o divino mediador.

Querendo-nos, pois, chegar um dia nas imortais regides onde a divina esséncia se mostra descoberta
aos filhos da gloria eterna, vamos a Maria. Tomemos o caminho que conduz a esta doce Mae dos
eleitos, e ela nos abrird o pdrtico misterioso que leva a Jesus. Que pérvia ceeli porta manes.

o~

A Santissima Mae de Deus ¢, pois, nossa mediadora junto de Jesus Cristo, como Jesus Cristo
nosso mediador junto de seu Pai.

o~

Acrescento que a Santissima Virgem ¢ nossa advogada junto de Jesus Cristo, como Jesus Cristo
nosso advogado junto de seu Pai.

E um dogma de fé catdlico, claramente consignado no livro das revelagdes, que Nosso Senhor Jesus
Cristo, mediador de Deus e dos homens, ¢, ao mesmo tempo, o advogado dos pecadores junto de
seu Pai.

“Filhinhos, dizia o discipulo bem amado, escrevo-lhes para que ndo peques; mas se algum de vos
vier a pecar, temos um advogado junto do Pai, Jesus Cristo, o justo por exceléncia. O qual ¢
propiciacdo para nossos pecados, ndo somente para os nossos, mas para aqueles de todo o

Temos por advogado, junto do Pai celeste, Nosso Senhor Jesus Cristo, seu proprio Filho, tornado
nosso irmao. Advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum.

Que atributo! Que asilo de esperanga! Que fonte de confianca! Que oceano de salvacdo e de paz
esconde esta palavra inspirada! “Temos Jesus Cristo por advogado junto do Pai”. Advocatum
habemus apud Patrem.

Como nosso divino Salvador ndo seria atendido se ele dignou-se a pleitear nossa causa no tribunal
de seu Pai? E como poderia se proibir de pleitear nossa causa, se Ele ¢ nosso advogado de oficio, se
Ele esta encarregado desta missao? Advocatum habemus apud Patrem.

O Homem-Deus tornou-se nosso advogado! Advocatum habemus apud Patrem.

25 Quae pérvia coeli porta manes. Ecl. lit.

= Ego sum ostium. Per me si quis introierit, salvabitur; et ingredietur, et egredietur, et pascua inveniet. Jo 10, 9.

27 Filioli mei, heec scribo vobis, ut non peccetis. Sed et siquis peccaverit, advocatum habemus apud Patre, Jesum Christum justum ;
Et ipse est propitiatio pro peccatis nostris ; non pro nostris autem tantum, se etiam pro totius mundi. I Jo 2, 1,2.




37

Existe um advogado de maior nome? “Foi-lhe dado, diz Sao Paulo, um nome que esta acima de
todo nome” Donavit illi nomen quod est super omne nomen.

Hé um advogado de maior talento, de maior renome? “Toda a terra esta cheia de sua gloria”. Plena
est terra gloria ejus.

Existe um advogado com um coragao mais generoso, mais terno, mais compassivo, mais inclinado a
misericordia e a cleméncia, mais plenamente voltado a salva¢do daqueles dos quais Ele pleiteia a
causa no tribunal de seu Pai? Escutem: “Vinde a mim, vds todos que estais cansados, € eu vos

.. .28
aliviarei”™”.

“Jerusalém, que matas os profetas e apedrejas aqueles que te sdo enviados, quantas vezes quis

reunir novamente teus filhos, como uma ave reine sua ninhada sob suas asas, € tu nao o
. 2

quisestes %9

Onde receber uma piedade mais esquecida, uma caridade mais viva, mais ardente que aquela de
Jesus Cristo para seus clientes? Escutem esse grito de uma compaixao que ultrapassa a admiragao
dos anjos e dos homens:

“Chegados no lugar chamado Calvario, eles o crucificaram, e os ladrdes também, um a sua direita, e

X .. ) . ~ 30
o outro a sua esquerda. E Jesus dizia: Pai, perdoa-lhes, pois eles ndo sabem o que fazem™ .

O apostolo Sao Paulo ensina a mesma doutrina que o discipulo bem amado. Esse sublime
predicador encontrou uma nova linguagem para falar, a terra, desta misericordiosa ternura que fez
de Jesus Cristo, o advogado destes, pela salvacdo dos quais, Ele derramou até a tltima gota de seu
sangue.

Meditemos as palavras desse querubim do apostolado:

“Quem acusaré os eleitos de Deus? (sera esse) Deus que os justifica? Quem os condenara? (serad
esse) Cristo Jesus que morreu por eles, mais ainda, que ressuscitou por eles? Quem esta a direita do
Pai, e que intercede por nds? Quem, portanto, acrescenta Sao Paulo, nos separard do amor do
Cristo? A tribulacao ou a anguastia? Ou a fome? Ou a nudez? Ou o perigo? Ou a perseguicao? Ou o
gladio?... Segundo o que estd escrito: somos todos os dias postos a morte. Somos como gado
destinado ao matadouro.

Mas, em todas essas coisas, somos mais que vencedores por causa daquele que nos amou. Pois, eu
estou certo que, nem a morte, nem a vida, nem os anjos, nem os principados, nem as potestades,
nem as coisas presentes, nem as futuras, nem a altura, nem a profundidade, nem nenhuma criatura

, r : 1
podera nos separar do amor de Deus que estd no Cristo Jesus® ™.

Assim, longe de nos condenar, o Homem-Deus, apos ser morto por nos, subiu aos céus. Ele foi se
assentar a direita do Pai para pleitear nossa causa, para fazer falar, em nosso favor, seus méritos
infinitos, o sangue que Ele derramou sobre a cruz, as chagas, cujo corpo glorioso carrega os eternos
estigmas. Qui etiam interpellat pro nobis.

“E porque ele ¢ eternamente vivo, acrescenta o grande apostolo, ele tem um sacerdocio eterno; e

assim ele pode salvar eternamente aqueles que vao a Deus por sua mediagdo: sempre vivo para

. L 32
interceder por nos”™ .

28 Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis ; et ego reficiam vos. Mt 11, 28.
? Jerusalem, Jerusalem, quae occidis Prophetas, et lapidas eos qui mittuntur ad te, quoties volui congregare filios tuos,
quemadmodum avis nidum suum sub pennis, et noluisti. Lc 13, 34 ; Mt 23.

30 gt posquam venerunt in locum, qui vocatur Calvariz, ibi crucifixerunt eum ; et latrones, unum a dextris, et alterum a sinistris.
Jesus autem dicebat : Pater dimitte illis : nesciunt quid faciunt. Lc 23, 33, 34.

31 Qui accusabit adversus electos Dei?... Christus Jesus, qui mortuus est, imo qui et resurrexit, qui est ad dexteram Dei, qui etiam Y
interpellat pro nobis. Rm 8

32 Hic autem eo quod maneat in aeternum, sempiternum habet sacerdotium. Unde et salvare in perpetuum potest accedentes per
semetipsum ad Deum; sempre vivens ad interpellandum pro nobis. Hb 7, 24, 25.




38

Jesus Cristo, mediador de Deus e dos homens, ¢ também o advogado dos homens junto de seu Pai.

Da mesma forma como a Bem-Aventurada Virgem ¢ nossa mediadora junto de Jesus Cristo, essa
Bem-Aventurada Mae ¢ nossa advogada junto deste Filho bem amado.

“O advogada nossa, exclama a Igreja, esses olhos misericordiosos a nos volveis; e apos este exilio,
mostrai-nos Jesus, o bendito fruto de vosso ventre>”.

A Igreja, inspirada, esclarecida, dirigida pelo Espirito Santo, proclama a Bem-Aventurada Mae de
Deus, sua advogada, sua poderosa protetora, sua misericordiosa patrona junto de Jesus Cristo. Ela a
conjura a tomar nossa causa, de pleitear em nosso favor no tribunal de seu divino Filho, que o Pai
eterno estabeleceu juiz dos vivos e dos mortos.

A doce Mae da graga divina ¢ nossa advogada junto de Jesus Cristo. A Igreja o diz, a Igreja o cré, a
Igreja o ensina. Eia, advocata nostra. Somos, pois, todos os clientes desta poderosa, desta
misericordiosa advogada. Nosso destino final €, para cada um de ndés, como um grande processo, de
onde depende nossa felicidade ou nossa desgracga eterna. Nao se trata somente de honra, da fortuna,
da liberdade, da vida. Trata-se de conquistar o céu ou de perdé-lo. De subir sobre os tronos
gloriosos do céu da visdo beatifica, ou de descer no fundo desta regido de desesperanca, onde
habitardo eternamente os reprovados. Se ganharmos esse grande processo contra o mundo, contra a
carne e contra os demonios, atingiremos a felicidade suprema. Mas, se o0 mundo, a carne e os
demonios nos levarem no tribunal da justica eterna, estaremos perdidos para sempre. Veremos-nos
prometidos a males sem fim, cairemos no abismo de um suplicio eterno.

Mas porque a eterna misericordia investiu a Santissima Mae de Deus da tocante missdo de
advogada, de patrona da Igreja junto de Jesus Cristo? Ah! E por que o divino Filho de Maria foi
estabelecido por Deus, o Pai, juiz dos vivos e dos mortos®*. “Todo poder foi dado a0 Homem-Deus,
no céu e sobre a terra>”,

“Devemos comparecer diante o tribunal do Cristo, afim que cada um receba segundo o que fez ou
de bem ou de mal em seu corpo®”.

Vimos com qual ternura e paternidade bondosa Jesus Cristo pleiteia a causa dos pecadores, com
qual inefavel amor ele os cobre de seus méritos, de sua caridade e de seu sangue. Mas Jesus Cristo,
Deus e Homem ao mesmo tempo, ndo pode abandonar os direitos da justica eterna. Esta justica
deve se exercer com um rigor ¢ uma severidade tal, que nada pode vergar as paragens. Como
homem, o Cristo se compraz de nossas misérias, se sente inclinado a uma piedade sem limites; Ele
tem necessidade de esquecer, de perdoar, de ser misericordioso com esses pobres pecadores, que
sdo seus irmaos, com quem ele partilha a natureza. Mas como Deus, Ele estad cercado de uma
majestade que esmaga, que faz tremer o pecador; diante do qual, os espiritos angélicos, eles
mesmos, sdo apanhados de terror.

Como nosso irmdo divino, sem faltar as formidaveis exigéncias de uma justica inflexivel,
inexoravel, se ocupou para fazer super abundar a misericordia por cima das vagas da justica? Ele
remeteu a causa de todos os pecadores nas maos Daquela que Ele deu-lhes por Mae do alto do
patibulo, sobre o qual ele expiava os crimes da raca humana. Ele encarregou esta Mae da graga
divina de pleitear, em nosso favor, no tribunal da justi¢a. Ele a investiu da plenitude de todos os
direitos que pertencem a Mae de Deus e a Mae dos homens. Mae de Deus, ela pode elevar suas
suplicas e suas oragdes a altura do poder Daquele que ela invoca. Mae dos homens, ela pode extrair,
nos méritos infinitos de seu irmao divino, o suficiente para pagar, a justica, toda divida que lhes sdo
culpaveis.

33 Eia ergo, advocata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte. Et Jesus benedictum fructum ventris tui nobis post hoc
exilium ostende. Ant. Sal. Reg.

3* Ipse est qui constitutus est a Deo judex vivorum et mortuorum. Atos 10, 42.

33 Data est mihi omnis potestas in coelo, et in terra. Mt 28, 18.

3 Omnes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi, ut referat unusquisque propria corporis, prout gessit sive bonum, sive
malum. II Cor 5, 10.




39

E quem poderia duvidar do poder desta Bem-Aventurada Mae junto de seu divino Filho? Sua voz,
mais doce que o mel, mais harmoniosa que todos os coros dos anjos, encontra sempre o caminho
que vai direto ao coracdo do Homem-Deus. Ela tem palavras inefaveis, persuasao para toca-lo. Ela ¢
Mae dAquele que foi constituido juiz dos vivos e dos mortos. Ela gerou, no pé¢ da cruz, todos
aqueles que devem comparecer no tribunal do juiz supremo. Ela ¢ a Mae de todos eles. Como esse
juiz soberano, acorrentado pela piedade e a ternura filial, a todos os desejos, a todas as vontades de
sua augusta Mae, poderia fechar seus ouvidos e seu coragdo as suplicas e aos gemidos de uma Mae
semelhante? Como os pecadores poderiam se desesperar de sua salvag¢do, quando a divina Mae da
graca e da misericordia foi encarregada de protegé-los no pé do trono da justica; de envolvé-los em
toda sua ternura, de pleitear vossas causas, e de lhes aplicar os méritos infinitos do divino Redentor?
Uma causa defendida, discutida, pleiteada por esta poderosa advogada, ¢ uma causa ganha no
tribunal de Jesus Cristo. Um processo cuja Rainha dos anjos e dos homens se dignou em se
encarregar, ¢ um processo perdido para o implacavel inimigo dos homens.

A Bem-Aventurada Virgem, pleiteando em nosso favor, no tribunal de seu divino Filho, faz falar
seu coracao de Mae. Ela mostra-lhe o seio virginal onde Ele foi concebido, e que foi, durante nove
meses, seu leito de descanso, o santudrio onde Ele dignou-se a se encerrar, seu templo mais belo,
seu palacio mais esplendido, o paraiso das delicias de sua alma. Ela recorda ao divino Redentor do
mundo, esse rio de lagrimas que ela derrama por nds ao pé da cruz, enquanto Ele despejava seu
sangue para a salvacao dos homens.

“Sabei-vos, diz Santo Anselmo, o que esta poderosa advogada de todos os filhos de Adao concebeu
para ganhar a causa dos pecadores que lhe confiam a salvagdo de sua alma? Daquele que ¢ nosso

juiz, a Bem-Aventurada Maria fez nosso Pai, nosso Salvador e nosso Irmio’".

Quando um infeliz pecador, cliente desta incomparavel advogada, ¢ citado no tribunal do Juiz dos
vivos e dos mortos, nossa Bem-Aventurada protetora so6 precisa dizer a seu Filho, tornado nosso
irmao: “Lembre-se, 6 meu Filho! Que sou a Mae deste pobre pecador, e que ele € vosso irmao”.

Judex, per Mariam factus est Pater noster, Salvator noster, Frater noster.

“Esta advogada poderosissima, diz, por sua vez, Sao Pedro Damido, ndo solicita, ela ordena; ela nao

pede, ela manda®®”.

Esta misericordiosa advogada nunca foi recusada; jamais pleiteou uma causa sem assegurar o
triunfo. E o que diz Santo Anselmo: “Assim como ¢ necessario que aquele perega, que se afaste de
vOs e que vos abandone, também ¢ impossivel que aquele que se volta para vos e que proteges
possa perecer””.

E sob o império da confianga ilimitada que lhe inspirava a poderosa meditagio da Santissima
Virgem, que o santo abade de Claraval compds a ardente e suave ora¢do que todos os filhos da
Igreja repetem, noite e dia, ha 600 anos, de um canto ao outro do universo.

“Lembrai-vos, ¢ piissima Virgem, que nunca se ouviu dizer, que algum daqueles que, tendo
recorrido a vossa protecdo, implorando vossa assisténcia, reclamando vosso socorro, fosse por vos

40
desamparado™ .

A mediacdo da Santissima Mae de Deus junto de seu divino Filho se apdia, o vereis, sobre razdes
poderosas e sobre imponentes testemunhos. Ela ndo €, pois, um exagero do entusiasmo, nem um
piedoso excesso da confianga dos servos de Maria.

37 Judex, per Mariam factus est Pater noster, Salvator noster, Frater noster. Anselm. de B.V.
38 Non orans sed jubens, non postulans sed imperans. Pedro Dam. Serm. B.M.V. i,
39 Sjcut, 6 beatissima Virgo, omnis a te aversus et derelictus, necesse est ut intereat; ita omnis ad te conversus et a te respectus,
impossibile est ut pereat. Anselm. B.M.V.

40 Memorare, 6 piissima Virgo, non esse auditum a seeculo quemquam ad tua currentem preesidia... esse derelictum. Bernardo, Or.




40

A Igreja, em suas oragdes mais solenes, no meio de suas pompas mais augustas, exalta, ela mesma,
os titulos que damos a doce Mae da graca.

O Espirito Santo, que dita a Igreja as formulas suplicantes de sua liturgia, que sdo para os fiéis, a
expressdo mais popular das crengas catdlicas, coloca sobre os labios da Esposa de Jesus Cristo, a
confissdo da doutrina que € objeto desta conservagao.

“Salve, 6 Rainha dos céus! exclama a Igreja, Salve, 6 Senhora dos Anjos! Salve raiz fecunda, Salve
a porta do céu pela qual a luz nasceu para o mundo*'!”

A mediagdo da Bem-Aventurada Virgem, sua poderosa intercessdo junto de seu Filho, tem suas
raizes na propria maternidade divina. A Santissima Virgem ndo pode mais ser despojada de seu
credito junto de Jesus Cristo, ndo pode ser despojada da dignidade e do titulo de Mae de Deus.
Quando ela cessar de ser Mae do Cristo, ela cessara de interceder pelos irmaos de Cristo, que sdo
seus filhos. Mae de Deus, ela tem sobre o0 Homem-Deus direitos eternos de Mae. Mae dos irméaos
adotivos de Jesus Cristo, ela ndo pode cessar de ser, para eles, um ventre maternal.

Esse grande apostolado de misericordia, esta mediagdo de salvagdo, descera sobre a Bem-
Aventurada Mae do divino Redentor no mesmo momento onde, por seu incomparavel martirio ao
pé da cruz, ela entrava em partilha do titulo de Redentora da humanidade, e de cooperadora do
Homem-Deus.

Ela foi colocada em participagdo desta paternidade sobrenatural, a qual o Adao divino quis partilhar
a gloria com sua Mae, assim como ela partilhara com Ele seu suplicio e suas solidoes.

Do alto de sua cruz, e alguns momentos antes de consumar o sacrificio redentor, o Homem-Deus
deixou cair, sobre seu peito rasgado e ensangiientado, sua cabeca adoravel, carregada de todas as
dores e de todas as expiagdes. Seus olhos afogados no sangue e nas lagrimas repousaram, com uma
ternura inefavel, sobre sua augusta Mae, trespassada, ela mesma, sobre o Golgota, pela espada da
dor, cuja, o ancido Simedo, tinha predito. Abrindo, entdo, sua boca sagrada, Jesus deixa cair, sobre a
Eva divina, esta palavra misteriosa: ‘“Mulher, eis ai vosso filho**”.

Virando, em seguida, seus olhos sobre Jodo, o Evangelista, tornado seu irmdo adotivo, Jesus
acrescenta: “Eis ai tua Mde™”. O que queria dizer: 6 mulher bendita entre todas as mulheres! O a
verdadeira Mae dos vivos! O, vos que sois a Eva nova, como eu sou o Addo novo, 6 minha mae! Eu
vos invisto neste momento supremo, de uma nova maternidade. Eu vos associo a obra da redencao e
da salvacdo do mundo. Serd a Mae de todos os filhos da graga, como o sois do filho de Zebedeu
(n.d.t. o ap6stolo Jodo), meu filho e meu irmao de adogdo. Vossa mediagado, inseparavel da minha,
fara descer sobre a humanidade, regenerada em meu sangue e em vossas lagrimas, todos os frutos
do grande sacrificio que eu ofere¢o a meu Pai, e que vos ofereceis, vos mesma, para lavar o
universo das manchas do pecado. Mulier, ecce filius tuus.

Notemos, meus carissimos irmaos, que esta segunda maternidade, que faz de todos os filhos da
graca, os filhos adotivos da Bem-Aventurada Virgem, implica sua mediagdo entre Jesus Cristo e a
Igreja; pois, no momento em que nosso adoravel Salvador diz para sua Mae: “Mulher, eis ai vosso
filho”; e para seu discipulo: “Eis ai tua Mae”, a posteridade do novo Adao e da Eva nova comeca. E
no pé da arvore da vida que, na pessoa de Jodo, o Evangelista, se abre a linha de adocao
sobrenatural que deve ser o fruto das nozes sangrentas do divino Redentor e de sua augusta
coadjutora. Mulier, ecce Filius tuus; et ad discipulum: Ecce Mater tua.

Contando a historia maravilhosa da gravidez divina da Virgem imaculada, no estdbulo de Belém, o
evangelista S3o Lucas se serve de uma expressao cheia de mistério: “Ela deu a luz a seu primeiro

41 Ave, Regina coelorum, ave, Domina Angelorum: Salve, radix, salve, porta ex qua mundo luz est orta... Ant. lit.
42 Mulier, ecce filius tuus. Jo 19, 26.
43 Ecce mater tua. Jo 19, 27.




41

filho, nos diz ele, e ela o envolveu em panos, € o deitou em um cocho, pois ndo havia lugar para

eles na hospedaria**”.

Mas porque ele faz mencao de um primeiro nascido?

A Mae imaculada do Verbo feito carne, a augusta Mae do Filho unico do Pau, poderia ter um
segunda parto? Sim, respondem os santos Doutores. A Mae da graca divina deveria gerar, na dor, a
posteridade sobrenatural do novo Addo, e este parto de inexprimiveis torturas se cumpria no
momento em que, do alto da arvore da salvacdo, Jesus Cristo, pai do século futuro, diz a unica
mulher digna de toda majestade desse nome, a Eva divina, 8 Mae de todos seus filhos adotivos:
“Mulher, eis ai vosso filho”. Mulier, ecce Filius tuus.

A Bem-Aventurada Virgem nos gerard a vista de Cristo, como gerou o Cristo a vista do homem. Ela
nos fara os filhos e os irmaos de um Deus, como ela fez de um Deus, o filho e 0 irmdo do homem.
Mulier, ecce filius tuus, et ad discipulum, ecce Mater tua.

A Santissima Virgem, mediadora dos homens junto de Jesus Cristo, advogada de todos os
pecadores no tribunal de Jesus Cristo, ¢, também, o canal pelo qual a graca divina desce sobre o
mundo. Ela ¢ a dispensadora de todos os dons sobrenaturais que brotam do sangue e dos méritos
infinitos de Jesus Cristo.

Deus, diz Sdo Bernardo, s6 desceu sobre a terra pelo ministério da Bem-Aventurada Virgem Maria.
Eis porque ela ¢ chamada, a justo titulo, pela propria Igreja: “a raiz, a porta pela qual a luz divina se

. 4
icou sobre o mundo*>”.

A Santissima Virgem, tendo recebido a sublime missdo de dar Jesus Cristo a terra, lhe convinha,
dizem os santos Doutores, que ela fosse investida da dignissima e salutar missao de estender sobre
toda a Igreja, a graga que purifica e que salva.

“Deus, retoma o imortal abade de Claraval, deste-lhes Jesus Cristo por Maria. Ele a destes como
;. L 46
um remédio necessario a cura de vossos males™”.

“Cristo ¢ um remédio, continua Sdo Bernardo, pois, como um ungiiento misterioso, esse remédio

.. ~ N A N 47
divino se compde de duas substancias, da substancia de Deus e da substancia do homem™ .

“Essas duas substancias, acrescenta o santo doutor, foram unidas, misturadas e, de algum modo,

fundidas conjuntamente no seio da Virgem, como em um vaso preparador; o Espirito Santo as
. . ,q . . o, . 4

misturou, as uniu por uma sabia e inexprimivel suavidade*”.

E, porque éreis indignos de receber esse remédio das maos do Deus de toda majestade, diz ainda
Sao Bernardo, Ele o confiou nas maos da Bem-Aventurada Virgem. Ele lhe deu a guarda, a
distribuicao e a economia divina.

Quereis conhecer, meus carissimos irmaos, a razao providencial que fez Sao Bernardo compreender
a ordem misteriosa das comunicagdes, das transmissdes e das distribui¢des da graga? Eia aqui. “E
porque Deus ndo quer que uma unica graca, uma Unica béncao des¢a sobre a terra, sem passar pelas
méos de Maria*””.

Esse axioma tdo consolador da piedade catolica, esta formula arrebatadora das glorias da Santissima
Virgem, este adagio imortal da misericordia infinita de Deus para com todos os pecadores, esse
corolario sumamente sublime de toda a mediacdo da augusta Maria junto de Jesus Cristo, s6 pode

* Et peperit filium suum primogenitum, et pannis eum involvit, et reclinavit eum in praesepio; quia non erat eis locus in diversorio.
Lc2,7.

4 Salve, radix, salve, porta, ex qua mundo lux est orta. Ant. Lit.

4 Dedit tibi Christum per Mariam, ut sanaret omnes infirmitates tuas. Bern. De Laud. B.M.V.

47 Remedium est, qui ex Deo et homine, tamquam cataplasma divinum, confectum est. B. De Laud. V. i,
8 Confusae sunt autem et commixtae istae duae species in ttero virginis tamquam in mortariolo, Sancto Spiritu, tamquam pistillo,
illas suaviter commiscente. De Laud. V.

) Nihii enim nos habere voluit, quod per manus Mariae non trensiret. Bern. L.M.




42

ser inspirado no grande panegirista da Santissima Mae de Deus pelo espirito de verdade. E eis
porque esta palavra ofuscante de esplendor e perfumada inteiramente com a piedade e o amor pela
Rainha do universo, ecoa, ha seis séculos, do alto de todos os pulpitos, e resume todos os louvores
que sobem ao trono da Mae de Deus e da Mae dos homens:

“Deus ndo quer que uma unica graga, uma unica bén¢ao desga sobre a terra, sem passar pelas maos
de Maria”.

Nihil enim non habere voluit, quod per manus Marice non transiret.

A purissima Virgem ¢, segundo Sdo Bernardo, esta mulher do Evangelho que confeccionou um pao
misterioso com trés medidas do mais puro fermento:

“O reino dos céus ¢ semelhante ao fermento que uma mulher tomou e misturou em trés medidas de

farinha e toda massa ficou levedada®®”.

Mas quais sdo essas trés medidas que compdem o pao descido dos céus? Essas trés medidas sdo: a
esséncia do Verbo infinito, a esséncia da alma e a esséncia da carne do Cristo, as quais, pela unido
hipostatica do Verbo com a natureza humana, formam, no seio de Maria, no fogo da caridade
infinita do Espirito Santo, € com o fermento da fé desta virgem Mae, o pao que alimenta os filhos
da graca.

“O mulher bendita entre todas as mulheres, exclama Sao Bernardo, é em vossas castas entranhas

que o Espirito Santo preparou, no fogo de seu amor, esse pao de vida. — Sim, ¢ venturosa a mulher
. A . 51 Je ~

que misturou nestas trés medidas, o fermento de sua f&°1”. “Sua fé o concebeu, acrescenta Sao

, 52
Bernardo, sua fé o deu a luz’”.

A graca divina tem duas cauds. Ela tem sua causa eficiente no verbo divino, e sua causa
instrumental na adoravel humanidade de Nosso Senhor Jesus Cristo.

O Cristo, como Deus, “faz a graca e a verdade”. Gratia et veritas per Jesum Christum facta est (Jo
I). E o Cristo, como chefe da Igreja, a qual se compde dos anjos e dos homens, lhes comunica a vida

sobrenatural, a vida da graca e da gloria. “Eu vim para que eles tenham vida®”.

Mas o Homem-Deus derrama a graca sobre seu corpo mistico, ou, sobre a Igreja, pelo canal de sua
divina Mae.

A Bem-Aventurada Mae de Jesus Cristo ¢ o aqueduto pelo qual cruza a 4gua da graca divina, para
regar o campo da Igreja. Quando uma fonte de dgua viva entra inteiramente no aqueduto que a
recebe em seu nascimento e que deve transmiti-la, carrega-la, conduzi-la, ninguém pode beber a
agua desta fonte se este ndo a extrai-la do canal no qual ela corre. Maria aqueeductus gratice divinee.

A Santissima Virgem ndo produz a graca: O Homem-Deus ¢ o principio, a fonte da graga, para
todos os membros da Igreja; mas o divino Filho de Maria s6 a derrama sobre o mundo, pelo
ministério de sua Bem-Aventurada Mae. Maria aqueeductus gratice.

Cristo ¢ a fonte da vida sobrenatural da graga. Maria € o canal dessa vida. A Igreja ¢ o campo que
esse canal rega. Fons Christus, canalis Maria, campus Ecclesia.

Cristo ¢ o chefe do corpo mistico, que ¢ a Igreja. Maria é o pescoco que une o chefe a seus
membros. Ora, os membros do corpo mistico de Jesus Cristo sdo os fiéis. Caput Christus, collum
Maria, corpus Ecclesia.

A doutrina que acabamos de expor ¢ tdo soélida quanto consoladora. Ela repousa sobre um
sentimento universalmente admitido na Igreja. Todos os monumentos da liturgia a proclama, a

5% Simile est regnum coeloru fermento, quod acceptum mulier abscondit in farinae sati tria donec fermentaretur totum. Lc 8, 21.

51O felix mulier, benedicta inter mulieres, in cujus castis visceribus, superveniente igne Sancti Spiritus, coctus est panis iste... felix
inquam, quae in haec tria sata, immiscuit fidei suae fermentum. Bern. De Laud. M.

52 Fides concepit, fides peperit.

33 Veni, ut vitam habeant. Jo 10, 10.




43

colocam em evidéncia, a tornaram popular. Os santos Doutores a ensinam, as nagoes catdlicas a ela
estdo ligadas de forma intima. Os séculos, de forma crescente, a afirmaram. O irresistivel
movimento que arrasta toda a Igreja aos altares da dispensadora de todas as gracas prova que a
mediagdo da Santissima Virgem junto de Jesus Cristo ¢ um ponto inquebrantavel das crencas mais
firmes e dos sentimentos mais caros aos coragoes de seus filhos.

Bendigamos a Deus, meus carissimos irmaos, de nos ter preparado, na media¢do de Maria junto de
seu divino Filho, um meio tao facil e tdo doce de atinger nossos destinos imortais.

Chamaremos, entdo, com Santo Agostinho, a Bem-Aventurada Virgem “a Reparadora do género
humano”. Reparatrix generis humani. N6s lhe diremos, com Santo Efrem, “que ela ¢ a Redentora
(13

dos cativos”, Redemptrix captivorum. Nao temeremos em nomear, com Santo Ildefonso, “a
Reparadora do universo perdido pelo pecado ”. Reparatrix orbis perditi.

Assim, como ja estabelecemos em nossas primeiras conversagdes, o culto que a Igreja presta a
Santissima Mae de Deus repousa sobre o mistério de suas grandezas, sobre a maternidade divina,
sobre a missdo providencial que ela recebeu de Jesus Cristo.

Mae de Deus, Maria tem o direito ao culto mais proximo daquele que prestamos a Deus. Mediadora
entre Jesus Cristo e sua Igreja, Advogada de todos os filhos da esperanga, Dispensadora de todas as
gragas, a Santissima Virgem deve ser invocada como sendo, depois de Deus, o mais firme apoio de
nossa salvacao.

A devocgao para com Maria ¢ uma devogao necessaria aos filhos da Igreja. Ela ¢ um dos elementos
fundamentais do Cristianismo. Sem esta devog¢ao, a ordem sobrenatural ¢ ferida mortalmente. O rio
das divinas misericordias se esgota. A piedade catdlica perde seu elemento mais fecundo e mais
doce.

E por isso que, meus carissimos irmaos, fagamos subir, noite e dia, rumo ao trono desta poderosa
Mediadora, desta complascente Advogada, desta misericordiosa Dispensadora da graca de Jesus
Cristo, esse grito de amor que os filhos de Israel, cativos sobre as margens do rio da Babilonia,
dirigiram a sua patria:

Si oblitus fuero tui... oblivioni detur dextera mea... adhcereat lingua mea faucibus méis si non
. 54
meminero tui .

54 Salmo 136, 5.




THE VIRGIN IN PRAYER - SASSOFERRATO



45

A devocgao pela Santissima Virgem nos fornece as
armas invenciveis contra a tirania do

Sensualismo € do Mundo

Dignare me laudare te, Virgo sacrata! da mihi virtutem contra hostes tuos.
Dignai-vos conceder-me que eu vos louve, Virgem Sagrada, dai-me forca contra vossos inimigos

sta oracado, repetida frequentemente na lingua da liturgia, ¢ a expressdo de dois sentimentos e

de duas necessidades profundamente gravadas no coragcdo dos verdadeiros servos de Maria.

Pedimos a poderosa Mae de Deus para nos fazer os apdstolos e os propagadores de seu culto.
Dignare me laudare te. NOs a conjuramos a nos armar de uma forca invencivel contra seus
inimigos, que sdo os nossos. Da mihi virtutem contra hostes tuos.
Passar sua vida ampliando o dominio das glorias da Bem-Aventurada Virgem e lutando contra os
inimigos de seu culto ¢ um dos maiores beneficios da divina misericordia. O apostolado das
grandezas, do poder, das virtudes e das bondades da Santissima Virgem, ¢ uma vocagao digna de
ser invejada pelos Anjos. Ora, para ser honrado com um ministério tdo belo, ndo € preciso carregar
sobre sua cabeca o carater do pontifice ou do sacerdote. Uma pobre moca de vilarejo, um pastor, um
humilde servo, levando, na terra, uma vida pura, uma vida angélica, pregam com eloqiiéncia as

glorias da Rainha dos céus. O heroismo de sua abnegacdo, de suas virtudes, ¢ um panegirico
sublime da divina Mae de Jesus Cristo.

Para vencer os inimigos da Santissima Virgem ndo ¢ necessario possuir a ciéncia dos tedlogos, dos
doutores e dos polemistas. Basta carregar em seu coracdo uma fé inquebrantavel por todos os
privilégios e por todas as grandezas da Virgem imaculada. Crer em tudo o que a Igreja cré; amar
tudo o que ela ama, imprimir em sua vida uma imagem das virtudes e da pureza da Rainha de todos
os santos, eis ai o segredo para vencer todos os inimigos de sua gloria e todos os detratores de seu
culto. Da mihi virtutem contra hostes tuos.

Durante os dias de nossa peregrinagdo ¢ de nossa provacdo, temos trés inimigos principais a
combater. Estamos, sem cessar, em guerra com a carne, com o mundo e com os demodnios. A
devogdo para com a Santissima Virgem nos fornece as armas invenciveis contra esses inimigos
implacédveis de nossa salvagdo. A carne, o mundo e os demonios foram enterrados, desarmados,
estilhacados, de uma maneira tdo intensa e tdo completa pela augusta Maria, que buscando um
abrigo ao pé de seus altares, nds nos revestiremos, de algum modo, da for¢a divina na qual ela foi
armada para vencé-los e para destrui-los.

A devogdo para com a Bem-Aventurada Mae da graca ¢, em primeiro lugar, um remédio soberano
contra a tirania da carne.

Caimos por Addo. Nascemos com uma tendéncia funesta por tudo o que promete um gozo aos
nossos apetites materiais. “O homem nao compreendeu sua grandeza. Ele se comparou a fera, e

1
tornou-se semelhante a ela .

Essas palavras do Rei-Profeta nos ddo o segredo de nossa degradagdo original; elas medem toda a
profundeza e toda ignominia da queda da raga humana.

" Homo cum in honore esset, non intellexit; comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis. Salmo 98, 13.



46

Adao, antes de seu pecado, estava quase que no nivel do anjo. Os dons aperfeigcoados de sua
natureza, ¢ os dons sobrenaturais da graga descida sobre ele, com uma efusdo imensa, o tinham
colocado em uma esfera de grandeza e de gléria da qual € dificil formar uma justa idéia, homo cum
in honore esset. Por um mistério de insondéavel ingratidao, ele se desgostou de sua nobreza
primordial. Seu olhar se rebaixou a vida material. Ele se compara aos animais que receberam a vida
sem terem recebido a inteligéncia. Comparatus est jumentis insipientibus.

E, pelo prego dessa desordem assustadora, ele torna-se semelhante a eles. Et similis factus est illis.

Desligado da ordem sobrenatural pelo pecado do primeiro homem, sua posteridade inteira se finca
na vida dos sentidos. Ela ali permaneceria eternamente mergulhada e perdida sem a graga que nos
purifica e que nos regenera. E ¢ por isso que Nosso Senhor Jesus Cristo disse com tanta
profundidade: “O que ¢ nascido da carne, carne é*”. O virus do pecado original penetrou tdo
profundamente em nossa natureza decaida, que era preciso, para nos curar, a virtude infinita do
sangue derramado pelo Homem-Deus no topo do Calvario. Tudo o que ha de vil, de abjeto no
sensualismo, nos atrai, nos acorrenta, nos subjuga, quod natum est ex carne, caro est.

“Pereca o dia em que eu nasci, exclama o homem J4; pereca a noite na qual foi dito: um
homem foi concebido.

Que esse dia se transforme em trevas; que Deus, do alto, ndo cuide dele e sobre ele nao
brilhe a luz.

Que esse dia seja envolvido de trevas; que a sombra da morte o envolva; que um turbilhdo o
engula; que ele seja mergulhado na amargura.

Que esta noite seja levada por uma tempestade, que ela nao seja contada entre os dias do
ano, que ela ndo seja contada nos meses.

Que essa noite torne-se uma solidao; que nela ndo se escute jamais o canto da alegria.

Porque ndao morri no ventre de minha mae? Continua este homem de dor; porque ndo pereci
ao sair de suas entranhas’?”

Essas maldicdes e esses lamentos do profeta da terra de Hus incidem sobre o pecado que nos povoa,
que nos degrada e que nos mata nas fontes da vida do tempo.

Escutemos Sao Paulo:
“Sabemos que a Lei € espiritual, mas eu sou humano e fraco, vendido ao pecado.

Pois o que eu fago, eu ndo o conheco; o bem eu quero, eu ndo o fago; mas o mal que eu
detesto.

Se faco o que ndo quero, reconheco que a Lei € boa. Portanto, ndo sou eu que fago, mas € o
pecado que mora em mim. Sei que o bem ndo mora em mim, isto €, em minha carne. Pois o
querer estd em mim, mas ndo sou capaz de fazé-lo.

Ora, ndo faco o que quero, mas o mal que nao quero.
Se entdo faco o que ndo quero, ndo sou eu que o faco, mas ¢ o pecado que mora em mim.
Encontro, entdo a Lei: quando eu quero fazer o bem, acabo por encontrar o mal.

No meu intimo, eu amo a Lei de Deus. Mas vejo em meus membros outra Lei que combate a
lei de meu espirito e me escraviza sob a lei do pecado, que estd em meus membros.

. Quod natum est ex carne, caro est. Jo 3, 6.

3 Pereat dies in qua natus sum, et nox in qua dictum est: conceptus est homo. Dies ille vertatur in tenebras, non requirat eum Deus
desuper, et non illustretur lumine. Obscurent eum tenebrae, et umbra mortis, occupet eum caligo, et involvatur amaritudine. Noctem
illam tenebrosus turbo possideat, non computetur in diebus anni, nec numeretur in mensibus. Sit nox illa solitaria, nec laude
digna...Quare non in vulva mortuus sum, egrussus ex utero non statim perii? J6 3.




47

Infeliz homem que sou, quem me libertara deste corpo de morte?

A graca de Deus por Jesus Cristo, nosso Senhor. Assim, pela razdo sirvo a lei de Deus, e

pela carne, a lei do pecado™.

A guerra interna, implacavel, incessante, da carne contra o espirito, nunca foi descrita com maior
claridade e profundidade. Sdo Paulo, neste capitulo admirdvel da Epistola aos Romanos, desnudou
todas as misérias e todas as vergonhas de nossa degradagdo original. Ora, se 0 homem regenerado
pela gracga e pelos sacramentos, mesmo lamentando, combatendo, resistindo ao homicidio tirano da
carne, prova, contudo, os abalos cruéis, que dizer daqueles que, longe de opor as armas da luta ao
despotismo dos sentidos, se fazem escravos de bom grado de todas as inclinagdes perversas do
homem carnal? Que dizer de um século vendido ao culto da matéria? Que pensar de uma geracao
ma e impia que demanda o bem supremo e a suprema felicidade as odiosas satisfagdes da vida dos
sentidos?

O pecado original parece ter retomado sobre as almas todo o império que a graga do divino
Redentor lhe tinha arrancado. O amor desenfreado dos jovens reina com um despotismo que
recorda os vicios odiosos do mundo pagdo. As expiacdes, o sangue, os méritos infinitos do Homem-
Deus sdo totalmente malqueridos e plenamente desprezados pelos escravos da vida material. Viver,
para a grande maioria dos homens deste tempo, ¢ gozar; € buscar o bem final nas sensagdes. A
historia de dezoito séculos, passados, desde o sacrificio sangrento do Calvario, ndo conservou a

lembranca de uma época marcada, como a nossa, “no sinal da besta’®”.

A velha Europa esta carcomida de sensualismo e manchada de luxuria. A chaga que a cobre ¢ tdo
larga, tdo profunda, tdo livida, tdo violentamente inflada, que ela se tornou incuravel. E a geracdo
atual que o Rei Profeta tinha em vista, quando ele disse: “Eles sdo depravados, eles se tornaram

abominaveis. Ndo ha mais quem faca o bem, nfo ha um Gnico’”.

Logo, meus carissimos irmdos, se a divina Providéncia ndo nos curar por meio de castigos
misericordiosos, mas repletos de justica, o corpo social, usado e carcomido pelo vicio, caira em
terra como um cadaver que os vermos disputam.

Vejam o que acontece. A infancia, nesses dias maus, ¢ iniciada, quase que ao sair do ber¢o, nos
mais odiosos mistérios. Ela aprende, de forma escandalosa, a horrivel ciéncia do mal antes mesmo
que sua idade lhe permita praticar tais lugubres li¢des funestas. A juventude, corroida pelo deboche,
atinge a decrepitude® antes de ter atingido a idade viril. A familia é profanada, devastada, destruida
por meio de célculos infames e por excessos que fariam os pagaos se envergonharem. O casamento
se tornou um negocio, uma combina¢do, um calculo e um mercado. A libertinagem ¢ um culto. A
vollpia tem suas pompas, seus missionarios, seus escrivaes, seus propagadores e seus templos. O

* Scimus enim quia Lex spiritualis est: ego autem carnalis sum, venumdatus sub peccato.

Quod enim operor, non intelligo. Non enim quod volo bonum, hoc ago; sed quod odi malum illud facio.

Si autem quod nolo, illud facio: consentio legi, quoniam bona est. Nunc autem Jam non ego operor illud, sed quod habitat in me
peccatum.

Scio enim quia non habitat in me, hoc est in carne mea, bonum. Nam velle, adjacet mihi: perficere autem bonum, nou invenio.

Non enim quod volo bonum, hoc facio: sed quod nolo malum, hoc ago.

Si autem quod nolo illud facio: jam non ego operor illud, sed quod habitat in me peccatum.

Tuvenio igitur legem, volenti mihi facere bonum, quoniam mihi malum adjacet.

Condelector enim legi Dei secundum interiorem hominum.

Video autem aliam legem in membris méis, repugnantem legi mentis meae, et captivantem me in lege peccati, quae est in membris
meis.

Infeliz ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus?

Gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum. Igitur ego ipse mente servio legi Dei; carne autem legi peccati. Rom 7, 14 ¢ s.

’ Habebant characterem bestiae. Apoc 16, 2.

®N.d.t.: O autor se refere, a0 que tudo indica, ao fato de que a sociedade atual se esqueceu, transcorridos 18 séculos, da podridédo e da Y
luxtria que reinava no mundo romano, que, segundo a doutrina catélica, era resultado do total dominio do Demonio sobre o homem.
7 Corrupti sunt, et abominabiles facti sunt; non est qui faciat bonum, non est usque ad unum. Salmo 13, 1.

8 N.d.t.: Depreciagdo de um bem pela idade. Enfraquecimento devido a extrema velhice, caduquice, decrepidez.




48

sensualismo ¢ o deus desse tempo, e todas as poténcias da alma vao se entrelagar no amor exclusivo

. , . . 9
dos prazeres do homem fisico. “Eles amaram as volipias mais que a Deus ™.

A Europa moderna se tornou esta filha prodiga da qual Nosso Senhor descreveu a corrupcao
crescente € a suprema ignominia com tonalidades das quais nada iguala a sombra e lamentavel
energia.

Repudiando quinze séculos de cristianismo e de gléria, a Europa da renascenca e do protestantismo
disse para Deus e para sua Igreja: Eu ndo quero mais obedecer. Eu ndo quero mais dobrar minha
razao sob o jugo humilhante da fé. Eu quero viver do fruto de minha ciéncia, e s6 dever, a minha
razdo, a lei de minha vida e a lei de meu destino. “Dei-me a parte que me pertence'’.” E este
atentado, esta ruptura notavel, esta rebelido sacrilega contra a Igreja, se titulard como uma conquista
do espirito humano sobre os séculos da ignorancia, das trevas e da barbarie. Esta época nefasta se
nomeara o século da renascenga. Fechar os olhos a luz do Evangelho, para abri-los as trevas dos
ensinos pagaos; dar aos séculos dos doutores da Igreja, dos martires, dos santos, ao reino de Jesus
Cristo sobre 0 mundo, o nome de séculos de ignorancia, de brutalidade e de barbarie, eis o que se
ousara chamar um progresso, uma era de sabedoria, o triunfo da razao sobre os preconceitos.

Mas vejam com qual castigo um atentado semelhante ¢ punido:

Os séculos, da renascenca do paganismo ao racionalismo, tornaram-se os séculos de carne e de
lama. Toda verdade da ordem sobrenatural se apaga; o mundo da graga, as cria¢cdes maravilhosas do
Espirito Santo que foram, durante os séculos de fé, a morada do verdadeiro, do belo, do justo, do
santo, ¢ substituido pela idolatria da matéria. A pintura, a escultura, a literatura, a poesia, a
educagdo, as leis, a politica, a filosofia e os costumes, as instituicdes e o direito publico, s
solicitardo, desse momento em diante, ao paganismo dos séculos Greco-romanos, suas inspiragoes e
suas obras. Embriagados pelo calice das fabulas imundas da idolatria, os séculos da renascenga
sentirdo repulsa pelas obras primas que a Igreja espalhou sobre a Europa durante mais de mil anos.
A Suma de Sdo Tomas de Aquino e a Santa Capela serdo vistas como obras de trevas e de
embrutecimento. E ¢ assim que se cumpria esta palavra da pardbola evangélica: “Ele gastou toda

: cqn 11
sua heranca vivendo na devassidao .

Os poetas, os oradores, os escritores, os artistas, os politicos, os instrutores da juventude,
servilmente curvados sob o plano da renascenga pagd, precipitardo a Europa em um naturalismo
anti-cristdo que so serd a traducdo social das ultimas ignominias do prodigo do Evangelho. “E ele o

. 12
enviou para guardar os porcos .

Em vido, a Igreja elevara a voz para amputar esta apostasia, tornada quase que universal. Em vao, os
papas, os concilios, os doutores e os santos dos quatro ultimos séculos fardo escutar as licdes
salutares e dardo gritos de angustia. Tudo serd inutil, e a Europa da renascenca, a Europa do
racionalismo filoso6fico, protestante, jansenistas, voltairiana, cética e revoluciondria, descera até as
ultimas profundezas da degradagdo intelectual, moral e mesmo fisica; a Europa, em uma palavra,
caira, com todo seu peso, no fundo do ateismo e da anarquia. Ela reproduzird, enfim, em toda sua
assustadora verdade, esse ultimo trago do drama divino da parabola: “E ele desejara encher seu

o . . , 1
ventre com silica que comiam os porcos, e ninguém o deu'*”.

O culto do ventre, como o chama Sao Paulo, a idolatria dos sentidos, nunca teve, desde o reino do
paganismo antigo, um maior nimero de sectarios e apdstolos. A burguesia européia, povoada por
um ensino pagao, ndo conhece outra divindade sendo o ouro e 0s gozos bestiais que o ouro compra.
As classes industriais perderam a nog¢do e o sentimento dos bens invisiveis e eternos. Como
escravos do mundo pagdo, milhdes de seres humanos, empilhados, misturados nas cavernas da

? Voluptatum amatores magis quam Dei. Il Tm 3, 4.

1 Da mihi portionem substantiae quae me contingit. Lc 15, 12.

""Et ibi dissipavit substantiam suam vivendo luxuriose. Lc 15, 13.

12 Et misit illam in villam suam, ut pasceret porcos. Lc 15, 15.

13 Et cupiebat implere ventrem suum de siliquis quas proci manducabant, et Nemo illi dabat. Lc 15, 16.



49

industria, s6 conhecem necessidades fisicas, sO satisfazem sempre as vis satisfagdes do homem
animal. E para ndo dizer nada que ja ndo seja conhecido por vos, digam-me, se Paris ndo se tornou o
lar da corrupgao e do sensualismo que devoram o mundo?

Sob o reino de Luis XIV, um magistrado célebre assinalava, para seu lider, esta missdo
desmoralizadora da capital de seu reino. Paris, aos olhos do chanceler de Aguesseau, ja era uma
cloaca de impureza. Querendo opor um obstaculo a esse lodagcal moral, o ministro tomou uma
medida pela qual estava severamente proibido de ampliar, no futuro, a area de Paris. Esta medida
surpreenderia singularmente, hoje, esses oradores do progresso que se véem servindo os interesses
da civilizagdo, estendendo, sem medida e sem fim, as dimensdes de uma cidade que leva seu luxo,
seus vicios e sua depravagdo sobre toda a terra.

O que pensaria, neste momento, o ministro de Luis XIV se ele fosse testemunha, como noés, desta
centralizacdo do sensualismo que deveria atingir, pelas estradas de ferro, pela imprensa, pelos
teatros, pelo luxo, pelos prazeres fisicos, um poder de corrup¢do, cuja Roma dos Césares jamais
conjeturou a possibilidade?

A Franca do século XIX vive, por assim dizer, inteiramente em Paris. Paris € a Franga. Os negocios,
os comércios da bolsa, a febre da industria e da agiotagem, os prazeres, os espetaculos, os festins, o
luxo, as artes sensuais, 0s jornais, os costumes, a educagdo, as ciéncias tem, em Paris, e para Paris
somente, seu centro propagador. Paris se tornou, graca a rapidez das comunicagdes, o encontro de
todos os cupidezes, de todas as esperancas, de todas as ambicdes sensuais.

Parecida com a serpente do deserto, Paris envolve com sua sinuosidade; embriaga com seu sopro as
cidades das provincias e os habitantes dos campos. Os trens de prazer (¢ o nome que o sensualismo
parisiense lhes deu) buscam, até nas extremidades da Franga, populagdes fascinadas; e, nos dias em
que deveriam se juntar ao lar doméstico e ao campanario da pardquia, os carros, nas asas de fogo,
os buscam e os amontoam no lar da Ninive moderna.

As estradas de ferro ddo incessantemente, como pasto, ao sensualismo parisiense, essas multidoes
de todas as idades, de todo sexo, de toda condicdo, que, na auséncia dos sentimentos que somente o
cristianismo inspira € alimenta, ndo conhecem outro Deus sendo a volupia. Voluptatum amatores
magis quam Dei.

Como, com efeito, esses visitantes inumeraveis que o interesse ou o prazer atiram a Paris
escapariam da acdo depravadora dos teatros, do luxo, das estatuas, das gravuras indecentes e muito
frequentemente obscenas, das orgias elegantes e grosseiras, de todos os escandalos, enfim, daquilo
que Paris se tornou a morada?

Paris ¢ a cabeca e o coragdo da Franca. Ora, se a cabeca ¢ o coracdo de um homem sé fazem
circular em suas veias um sangue viciado, arrastando em todo seu corpo principios venenosos,
como preserva-lo de uma decomposigdo inevitavel e proxima? Paris sensualiza e corrompe toda a
Franga. Pela pressdo incessante que exerce sobre ela, a agrega, e s6 lhe imprime os movimentos de
seus interesses, as necessidades e os prazeres materiais. A propria Europa ndo escapa e ndo saberia
escapar da acdo incendidria e depravadora de Paris. Todas as capitais da Europa sofrem o jugo
esmagador e corruptor da cidade parisiense. Nada a iguala, na impressdo da Europa e do mundo, os
teatros, o luxo, os prazeres, as artes sensuais, a literatura, todas as volipias, em uma palavra,
naquilo que Paris ¢ o centro. Paris, bem mais que Londres, bem mais que qualquer outra cidade da
Europa, ¢ a rainha, a mestra, a instrutora de todos os discipulos e de todos os propagadores do
sensualismo. Paris se tornou, ha um século, sobretudo, o centro das abominag¢des, das impiedades e

das fornicacdes de toda a terra'®.

E nos arrebatamento das luxurias parisienses que os reis e os principes, que os proprietarios do ouro
e todos os adoradores da matéria se corromperam.

'4 Mater fornicationum et abominatioum terrae. Apoc. 17, 5.




50

Como escapar desta torrente devastadora do sensualismo? Como nao ser atingido por esta epidemia
do naturalismo moderno, tornado a praga da Europa, que a capital deste império faz crescer sem
medida, que ela fomenta e alimenta? Aquele que vive no meio das imundices, escapard, sem um
milagre, dos ramos do pantano devastador? Eis aqui, carissimos irmdos, o segredo da devocdo a
doce e Bem-Aventurada Mae do Homem-Deus.

Maria, ja provamos, ¢ a Mae da graga divina. Maria Mater divince gratice. O verbo feito carne
confiou a sua augusta Mae todos os tesouros de seus méritos infinitos. A Bem-Aventurada Virgem ¢
o canal, o aqueduto sagrado pelo qual a vida da graca desce sobre as almas. Todos os dons da
ordem sobrenatural, todas as efusdes do Espirito Santo, todas as criagdes da quais ela ¢ a fonte
divina, formam o patrimdnio cuja misericordiosa Mae da graga ¢ a dispensadora.

Quando S3o Paulo exclama: “Infeliz o homem que sou, quem me libertard do corpo desta
morte'°?”. Ele responde em seguida: “a graca de Deus por Jesus Cristo Nosso Senhor'®”. Ora, a
Igreja cré que a Santissima Virgem abre e fecha, a seu agrado, os tesouros da graca. A Igreja ensina,
pela boca de seus doutores, que no plano sobrenatural das comunicacdes dos bens invisiveis da
grac;a,1 7todos as béngaos celestes passam pelas maos maternais da augusta Mae do proprio autor da
graca '.

15()9’

O sensualismo ndo tem um inimigo mais poderoso que a casta Rainha de toda inocéncia e de toda
santidade. Eva divina, a doce Mae da graga gera na modéstia, na candura, na pureza dos anjos, todas
as almas santamente enamoradas dos atrativos da virtude.

Suas maos virginais carregam o estandarte sagrado em torno do qual estdo colocadas todas as
geragdes que imolaram a carne ao espirito, a natureza corrompida a graga que regenera, a vida dos
sentidos a vida dos anjos. O sangue virginal de Maria, tornado o sangue do Homem-Deus, lava
todas as sujeiras dos filhos da graca. A carne imaculada da Rainha dos anjos, tornada a carne do
divino Redentor, cicatriza todas as feridas do sensualismo. Vamos, busquemos nos altares de Maria
a cura e o apaziguamento desta febre devoradora dos prazeres da matéria. Se os atrativos homicidas
dos sentidos, agitam e sacodem o barco fragil de nossa alma, olhemos a estrela do mar, invoquemos
o nome de Maria'®.

Ha no nome singular de Maria uma for¢a misteriosa que torna a alma invencivel contra os mais
temiveis assaltos das paixdes. Esse nome sagrado, invocado com uma filial confianca, derrama
sobre a alma agitada pelas tempestades da luxtria um doce e salutar orvalho que acalma os ardores
dos sentidos, que inspira os santos pensamentos e que faz germinar os castos desejos da virtude.

Quem nunca pronunciou com confian¢a e com amor o doce nome de Maria sem ter sentido a forca
poderosa de seu brago? Quem depositou seu coragdo, sua alma, sua vida e suas esperan¢a sob a
protecdo da Rainha do céu sem ter sido socorrido?

O vicio de nossa origem, o vento arrebatador do século, o homicidio poderoso do escandalo
enfraqueceram prodigiosamente o sentimento da modéstia e da castidade. Todas as causas de
depravacgao cresceram de uma maneira assustadora a tirania humilhante desse corpo de pecado,
como o chama Sao Paulo. Sentimos, a todo instante, esta luta intestina, esta guerra implacavel que
esse sublime apodstolo descreveu com tanta energia. A veste de nossa carne ¢ sacudida a todo o
momento pela febre da concupiscéncia, e as lagrimas lamentéveis que Santo Agostinho exala no
livro imoral de suas Confissdes, sdo, infelizmente, a historia muito fiel de nossas misérias, €
freqiiente de nossas quedas'!

Vamos, busquemos as forgas vitoriosas no pé dos altares de nossa poderosa mediadora; ndao nos
desliguemos jamais de sua mao maternal. Combatamos sob seus olhos; armemo-nos dos sinais

'3 Infelix ego homom, quis liberabit me de corpore mortis hujus? Rm 7, 24.

16 Gratia Dei, per Jesum Christum Dominum nostrum, Ib. 25

'7 Nihil enim nos habere voluit, quod per manus Mariae non transiret. S. Bernardo.

18 Sj carnis illecebra naviculam concusserit mentis, respice stellam, voca Mariam. S. Bernardo. Serm. nom. B.M.V.
19 Voluptates excutiebant vestem meam carneam. Confess.




51

venerados que sdao a expressao de seu culto, e dos quais sua ternura fez tantas vezes um escudo
invencivel para seus verdadeiros servos.

Professemos, pelo dogma da Imaculada Conceicdo, a fé mais viva, o zelo mais ardente, o
reconhecimento mais profundo. Solenizemos, pelos testemunhos mais luzentes, o aniversario da
proclamagao dogmatica do privilégio mais caro ao coragao imaculado de nossa Rainha. E, do meio
das tempestades que se levantam contra a fragil canoa de nossa alma, reafirmemos, com confiante
amor, essas castas invocagdes da Igreja de Jesus Cristo: “Mae purissima, Mae castissima, Mae
incorrupta, orai por n6s”"”.

A devocdo para com a Bem-Aventurada Rainha dos céus nos fornece, em segundo lugar, armas
invenciveis contra a tirania do mundo.

Acusam-nos, as vezes, de exagero quando censuramos o mundo do alto do pulpito evangélico. Com
sofismas, com efeito, se colocam, em seguida, para desculpar o mundo, para justificad-lo e para
glorifica-lo. Fascinados pelo lampejo enganador do mundo, os adoradores do mundo esquecem o
exemplo e as palavras de Nosso Senhor Jesus Cristo:

“O diabo, novamente, o transportou sobre uma montanha muito elevada e lhe mostrou todos os
reinos do mundo e sua gldria; depois, disse-lhe: Dar-te-ei tudo isso, se, vos prostrando, me adorais.
Entao Jesus disse-lhe: Para tras, Satanas, pois esta escrito: Adoraras o Senhor teu Deus e somente a

ele serviras®'”.

Meditemos alguns ordculos saidos da propria boca da verdade viva. Vejamos o que o Verbo
encarnado pensou do mundo, o que Ele disse do mundo, o que Ele exige de todos seus discipulos
em relagdo ao mundo. Envergonhemos as oposigdes e as revoltas de nosso coragdo deteriorado,
embrigado pelas falsas maximas do mundo. Compreendamos, que nos irritando contra as maximas
vingadoras que o Homem-Deus langou sobre o mundo, cometemos um tipo de impiedade e de
apostasia. Discipulos de Jesus Cristo, cessariamos de o ser, se ndo julgassemos o mundo como
julgou nosso Rei, nosso Mestre, nosso Salvador e nosso Deus.

“Que serviria a0 homem de ganhar o mundo inteiro e perder sua alma? E o que o homem dard em
22
troca de sua alma?~”

Ninguém jamais fez, ninguém jamais fard a conquista do mundo inteiro; mas quando o mundo
inteiro tornar-se a posse, a propriedade de um tUnico homem, a quem serviria esta brilhante
conquista se esse homem se perde? E o que este homem dard em troca de sua alma? Cegos e
insensatos que somos, passamos nossa vida a conquistar uma parcela, um atomo dos elementos
desse mundo, e ndo pensamos em ganhar o reino eterno, a gloria eterna, a vida eterna! Quam
commutationem dabit homo pro anima sua?

Jesus Cristo amaldigoou o mundo por causa dos escandalos cujo mundo estd repleto, e nos nao
queremos nunca nos separar desse mundo, ndo queremos desprezar esse mundo, odiar esse mundo,
condenar esse mundo.

“Infeliz no mundo por causa do escandalo; pois € necessario que venha escandalos; contudo, infeliz
o homem por quem o escandalo vem. Se, portanto, vossa mao ou vosso pé vos escandaliza, corte-o
e o lance longe de vos, pois, € melhor entrar na vida cocho ou mutilado, que tendo duas maos ou
dois pés, ser langado no fogo eterno. Se vosso olho vos escandaliza, arranque-o, e o lances longe de
vos; pois vos € melhor entrar na vida com um tUnico olho, que tendo dois olhos, ser lancado na
geema do fogo”.

20 Mater purissima, Mater castissima, Mater inviolata, ora pro nobis.
A Assumpsit eum diabolus in montem excelsum valde: et ostendit ei omnia regna mundi, et gloriam eorum; et dixit ei: Haec omnia
tibi dabo, si cadens adoraveris me. Tunc dicit ei Jesus: Vade, satana: scriptum est enim: Dominum Deum tuum adorabis, et illi soli
servies. Mt 1V, 8, 9, 10.

22 Quid enim prodest homini, si mundum universum lucretur, animae vero suae detrimentum patiatur? Aut quam dabit homo
commutationem pro anima sua? Mt 16, 26.




52

Sao Jodo nos ensina que Nosso Senhor Jesus Cristo tinha, na Galiléia, préximos e parentes que nao
acreditavam nele, e que lhe diziam: “Ninguém age em segredo quando deseja a si mesmo aparecer:
se fizestes essas coisas, mostrai-vos a0 mundo. Jesus disse-lhes: “Meu tempo ainda nao chegou;
mas vos, o tempo ¢ sempre favoravel. O mundo nio pode vos odiar: mas odeia-me, porque eu lhe
dou testemunho contra as suas obras méas>".

Falando aos fariseus, Jesus Cristo lhes disse: “Sois terrenos, eu, eu sou do alto. Sois deste mundo,

eu, eu nao sou desse mundo®*.”

“O que vos mando ¢ que, dizia a seus discipulos, esse divino Salvador, ameis uns aos outros. Se o
mundo vos odeia, sabeis que me odiou a mim primeiro. Se fosseis do mundo, o mundo vos amaria
como sendo seus; mas porque ndo sois do mundo, mas do mundo vos escolhi, por causa disso, o
mundo vos odeia®.”

“Convém a vos que eu va! Porque, se eu ndo for, o Paréclito ndo vira a vos; mas se eu for, vo-lo
enviarei. E, quando ele vier, convencera o mundo a respeito do pecado, da justica e do juizo.”

: - : 27
“No mundo haveis de ter afli¢des. Coragem! Eu venci o mundo™".”

Eis o que pensava do mundo Aquele que ¢ a propria verdade. Eis como ele elevava seus primeiros
discipulos no desprezo e no 6dio do mundo.

Mas escutemos ainda; recolhamos com um respeito filial, os ensinos de nosso adoravel Mestre.
Impregnemo-nos nas maximas sagradas que nosso Deus nos deixou para nos servir de refigio
contra as ciladas desse mundo.

Jesus, tendo dito essas coisas, levantou os olhos ao céu e disse:
“Pai, a hora ¢ vinda; glorifica vosso Filho, para que vosso Filho vos glorifique.

Manifestei vosso nome aos homens que do mundo me deste. Eles eram vossos e deste-mos e
guardaram a vossa palavra.

E eu, eu rogo por eles: ndo ndo rogo pelo mundo, mas por aqueles que me deste, porque sao
VOSSO0S.

Dei-lhes vossa palavra, e o mundo os odeia, porque eles ndo sdo do mundo, como também
eu nao sou do mundo.

Nao peco que os tires do mundo, mas que os preserves do mal.

Pai justo, o mundo ndo vos conheceu; mas eu vos conheci. E estes sabem que vos me

enviastes>>”.

Coisa admiravel! E no momento de deixar a terra; ¢ na ultima e suprema oracdo que o Homem-
Deus dirige a seu Pai, que Ele deixa escapar essas formidaveis anatemas sobre o mundo: “Pai..., eu
rogo por eles; mas nao rogo pelo mundo.”

2 Nemo quippe in occulto quid facit; et quaerit ipse in palam esse, si haec facis manifesta teipsum mundo. Neque enim fratres ejus
credebant in eum. Dicit ergo eis Jesus... Non potest mundus odisse vos: me autem odit, quia ego testimonium perhibeo de illo, quod
opera ejus mala sunt. Jo 7, 4, 5, 6.

?* Et dicebat eis: Vos de deorsum estis, ego de supernis sum. Vos de mundo hoc estis, ego non sum de hoc mundo. Jo 8, 23.

% Haec mando vobis, ut diligatis invicem. Si mundus vos odit, scitote quia me priorem vobis odio habuit. Si de mundo fuissetis,
mundus quod suum erat diligeret: quia vero de mundo non estis, sede ego elegi vos de mundo, pronterea odit vos mundus. Jo 15, 17,
18, 19.

26 Expedit vobis ut ego vadam: si enim non abiero, Paracletus non veniet ad vos; si autem abiero, mittam eum ad vos. Jo 16, 7.

2 In mundo pressuram habebitis; sed confidite, ego vici mundum. Jo 16, 33.

28 Haec locutus est Jesus; et sublevatis oculis in coelum, dixit: Pater, venit hora, clarifica filium tuum, ut filius tuus clarificet te...
Manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo. Tui erant, et mihi eos dedisti; et sermonem tuum servaverunt.

Ego pro eis rogo; non pro mundo rogo, sed pro his quos dedisti mihi; quia tui sunt.

Ego dedi eis semonem tuum, et mundus eos odio habuit, quia non sunt de mundo, sicut et ego non sum de mundo.

Non rogo ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos a malo.

Pater juste, mundus te non cognovit. Ego autem te cognovi, et hi cognoverunt quia tu me misisti. Jo 17, 1, 6, 9, 14, 15, 25.




53

Como ¢ necessario entender essas palavras: “Eu ndo rogo pelo mundo?” Non pro mundo rogo.
Como se acordam com essas outras palavras do discipulo bem amado, em sua primeira epistola? “E
ele € propiciagcdo para nossos pecados; ndo somente para os nossos, mas também para aqueles de
todo o mundo.”

Nosso Senhor Jesus Cristo derramou seu sangue pela salvacdo do mundo. Ele pagou a divida da
raca humana. Ele satisfez superabundantemente por todos os pecados. Mas esse sangue divino nao
lava, ndo purifica, ndo santifica esses que, at¢ no momento de sua morte, amam o mundo, adoram o
mundo, vivem do espirito do mundo, das méximas do mundo; e que formam o corpo mistico do
principe desse mundo. Non pro mundo rogo. Satanas, diz Santo Agostinho, governa, na qualidade
de chefe e de mestre, os filhos da impieade. “Mundum, id est filios infidelitatis, quos regit diabolus,
ut princeps et caput (V., 1003).”

Os adoradores do mundo, os amantes do mundo, os impios, os homens carnais, sd30 uma Unica e
. AL s I 2
mesma coisa com o demdnio, que ¢ seu chefe 2.

Sdo Paulo fala do mundo como havia falado seu divino Mestre.

“Nao recebemos, diz esse sublime Apostolo, o espirito desse mundo, mas o espirito que ¢ de
30
Deus™.

Pois a sabedoria desse mundo ¢ loucura diante de Deus; pois estd escrito: apanharei os
sdbios na sua propria astucia®'.

~ . 2
Os que usam desse mundo, como se dele ndo usassem; pois a figura deste mundo passa’”.

Quanto a mim, ndo pretendo, jamais, gloriar-me, a ndo ser na cruz de nosso Senhor Jesus
Cristo, pela qual o mundo esté cruficifado, para mim e eu para o mundo®”.

Nao temos somente que lutar contra a carne e o sangue, mas contra os principados e as
potestantes, contra os dominadores do mundo neste século de trevas, contra os espiritos de
malicia espalhados nos ares™".

Adulteros, exclama Sao Tiago, nao sabeis que o amor deste mundo ¢ inimigo de Deus? Todo
. e 33
aquele que quer ser amigo desse mundo, se faz, portanto, inimigo de Deus™.

Nao ameis o mundo, acrescenta por sua vez o discipulo bem amado, nem o que esta no
mundo. Se alguém ama o mundo, o amor do Pai ndo estd nele. Pois tudo o que esta no
mundo, a cobica da carne, a cobig¢a dos olhos e o orgulho da vida, ndo ¢ do Pai, mas ¢ do
mundo. E o mundo passa, e sua cobica; mas aquele que faz a vontade de Deus permanecera

eternamente®”.

Sois de Deus, meus filhinhos, e vencestes (esse mundo), pois aquele que estd em vOs € maior
que aquele que estd no mundo. Eles sdo do mundo: € por isso que eles falam do mundo, € o
mundo os escuta. Nos somos de Deus: quem conhece Deus nos escuta; quem nao ¢ de Deus

ndo nos escuta’””.

Esses anatemas de Nosso Senhor Jesus Cristo e de seus apostolos justificam plenamente o zelo que
os operarios do Evangelho empregam contra a tirania e contra os perigos do mundo. Se nos
perguntassem agora o que ¢ mundo. O mundo ¢ a sociedade daqueles que pensam, que falam, que

? Agostinho, 4, 22, 59.
7 Cor 2, 12.

31 Cor 3, 19.
21Cor7,31.

3ale, 14.

M Efe6, 12.

3 Tg4, 4.
%1J02,15,17,17.
71J04,4,5,6.




54

vivem, nao segundo as maximas do Evangelho, mas segundo as maximas da natureza corrompida,
da carne e das paixdes. O mundo ¢ a cidade de todos os filhos do orgulho, de todos os inimigos de
Deus e de seu Cristo, de todos os escravos da cupidez e da luxtria.

Assim, ha dois reinos, duas cidades: o reino de Jesus Cristo, a cidade de Deus ou a Igreja; e o reino
de Satanas, a cidade do mal ou Babilonia. O mundo ¢ a patria de todos aqueles que ruminam, que
queimam de orgulho da ambicdo e da gloria humana. Nada, portanto, de alianga possivel entre as
maximas do Evangelho e as maximas do mundo, pois aquele que quer ser o amigo do mundo se faz,
por isso mesmo, o inimigo de Deus. Amicus mundi, inimicus Dei constituitur (Jo 4, 4).

Ha, portanto, luta, antagonismo, guerra incessante, necessaria, eterna entre a Igreja e o mundo; entre
Jesus Cristo e Belial, entre a luz e as trevas, entre o culto da carne e o culto do Espirito. Um abismo
intransponivel separa as duas cidades. O tempo nos ¢ dado para escolher a bandeira sob a qual
queremos combater. Jesus Cristo chama sob sua bandeira, ou seja, sob o estandarte divino da cruz,
todos os inimigos do mundo. E € por isso que o grande Apodstolo exclama: “O mundo esta
crucificado para mim, e eu para o mundo”.

Ora, ha tempos em que o reino de Satanas e do mundo, parece ganhar sobre o reino de Jesus Cristo.
Ha tempos em que, mesmo no seio das nagdes catolicas, o império do mundo aumenta suas
conquistas e ameaca invadir tudo, submergir tudo, destruir tudo. A Igreja, entdo, chora a desercao e
a apostasia de seus filhos, que ela v€ passar sob a bandeira do mundo.

Chegamos, meus caros irmaos, em uma dessas €épocas de sinistra memoria ¢ de lamentavel
desolagdo. O mal parece ter deitado por chdo todas as barreiras que se opunham a seus
desencaminhamentos. Ele infectou todas as almas; e a palavra do Rei Profeta tornou-se a pintura e a
histéria da depravacao das nagdes modernas.

“Eles se depravaram, se tornaram detestaveis. Nao hd mais quem faca o bem, ndo ha um unico

.38
SO,

O quadro profético que Sao Paulo nos deixou, dos desvarios monstruosos das nagdes, nos ultimos
dias da raga humana, reproduz trago por traco o estado moral desse século.

“Saibais que os ultimos tempos serdo tempos repletos de perigos. Os homens serdo egoistas,
cupidos, arrogantes, soberbos, blasfemadores, rebeldes aos pais, ingratos, manchados de crimes.
Desalmados, incapazes, inventores de crimes, dissolutos, ferozes, sem bondade. Trapaceiros,
insolentes, cegos de orgulho, amantes dos prazeres e ndo de Deus. Dessa gente, afasta-te!... Sempre

a aprender sem nunca chegar ao conhecimento da verdade®*”.

I3

Olhem em torno de vos, e digas, se esse quadro vigoroso ndo ¢ a imagem fiel da depravacdo
intelectual e moral desses tempos tristes? O orgulho da razdo, as elevagdes criminais do
pensamento, a idolatria do eu, a pretensdo soberba de ser para si mesmo, sua luz, sua regra, sua
chama; de s6 procurar em si a ultima razdo de tudo o que é; um desprezo insolente de toda
autoridade, a impaciéncia com todo freio, o furor da blasfémia e da impiedade, ndo ha ai sinais nos
quais as nag¢des da Europa estdo marcadas?

A febre do ouro, o culto da matéria, a necessidade de acumular, ndo ha ai o cancro que carcome as
almas? Toda a energia humana ¢ usada para procurar nas coisas desse mundo a felicidade tltima.
Os adoradores do mundo pedem a terra, € somente a terra, o bem imutavel, o bem infinito. A
Europa desligada do Cristo cujo ela ndo quer mais, ouviu, experimentou esta palavra da serpente
antiga: “Eu vos darei todas essas coisas, se, caindo a meus pés, me adorardes*"”.

Queiram escutar outro oraculo saido da boca de Sao Paulo, escutem: “Havera um tempo onde os
homens nao suportardo mais a sa doutrina. Mas, obedecendo pelas proprias paixdes e pelo prurido

38 Salmo 13, 1.
¥ Tm 3, 1 eseg.
OMt 4, 9.




55

de escutar novidades, prestardo o ouvido a uma multiddao de falsos doutores; eles apartardo os

X - e 41
ouvidos da verdade e se voltardo rumo as fabulas™ .

A verdade divina, sobrenatural, catdlica e revelada, esmaga esses espiritos deteriorados pelo
racionalismo. Os livres pensadores tem horror dos ensinos divinos da Igreja de Jesus Cristo.
Brutalizados por um naturalismo pagdo, eles ndo podem mais carregar as verdades do Evangelho.
Nosso século s6 ama os romanos, ele tem fome e sede das fabulas corruptoras do paganismo
moderno. Ad fabulas autem convertentur. Ha ainda entre nos virtudes sublimes, prodigios de
abnegacdo, de devotamento, milagres de caridade; mas essas maravilhas puramente individuais, ndo
tomam nada aos costumes da familia, nos costumes da cidade, € menos ainda nos costumes da
sociedade moderna. A Europa transpira o paganismo da renascenca. E eis ai, o cumprimento literal
da profecia do grande apoéstolos: “Eles amardo somente as fabulas”. Ad fabulas autem convertentur.

A verdade catdlica, mae de uma civilizagdo sublime, quase desapareceu. A expulsaram do ensino
publico e privado; a expulsaram das instituigdes, das leis, das artes, da literatura e dos costumes. A4
veritate auditum avertent.

Noés somos pagaos em nossos colégios, pagdos em nossos livros, pagaos em nossa luxo, pagaos em
nossos teatros, pagdos em nossos jogos, em nossos festins, em nossas festas, pagdos em nossos
gostos, ou seja, adoradores do mundo, da carne e de Satands. 4 veritate auditum avertent; ad
fabulas autem convertentur.

Ora, como escapar, meus carissimos irmaos, a este diluvio, a esse transbordamento das sedugdes do
mundo? Como se conduzir para ndo ser levado pela torrente dos escandalos que enchem o mundo?
Procuremos um reftigio no pé dos altares de nossa poderosa Protetora. Supliquemos a divina Rainha
de nossas almas, para nos dar forgas proporcionais ao numero e ao homicidio potente de nossos
inimigos. Da mihi virtutem contra hostes tuos. Os infelizes cuja casa ¢ sacudida pelo tremor da
tempestade, langam um grito de afli¢do e chama um socorro tornado necessario. As torrentes da
iniqiiidade, os escandalos do mundo, sobem como as ondas do oceano irado; cada dia, cada hora
véem crescer os perigos que ameagam nossa salvacdo. Levantemos nossas maos suplicantes rumo
ao trono da doce Mae da graca. Dirijamos a Dispensadora de todas as misericordias, a oracao que os
discipulos de Jesus Cristo dirigiam a seu Mestre divino: “O Maria, salvai-nos, perecemos”. Salva
nos, perimus.

A geragdo atual rompeu com Deus. Ela repudiou a graga do divino Redentor. As almas mortas a

verdade e a caridade de Jesus Cristo sdo semelhantes a essas arvores arrancadas do solo que as

alimentava. “Elas morreram duas vezes”, diz o apostolo Sdo Judas. Elas morreram a verdade e ao
42

amor .

Os escolhos do mundo, que jamais foram tdo multiplos, tdo ameagadores, tdo terriveis, ndo tem
nada, contudo, que esteja acima da coragem e da for¢a dos verdadeiros servos de Maria. Coisa
admiravel! Os filhos desta Mae divina, passam através dos escolhos do mundo sem naufragar. Eles
caminham sobre as torrentes do mundo, sem ser por elas submergidos. Eles respiram o ar
envenenado do mundo, sem que as miasmas pestilentas do mundo lhe inoculem sua influéncia
mortal. Quem de nds conheceu alguns desses anjos da terra, que vivem no meio do mundo, mas
cuja vida ¢ a censura e a condenacdo de todas as maximas do mundo? Eles gemem, eles choram
sobre a cegueira, sobre a loucura, sobre o crime dos adoradores do mundo, “mas sua fé os torna

o 43
vitoriosos do mundo .

E sabei-vos quais s3o os segredos a ajuda dos quais a Bem-Aventurada Mae da graca divina torna
seus servos devotados, superiores a todos os artificios e a todos as sedugdes do mundo?

Y11 Tm 4, 3, 4.
271d12.
$1Jos,4.




56

Mae da luz sobrenatural, como nos ensina a Igreja, a Santissima Virgem faz compreender aqueles
que a amam e que a servem, a fragilidade, o vazio, o nada do mundo, e de tudo o que contém, de
tudo o que promete o mundo.

Vejam essas virgens angélicas, essas mulheres realmente cristads, essas jovens adolescentes, esses
homens aguerridos nos combates da virtude, “eles morreram para o mundo”, segundo o pensamento

-z ’ . , . . 44
admiravel do Apostolo, “e sua vida estd escondida em Deus com Jesus Cristo™ .

Essas almas generosas, esses verdadeiros filhos de luz, julgam o mundo das alturas do Evangelho.
A sombra das ben¢des da Bem-Aventurada Mae de toda virtude, eles tem pelo mundo e por tudo o
que ele ama, por tudo o que ele adora, um desgosto invencivel, uma piedade imensa, um desprezo

~ oo~ 45
absoluto. “Eles estdo no mundo, mas eles ndo sdo do mundo™”.

Nao se vangloriam na presenga dos piedosos, dos servos ferventes da Rainha dos Anjos, os prazeres
do mundo; as grandezas do mundo, as promessas do mundo, s6 inspiram-lhes uma compaixao
dolorosa por esses pobres escravos do mundo que a luz das coisas divinas nao esclarece e nem guia
mais.

A Bem-Aventurada Virgem ndo se detém ai. Nao somente ela derrama na alma de seus filhos
devotados um desgosto profundo, uma repugnancia invencivel pelo mundo, mas ela faz brilhar a
seus olhos as clarezas mais vivas do mundo sobrenatural. Enquanto que uma noite de trevas envolve
os adoradores do mundo, Maria inunda seus servos das clarezas do Evangelho. Ela lhes faz entrever
as deslumbrantes harmonias, as maravilhosas relacdes da natureza e da graga, do mundo visivel e
do mundo sobrenatural. Os mistérios de nossa fé sdo para eles um caminho luminoso no qual cada
elo ¢ um prodigio de eterno amor. Os segredos divinos parecem ter ofuscado neles suas
obscuridades e seus abismos. As invengdes da caridade de Jesus Cristo, no qual eles experimentam
sem medida, a largura, o comprimento, a altura e a profundidade, os langam em um tipo de
arrebatamento; e 0 mundo e suas glorias, e suas promessas e suas esperancas, lhes aparentam como
uma imagem fiel desta regido desolada, onde, segundo as palavras do santo homem Jo, “habita a

: . . 46
sombra da morte, de onde a ordem ¢ banida, e onde reina um horror eterno™”".

Coloquemos aos pés da humilde serva da Rainha das virgens todos os tesouros, todas as alegrias,
todas as glorias do mundo; e ela ndo deixara cair sobre esses espectros um Unico olhar de inveja. O
barulho de todas as festas, o espetaculo de todas as maravilhas, o fulgor de todas as pompas desse
mundo, ndo a arrebatariam da contemplacdo e do amor dessas criagdes invisiveis, mas substanciais,
do mundo da graca. Todos os tesouros da terra ndo valerdo jamais a seus olhos um unico suspiro,
uma oracdo, uma lagrima, derramados sobre os pés de uma imagem da Bem-Aventurada Mae do
Homem-Deus.

Maria adiciona a essas clarezas salutares um atrativo de algum modo irresistivel para os bens da
graca e da gloria. A palavra sublime do grande Apostolo torna-se as palavras dos verdadeiros filhos

. o~ . . . .47
de Maria “Ja ndo sou eu que vivo, mas Jesus Cristo que vive em mim™ .

Todas as coisas mundanas se reduzem, segundo Sao Tomas de Aquino, falando segundo o discipulo
bem amado, “ao orgulho do poder, ao orgulho da riqueza, ao orgulho da carne”. O progresso
mundano s6 ¢ a incessante dilatacdo dessas trés epidemias morais, desse cancro triplamente
monstruoso que roi a sociedade moderna. Os adoradores do mundo sdo insaciaveis por dominagao,
insaciaveis de riquezas, de luxuria. Os servos de Maria sdo insaciaveis de humildade, e por ela, eles
derrubam o orgulho do mundo. Eles sdo insaciaveis de caridade, e por ela, eles derrubam o orgulho
da riqueza. Eles tem fome e sede de castidade, de modéstia, de pureza, e por isso, eles derrubam o
orgulho da carne e vencem o mundo.

# Col 3, 3.

$J0 17,11, 14.

46 Ubi umbra mortis, et nullus ordo, sed sempiternus horror inhabitat. Jo 10, 22.
4T Vivo autem, jam non ego; vivit vero in me Christus. Gl 2, 20.




57

Pelo caminho da humildade, os filhos de Maria atingem a gloria eterna. Pelo caminho da
mortificacdo e da castidade, os filhos de Maria alcangam as alegrias eternas. Pelo caminho da
caridade, os filhos de Maria atingem a posse dos bens eternos. E ¢ assim que, ao progresso
mentiroso e degradante dos mundanos, dos homens ctpidos, dos homens soberbos, dos homens
carnais, os filhos de Maria substituem o progresso divino, o progresso infinito, o progresso eterno
dos filhos de Deus e dos irmaos de Jesus Cristo. Amém.




LN

APTION DE LA TRES-SAINTE VIERGE




59

Fim providencial da proclamacao do

Dogma da Imaculada Conceigao

Cum obduxero nubibus Ccelum, apparebit arcus meus in nubibus Cceli, et recordabor feederis mei.
Quando o Céu for coberto de nuvens, um arco aparecera nas nuvens, e eu me lembrarei de minha
alianca.

Génesis 9, 14.

s senhores ja meditaram algumas vezes, meus carissimos irmaos, sobre o terror e a imensa
desolacao que devem ter oprimido No¢ e sua familia no momento em que eles sairam da arca
que lhes tinha servido de asilo contra as ondas desse diluvio universal que acabava de engolir

a raca humana? Que espetaculo se oferece a visao deles! Eles percebem por toda parte apenas os
imensos destrocos desta catastrofe, eles veem apenas os largos sulcos do raio que acaba de atingir
uma terra maldita. E, do meio desse caos evade uma voz ameacadora e terrivel que parece prolongar
os ecos da justi¢a divina. Mas Deus, sempre mais inclinado a perdoar do que a punir, os tranqiiiliza.
E para ressuscitar em suas almas a confian¢a quase mirrada e esgotada pelo temor, Ele lhes instrui
de que Ele fard com eles uma alianga eterna. Ele lhes declara que ndo haverd mais dilivio, e que
nada interrompera doravante as leis, por um tempo suspensas, da criagdo. “Quando o céu for
coberto de nuvens, um arco aparecerd nas nuvens € eu me lembrarei de minha alian¢a”. Cum
obduxero nubibus Ccelum.

Depois de varios séculos, carissimos irmdos, a Europa se separa visivelmente do cristianismo; ela
esta quase que totalmente desenraizada do solo das divinas revelagdes. A Igreja perdeu quase todo o
terreno que ela tinha conquistado sobre o antigo paganismo. Metade da Europa se precipitou no
cisma e na heresia. A incredulidade e a duvida destrocam as nagdes que se dizem ainda catolicas.
Jesus Cristo foi expulso do direito dos povos e do direito publico, da literatura e das artes, da
politica e das leis, da filosofia e dos costumes. A sociedade moderna adora o ouro, ela adora a
carne, a razao; ela se entregou a crimes evidentemente satanicos. Os homens desse tempo perderam
a noc¢ao das verdades da ordem sobrenatural. Eles vivem, ou, de preferéncia, eles se degradam nesse
naturalismo anti-social e anticristdo que € tdo somente a verdadeira idolatria. A terra sucumbe sob o
peso da luxuria e da iniqiiidade’.

Ora, eis 0 momento escolhido pela adoravel Providéncia para dar a terra o sinal da misericordia; eis
o momento predestinado pela eterna sabedoria, para fazer resplandecer aos olhos da raca humana o
imortal privilégio da Conceigdo Imaculada da Bem-Aventurada Mae de Jesus Cristo. Cum obduxero
nubibus ceelum, apparabit arcus meus in nubibus cceli... et recordabor feederis mei.

O fato historico da proclamag¢do do dogma consolador das glérias da Rainha dos Anjos nos ¢
conhecido. Tentamos reproduzir um quadro fiel de um acontecimento que moveu todo o universo, e
nas profundezas do qual se esconde uma fonte inesgotavel de béngdos para a geragdo que
testemunhou tal acontecimento, e para aqueles que devem sucedé-la.

A proclamagdo dogmatica da Imaculada Conceigdo da Bem-Aventurada Virgem €, apds a
Encarnagdo do Verbo ¢ a vinda de Nosso Senhor Jesus Cristo, o acontecimento mais consideravel e
mais prodigioso que se cumpriu no seio da humanidade. Este acontecimento deve ter conseqiiéncias

s 24, 20.




60
proporcionais a sua grandeza. Esse fato, de incomparavel misericordia, ¢, se ndo me engano, o
complemento do mundo sobrenatural. Buscaremos o segredo de tal fato estudando o seu fim
providencial, e fazendo-vos compreender se Deus se dignou em nos dar a luz de sua graga, que esta
nesse dogma, que esconde a ultima palavra do presente e do futuro.

Antes de deixar a terra, Nosso Senhor Jesus Cristo dizia para seus discipulos: “Eu tenho ainda
muitas coisas para vos dizer; mas ndo podeis as suportar agora; mas quando vier este espirito de

verdade, ele vos ensinara toda verdade®”.

Ha, portanto, uma multidao de verdades sobrenaturais que o Espirito Santo deveria ensinar a Igreja
a partir da Ascensao do divino Salvador. Essas verdades, do qual todas as raizes se prendem ao solo
das revelacdes divinas, o Espirito Santo as ensina, as desenvolve, no seio da Igreja, segundo o plano
da divina sabedoria, e Ele as manifesta dogmaticamente quando o momento providencial soa. E o
Espirito Santo que dita, de século em século, a Esposa de Jesus Cristo, o Evangelho das glorias e
dos privilégios da augusta Maria. Esses privilégios e essas glorias resplandecem sobre o mundo
pelo culto e pelos monumentos litargicos, que sdo a expressao solene e publica do amor dos filhos
da Igreja pela Bem-Aventurada e Imaculada Mae de Deus. Observamos, todavia, que as glorias e os
privilégios da Santissima Virgem sdo apenas a manifesta¢do necessaria da imensa dignidade da qual
ela estd revestida na qualidade de Mae de Deus. O titulo de Mae de Deus encerra, como ja vimos,
uma dignidade infinita em seu género’.

Aprendemos de Sao Pedro Damido, que a augusta Mae de Deus tem uma identidade de natureza
com seu divino Filho®.

Acreditamos com Santo Anselmo, que a dignidade de Mae de Deus “ultrapassa toda dignidade,
qualquer que ela possa ser, apos aquela de Deus”.

Pensamos com Sao Bernardo, que ao fazer da Bem-Aventurada Virgem, Mae de Deus, o

Onipotente lhe deu “a propria extremidade de toda grandeza”.

Repetimos alegremente, com Sao Bernardino de Sena, que a Bem-Aventurada Virgem Maria, para
poder tornar-se Mie de Deus, teve de ser elevada a um tipo de igualdade com Deus®.

Estamos convencidos da verdade profunda e luminosa deste axioma da teologia, a saber: “que Deus

da a cada um uma graga proporcional a vocagio a qual ele é chamado’”.

A dignidade de Mae de Deus, sendo a mais alta dignidade a qual uma criatura possa alcancar, ¢
evidente que a Bem-Aventurada Virgem ndo pdde ser revestida desta dignidade suprema sem ter
sido preparada por gragas proporcionais a sua sublime vocacao: Unicuique datur gratia secundum...

Segundo esta doutrina, ¢ manifesto que a maternidade divina, a qual a augusta Maria foi chamada
por um decreto da eterna sabedoria, implica a santidade mais perfeita da qual uma criatura possa ser
revestida. A maternidade divina toca na ordem da unido hipostatica, ao grau mais proximo possivel;
e a inteligéncia esclarecida pelo raio da fé compreende muito claramente que esta incomparavel
dignidade realizada, entre Deus e a criatura, a unido mais estreita e mais perfeita.

A Santissima Virgem, chamada a esta dignidade, serd, portanto, enriquecida de uma santidade sobre
eminente, de uma santidade imensamente superior a toda santidade, exceto da santidade do préprio
Deus. Nenhuma corrupgdo, nenhuma imperfeicdo, nenhuma pecabilidade, nenhuma sombra de
imperfei¢do obscurecerdo sua alma imaculada. A Santissima Virgem, em uma palavra, serd
enriquecida de uma graga de santidade e de virtude proporcionais a incompreensivel dignidade de
Mae de Deus.

>Jo 16, 12,13.

? Dignitas maternitatis Deis, suo genere infinita. Suarez.

* Habitat Deus in Virgine, cum qua habet identitatem naturae. Serm. Assumption. B.M.V.

> Summum dedit Mariae, scilicet Dei maternitatem. Bern. De laud. B.M.V.

6 Ut esset Mater Dei, debuit elevari ad quamdam aequalitatem divinam. Bernard. Serm. B.M.V.
7 Unicuique datur gratia secundum id ad quod eligitur. S. Thom.



61
A Concei¢ao Imaculada da Santissima Virgem ¢, portanto, uma condi¢dao indispensavel de sua
vocacdo. Se a Bem-Aventurada Virgem tivesse contraido, como nds, a mancha do pecado original,
ela teria sido, no primeiro instante de sua cria¢ao, a inimiga de seu Deus, a escrava do demonio, do
pecado e da carne. Filha da colera, ela pertenceria, ainda que fosse durante o espaco de um segundo,
ao império daquele do qual ela deveria esmagar a cabega. Lucifer poderia dizer a Deus: Eu a possui
antes de Vos. Ela me pertenceu antes de Vos pertencer. Meu sopro profanou o tabernaculo que
escolhestes, na eternidade, para fazer vosso paraiso de delicias.

A dignidade de Mae de Deus, diante o qual todas as grandezas dos anjos e dos homens sdo apenas,
por assim dizer, como atomos, tem suas leis, suas condi¢cdes de existéncia, seus elementos
constitutivos e necessarios. Uma santidade isenta ndo somente de toda corrup¢ao, mas da propria
aparéncia da mais leve imperfeicao, ¢ a lei primordial, a lei criadora desta suprema dignidade.

Mas o Vigario de Jesus Cristo, definindo dogmaticamente o privilégio da Imaculada Conceigao
criou um dogma novo? Preservemo-nos de um pensamento que seria, a0 mesmo tempo, uma heresia
e uma blasfémia. O Papa, pelo decreto dogmatico da Conceigdo da Santissima Virgem, ndo criou
um dogma novo. Gerar um dogma novo, seria criar, na Igreja, uma verdade desconhecida da qual as
revelagdes divinas ndo encerariam nenhum trago. Seria imprimir o selo divino em uma crenga cujo
mundo jamais teria ouvido falar. Seria, em uma palavra, inventar um decreto divino. O que o Papa
fez, portanto, pela definicdo dogmatica do privilégio da Imaculada Concei¢ao?

O doutor infalivel evidenciou uma crenga da Igreja universal. Ele dissipou as nuvens que ainda a
cercavam no seio da noite do tempo.

O Pontifice supremo fixou para sempre o sentido das divinas escrituras sobre a santidade sobre-
eminente daquela de deveria carregar um Deus em seu seio. O Vigario de Jesus Cristo, definindo o
privilégio da Imaculada Conceicdo, tirou dos tesouros das revelagdes divinas o diamante mais belo
da coroa imortal da Rainha dos Anjos. Esta pérola de inefavel beleza, ele a fez resplanceder em seu
brilho supremo, pelo decreto de uma defini¢do dogmatica.

Escutemos o oraculo da verdade falando ao universo na Bula do dogma da Imaculada Conceigao.

E, na verdade, ilustres e venerandos monumentos da antiga Igreja oriental e ocidental
ai estdo para atestar que esta doutrina da Imaculada Conceicdo da beatissima Virgem, cada
vez mais esplendidamente explicada, esclarecida e confirmada pelo autorizadissimo
sentimento, pelo magistério, pelo zelo, pela ciéncia e pela sabedoria no seio de todas as
nacoes do mundo catdlico, sempre existiu no seio da mesma Igreja, como recebida por
tradicdo, e revestida do carater de doutrina revelada.

De feito, a Igreja de Cristo, guardid e vindicadora das doutrinas a ela confiadas, jamais as
alterou, nem com acréscimos nem com diminui¢Oes; mas trata com todas as deferéncias e
com toda a sabedoria aquelas que a antiguidade delineou e os Padres semearam; e procura
limiar e afinar aquelas antigas doutrinas da divina revelacao, de modo que recebam clareza,
luz e precisdo. Assim, enquanto conservam a sua plenitude, a sua integridade e o seu carater,
elas se desenvolvem somente segundo a sua propria natureza, ou seja, no mesmo
pensamento, no mesmo sentido.

O astronomo que distingue uma constelagdo nao cria um astro novo. Com a ajuda das
perceptibilidades fornecidas por instrumentos mais perfeitos que aqueles do qual ele se servira,
todos os olhos podem perceber, além do mais, o astro luminoso que existe desde a origem das
coisas. A Igreja, em uma palavra, definiu as verdades reveladas quando o momento de defini-las
soou. Ela define as verdades antigas, quando esta defini¢cdo torna-se necessaria para o bem da
humanidade, para o triunfo da Igreja, para a ruina das heresias e dos erros e para a salvacdo das
almas.




62

O mundo cristdo acreditava na consubstancialidade do Verbo divino com o Pai quando ela foi
definida dogmaticamente pelo Concilio de Nicéia. A Igreja acreditava na maternidade divina da
Santissima Virgem, quando ela foi definida dogmaticamente no Concilio de Efeso. Ela acreditava
na virgindade perpétua da Bem-Aventurada Maria antes de defini-la. A Igreja acreditava que a
Santissima Virgem jamais cometeu a falta mais leve, antes que o santo Concilio de Trento
apresentasse esta verdade em toda sua luz.

A Igreja sempre celebrou em seus cantos litirgicos a vitoria mais completa da Virgem Imaculada
sobre a antiga serpente. Ela estava, portanto, longe de acreditar na opinido segundo a qual a Bem-
Aventurada Maria, no lugar de esmagar Lucifer, tenha sido a presa de Lucifer. Contudo, o momento
marcado nos conselhos divinos para a proclamagdo dogmatica da Imaculada Concei¢do ndo tinha
chegado.

Perguntar-se-do, talvez, por que a Igreja esperou dezoito séculos antes de estampar no privilégio da
Conceicao Imaculada da Santissima Virgem o selo de um decreto dogmatico. Respondemos que a
Igreja, governada pelo Espirito Santo, participa de algum modo da imortalidade do proprio Deus.
Ela tem diante dela um série de séculos que se consumirdo apenas no momento em que o rio do
tempo tenha terminado seu curso, dando lugar a eternidade. A Igreja ndo obedece, como o homem
decaido, aos momentos e aos caprichos de uma atividade doentia. Ela aprende de seu celeste Esposo
a fazer todas as coisas “com medida, com nimero, com pesog”.

A Igreja, a imitacdo da Sabedoria eterna, “vai de um extremo ao outro, com uma for¢ca e uma
suavidade incomparéaveis®”.

Quando nos for impossivel entender as razoes da alta sabedoria e da divina prudéncia que guiaram a
marcha da Igreja no desenvolvimento e na manifestacdo sucessiva das verdades reveladas,
deveremos nos inclinar com uma humilde docilidade e nos proibir at¢é mesmo da sombra da
surpresa ou da hesitacao.

Procuraremos, contudo, buscar as causas profundas e os motivos sobrenaturais aos quais a Igreja de
Jesus Cristo obedeceu, imprimindo apenas no século dezenove da era do Evangelho, o selo de uma
defini¢do dogmatica no privilégio da Concei¢do Imaculada da Santissima Virgem.

A terra estd como que presa, no momento presente, a males tdo profundos, ela é carcomida por
chagas tdo vivas, tao lividas, tdo violentamente dilatadas, que elas se tornaram incuréveism, a menos
que a eterna Sabedoria ndo as cure por um prodigio de sua onipoténcia e de sua infinita
misericordia, ou que a justiga divina, enfadada dos crimes do mundo, ndo destrua a raca humana em
uma ultima catéstrofe.

Ora, cremos firmemente que a proclamagdo dogmatica da Imaculada Conceicdo de Maria é o
remédio misericordioso preparado pela divina Providéncia para curar os males que esmagam a terra.
Estamos profundamente convencidos de que, o dogma da Imaculada Concei¢do, sendo o
acontecimento mais consideravel da humanidade, depois da vinda de Jesus Cristo, a eterna
cleméncia escondeu nesse dogma das glérias da Santissima Virgem todo um mundo de béngdos
sobrenaturais, para a cura das chagas da humanidade, e para o desabrochamento supremo e
definitivo, aqui em baixo, do mistério da graga regeneradora desse Espirito divino que Nosso
Senhor Jesus Cristo prometeu aos seus apdstolos, antes de subir ao céu.

Cremos que o dogma da Imaculada Conceigdo carrega em seu seio as ultimas conseqiiéncias da
graca, da qual ele mesmo ¢ a mais excelente e mais maravilhosa expressao.

A Europa esta presa na agdo devoradora do sensualismo mais desesperado. Ela ¢ assolada pelo
racionalismo mais descomedido. Ela sucumbe sob a a¢do palpavel e tangivel dos espiritos de trevas.
Ela se entregou, em uma palavra, aos crimes evidentemente satanicos.

8Sb 11, 21.



63

Ora, o dogma da Imaculada Concei¢do ¢ o remédio soberano do sensualismo, do racionalismo e do
satanismo. O elemento desta conferéncia ¢ estabelecer que o dogma da Imaculada Conceicao ¢
mortal ao sensualismo desesperado de nosso tempo, e que ele ¢ o remédio para isso.

O sensualismo do paganismo antigo foi marcado por duas caracteristicas. Ele atingia, em primeiro
lugar, os ultimos limites da corrupgdo; e ele foi divinizado pelas nagdes embrutecidas que se
tornaram sua vitima.

A carne, depois da queda do primeiro homem, foi a tirana mais implacavel da humanidade.
Mergulhados em todos os excessos da vida dos sentidos, os homens, antes do dilavio, se tornaram
culpaveis de desordens de tal modo espantosas, que a justi¢a divina se viu for¢cada, de algum modo,
a exterminar a raga humana. Nesses dias de indigna memoria, “toda a carne, como diz as Escrituras,
tinha corrompido seu caminho''”. Contravencdes, das quais é impossivel se fazer uma ideia justa,
tinham provocado a colera do Onipotente, “todos os grandes abismos se romperam ao mesmo
tempo, e as cataratas do céu foram abertas'>” e a raca humana pereceu completamente, com a
excecdo de uma unica familia. Esse castigo, cujo globo terrestre carrega a indelével marca, pareceu
insuficiente. O veneno do sensualismo se escondeu na arca que serviu de abrigo aos restauradores
do género humano. Apenas alguns séculos adiante, depois desta imensa catastrofe, e a terra
precisaria ser aterrorizada por calamidades novas.

As vilas abomindveis da Pentapole sdo engolidas em um diltivio de fogo; o enxofre e o betume
caem, em uma chuva de fogo, sobre Sodoma e Gomorra. Um lago temido e maldito ocupa o lugar
dessas cidades destruidas, e, apds quarenta séculos, o ambulante estupefato ainda percebe os
indeléveis sulcos, cuja centelha marcou as vergonhosas margens do mar Morto.

Sob os reinos impudicos e opressivos dos Farads, dos reis da Assiria, dos Nabucodonosores e dos
Césares, o sensualismo pagdo amplia demasiadamente e toma proporgdes que ele ndo pode mais
alcancar depois da vinda de Nosso Senhor Jesus Cristo. Os tiranos impudicos, os cerdos coroados
dos quais recordamos os nomes malditos, foram os maiores corruptores da terra. A insaciavel
luxtria deles devorou o mundo e lhes fez cometer excessos tais, que todas as poténcias da alma se
levantam com um horror invencivel, ao se recordarem deles.

A Roma dos Césares, herdeira de todas as devassidoes e de todas as infamias das nacdes que ela
tinha subjugado, tornou-se o teatro do mais hediondo, do mais monstruoso sensualismo.

O Coliseu, as Termas de Nero, de Cardcala e de Diocleciano atestam, por suas colossais dimensdes
€ por seus gigantescos resquicios, a quais excessos tinham alcancado as abominagdes da Roma
paga. Os monstros que se sucederam durante mais de trés séculos, fizeram da Roma idolatra uma
imensa morada de luxtria e de devassidao. Eles fizeram dela um abatedor de carne humana, pelos
prazeres e para a barbarie de um povo de canibais.

Mas o carater proprio, o sinal indelével do sensualismo pagao, foi a propria deificagdo da volupia.
A carne, durante todo o periodo do velho paganismo, foi adorada de um extremo ao outro da terra.
A felicidade suprema dos deuses, dos herdis, dos Césares, dos filosofos, dos poetas, das nagdes
pagas, ndo se elevava jamais acima dos prazeres hediondamente impuros da matéria.

O Olimpo pagao foi, aos olhos das nagdes tdo elogiadas da Grécia e de Roma, apenas um lugar de
depravacdo, um covil infame de vicios. Jupiter Capitolino, visto como a divindade suprema da
Roma dos Césares, assombraria, mesmo hoje, por suas luxurias escandalosas, por seus incestos e
seus adultérios, por suas infamias de todo tipo, os libertinos mais despreziveis.

Seria impossivel suscitar um homem honesto de um unico dos deuses de Homero, de Virgilio, de
Horacio, de Ovidio, etc.. E, coisa extraordinaria! Esses monstros divinizados, cantados, celebrados,
glorificados por todos os poetas e por todos os livros do paganismo, sdo o objeto de um tipo de

""Gn 6, 12
2Gn7,11.




64

culto literario para as geragdes abastadas, depois de mais de trés séculos, em todas as escolas
privadas e publicas da Europa.

Os filhos da Igreja que aspiram a honra insigne do sacerddcio, ou que querem se preparar nas
carreiras da vida publica, sdo forgados, sob a pena de puni¢do, a ndo ignorar nada da origem
frequentemente infame da vida, das acdes escandalosos e revoltantes dos deuses, das deusas, das
ninfas e dos herois do velho paganismo.

As luxurias vergonhosas, a vida criminal ou atroz dos Césares pagdos, dos herois pagaos, dos
Brutus, de todos estes monstros, enfim, que fizeram dos séculos id6latras uma era de sangue, de
barbarie, de brutalizacdo e de desesperanga para a humanidade, foram e sdo ainda a mina
inesgotavel e sempre explorada dos trabalhos classicos e literarios da juventude dos colégios da
Europa crista.

O sensualismo pagdo inundou a terra com um diltivio de crimes, e foi divinizado. Ele precipitou o
velho mundo em uma depravagao intelectual, moral e mesmo fisica, que ultrapassa toda medida, e
lhe elevaram, sobre todos os pontos do universo, templos e altares. A religido das na¢des idolatras
foi apenas, em uma palavra, a deificacdo e a apoteose dos instintos, dos apetites e das inclinagdes
mais abjetas e mais vergonhosas do homem-animal.

Ora, o sensualismo de nosso tempo estd marcado por esta dupla caracteristica. A Europa, desde a
renascenga, ndo cessa de se precipitar em todos os excessos de um sensualismo crescente, € a
Europa adora a carne: ela se vendeu ao culto degradante da matéria.

Um fato brilhante como a luz, é que a Europa, apds ter vencido o paganismo dos Césares pelo
sangue de seus apostolos e de seus martires, dissipou, por seus doutores, por seus pontifices e por
seus padres, as trevas profundas nas quais as nagdes barbaras estavam mergulhadas.

A partir de Constantino, primeiro discipulo coroado por Deus que morreu sobre a cruz, o triunfo da
graca ¢ da luz do Evangelho se estendeu sobre todas as provincias do império do Oriente e do
império do Ocidente, e tornou-se irresistivel. Todo o periodo percorrido, apés Sao Gregoério, o
grande, até a renascenca do paganismo do ensino e das letras, na metade do século quinze, nos
apresenta o espetaculo das conquistas da Igreja sobre 0 mundo conhecido.

O paganismo vencido cedeu o império a Jesus Cristo. O Cristo reina sobre o mundo. Ele reina, Ele
manda, Ele esta por toda parte triunfante”.

O direito publico sai das entranhas do Evangelho. O direito dos povos, criado pela justica e pela
caridade, plaina sobre o mundo renovado. O velho paganismo tinha feito dos trés quartos da raga
humana um vil bando de escravos, e o cristianismo, nascido como seu divino Fundador, no estabulo
de Belém, aniquilou a escraviddo. As leis, os costumes, as politicas, as letras, as artes, a familia, a
cidade, a Europa inteira foi mudada, transformada, transfigurada pelo sangue e pela graga de Jesus
Cristo.

O Papado, durante mais de mil anos, manteve em suas maos o cetro do mundo politico e social. Ele
criou a civilizagdo cristd, destronou a forca, sancionou a justica e o direito. Ele venceu a barbarie, e
curvou os reis e os povos sob o jugo do Evangelho. A liberdade cristd, a igualdade cristd, a
fraternidade cristd devem a agao regeneradora do Papado, sua origem e tudo o que elas trouxeram
de grandeza, de dignidade, de caridade e de amor nas na¢des modernas.

Como essas maravilhosas criagdes da graca foram detidas em seu movimento de expansdao? Como o
rio divino da civilizagao cat6lica foi suspenso em seu curso?

Satanés ressuscitou no seio das nacdes da Europa o paganismo Greco-romano. O Renascimento
inoculou em toda a Europa o sensualismo dos séculos id6latras. O ensino das letras e das ideias
pagas foi o instrumento funesto utilizado para descristianizar a sociedade moderna. Esta obra

13 Christus vincit, Christus regnat, Christus imperat.



65

tenebrosa se realiza ha mais de trés séculos. Os colégios dirigidos por corpos religiosos, € as escolas
eclesidsticas, ndo escaparam a acao devoradora de um ensino extraido das fabulas do paganismo. A
ideia paga, por toda parte ensinada, por toda a parte estendida, por toda parte exaltada, asfixiou o
fermento divino da verdade sobrenatural, e a Europa, apos ter repudiado a heranca que ela tinha
recebido de Jesus Cristo, a felicidade e a gloria que ela devia ao Papado, demandou sua civilizagao,
seu direito publico, seu direito internacional, suas leis, seus costumes e suas artes, sua vida civil, sua
vida social e sua vida politica, ndo ao Espirito de verdade, de caridade e de virtude, descido sobre o
mundo pela graca de Jesus Cristo, mas aos poetas, aos sabios, aos filésofos, aos retdricos, aos
herdis, aos Césares, aos Brutus do velho paganismo.

Nao encontramos um Unico teatro na Europa durante toda a dura¢do dos séculos de fé. As nacdes
elevadas na escola de Jesus Cristo e alimentadas pela seiva e pela medula do Evangelho, teriam
corado de vergonha ao assistir representagdes teatrais, dramas, tragédias, comédias inspiradas nos
costumes, nas fabulas impuras, nos crimes, na vida dos deuses e dos grandes homens dos séculos
pagdos. A sociedade cristd ndo conheceu, ndo admirou outras cenas tragicas sendo aquelas que
tinham por finalidade imprimir em suas lembrancas e no cora¢dao dos povos os prodigios imortais da
caridade de Jesus Cristo. As palavras do Evangelho, as moralidades cristas, reproduzidas em sua
inocente simplicidade, sob os olhos dos fieis, popularizaram, no seio das nagdes catolicas, os
ensinos sublimes da revelacgao.

Ora, apds o renascimento, cem mil teatros foram construidos, como por encantamento, sobre todos
os pontos da Europa. Eles tomaram o lugar das Igrejas, das abadias, dos monastérios e das
inumeraveis obras primas que o martelo destruidor das seitas heréticas, cismadticas e
revolucionarias, tinham destruido. O teatro pagdo, as comédias lascivas, de Aristéfanes, de
Anacreon, de Plauto, de Terencio, de Persa; as cenas licenciosas de Juvenal, de Catulo, de Tibulo,
de Virgilio, de Ovidio, de Horacio; todas as produgdes sensuais da literatura idolatra foram
aplaudidas com furor sobre todos os teatros da Europa paganizada. Milhares de pecas, de tragédias,
de dramas imitados, tanto no fundo quanto na forma, sobre as producdes teatrais dos gregos e dos
romanos, arrebataram as massas pelas fabulas impuras e corruptoras do paganismo. As exibi¢des
teatrais tiraram o gosto, dos cristdos dos trés Ultimos séculos, pelas divinos sabores dos fatos
evangélicos e dos mistérios sagrados, que se desenrolam aos olhos dos fi¢is no ciclo do ano
liturgico e das solenidades do culto divino. Mas o que ultrapassa o arrebatamento, ¢ que corpos
religiosos, devotados ao ensino e a educacao da juventude, se acreditaram obrigados, no interesse
das letras pagds e da arte pagd, em construir, em seus colégios, salas de teatro para apresentar aos
filhos regenerados na graga do santo batismo, pecas de teatro, comédias e dramas universalmente
consagrados a memoria e a glorificagdo das ideias pagas, dos deuses e dos herois pagdos.

Ha quatro séculos a febre das cenas de teatro tomadas emprestadas do paganismo tomaram
desenvolvimentos tdo assustadores, que no seio de nossas cidades populosas, mas, sobretudo, em
Paris, vemos se reproduzir esta colera pelo teatro, que se resumia para os pagaos de Roma, sob os
Césares, nessas duas palavras de repugnante lembranga: Panem et circense. “Pao e circo”.

A Europa, durante os séculos de fé, ndo lia livros maus. Alguns romances manuscritos, alguns
livros de cavalaria, formam toda a bagagem européia dos escritos perigosos. A literatura, a poesia,
os livros, celebram e glorificam os mistérios da graca. As obras do pensamento tinham sua morada,
sua Uunica morada nos milagres do amor infinito que fez descer um Deus sobre a terra, para fazer
dele o filho e o irmao do homem, a fim de que o homem torna-se o filho e o irmdo de Deus. Ora, a
Europa, ha varios séculos, estd inundada de livros impios e licenciosos. Todas as luxurias, todas as
imoralidades glorificadas pelos escritores luxuriosos da Grécia e de Roma foram reproduzidos,
comentados, editados, traduzidos e impressos a centenas de milhares de exemplares. Montanhas de
livros maus foram acrescentadas aos livros depravadores da antiguidade. Lemos com verdade:
“Nosso século ama apenas os romances”. As imprensas da Fran¢a e da Europa encheram o mundo
de livros onde o cinismo do pensamento disputa com o cinismo da alma.




66

O folhetim, as produgdes mais imorais, espalhadas, distribuidas com uma prodigalidade realmente
infernal, foram demolir a fé e os costumes da familia até no ultimo casebre do ultimo vilarejo, até
na ultima oficina da ultima fabrica. Todas as deje¢des imundas da literatura contemporanea, todos
os produtos fétidos dos romancistas, toda a lama da poesia teatral, se tornaram a pastagem mais
procurada, a iguaria mais requintada para essas multidoes de leitores de todas as idades, de todos os
estados e de todos os sexos, que buscam nas leituras més um tipo de 6pio moral, do qual eles ndo
conseguem mais viver sem.

O espirito cristdo tinha aniquilado as dancas pagads. Durante a era tdo caluniada e tdo desconhecida
dos séculos de fé, nao encontramos, por assim dizer, mais tracos disso. As invectivas tao eloqiientes
e tdo fortes dos Doutores e dos Padres da Igreja contra as dancgas libricas, contra esses turbilhdes
voluptuosos dos bailes pagaos, cessam e desaparecem a partir do século quinto. O doutor angglico,
a quem nada escapa e cuja suma de teologia toca em todas as questdes da moral, ndo fala nem da
danga, nem dos teatros, nem dos livros obscenos. A modéstia da mulher crista, os costumes saidos
do meio do cristianismo, tinham langado no abismo do esquecimento todos os simbolos
escandalosos do sensualismo dos séculos idolatras.

Por que, portanto, as dancas, os bailes, todos os turbilhdes voluptuosos, todos os enlaces culpaveis e
corruptores das dancas do paganismo antiga reapareceram? Por que, apds mais de quinze séculos de
anatema e de esquecimento, as dancas imodestas e lascivas, praticadas, até nos templos, pelas
nacOes pagdos retornaram, por assim dizer, universalmente? Por que essas dancas anti-cristas
reavivaram, entre nds, um incéndio que nada pode mais apagar? Este elemento propagador do
sensualismo saiu do renascimento, como também sairam os teatros e os livros obscenos.

A Europa atual colhe o que ela semeou. Ela ama, ela pratica, ela imita tudo o que os gregos e os
romanos amaram, tudo o que eles praticaram, tudo o que eles fizeram durante esses séculos que nos
apresentam como os modelos, por exceléncia, da majestosa lingua e da bela civilizagao.

Os bailes, a Opera, as dancas e os balés efeminados dos silfides, das ninfas, das atrizes desse templo
de todas as luxdurias, se tornaram a escola viva, o regulador permanente, o modelo inspirador de
todas as dangas reproduzidas, noite e dia, nos teatros da Europa. E desta escola que vem todas as
dancas dos bailes aristocraticos e dos bailes plebeus; e nos admiramos que a Europa mergulhe e se
afunde nesse lamacal do sensualismo? Nos espantamos que a carne tenha se tornado a implacavel
tirana da terra?

Depois de Sao Gregorio, o Grande, até o renascimento do paganismo moderno, vimos desaparecer
os jogos indecentes e os trajes escandalosos. A moral do Evangelho, apos ter destronado o
sensualismo incendiario dos teatros, das dangas, dos livros obscenos, das artes voluptuosos e
lubricas do velho paganismo, conseguiu inspirar na mulher regenerada um horror invencivel pela
nudez e as indecéncias dos aderecos.

O sentido das coisas divinas tinha penetrado tdo profundamente nos habitos da vida, nas leis da
moral, que um atentado a dignidade da mulher catolica em matéria de aderecos escandalizava toda
uma provincia. O nu nas indumentarias, a acusa¢do sensual das formas fisicas, todas essas
inven¢des de um luxo asidtico e efeminado, todas essas profanacdes sacrilegas que oferecem as
mulheres mundanas desse tempo ares de atrizes e de cortesas, que fazem delas umas espécies de
ninfas, de idolos da carne, de estatuas vivas, anatomicamente desenhadas pela modista ¢ pela
costureira, para os prazeres daqueles dos quais elas mendigam os louvores, e que as desprezam
mesmo as perseguindo com seus olhares culpaveis; todas essas coisas, dizemos, ndo maculavam
mais os costumes das nagoes civilizadas.

. 14 . C o~ .
Como o ouro purificado dos costumes do Evangelho se obscureceu "? O sentido cristdo, o sentido
sobrenatural, os livros evangélicos quase desapareceram'”. Na escola dos livros obscenos, na escola

4 Quomodo obscuratum est aurum, mutatus est color optimus? Jerem. Thron. IV, 1.
15
ICor2, 16.



67

dos teatros, jogos, dancas, aderecos escandalosos do paganismo novo, a carne cessou de ser uma
J4 . . ~ . . . 17

hostia viva'®, como quer Sio Paulo. Ela deixou de ser crucificada com Jesus Cristo'”. Ela cessou de

ser uma vitima imolada pela graga do Espirito Santo, sobre o altar do pudor e da virtude.

Nao somente o sensualismo moderno subiu a excessos que lhe dio um parentesco, uma
consangliinidade assustadora com o sensualismo pagdo; mas eu acrescento que o sensualismo de
nosso tempo tomou um carater dogmatico, e que ele se tornou um culto, uma religido, um deus.

As nacgdes idolatras fizeram deuses de todos os vicios. Elas elevaram templos a todos os demonios.
Assim, os espiritos infernais, os principes de trevas ndo precipitaram somente a raga humana nos
ultimos excesso da corrupcdo, eles conseguiram ainda divinizar as paixdes mais vergonhosas do
homem. Eles se encarnaram, de algum modo, em todos os objetos da criagdo material. Eles se
fizeram adorar na luz, no fogo, no ar, nos astros, nos mares, nos rios, nos bosques, na pedra, nas
plantas, nos répteis, nos animais mais imundos. Eles desceram vivamente na devassiddo, no mal, no
roubo, nos crimes mais monstruosos; na vergonha, no medo, na sujeira. Tudo era deus para as
nac¢des idolatras, exceto o verdadeiro Deus. Assim como todas as religides sdo boas para os impios
desse tempo, exceto a verdadeira religido.

Essas trevas imensas do antigo paganismo foram dissipadas pela luz do Evangelho. As nacdes
assaltadas pela sombra da morte, marcharam nas luzes sobrenaturais das verdades reveladas. O
admiravel desvario que pesou durante vinte séculos sobre o mundo, ndo era mais possivel. Para
reproduzi-lo, seria preciso extinguir a luz das revelacdes divinas; - seria preciso aniquilar o reino de
Jesus Cristo, desenraizar das entranhas das nagdes catolicas, o culto da Santissima Virgem, destruir,
enfim, a monarquia imperecivel da Igreja. Uma contravengdo semelhante jamais ocorreu. Esse
sonho diabolicamente impio ndo se cumprird. Mas que fez Satanas? Ele ressuscitou, no comego do
século dezesseis, com a ajuda de um ensino pagdo, o sensualismo da Roma dos Césares. Ele
embriagou, com o vinho de todas as luxurias, as classes letradas da Europa. E, na medida em que o
sensualismo, desenvolvido incansavelmente pelos teatros, pelas dancas impias, pelos livros
obscenos, por um luxo babildnico e pela glorificacdo de todos os prazeres, retomou sobre 0 mundo
um império assustador, a razdo apaixonada, paganizada como os costumes, como as leis, como a
politica e como as artes, se abriu aos erros e as heresias mais subversivas da ordem sobrenatural da
graca e da caridade de Jesus Cristo.

A carne inflamada por todas as volipias novas que o paganismo das letras tinha retornado na
Europa, e que ele ndo cessava de glorificar, demandou a razdo filosofica, doutrinas e sistemas que
estivessem em harmonia com os apetites e com os instintos que o estudo e a admiracdo de todas as
sujeiras da antiguidade paga tinham excitados no seio da sociedade moderna.

Derramando sobre o mundo, por um ensino pagao, o vaso impuro do sensualismo dos piores dias do
reino dos Césares, os espiritos de trevas trabalham para arruinar, na consciéncia das nagdes cristas,
a fé nos dogmas da graga. Eles tem por finalidade substitui-los pelas doutrinas degradantes do
naturalismo, do racionalismo, do panteismo ou do anticristianismo mais completo. Eles esperam
que, oferecendo um carater dogmatico aos instintos mais vergonhosos do homem-animal, eles
mergulhem para sempre a sociedade moderna no culto exclusivo da matéria.

Esta revolucdo produziu progressos assustadores. A burguesia européia embriagada, saturada das
doutrinas anti-cristds que ela tomou no ensino dos livros e nas ideias do paganismo Greco-romano,
ndo cré mais nos dogmas divinos da ordem sobrenatural. Ela adora o ouro, a carne, a razdo. Ela
demanda o bem supremo somente da matéria. Ela quer produzir, ela gera seu Tabor, seu paraiso,
seu céu, com a lama de todas as luxuarias ¢ de todas as volipias do homem fisico. A Europa
moderna cré apenas no progresso, nos prazeres. Ela elevou o culto das coisas materiais ao grau
supremo de sua admiragdo, de suas esperancas, de seus desejos e de seu amor.

' Rom 12, 1.
7Gl 5, 24.




68

A negacao do pecado original e do dogma fundamental da decadéncia ¢ a conseqiiéncia logica, o
fruto necessario da idolatria da carne. Como crer, com efeito, que a carne foi profanada, manchada,
aviltada, degradada pelo pecado do primeiro homem, como se persuadir que toda a raga humana ¢ a
criagdo inteira participam na corrupg¢do original, quando a carne e os prazeres da carne se tornaram
0 objetivo final, o termo definitivo e supremo do destino do homem e das sociedades?

O velho paganismo adorou a carne sob os nomes odiosos de Priapo, de Vénus, de Cupido, de
Apolo, das Ninfas. Ele adorou o ouro sob o emblema ndo menos odioso de Mamon, de Merctrio, de
Plutdo. O paganismo moderno adora a carne pelo culto de todas as volupias, pelos
transbordamentos do luxo, por todas as orgias da luxtria. Além e fora dos prazeres materiais, nao
héa nada, absolutamente nada, para os pagdos de nosso tempo.

Os deuses da Europa financeira, industrial, da Europa séabia, racionalista, da Europa do
renascimento, sdo: o deus lingote, o deus banco, o deus capital, o deus razdo, o deus ventre.

Falem a Europa atual desta civilizacdo que Ninive, Babilonia e a Roma dos Césares elevaram ao
mais alto esplendor material, e sereis compreendidos; falem-lhe do dogma da degradacao original
do homem, da natureza e das coisas; falem-lhe da salvagao pela imolagdo da carne, do progresso na
verdade, na caridade e na virtude, e ela ndo vos compreenderd mais. Falem a Europa pagad deste
tempo, da graca que nos diviniza, da ordem sobrenatural que promete as nossas esperancas a
propria felicidade de Deus; falem-lhe dos mistérios sublimes de um Deus feito homem, de um Deus
morto para o0 homem, de um Deus tornado o filho e o irmdo do homem; de um Deus tornado o
alimento e o pao vivo do homem, de um Deus partilhando sua gloria e sua divindade com o homem,
e provocareis apenas risos de repulsa e de impiedade; excitareis apenas o insolente desprezo de uma
ignorancia orgulhosa de sua bestialidade e gloriosa de sua estupidez.

O naturalismo pagao desse tempo ascendeu a seus ultimos excessos. Ele se tornou uma doutrina,
um simbolo, uma religido, um culto.

Vejamos agora como o dogma misericordioso da Imaculada Concei¢do ¢ mortal ao sensualismo de
nosso tempo, e se torna dele o remédio.

O Pontifice supremo, proclamando o dogma da Imaculada Conceigdo, ataca, em primeiro lugar, o
naturalismo e o panteismo, no fundo dos quais se escondem todos os erros e todas as corrupgdes do
paganismo da renascenga.

O mal, segundo o ensino catdlico, penetrou até nas entranhas do homem decaido. A natureza
humana deteriorada, degradada em Adao, foi manchada de tal modo que tudo o que sairé dele, por
via de geracao, sera profanado, degradado, manchado como ele. O pecado de Addo passa, assim, a
sua posteridade, pois ela recebeu dele uma vida corrompida e uma natureza decaida. O pecado
original vai adiante. Ele estende sua influéncia depravadora sobre os proprios elementos da criagao.
“A criatura, diz Sdo Paulo, sera liberta da corrupcao, na liberdade gloriosa dos filhos de Deus. Pois

. , 18
sabemos que toda criatura geme, e d4 a luz com dor .

Mas o Deus trés vezes santo, tendo decretado eternamente elevar uma filha de Adao a dignidade
suprema de Mae de Deus, teve de enriquecé-la, desde o primeiro instante de sua existéncia, de uma
santidade proporcional a sua sublime vocagdo. Ele teve de preserva-la, em conseqiiéncia, de todo
atentado do pecado, de todo contato com o mal. Mas ¢ um dogma de fé catolica que tudo o que ¢
gerado e concebido pela via ordinaria das gera¢des humanas, participa na decadéncia original.
Como o Onipotente se ocupard, para que a Bem-Aventurada Virgem, chamada a tornar-se sua Mae,
seja santa de uma santidade sem mancha, de uma santidade incomparavel, ainda que ela nasca de
um pai decaido, ainda que ela tire a vida da natureza, de um caule murcho, ¢ de uma fonte
envenenada?

¥ Rom 8, 21, 22.




69

Esse segredo divino, Pio IX o diz a terra. Pio IX, proclamando como um dogma de fé, definindo
dogmaticamente a Concei¢do Imaculada da Bem-Aventurada Virgem, ensina ao universo que a
Conceicdo da mulher divina, da Eva divina, da Mae do divino Redentor, ¢ o milagre pelo qual o
Onipotente resolveu o mais dificil € o mais singular de todos os problemas. E por esta definicao
solene, o naturalismo e o panteismo sdo atingidos por um golpe que os esmaga.

O mal penetrou pelo pecado original até nas profundezas da natureza. Ele manchou toda a criagao.
Ele infectou todos os elementos e todas as existéncias, com excecao da Mae Imaculada de Nosso
Senhor Jesus Cristo. Portanto, o naturalismo ¢ uma heresia. Portanto, a natureza esta viciada,
deteriorada, degradada em seu fundo. Portanto, ela ndo tem em si um principio de bondade, de
verdade, de perfeicao, de progresso. Portanto, sem um remédio sobrenatural, divino, regenerador, a
natureza permanece esmagada sob o peso da corrup¢do e da degradacdao que a oprime. Portanto,
procurar o bem supremo, a felicidade ultima no naturalismo, ¢ confundir Deus e a natureza; ¢
identifica-los em uma mesma esséncia. E introduzir um panteismo monstruoso, uma idolatria
abomindvel; ¢ fazer um deus do mal; ¢ divinizar o mal; é repetir o primeiro artigo do simbolo do
inferno: Deus ¢ o mal.

Pelo dogma da Imaculada Conceicdo da Santissima Virgem, o Pontifice do Deus vivo golpeia de
forma irreparavel, portanto, o naturalismo pagao desse tempo.

O decreto da Imaculada Conceicao faz resplandecer, em segundo lugar, a ordem sobrenatural da
graca, com seu brilho supremo aqui na terra. Ele ressuscita na consciéncia, o dogma por tanto
tempo ultrajado e por tanto tempo desconhecido da ordem sobrenatural e divina da graca.

Hé duas ordens fundamentais distintas no plano imenso das obras de Deus. H4 a ordem da natureza
e a ordem da graca.

Essas duas ordens nao possuem relagcdes necessarias entre elas, obrigatdrias, fatais. A natureza tem
seus principios elementares, suas leis constitutivas.

A graca também tem seus principios geradores, suas leis divinas e sobrenaturais.

A natureza ¢ o ser criado, considerado nos elementos, nos principios necessarios a sua existéncia, a
sua realizacdo. A graga ¢ a vida de Deus acrescentada, por um prodigio da Onipoténcia, a vida da
natureza. A graga ¢, para a criatura, uma participagdo na natureza divina'’. A graga realiza,
portanto, para a criatura inteligente, uma ordem infinitamente elevada acima da ordem puramente
natural. Tirar do nada um ser material, um ser vivo, um ser humano, mesmo um ser angélico, ¢
produzir coisas puramente naturais. Fazer um Deus do homem, elevar uma filha de Adao a
dignidade suprema de Mae de Deus, fazer dos filhos da raca humana, os filhos e os irmdos de Deus,
¢ elevar seres criados @ uma ordem sobrenatural, ¢ colocd-los em comunicagdo com Deus por um
modo de unido sobrenatural e deifica, que ultrapassa a natureza e toda natureza, independente de
qual ela seja, de qual ela possa ser, da distancia que separa a vida de Deus da vida da natureza.

Ora, pelo dogma da Imaculada Conceigdo, o Pontifice supremo apresenta a admira¢do do universo
uma filha de Adao miraculosamente preservada do vicio da degradagdo original da raga humana,
pois um decreto eterno a chama a dignidade sobre-eminente, a dignidade suprema, a dignidade
infinita em seu género, da maternidade divina, a qual implica uma inocéncia, uma santidade, uma
perfeicao que deve ter acima dela apenas a santidade, a perfei¢cdo propria de Deus.

O decreto dogmatico da Imaculada Concei¢ao nos apresenta, em terceiro lugar, a Bem-Aventurada
Virgem como a obra prima das criagdes do Espirito Santo no mundo sobrenatural da graga.

A graca santifica a natureza. Ela a cura, ela a purifica de todas as doengas, de todas as sujeiras do
pecado. Ela a liberta das profanacdes que provém da fonte envenenada das geragdes humanas. Ela

Y1 Pel,4.




70

faz mais: ela coloca na alma um elemento sobrenatural e divino que a incorpora a Jesus Cristo, que
a faz participar na herancga, na vida, nas gragas, nas virtudes cujo Cristo recebeu em plenitude.

O batismo, por um prodigio divino, purifica o filho novo nascido; ele lava sua alma da sujeira do
pecado original, e ele o gera, por uma geracao totalmente divina, a vida de Jesus Cristo. “Vés todos
que foram batizados no Cristo, revestistes o Cristo*"”.

O sacramento da peniténcia, que ¢ um segundo batismo, mas um batismo laborioso, apaga as faltas
que o pecador cometeu violando a lei de Deus. A graga vai adiante. Ela descera no seio da mae de
Jeremias e na mae de Sao Jodo Batista, para purificar, lavar o profeta das lamentacdes, e o grande
precursor do Messias, da sujeira original, antes mesmo que eles tivessem visto a luz.

Mas a graga divina se elevard a um grau de magnificéncia, ela realizard seu maior prodigio, na
Conceigdo Imaculada da Santissima Virgem.

A Bem-Aventurada Mae ¢ chamada, por um decreto eterno, a tornar-se a filha de Deus, a esposa de
Deus, a Mae de Deus, o templo, o tabernaculo de seu Deus. Para estar a altura desta sublime
vocagdo, esta augusta Virgem “devera ser elevada, diz Sdo Bernardino de Sena, a um tipo de
igualdade com Deus, por uma infinidade de gragas e de perfeigdes”.

Ora, esta Virgem predestinada deve nascer, por via de geragdo, de um pai decaido em Adao. Ela
estard, portanto, submissa, como nos, a vergonhosa lei da decadéncia?

Nao blasfememos, meus carissimos irmdos, contra a caridade e a ternura inventiva do Espirito
Santo; pois, se fosse possivel e permitido suspeitar de que a Mae de Deus pode ser, mesmo que
apenas no espago de um segundo, a inimiga de Deus, tanto demandaria duvidar de sua propria
dignidade. Abstemo-nos de pensar que a graca do Espirito Santo, que teve o poder de santificar Sao
Jodo Batista no seio materno, tivesse sido impotente para preservar a augusta Mae de Deus da
mancha de nossa origem. Abstemo-nos de pensar que um rio de gragas ndo pudesse envolver a alma
imaculada da Rainha dos anjos no momento em que ela era unida ao corpo virginal, que deveria
tornar-se o tabernaculo de seu Deus.

A Bem-Aventurada Mae ¢ chamada a tornar-se a Esposa, a Mae de seu Deus. Ora, se esta divina
Mae de Deus, se esta Esposa unica de Deus, se esta Filha bem amada de Deus ¢ profanada no
primeiro instante de sua existéncia pelos ultrajes comuns, pelas injurias originais, ela ndo ¢ digna de
tornar-se Mae de Deus; ela ndo esta mais a altura da vocagao por exceléncia de Mae de Deus. O
decreto que predestina a Santissima Virgem a incomparavel dignidade de Mae de Deus, a
predestina, por isso mesmo, a uma inocéncia, a uma santidade, que s6 podem ter, acima delas, a
santidade de Deus.

A Bem-Aventurada Mae recebera, portanto, a graga santificante em seu grau supremo, em sua
efusdo suprema, em sua virtude suprema. A graca, se elevando ao mais alto ponto de sua energia e
de sua eficacia, atingira a Virgem imortal na fonte da vida, e no primeiro instante de sua existéncia.
Ela ir4d preserva-la da ferida de nossa decadéncia original. Ela a envolverd em um oceano
sobrenatural, a fim de que a serpente infernal ndo possa inocular nesta alma, mais preciosa que todo
0 universo, o veneno que degrada e que mata os filhos de Adao na propria fonte onde eles extraem a
vida.

Pio IX, pelo decreto dogmatico da Imaculada Concei¢do, faz, portanto, compreender claramente
que a Bem-Aventurada Virgem ¢é a obra prima do Espirito Santo no mundo sobrenatural da graga
divina.

Esse mesmo decreto coloca o selo das tltimas magnificéncias nas glorias da Santissima Virgem, na
cidade do tempo.

2Gl1s,27.




71

E dogma de fé solenemente definido, de que a graca do Espirito Santo, se elevando em Maria a seu
supremo prodigio, preservou a purissima Virgem da mancha do pecado original. Duvidar
voluntariamente de que a Bem-Aventurada Virgem foi predestinada a uma perpétua inocéncia, a
uma pureza sem mancha, desde o primeiro momento de sua existéncia, ¢ um erro contra a
revelagdo; falar, escrever, agir no sentido de uma davida semelhante, ¢ uma heresia que implica os
anatemas da Igreja.

Antes da definicdo dogmatica desse grande privilégio, uma duvida, uma palavra, um escrito,
contrarios a Concei¢do Imaculada da Santissima Virgem, ndo implicavam um naufragio na lei
catdlica.

O mistério das grandezas de Maria carecia ainda, portanto, do ultimo reflexo, dos ultimos
esplendores de suas manifestagdes possiveis e realizaveis na cidade do tempo. A piedosa e universal
crenca do mundo catdlico na Conceicdo Imaculada de Maria, tdo veneravel quanto ela era, nao
abrigava suficientemente esta augusta Virgem contra a frieza das almas, contra as blasfémias das
seitas, contra os artifices e contra os tratos envenenados dos espiritos de trevas. A simples
possibilidade de um desbotamento original na alma da Bem-Aventurada Mae da graga, pesava
como um peso doloroso sobre os coragdes que experimentam um tipo de ardor santamente
apaixonado pelas glorias de Maria.

O Pontifice supremo dissipou para sempre todas as nuvens. O decreto dogmatico coloca esse grande
privilégio fora de toda suspeita. Ele faz conhecer ao universo que a divina misericordia predestinou
a Bem-Aventurada Virgem a uma santidade que o mal ndo poderia atingir, que nem mesmo a
sombra mais leve de imperfeicdo poderia obscurecer. O Pontifice sublime ensina a todas as
geragoes que, sozinha com Jesus Cristo, a Virgem Imaculada pode lancar aos demonios e a todos
aqueles que sdo inspirados pelo demonio, esse solene desafio: “Quem de vos me acusard de
pecado®'?”

O dogma da Imaculada Conceicdo faz, enfim, desse grande privilégio, o modelo de toda virtude, o
excitador poderoso de toda pureza para os filhos da Igreja.

Para carregar uma dignidade infinita em seu género, seria necessario uma graga, virtudes, dons,
méritos de algum modo infinitos. A maternidade divina toca a ordem da unido hipostatica do Verbo
divino com a natureza humana, por um ponto de suprema unido. A vocacdo sobre-eminente da
Santissima Virgem implica, pois, como o vimos, uma santidade que a aproxima, ao mais préoximo
possivel, da propria santidade de Deus.

Filhos de Deus pela graga do santo Batismo, tocamos também na ordem de uma unido sobrenatural
e deifica com Deus. A graca de nossa regeneragdo nos incorpora em Jesus Cristo, nos torna
participantes da vida de Jesus Cristo; ela faz de cada um de ndés “os herdeiros de Deus, e os co-
herdeiros do Cristo™”. Ela nos d4 um parentesco, uma consangiiinidade com Jesus Cristo...”*. Mas
isso ¢ uma lei do mundo sobrenatural que Deus d4a a cada um, uma graga proporcionada a sua
Voca95024.

Mas junto da unido pessoal do Verbo com a natureza humana, junto da unido da Bem-Aventurada
Virgem com Deus, por sua maternidade divina, ndo ha nada tao elevado, na ordem da graca, quanto
a unido que nos faz os filhos adotivos de Deus, os irmdos de um Deus, os co-herdeiros de Jesus
Cristo. Ora, o apodstolo Sao Paulo, falando daqueles que foram elevados a esse grau de unido
sobrenatural com o Cristo, que diz ele? Escutemos: “Aqueles que estdo no Cristo crucificaram sua

21 Quis ex vobis, arguet me de peccato? Jo 8, 46. i,
2 Rom 8, 17.

> Ef3, 6.

?* Unicuique datur gratia, secundum id ad quod eligitur. D. Thom.




72

carne com suas concupiscéncias e seus vicios””

morrereis®”.

. Escutemos ainda: “Se viveis segundo a carne,

Nao devemos somente, como cristdos € como irmados de Jesus Cristo, nos despojar do velho
homem, morrer as obras da carne, crucificar a carne; mas devemos formar em nds, pela graca do
Espirito Santo, o homem novo, o homem espiritual, o homem divino. Devemos viver, em uma
palavra, dos pensamentos, do espirito, da propria vida de Jesus Cristo>’. O grande apostolo,
elevando o véu de nossa predestinacdo, ndo teme em ensinar que fomos “predestinados®®, no Cristo,
para sermos santos e imaculados diante de Deus, na caridade.”

A graca ¢ o principio criador da vida de Deus em nés. Para fazer um Deus do homem, a graga da
unido hipostatica foi necessaria. Para fazer uma Mae de Deus de uma filha de Adao, foi preciso que
Maria fosse imaculada em sua Concei¢do. Para fazer um cristdo, para formar uma sociedade, um
reino, um mundo sobrenatural, um mundo que s6 contém filhos e irmaos de Deus, € preciso que os
filhos de uma raca decaida morram as obras da carne e vivam de uma vida sobrenatural e
imaculada. Sancti et immaculati.

. . ~ . ~ . 29
Revesti-vos de Jesus Cristo, acrescenta Sao Paulo, e em vossos desejos, ndo considerem a carne” .
O mesmo apostolo escreve aos Efésios, que o Cristo morreu para gerar uma esposa que foi “santa,
imaculada, [...], sem falhas’”. “Trabalheis, diz ele aos Colossenses, para vos tornar santos,

. . o3l
tornarem-se imaculados e irrepreensiveis” .

A carne foi inundada no diltvio universal, o Homem-Deus a imolou sob as varas do Pretério e
sobre o altar da cruz. Ele fez disso uma hdstia, uma vitima de expia¢do, um sacrificio de salvacao
para a humanidade. O privilégio da Imaculada Conceigdo foi a glorificagdo suprema da carne de
Adio na Bem-Aventurada e imaculada Virgem Maria, filha de Addo. A sombra do dogma de suas
glorias, sob as doces influéncias do culto de sua conceicdo sem mancha, filhos da graca, servos da
mais pura das Virgens, devemos trabalhar com todas as nossas forgas para levar sobre esta terra de
exilio uma vida santa, uma vida irrepreensivel, uma vida isenta de sujeira, uma vida imaculada... Ut
essemus sancti et immaculati.

Mas viver na carne para obedecer somente a seus apetites, para servir apenas as tendéncias mais
materiais, mais grosseiras, ¢ repudiar a heranga divina dos filhos de Deus; € se tornar, de algum
modo, culpéavel de apostasia da santidade e da virtude. Que pensar, pois, desses pagdos batizados
que mergulham sem descanso e sem fim nos mais vergonhosos excessos da vida dos sentidos? Tal ¢
o estado da Europa.

Nem os castigos eternos preparados aqueles que esmagam sua vocagdo divina, conhecem outra
beatitude final e suprema como aquela das vollpias materiais, nem os sofrimentos ¢ a morte de um
Deus, movem e despertam a alma dos pagdos modernos. O culto da carne cresce dia apos dia. O
progresso dos impérios se mede nas flutuacdes da agiotagem, nos refinamentos da volupia, nas
transfiguragdes da matéria, nas metamorfoses de um luxo babilonico, no saciamento de todos os
apetites, de todas as cobigas do homem fisico.

Santa, tornado o deus desse século, como o diz Sdo Paulo, apagou naqueles que estdo com ele, a luz
das coisas divinas. A graga e suas riquezas divinas, as criacdes maravilhosas do Espirito Santo no
mundo sobrenatural, ndo dizem nada, absolutamente nada, para esses cristdos degenerados que
mergulharam nos prazeres da matéria. Somente a sensagao ¢ o principio e o fim de todas as coisas:
o alfa e o 6mega do paganismo novo.

B Gl 5, 24.

26 Rom 8, 13.
2 Col 3, 10.
BEFY, 4.

» Rom 13, 14.
0 Efs,27.

31 Col 1, 22.




73

O sensualismo de nosso tempo ¢, sobretudo, mortal a missao reparadora da mulher crista. Se a
mulher regenerada pela gragca de Jesus Cristo e pela influéncia miraculosa do culto da Virgem
Imaculada nao for um anjo, ela ndo tardard em tornar-se um deménio. O apostolado regenerador do
qual a mulher cristd tornou-se o instrumento, sob o império do Espirito Santo, a devotou a uma vida
sobrenatural, a uma vida de sacrificios, de imolacao, de piedade e de boas obras. Para arrancar a
familia a chaga voraz do sensualismo pagao deste tempo, para fazer reinar em seu seio a inocéncia e
a virtude, ¢ preciso que a esposa, que a mulher catélica, carregue em sua alma um lar de caridade e
de santidade. Seus sentimentos, suas palavras, suas obras, sua vida inteira deve ser penetrada e
como embebida do Espirito de Jesus Cristo. Uma mulher digna da missdo divina do qual ela ¢
encarregada por sua vocagdo de virgem, de esposa, de mae e de vitva cristd, deve espalhar no
santuario doméstico todos os perfumes da piedade, da fé, da graca de Jesus Cristo. Ela deve dizer a
todos ?zqueles que vivem em torno dela: “Sejam meus imitadores, como eu sou imitadora de Jesus
Cristo™”.

Ora, como uma mulher fascinada pelas sedugdes inebriantes do mundo, como uma mulher entregue
a todas as praticas dos prazeres, poderia fazer de sua alma o santuario da graca e da modéstia?

Quais virtudes sobrenaturais queremos que pratiquem mulheres que ndo conhecem mais outra moral
sendo aquela dos romances? Qual missdo de zelo, de caridade, de santidade e de bons exemplos
poderia abarrotar mulheres que vao solicitar a atores, comediantes, licdes de devotamente e de
sacrificio? Como estabelecer os costumes familiares com mulheres que se entregam, com um
escandaloso furor, as dancas que se tornaram o sepulcro de todo pudor, de toda modéstia, de toda
castidade?

Quais frutos de piedade, de santidade e de virtude podemos pedir as mulheres, cujas entregas
indecentes e escandalosas fazem baixar os olhos aos homens menos escrupulosos em matéria de
costumes? [...]

O inferno descobriu, ha wvarios séculos, a bandeira de todas as luxurias, de todos os
transbordamentos do velho paganismo. De um extremo ao outro da Europa, Satands diz a todos
aqueles que ele envolveu sob a bandeira das volupias pagas: “Eu vos darei todas as delicias e todas
as glorias da terra se, se prostrando a meus pés, me oferecerdes o incenso de vossas adoragdes e de
vossas homenagens™”.

O dogma da Imaculada Conceigdo se levanta sobre o mundo para ressuscitar nas almas o
sentimento de sua dignidade. Eis ai a bandeira a sombra da qual devem combater doravante todos
os discipulos e todos os irmdos do Filho divino de Maria. Eis a oriflama brilhante que deve proteger
todas as mulheres marcadas pelo sinal regenerador da graga, e, a quem o culto da modéstia, da
pureza e da virtude ¢ ainda caro. Esse dogma de salvacdo e de misericordia vem espalhar sua luz
casta sobre nossas trevas, a fim de dissipa-las. Ele desdobra a nossos olhos todos os esplendores da
santidade de nossa Mae divina, a fim de nos fazer melhor compreender a desordem de uma vida
entregue ao culto das paixoes.

Mas se queremos servir ao mesmo tempo o Deus do Calvéario e os principes do mundo; se
homenageamos a Virgem Imaculada, e obedecemos escandalosamente a tirania de um luxo
indecente e corruptor; se trazemos sobre nossas cabecas os emblemas da piedade e as entregas do
mundo; se adoramos a cruz e se somos sedentos pelos prazeres da matéria, provocamos a colera
divina. Despertamos o trovao da justica eterna; profanamos o templo do Espirito Santo; erigimos
altares ao espirito de trevas e ao demonio da luxuria.

32 Imitatores mei estote sicut et ego Christi. F13, 17.
33 Haec omnia tibi dabo, si cadens adoraveris me. Mt 4, 9.







75

O Dogma da Imaculada Conceigao ¢ Mortal

a0 Racionalismo

Ego autem rogavi pro te (Petre), ut non deficiat fides tua: et tu aliquando conversus, confirma
fratres tuos.
Eu orei por ti (Pedro), a fim de que tua fé ndo desfaleca nunca; quando, porém, te converteres,

confirma teus irmdos.
Lucas 22, 32.

osso Senhor Jesus Cristo prometeu duas coisas a Sdo Pedro e a todos seus sucessores

sobre a s¢ indestrutivel da Roma dos papas. O Cristo, Filho do Deus vivo, declara, em

primeiro lugar, que Ele orou por Pedro a fim de que sua fé ndo desfaleca, ndo vacile, ndo
se altere jamais.

O divino Salvador acrescenta que Pedro, divinamente preservado de toda vertigem na fé, guardara,
ndo somente o incorruptivel deposito das revelagdes divinas, mas que ele confirmara seus irmaos,
ou seja, o episcopado catolico; e, pelo episcopado, o clero e os fi€is contra as conspiracdes do cisma
e da heresia, contra as negacdes e as blasfémias da impiedade. “Eu orei por ti, a fim de que tua fé
ndo desfalega jamais; quando, porém, te converteres, confirma teus irmaos”. Ora, tudo o que o
Homem-Deus promete a Sdo Pedro, Ele o prometeu, na pessoa de Pedro, a todos seus sucessores
sobre a s¢ apostolica.

Assim, o Papado ¢ divinamente constituido para guardar o deposito imortal dos dogmas sagrados da
fé; para vigiar sobre a heranca inalteravel das revelagdes divinas; para assegurar para sempre o
reino da verdade sobre a terra.

O Papado recebeu, na pessoa de Sdo Pedro, o grande, a indefectivel missdo de confirmar o
episcopado catolico contra todos os abalos do erro, da heresia e da infidelidade. O Papado ¢ a pedra,
o fundamento sobre o qual o episcopado, o sacerddcio, o corpo inteiro dos fi¢is se apdiam para
resistir para sempre aos esforgos conjurados de todos os inimigos da Igreja. Pedro, sempre vivo no
Papado, confirma seus irmaos, ele lhes comunica uma forga contra a qual sdo despedagados e se
despedagario eternamente todos os furores do inferno. Portae inferi non praevalebunt'.

O sensualismo desesperado desse tempo, reproducdo viva do sensualismo dos séculos pagaos, nos
oferece o espetaculo da desordem moral alcangada em seus excessos monstruosos. O sensualismo
do mundo antigo derramou sobre a raga humana o vaso ignominioso de todas as corrupgdes, de
todas as abominacdes materiais, ¢ foi divinizado. Ora, o sensualismo moderno ¢ marcado, nos o
vimos, com a dupla caracteristica das luxtirias mais colossais e de uma vergonhosa idolatria.

Os teatros pagdos, o luxo pagdo, a inundagdo dos livros licenciosos e impios, as dangas pagas, os
aderecos escandalosamente indecentes, as intemperangas, os deboches, as orgias de toda espécie,
sao um esfor¢co desesperado da vontade, pedindo a matéria, e somente a matéria, a felicidade
suprema ou o gozo supremo do bem absoluto. O paganismo antigo teria destruido a humanidade se
a graca descida do Calvario e do Cenéculo ndo tivesse extirpado o cancro que terminaria por
devorar os ultimos retalhos do cadaver pagdo. O sensualismo de nosso tempo destruird a Europa, se
o culto da Imaculada Conceicao nao a arrancar do culto da matéria.

' Mt 16, 18.




76

O Pontifice supremo, pelo privilégio dogmatico definido da Concei¢ao Imaculada da Santissima
Virgem, oferece a terra um remédio divino, um remédio onipotente contra o naturalismo
brutalizador, que leva o homem e a sociedade a extingdo total do sentido moral, e mais ainda, do
sentido cristdo, colocando na sensagdo, € somente na sensacdo, o bem supremo e o destino final do
homem.

Mas outra chaga devora o mundo. Esta chaga ¢ aquela do racionalismo. O paganismo do mundo
antigo destruiu a virtude pelo reino do sensualismo mais monstruoso. Ele dissipou a heranca
tradicional da verdade pelo reino do racionalismo, pela emancipagdo criminal e pela idolatria da
razdo. O reino dos sofistas foi tdo fatal ao mundo pagdo quanto o reino dos Césares. Os porcos
coroados que fizeram da Roma pagd uma cloaca, ndo foram tdo inimigos da raca humana quanto o
foram os sofistas, precipitando a razdo em um ceticismo desesperado.

Ora, a Europa herdou o racionalismo pagdo, assim como ela herdou o sensualismo pagdo. O
racionalismo moderno saiu das entranhas do renascimento, assim como saiu o naturalismo pagao de
nosso tempo. “Colhemos, diz o Apdstolo, o que semeamos>.” Ha quase quatro séculos, os sofistas
da Grécia e de Roma tornaram-se os instrutores € os mestres das geracdes de estudantes dos
colégios e das escolas da Europa.

O racionalismo destruidor da verdade e pai do ceticismo se produz sob trés formas distintas no seio
da sociedade moderna. H4 o racionalismo protestante, o racionalismo teoldgico e o racionalismo
filosofico dos livres pensadores. Essas trés formas do racionalismo tem uma mesma origem. O
racionalismo dos livres pensadores, o racionalismo biblico ou protestante e o racionalismo teoldgico
ou o galicanismo, descendem do ensino pagao da Renascenga.

Ora, o decreto dogmatico da Imaculada Conceicdo ¢ mortal ao racionalismo, considerado sob esses
trés aspectos. Vejamos, inicialmente, como o dogma da Imaculada Conceicdo, solenemente
proclamado por Pio IX, golpeia com um golpe mortal o racionalismo das seitas protestantes.

O protestantismo, filho do renascimento, ¢ apenas uma forma do racionalismo pagdo. Os sofistas do
qual a Europa absorve desde o renascimento as ideias filoséficas, ndo admitem outras verdades
sendo aquelas da ordem puramente natural. A ordem sobrenatural ou revelada ndo existe para eles.
A equagdo entre a razdo e o objeto conhecido pela razdo, tal ¢ o principio e o termo do
racionalismo. Tudo o que ndo se reduz a uma equacao, nao ¢ nada para os livres pensadores.

As seitas protestantes admitem a revelagdo. Elas créem em uma ordem sobrenatural. Mas o
supernaturalismo, como o chama Guizot, s6 se encontra na Biblia. A Biblia, submetida ao exame da
razao; a Biblia explicada, interpretada pela razao individual, ou o livre exame aplicado a Biblia, eis
ai a base, o principio, a esséncia propria do protestantismo. Ora, o que € isso sendo uma das formas
do racionalismo pagdo da renascenga?

O sofista pagdo s6 admite o que € evidente por sua razdo. O sofista biblico sé cré na Biblia baseado
nos dados de sua razdo. A razdo protestante, o livre exame, ou a infalibilidade individual, tal é o
fundamento sobre o qual repousa a Biblia e tudo o que ela contém.

O racionalista protestante que pede somente a razao, e ndo a Igreja, o sentido verdadeiro, o sentido
sobrenatural, o sentido divino e revelado da Biblia, ndo ¢ cristdo, ele ndo passa de um sofista. A
Biblia cessa de ser para ele um livro inspirado, um livro divino. Ela ¢ apenas mais uma obra
completamente humana, que a razao soberana do individuo admite ou rejeita ao seu agrado.

O catolico cré na Biblia e em tudo o que contém na Biblia baseado na autoridade infalivel da Igreja.
Ele diz com Santo Agostinho e com todos os doutores catdlicos: “Eu ndo acreditaria na Biblia se a
autoridade da Igreja ndo me fizesse crer nela’.”

>Gle, 8.
? Evangelio non crederem, nisi me moveret auctoritas Ecclesiae. Aug.




77

O simples fiel encontra no ensino infalivel da Igreja um meio facil, um meio popular, universal,
irrefutavel de conhecer a Biblia e tudo o que ela contém. O sofista protestante que submete a Biblia
a autoridade suprema do livre exame, pergunta a sua razao duas coisas que ela ndo lhe dard nunca.
Ele lhe pergunta, em primeiro lugar, o que ¢ a Biblia. Ele lhe pede, em segundo lugar, qual ¢ o
sentido da Biblia; e a razdo impotente ndo tem cessado, ndo cessara jamais de responder, como o
Eunuco da rainha de Etidpia respondeu ao santo didcono Filipe: “Como posso eu saber isso, se
ninguém me ensina".”

Fora da tradig¢do catolica, fora da Igreja sempre una, sempre viva, sempre apoiada sobre Pedro e
seus sucessores, a eternidade escoaria para o racionalista protestante antes que ele pudesse conhecer
indubitavelmente, e de uma visdo de equacdo’, se a Biblia ¢ um livro divino e inspirado; antes que
ele pudesse saber de um modo infalivel se a Biblia traz um carater de autenticidade, de
inalterabilidade, de inspiracdo e de sobrenaturalidade; antes que ele pudesse penetrar em sua
verdade pura, em sua realidade substancial, o sentido verdadeiro, o sentido divino ou revelado.

O livre exame ¢ o maior inimigo da Biblia. O livre exame fez sair da Biblia mais erros do que as
linhas que ela contém. Entregue as suas duvidas, as suas investigacdes solitarias e tenebrosas, o
racionalista protestante ndo cré mais na Biblia. Ele cré apenas em si. Submetida a soberania da
razao individual, a Biblia deixa de ser para ele um livro sobrenatural, um livro inspirado. A Biblia &,
nas maos dos protestantes, apenas um fruto de discérdia. Ela ¢ uma pedra de escandalo para a razio
ignorante que tem a pretensdo orgulhosa de citar o Verbo divino em seu tribunal, de medir os
impenetraveis mistérios da revelacdo e as invengdes da sabedoria eterna com o compasso de suas
davidas, com seus sofismas e suas blasfémias. E facil, mesmo aquele que ndo leu a Biblia, que nio
a lerd nunca, que ndo sabe ler, vir nos dizer: “Eu creio na Biblia”. Mas a Biblia ndo fala; a Biblia
ndo ensina ¢ nem prega. Ela se deixa ler a quem quer 1é-la. Ela ndo diz nada aquele que a entende
mal. Ela ndo lhe ensina em qual sentido ele deve entender o que ela contém. Nao ha um versiculo,
um texto da Biblia do qual ndo podemos extrair significados diversos e sentidos multiplos. Ora,
qual sentido ¢ o bom? Qual ¢ o verdadeiro? Qual ¢ o sentido divino, o sentido positivamente
revelado? Ha no Evangelho um texto mais conciso, mais nitido, mais claro que esse texto: “Este ¢
meu corpoé”. E, todavia, de quantas maneiras o livre exame traduziu, comentou, explicou, torturou
essas quatro palavras para estabelecer que, dizendo: “Este ¢ meu corpo”, o Filho de Deus quis dizer
e disse: “Este ndo ¢ meu corpo”, mas a sombra, a imagem, a figura, a aparéncia de meu corpo. O
cardeal Berlamino contou duzentos significados diversos dados pelos protestantes a essas quatro
palavras para negar a transubstancia¢do e a presenga real. As seitas protestantes extrairam, pelo
livre exame, do mesmo texto dos livros santos, o sim € o ndo; a verdade e o erro; o bem € o mal; a
ordem e a desordem; o vicio e a virtude; a vida e a morte.

Os arianos fizeram dizer a Biblia que o Verbo de Deus € apenas a criatura de Deus. A Biblia dizia
ao espirito privado de Nestorio e de sua seita que hd em Jesus Cristo ndo somente duas naturezas
distintas, mas duas pessoas distintas. Os maniqueus se serviram dos textos biblicos, entendidos a
maneira protestante, para propagar a abominavel heresia dos principios. Os monotelitas procuraram
estabelecer pelo mesmo caminho do sentido privado que ha em Jesus Cristo apenas uma vontade.
Os gnosticos apoiaram seus erros imundos sobre passagens extraidas da Biblia, e passados pelo
crivo do livre exame. Pelagio pregava o naturalismo mais audaciosos com palavras de um livro que
toca, por cada palavra, na ordem sobrenatural. Maom¢ teve a impudicicia de tornar a Biblia
camplice do Corao. Focios, pai do cisma grego, chegou, pelo sistema do racionalismo biblico, a

4 Atos 8, 51.
5 N.d.t.: O racionalismo parte desse principio: ndo ha verdade, sendo o que ¢ evidente para a razio; ou, em outros termos, s6 ha
verdade na equagdo entre a razdo ¢ o objeto conhecido pela razao. Mas, o que ¢ a equagdo? A equagao, diz Santo Tomas, ndo ¢é outra
coisa sendo a luz dos primeiros principios. A equagdo ¢ a clara visdo de um objeto pela razdo; ¢ a visdo direta, intuitiva, imediata,
pela razéo, do objeto que ela contempla. Assim, a razdo conhece de uma visdo intuitiva, de uma visdo de equagdo, os primeiros
principios da razdo natural. O erro fundamental do racionalismo ¢ de s6 admitir como verdade, o que ¢ evidente pela razdo. O
racionalismo demanda a razdo luzes que ela ndo tem.
o Mt 16, 26.




78

negar a hierarquia, a supremacia do Pontifice romano sobre toda a Igreja, a processdao do Espirito
Santo pelo Filho, etc., etc.. Os albigenses, os valdenses, os wiclefistas, os hussitas, os begardos, e
cem outras seitas abomindveis pilharam, incendiaram, cometeram todos os crimes, se inspirando em
passagens da Biblia, comentadas pelo sistema do livre exame.

Henrique VIII, a infame Isabel, Cromwel, praticaram o roubo, o assalto, os deboches mais
hediondos, os massacres mais horriveis, todas as contravenc¢des imaginaveis procurando na Biblia,
pelo método do racionalismo, a justificagdo e a consagragao divina de seus excessos horriveis.

Lutero, Calvino, Zwingle, Teodoro de Bése, Ecolampade, Melanconton, todos os pretendidos
reformadores do século XVI proclamam, com uma audacia extraordindria, o direito radical que todo
cristdo tem de interpretar a escritura santa somente por sua razao. Esses tedlogos, livres pensadores,
extrairam da interpretacdo individual da Biblia a inutilidade das boas obras para a salvacao, a
escravidao irremedidvel do livre arbitrio; a fé sem as obras; o fatalismo, o divorcio, a poligamia, o
culto da carne, o horror da virgindade, do celibato cristdo, da peniténcia, do jejum, etc., etc.. Em
nome da Biblia, e pela autoridade dos textos biblicos, do sentido dos quais eles sozinhos se
constituiam juizes, eles ofereceram o trajeto a todas as paixdes, canonizaram todas as luxurias e
glorificaram todos os deboches.

Socino pregava o deismo puro, a Biblia a mao. Os ministros protestantes de Genebra demoliram o
dogma da divindade de Nosso Senhor Jesus Cristo com o martelo do livre exame. A exegese alema
devorou o sobrenaturalismo da Biblia. Strauss e os racionalistas de sua indole viam apenas mitos
nos livros santos. Os terroristas de 93 fizeram do Evangelho um codigo de democracia selvagem, e
de nosso adordvel Salvador, um jacobino.

Os anarquistas desse tempo, os socialistas, os comunistas, as seitas ocultas de todo tipo,
encontraram na Biblia, submetida ao livre exame, a justificacdo da pilhagem, do roubo praticado na
maior escala, das conspiragdes politicas e sociais da exterminagdo e do ateismo. Cabet escreveu o
catecismo do comunismo mais horrivel com palavras extraidas do Evangelho e comentadas segundo
o principio protestante. Podemos atear fogo aos quatro cantos da terra oferecendo as paixdes
anarquicas da massa o direito de interpretar a Biblia.

Mazzini, Garibaldi, todos os mandris revolucionédrios que cobrem a Italia de assassinatos, de
pilhagem, de sacrilégios, de ruinas e de sangue, tem, sem cessar, a boca, textos biblicos para
glorificar os atentados, as espoliagdes, todos as contravengdes dos quais eles sdo os autores ou os
cumplices. Escutamo-los urrar a blasfémia contra a Igreja e contra seu lider se inspirando em textos
da Biblia.

E na Biblia comentada pelo espirito de Satanas, o pai e o mestre deles, que eles vao tomar o direito
de despojar o Papado de uma soberania temporal necessaria ao governo da Igreja, e que, apoiada
sobre uma posse de doze séculos, ¢ a mais legitima de todas as soberanias.

O racionalismo biblico, destruidor do elemento revelado, pai de todas as heresias, inimigo
implacavel de toda fé divina, criou a anarquia religiosa mais irremediavel no seio das seitas
protestantes. Ndo ha dois espiritos protestantes que se vinculem por um lago religioso. O
protestantismo, como sociedade, como religido, como Igreja, ndo existe, ndo ¢ possivel. La onde a
unidade ndo existe, ndo pode haver, ndo ha principio de vida, de elemento gerador, de forca de
coesdao. Nao ha corpo vivo, sociedade viva, por conseqiiéncia, Igreja. O protestantismo nao ¢ mais
uma igreja, € apenas uma agregacao de ladrdes, de saqueadores, de anarquistas e de assassinos, ndo
¢ uma comunidade regular ou um exército disciplinado, disposto em ordem de batalha.

As seitas protestantes ndo obedecem a ninguém em matéria de fé religiosa. Cada individuo, com sua
Biblia a mao, ¢ para si, e somente para si, um sacerdote, um pontifice, um papa, um concilio, uma
igreja, uma sociedade.

Dois fenémenos se produzem no seio desse caos religioso que chamamos de protestantismo.
Veremos a maior parte das seitas protestantes mergulharem no puro racionalismo. A Biblia ndo ¢




79

nada para elas. Elas percebem ai apenas um retalho de fabulas, de mitos, de quimeras que a razao
filosofica ndo admite, ndo pode admitir. Essas seitas caem no fundo do ceticismo religioso, e o
ateismo as envolve sob a bandeira sangrenta do socialismo e do direito mazziniano. Vemos se
produzir de um lado, entre os povos protestantes, um movimento providencial e misericordioso.
Milhares de homens se sentem impelidos nos bragos da Igreja. Buscam de boa fé a verdade,
compreendem que ela ndo pode ser o fruto do orgulho; e que, longe de poder encontrar em si
mesma ou na Biblia a regra imutavel de suas crengas e de seus deveres, a razao individual tinha
apenas o triste privilégio de se quebrar contra o escudo dos mais estipidos e, muito frequentemente,
dos mais monstruosos erros, para se afundar na noite do ceticismo religioso e adormecer, de
lassiddo ou de desesperanca, no braco da indiferenga, que ¢ apenas em si mesma um verdadeiro
ateismo.

A proclamacao solene do dogma da Imaculada Conceigdo ¢ o Ultimo recurso de salvagdo oferecido
as nacoes protestantes que o livre exame despojou de todo principio de vida sobrenatural.

Jamais a unidade da Igreja, jamais a obediéncia do corpo mistico de Jesus Cristo tinha
resplandecido com um brilho comparavel aquele cujo universo foi testemunha.

Que vimos? Que ocorreu no mundo depois que Pio IX definiu dogmaticamente a Concei¢dao
Imaculada da Bem-Aventurada Mae de Jesus Cristo?

O que vimos, o que os anjos contemplaram do alto do céu, € que o corpo inteiro do episcopado, do
clero e dos fiéis se inclinou sob o decreto pontifical, como ele se estivesse inclinado sob a propria
palavra de Deus, se ela fosse ouvida diretamente pela humanidade. O vigério de Jesus Cristo, em
virtude da autoridade divina, infalivel e suprema que ele toma de Jesus Cristo, pronuncia, define,
decide, declara que a Concei¢do da Bem-Aventurada Virgem Maria foi isenta da mancha do pecado
original; que o veneno da decadéncia jamais penetrou na alma imaculada da Mae divina do Verbo
encarnado. Esta grande defini¢do, esta declaracdo solene e dogmatica é recebida por todo o
episcopado, por todo o clero, pelo corpo inteiro dos fiéis, com uma obediéncia filial e respeitosa.
Ela ¢ recebida como o simbolo da fé ¢ recebido; ela ¢ recebida como a expressdo de um decreto
eterno, como um oraculo divino, como o eco vivo do Verbo de Deus, falando ele préprio ao
universo, pela boca daquele que toma seu lugar.

O Pontifice supremo formula o decreto dogmatico que ensina ao mundo que a humilde Maria € o
milagre da graca, a obra prima do mundo sobrenatural, a criacdo mais preciosa das invengdes do
Espirito Santo, a pérola do mundo angélico. E, de um extremo ao outro da terra, leigos, sacerdotes,

simples fiéis clamam: “Pedro falou pela boca de Pio . “Roma falou, a causa esta terminada’”.
les fiéis cl “Pedro fal la boca de Pio IX”. “Roma falou, ta t da”™

As seitas protestantes, contudo, tinham feito escutar gritos de célera, de 6dio e de desesperanca.
Ouvimo-las rugir como ledes nos jornais da Europa e do Novo Mundo. Esperando assustar o
sucessor de Sao Pedro e retardar o dia que ele deveria colocar o selo das supremas magnificéncias
ao culto da Virgem Imaculada, elas tinham profetizado, para a Igreja romana, rupturas, divisdes e
cismas. A imprensa incrédula e impia, se unindo a imprensa protestante, declarava que a Igreja, por
esta proclamacdo intempestiva, iria ver nagdes inteiras se desligarem de seu seio; que uma luta
encarni¢ada iria colocd-la em chamas, e que ela nao tardaria em tornar-se o palco de uma imensa
insurreicao e de uma desobediéncia merecida.

Todos esses ruidos do inferno, todos esses ecos de um 6dio que remonta ao préprio dia da queda
dos anjos prevaricadores, ndo pdde retardar um s6 momento a manifestacio de um decreto que
estava escrito no Livro eterno.

Um dogma esmagador para o racionalismo, um dogma reparador de todas as blasfémias vomitadas
pelo demonio da heresia contra a Virgem Imaculada, sai das profundezas inescrutaveis do conselho
divino. Pio IX, de imortal memoria, vai toma-lo no segredo mais escondido das invencdes da

7 Per os Pii IX, Petrus locutus est (Hist. Eccl.), Roma locuta est, causa finita est. (Hist. Eccl.)




80

sabedoria eterna, para langa-lo ao universo. E eis que duzentos milhdes de fi¢is, disseminados sobre
todos os pontos da terra, o recebem de joelhos.

Extinguindo pelo poder da graca a sombra da davida no fundo da consciéncia, os pastores e as
ovelhas se ligam a palavra Pontifical pelas raizes de sua existéncia. Eles tomam o céu e a terra
como testemunhas de que nenhum poder, de que nenhum suplicio podera abalar as convic¢des que
o Pontifice infalivel acaba de criar neles.

Assim, o dogma da Imaculada Conceigao, proclamado do alto da catedra de Sao Pedro, faz brilhar
no mais alto grau a unidade miraculosa da Igreja, o poder soberano do Pontifice romano e a
obediéncia sobrenatural do corpo mistico de Jesus Cristo no chefe visivel que ele lhe deu.

Esse dogma d4 um golpe desesperado nas seitas que o individualismo devora, mostrando sua nudez
e sua impoténcia. Ele apresenta, enfim, a todos os filhos da heresia que buscam de boa fé a verdade,
um fato divinamente providencial, marcado por sinais tdo brilhantes, tdo palpaveis e tdo irresistiveis
de luz, que ¢ preciso violentar todas as poténcias da alma para ndo perceber nele a marca indelével,
a marca sobrenatural e miraculosa da mao do préprio Deus.

Ja acrescentamos que o decreto dogmatico da Imaculada Conceigdo era mortal ao racionalismo
teologico ou ao galicanismo. E o que iremos estabelecer.

O racionalismo protestante, nds o vimos, tem um parentesco necessario com o racionalismo pagao
da renascencga. O racionalismo puro ndo reconhece a autoridade soberana e infalivel, se essa nao for
a razao individual. Ele nao admite a ordem sobrenatural ou revelada.

O racionalismo protestante admite a autoridade divina da Biblia e a ordem sobrenatural ou revelada,
cuja Biblia ¢ a expressdao; mas na condi¢ao expressa de que a Biblia e tudo o que ela contém alcara
do tribunal da razdo, do livre exame ou da autoridade soberana da razdo do individuo, o que, em
ultima analise, reduz o protestantismo a um puro racionalismo.

Mas o que entendemos pelo racionalismo teologico?

O racionalismo teoldgico ou o galicanismo € o direito que se atribuem certos tedlogos de mudar as
condi¢des da autoridade suprema e infalivel do Pontifice romano a fim de diminui-la, a fim de
desnaturé-la, a tornado dependente de uma san¢do que ¢ tdo somente um puro sistema da razao.

O racionalismo galicano ataca o papado. Ele enfraquece o poder supremo dele. O racionalismo
galicano, com efeito, em virtude de sua razao individual, ousa avancar que os decretos emanados da
catedra pontifical s6 revestem um cardter de autoridade irreformavel, infalivel, tendo direito de
comandar a fé, quando eles recebem a sancao suprema do episcopado reunido ou disperso, o qual
oferece aos decretos do Papa um assentimento tacito ou formal. O galicanismo ¢ apenas, logo, uma
forma do racionalismo.

A Biblia soberanamente interpretada pela razao individual, a Biblia submissa, em ltima instancia, a
sancdo suprema do livre exame, eis, para todas as seitas protestantes, a pedra angular da ordem
sobrenatural ou da verdade revelada. O racionalismo protestante se orgulha de crer na Biblia, de
adorar a Biblia, de tomar a Biblia como principio para regular suas crengas e seus deveres, ele cré,
na verdade, apenas nos sonhos do individualismo, ele solicita a verdade e a luz apenas as visdes
enganadoras do pensamento individual. Um texto da Biblia é uma autoridade, um ensino divino,
somente enquanto esse texto ¢ interpretado, explicado, julgado, selado, se ouso assim dizer, pela
razdo individual.

O mesmo ocorre no racionalismo teologico ou galicano. O tedlogo galicano se gaba de estar
submisso, de fato, a todos os decretos, a todas as decisoes, a todas as bulas, a todas as enciclicas do
Vigario de Jesus Cristo. Ele toma o céu e a terra como testemunha de que as opinides formuladas
por Bossuet, na famosa declaracdo de 1682, ndo impedem os partidarios dessas opinides de serem
os melhores catoélicos do mundo; a verdade ¢ que o tedlogo galicano se faz juiz, e juiz em Ultima



81

instancia, da natureza, do entendimento, das caracteristicas e das condi¢des da autoridade do
Pontifice romano.

Os livros santos, a tradigdo universal, a f¢ permanente da Igreja, as decisdes solenes dos santos
concilios, colocam no Pontifice romano, e somente no Pontifice romano, o pleno e supremo poder
para governar toda a Igreja®. E o te6logo galicano ensina que o Concilio geral ¢ superior ao
Pontifice romano. Ele ensina que os decretos pontificais necessitam da san¢do episcopal para
revestir um carater de infalibilidade dogmatica. Ora, esta maneira de ver, esta insurrei¢do teologica
contra a Igreja, esta pretensdo temeraria de citar no tribunal do livre exame a autoridade divina do
Vigario de Jesus Cristo, para ai discutir os direitos, a natureza e as condi¢des, se converte no
racionalismo protestante, que ¢ tdo somente um racionalismo filos6fico ou pagao.

O racionalismo protestante cré na infalibilidade dogmatica e sobrenatural da Biblia somente sobre o
apontamento da razdo individual ou do livre exame, e o racionalismo galicano cré na infalibilidade
sobrenatural e dogmatica do Papa somente pelo apontamento e a san¢do do episcopado reunido ou
disperso.

O racionalismo protestante termina na democracia religiosa mais irremediavel, e o racionalismo
galicano destrdi a monarquia divina da Igreja, para fazer dela uma pura aristocracia.

O racionalismo protestante, no lugar de apoiar a razdo individual sobre a palavra de Deus,
consignada na Biblia, oferece como base e por apoio a autoridade divina e sobrenatural da Biblia, o
livre exame ou a autoridade pretendida infalivel da razao individual.

O racionalismo galicano, no lugar de apoiar a autoridade episcopal sobre aquela a quem Jesus
Cristo disse: “Confirma teus irmdos’, quer que o episcopado reunido ou disperso seja a base, a
pedra angular sobre a qual os oraculos do Papado devem encontrar um apoio, uma confirmacao e
sua solidez suprema aqui em baixo, a fim de revestir um carater de infalibilidade dogmatica.

O galicanismo teoldgico tem, portanto, uma afinidade, um parentesco necessario com o
racionalismo protestante. E um e outro vao se mergulhar e se perder no racionalismo pagdo dos
livres pensadores.

A célebre declaragdo de 1682 acabava de aparecer. Trinta e dois bispos, para fazer corte a Luis
X1V, se deram a missdo de aniquilar, de desnaturar, ou, de preferéncia, de destruir, tanto quanto eles
pudessem, a autoridade divina e infalivel do Pontifice romano. Este ato culpavel foi motivo de
alegria para as seitas protestantes. As Igrejas pretendias reformadas dirigiram, em conseqiiéncia,
uma ementa ao clero de Franca para felicitd-lo pelo o que ele acabava de empreender contra a
imovel autoridade do Chefe supremo da Igreja.

“Sempre tinham crido (¢ dito nessa ementa) no seio da Igreja catdlica romana que a infalibilidade
dogmatica e o poder supremo residem na pessoa do Papa. As Igrejas reformadas colocam a
infalibilidade doutrinal e dogmatica na Biblia, submetida ao livre exame da razdo individual. Os
bispos franceses, autores da declaracdo de 1682, submetem os decretos do Pontifice romano a
san¢do do corpo episcopal, o qual lhe imprime um carater dogmatico e infalivel. Este ato dos bispos
de Franca ¢ um grande passo feito do lado do protestantismo. Ainda um passo mais, e a Igreja
galicana oferecera o beijo da paz as Igrejas protestantes”.

Esse castigo, pois se tratava de um, deveria fazer os te6logos do galicanismo compreenderem tudo o
que dissimulavam de dores, para a Santa S¢, e de calamidades, para a Francga, as pretensdes do
racionalismo galicano.

O racionalismo galicano, dizemos sem medo, foi uma das maiores chagas que jamais baixaram
sobre uma nag¢do catolica. A autoridade infalivel do Vigario de Jesus Cristo, uma vez abalada na

$ Concilium floreent.
Lc 22, 52.




82

consciéncia pelos sofismas da razdo, o espirito catolico ndo tardou em se enfraquecer de um modo
assustador no seio das Igrejas de Franga.

O jansenismo, elemento corruptor do dogma da gragca e da moral do Evangelho, encontrou no
racionalismo galicano um auxiliar e quase um aprovador. E ao racionalismo teoldgico que é preciso
pedir conta desta casuistica sem misericordia que fez dos tedlogos franceses, nos séculos XVII e
XVIIL, uma fonte de escrapulos, de torturas, de desesperanca e de condenagdo para os fiéis.

A unidade da hierarquia recebeu, pelo racionalismo teologico de 1682, um atentado profundo.
Enquanto que o galicanismo reduzia, desnaturava, destruia tanto quanto ele podia, a autoridade
suprema e infalivel do Pontifice romano, ele exigiria sem medida a autoridade episcopal. Ele iria
mais longe. O que o galicanismo teoldgico tirava da autoridade do Vigario de Jesus Cristo, ele o
dava nao somente ao episcopado, mas homenageava o proprio César; pois o tornava completamente
independente, como chefe de uma nagdo catélico, de todo controle, de toda autoridade repressiva e
coercitiva da parte da Igreja de Jesus Cristo e do Chefe supremo que ele lhe deu.

O racionalismo galicano, hostil & hierarquia, corruptor da moral evangélica, fautor do cesarismo
pagdo, destruia, em os desnaturando, os lagos da unidade litargica. A liturgia romana foi, por assim
dizer, aniquilada no seio das dioceses de Franca.

As prerrogativas do Vigario de Jesus Cristo, os direitos do Papado, as solenidades litirgicas pelas
quais a Igreja romana fazia brilhar sua piedade e seu amor pela Virgem Imaculada; a suavidade
misericordiosa da moral do Evangelho, as festas do santos que a Igreja colocou sobre seus altares, a
majestosa grandeza dos Papas canonizados, dos santos Doutores e dos fundadores das ordens
monasticas, receberam nas liturgias galicanas, cujo lar era Paris, atentados profundos e ultrajes
imerecidos. Seria preciso, para o triunfo do galicanismo litargico, reduzir, transformar, desnaturar e
mudar todas as coisas.

O latim cristdo dos livros litirgicos que o proprio Espirito Santo parece ter ditado a Sdo Gregorio, o
Grande, e a seus sucessores, esta lingua universal que Sao Bernardo, Santo Anselmo, Sdo Tomas de
Aquino, S3o Boaventura, elevaram as suas ultimas magnificéncias, tinha se tornado um objeto de
do6 e de desgosto para os reformadores ciceronianos, virgilianos e horacianos da liturgia.

A harmonia suave dos hinos, das prosas, das sequéncias cantadas ha mil anos sob as abobadas de
nossos templos por milhdes de fiéis, ndo pdde encontrar graca diante dos adoradores da poesia do
Parnasse e do Olimpo pagdos. Seria preciso enquadrar os mistérios divinos, os dogmas da fé, as
divinas criagdes do mundo da graga, ndo mais em uma poesia descida de Nazar¢, do Presépio, do
Monte das Oliveiras, do Tabor, do Cenaculo e do Calvario; mas em composi¢des tomadas
emprestadas pela forma, e muito frequentemente pelas ideias, dos cantos epicurianos do século de
Augusto.

Aos acentos populares das melodias gregorianas, os reformadores galicanos substituiram um
cantochdo barbaro, ridiculamente brusco, caprichoso, desconhecido, que o vento do Espirito Santo
ndo teria inspirado, pois ele tinha sua origem e sua fonte em um espirito de revolta e de malicia.

A partir desta heresia liturgica, cujo racionalismo galicano aplaudiria e do qual ele estava
orgulhoso, nossas igrejas tornaram-se quase desertas e quase mudas. As multiddoes que estavam
familiarizadas com o canto gregoriano ndo iriam mais agitar e estremecer as abdbadas de nossas
igrejas. Cantos de artistas, instrumentos de musica tomados emprestados dos teatros, ares de saldo e
de Operas substituiriam doravante a voz solene, os ecos majestosos e as torrentes rolantes do canto
romano.

Destruidor do canto litirgico, o racionalismo galicano ndo poderia aceitar a disciplina e o direito
canonico. Se separar o mais possivel de Roma, tal era 0 movimento impresso na Franca pelo
galicanismo. Um direito novo tomou o lugar do direito consagrado pelos decretos dos Soberanos
Pontifices. Os concilios provinciais, os sinodos diocesanos, as visitas ad limina apostolorum, todas
essas regras santas consagradas pelos séculos e cuja Roma ¢ a guardia incorruptivel, desapareceram




83

do seio de nossas dioceses. A Igreja, ou de preferéncia, as igrejas de Franga cairam sob o império
do bom prazer em matéria de direito candnico. Esta secdo do ensino teoldgico desapareceu dos
semindrios; ou se ainda subsistiu alguns detritos dela, iremos encontra-las nos livros desprovidos de
sua integridade pelos anatemas dos Pontifices romanos.

O Missal, o Ritual, o Breviario, sofreram alteracdes lamentaveis e tristes metamorfoses. Os
metropolitanos e seus sufragdneos ndo invocaram mais, do meio dos concilios, o Espirito que,
sozinho, podia inspira-los, dirigi-los, guid-los no governo espiritual de suas igrejas.

O ramo que tira apenas, do tronco ao qual ele esta ligado, uma parte fraca da seiva necessaria a seu
crescimento, a seu desenvolvimento, a seu vigor ¢ a sua vida, ndo produz frutos; ou, se ele produz
alguns frutos por acaso, eles sdo sem beleza, sem maturidade, sem sabor. O racionalismo galicano
enfraquece todos os lagos que unem as igrejas da Franca a Igreja romana. A seiva e a medula que
somente Roma pode oferecer a uma nacdo catdlica s6 penetravam nas entranhas da Filha
primogénita da Igreja sendo em uma medida insuficiente para lhe oferecer a vida, a forca, a
santidade sobrenatural do qual ela precisava para resistir ao veneno devorador que o ensino pagdo
da Renascenca, que o racionalismo protestante e o racionalismo teologico derramavam
incessantemente em suas veias.

A Franca de Sao Luis e de Carlos Mago ndo se sustentava mais, por assim dizer, sendo pela cortica,
a arvore catdlica romana. A vida tinha se retirado das antigas Igrejas dos gauleses.

Submetidos ao poder civil pelos libertinos galicanos, elas ndo tinham mais a for¢ca, nem mesmo a
vontade, de pedir ao Pontifice romano o milagre de uma libertacdo e de uma ressurreicdo que
somente ele poderia operar; a justica divina se encarregou de nos punir. As duas maiores chagas que
podem esmagar uma nagdo visitaram a Franca. A realeza tinha pedido aos prelados cortesdos de
1682 para consagrar, por um decreto maculado pelo cisma, o ateismo politico. Ela ascendeu sobre o
patibulo dirigido pelo ateismo revoluciondrio. As Igrejas de Franca tinham a pretensdo de
permanecer catdlicas atacando, reduzindo, desnaturando, a autoridade suprema do Pontifice
romano. A Franca foi destrocada pelo demonio do cisma.

O galicanismo teoldgico, consagrando o despotismo dos soberanos, ou o cesarismo, tinha preparado
a democracia selvagem que guilhotina a monarquia na pessoa augusta do infortunado Luis XVI.

Atacando os direitos divinos do Papado, o galicanismo teoldgico tinha preparado a Constituigdao
civil do Clero que precipitou no cisma a Filha primogénita da Igreja. Et nunc reges intelligite:
erudimini qui judicatis terram'’.

Mas a Franga, mais feliz que a Inglaterra, pois ela tinha sido consagrada a Virgem Imaculada, nao

seria apagada do livro das nagdes catdlicas. O Papado veio chorar sobre o timulo desse novo

Léazaro. Ela ouviu, pela boca de Pio VII, a palavra que ressuscita e que devolve a vida: Lazare, veni
11

foras .

A terra nunca foi testemunha de um espetaculo semelhante. Nunca a voz do Pontifice supremo tinha
ressoado no seio das nagdes com um clareza mais solene. Pio VII, por um ato inigual nos séculos
passados, suprime e extingue com um Unico golpe as 133 sé episcopais da Igreja galicana. Ele as
aniquila apesar de seu passado, apesar de sua gloria, apesar das liberdades galicanas e apesar dos
privilégios adquiridos por concessdes canonicas e legitimas.

O Pontifice imortal ensina a terra que a salvagdo das nagdes ¢ a lei suprema: “Ha um tempo para
destruir e um tempo para edificar'*”; e que, juiz soberano das necessidades sobrenaturais das nacdes
dadas em heranca a Jesus Cristo, o Pontifice romano pode se levantar acima das regras ordinarias e
dos costumes constantemente seguidos; que ele sozinho pode modificar ou transformar as condi¢des

"% Salmo 2, 10.
"o 11, 43.
12 Tempus destruendi et tempus aedificandi. Eccl. 3, 5.




84

de existéncia, de organiza¢do, de movimento ¢ de duracdo das igrejas particulares: que ele pode
tudo, em uma palavra, daquilo que o bem espiritual do mundo reivindica.

A Concordata de 1801, quaisquer que tenham sido os esfor¢os do despotismo imperial para deter ou
para destruir seus efeitos, salvou o catolicismo e a civiliza¢do na Franga; talvez mesmo no resto da
Europa.

Ela aniquilou para sempre a Constitui¢do civil do Clero, despedagou os costumes e as pretensoes
anti-canonicas das igrejas da Franca, e destruiu as esperangas cismaticas que a Pequena Igreja se
esfor¢ava para despertar e perpetuar em certas provincias.

O racionalismo teologico acabara de ouvir o sino de sua ruina. O jansenismo recebera o golpe
mortal. A seita impia que tinha esperado que o ultimo dos reis fosse estrangulado em uma corda
trancada com as visceras do ultimo dos padres, lancou um grito de desesperanca. Ela via nossos
templos devolvidos ao culto de nossos pais. Roma retomando sua autoridade sobre a Filha
primogénita da Igreja. As ceriménias santas de nossos augustos Mistérios reaparecerem nas
catedrais e nas igrejas onde os padres e os pontifices da guilhotina tinham inaugurado o culto da
deusa Razdo, o culto da Natureza, o culto do Fogo, ou seja, o culto dos demonios e do ateismo.

Um golpe mais terrivel deveria cair sobre o racionalismo teoldégico. Um ato mais solene que a
Concordata de 1801 deveria oferecer ao universo admirado o sentido profundo, o sentido completo
das palavras imortais que o Divino Salvador tinha dirigido ao Papado, na pessoa de Sao Pedro, e
que Ele lhe tinha deixado como sua heranga mais magnifica: “Eu te darei as chaves do Reino dos
Céus; e tudo o que ligardes na terra, serd ligado nos Céus; e tudo o que desligardes na terra, sera
desligado nos Céus'*”.

Dissemos, meus caros irmaos, que o galicanismo tinha recebido um golpe mortal da mao do imortal
Pio VII. Mas o ato pelo qual a autoridade pontifical se emprega em toda sua plenitude e em toda sua
magnificéncia ocorreu em § de dezembro do ano da graga de 1854. A proclamac¢do do dogma da
Imaculada Concei¢do da gloriosa Mae de Deus eleva, com efeito, o poder infalivel do Pontifice
romano ao seu supremo esplendor no seio da Igreja militante.

Escutemos o bem aventurado Pontifice que foi predestinado desde sempre para proclamar sobre
esta terra 0 dogma mais caro ao coragdo da Rainha de toda santidade e de toda virtude.

“E, conquanto as instancias a Nos dirigidas a fim de implorar a definicdo da Imaculada
Conceigdo ja nos houvessem demonstrado bastante qual fosse o pensamento de muitissimos
bispos, todavia, a 2 de fevereiro de 1849, enviamos, de Gaeta, uma Enciclica a todos os
Veneraveis Irmaos bispos do mundo catélico, a fim de que, depois de orarem a Deus, nos
fizessem saber, mesmo por escrito, qual era a piedade e devogao dos seus fi€is para com a
Imaculada Concei¢do da Mae de Deus; o que era que pensavam, especialmente eles — os
bispos — da defini¢do em projeto; e, por ultimo, que desejos tinham a exprimir, para que o
Nosso supremo juizo pudesse ser manifestado com a maior solenidade possivel.

E, na verdade, foi bastante grande a consolagdo que experimentamos, quando nos chegaram
as respostas dos mesmos Veneraveis Irmaos. De fato, com cartas das quais transparece um
incrivel, um jubiloso entusiasmo, eles ndo somente nos confirmaram novamente a sua
opinido e devogao pessoal ¢ a do seu clero e dos seus fi¢is, mas também, com voto que se
pode dizer unanime, pediram-nos que, com o Nosso supremo juizo e autoridade, definamos
a Imaculada Concei¢do da mesma Virgem”.

Assim, o episcopado catdlico completo, os cardeais da santa Igreja romana, os tedlogos consultores,
como pela expressdo de um voto unanime, suplicam ao Pontifice romano para definir, pelo
julgamento supremo de sua autoridade, a Imaculada Concei¢ao da Mae de Deus. Assim, o mundo
‘(CY catolico, pela voz de seus pastores, avoca o feliz momento onde o sucessor de Pedro, por seu

B Mt 16, 19.



85

julgamento supremo, pela autoridade infalivel que ele toma de Jesus Cristo, imprimira o selo de
uma definicdo dogmatica ao privilégio da Imaculada Concei¢do da Bem-Aventurada Virgem Mae
de Deus.

Observemos, meus caros irmaos, com o Doutor angélico “que uma nova edi¢do do simbolo torna-se
necessaria quando novas heresias se levantam, temendo que a fé dos fi€is seja alterada pelos

14
hereges ™.

As heresias do naturalismo, do panteismo, do progresso pelo culto da matéria; os erros monstruosos
que atacam a ordem sobrenatural da graca e o pecado original, tornaram necessaria a proclamacao
do dogma da Imaculada Concei¢cdo da Bem-Aventurada Virgem. Era preciso dar um golpe mortal
ao paganismo moderno. Era preciso fazer resplandecer em um fato divinamente marcado pelo sinal
do Onipotente, os efeitos mais prodigiosos, € as mais admiraveis criagdes do Espirito Santo. Era
preciso elevar, em uma palavra, a sua suprema magnificéncia, ou seja, ao esplendor de um dogma
definido, a crenca universal do privilégio da Imaculada Conceicdo da Mae de Deus. Pio IX
ofereceu, portanto, ao universo, uma nova edicdo do simbolo catélico. Ele deu ndo um novo
simbolo, mas, em uma nova publicagdo do simbolo, ele deu ao mundo o sentido definitivo dos
textos da Sagrada Escritura, que contém, de um modo mais ou menos explicito, o privilégio
revelado da Concei¢do Imaculada da Santissima Virgem.

Pertence ao Pontifice romano dirigir um simbolo de fé? O racionalismo teoldgico ou o galicanismo
recusa esse poder e esse direito ao Vigario de Jesus Cristo. Mas eis de qual modo o Doutor angélico
coloca por terra, ha seiscentos anos, os sofismas temerarios do racionalismo galicano:

“E necessario, diz Santo Tomés de Aquino, publicar uma nova edi¢io do simbolo para evitar
os erros que se levantam. Aquele que tem autoridade de fazer uma nova edicao do simbolo,
¢ aquele que pode determinar finalmente as coisas que sdo de fé, e que devem ser cridas
firmemente por todos. Ora, esse poder pertence ao Soberano Pontifice; ¢ para ele que se
reportam as questoes mais graves € mais dificeis que se levantam na Igreja. Como o vemos
(nos decretos dist. 117). Também o Senhor disse a Pedro quando ele o estabeleceu Soberano
Pontifice: Eu rezei por ti, afim que tua fé ndo desfaleca nunca, quando, pois, te converteres,
confirma teus irmios"”.

A razdo ¢, continua o santo Doutor, que deve haver apenas uma mesma f¢ em toda a Igreja,

segundo essas palavras do Apostolo: “E preciso que digais a mesma coisa, € que nao haja
. s 1

cismas entre vos'®.

O que ndo poderia se manter, se as questdes de fé que se levantam ndo fossem decididas por
aquele que esta na cabega da Igreja inteira; de tal modo que seu sentimento deva ser
sustentado inabalavelmente pela propria Igreja. E por isso que ha apenas um Soberano
Pontifice que tenha o poder de fazer uma nova edi¢do do simbolo, como ha apenas ele quem
possa fazer todas as outras coisas que competem a toda a Igreja, tais como a convocagado de

,- . 1
um concilio geral, e outras coisas semelhantes'"”.

Respondendo as objecdes dirigidas contra esta tese tdo evidente, tdo concisa, tdo forte, da doutrina
catdlica sobre a infalibilidade ensinante ¢ dogmatica do Pontifice romano, o Doutor angélico
acrescenta:

“Porque houve homens perversos, que alteraram “para sua perdicao”, segundo a expressdo de Sao

18 . , . . . . .
Pedro °, a doutrina dos Apostolos, as santas escrituras e as outras doutrinas catolicas, foi necessario,
1955

a medida que os séculos se sucederam, explicar a fé para destruir os erros que se levantavam

“D. Thom2,2,9, 1, 10.
B 1e22,52

11 Cor 1, 10.

D. Thom 2, 2, 9, 1, 10.
1811 Pe.




86

O mesmo doutor diz ainda: “Que se o Concilio de Niceia proibiu, sob pena de anatema, fazer um
novo simbolo, esta proibi¢ao foi feita aos particulares, que nao tem o direito de definir as coisas de
f€; pois, esta sentenca do Concilio de Niceia ndo remove ao concilio seguinte o poder de fazer uma
nova promulgacdo do simbolo, encerrando a verdade a mesma fé que o precedente, mas mais
desenvolvida; ao contrario, todo concilio tem tido cuidado em acrescentar algo ao simbolo
decretado pelo concilio precedente, para destruir, por esta adi¢do, as heresias nascentes. Por
conseqiiéncia, esse poder pertence ao Soberano Pontifice, visto que cabe a ele convocar os concilios
gerais e confirmar suas decisodes”.

Pela definicdo dogmatica da Imaculada Conceicdo da Bem-Aventurada Mae de Deus, Pio IX
explica e desenvolve a fé catolica. Ele oferece, por isso mesmo, uma nova edi¢do do simbolo. Ele
esmaga os erros novos. Ele faz tudo isso, diz Santo Tomés de Aquino e toda a Igreja com ele,
porque somente ele recebeu o poder de determinar finalmente as coisas que sao de fé e que devem
ser cridas inabalavelmente por todos”.

E quando o racionalismo galicano, para evadir-se das luzes formidaveis do ensino catolico, opde ao
poder infalivel do Pontifice romano a superioridade quimérica do concilio sobre o Papa, ele
antecipa algo soberanamente absurdo, visto que, como o ensina Santo Tomas de Aquino e toda a
tradicao catolica com ele, o concilio geral, para poder fazer uma nova edicao do simbolo, necessita
ser convocado e confirmado pelo Pontifice romano. Ora, aquele que confirma as definicdes e os
decretos dos concilios gerais, longe de ser inferior ao concilio, da ao concilio geral o que lhe falta,
saber: a confirmag¢do suprema, a confirmag¢do infalivel, sem a qual ndo ha nem concilio geral, nem
decisdao dogmatica.

O Concilio de Bale dirigiu um decreto sobre o privilégio da Conceigdo imaculada de Maria; e a
Imaculada Conceicdo nao era um dogma, mesmo apos esta decisao de Bale. A razdo disso € que o
decreto do Concilio de Balé, e o proprio Concilio de Bale, jamais receberam a confirmagao final e
suprema do Vigario de Jesus Cristo.

Pio IX, sucessor legitimo de Sdo Pedro sobre a s¢ de Roma, possui, portanto, a infalibilidade
doutrinal, a infalibilidade dogmatica. Somente ele, sobre esta terra agitada por tantas opinides
divergentes, rasgada por tantos erros, atormentada por tantos cismas e por tantas heresias, tem o
poder de determinar definitivamente as coisas que sdo de fé e que devem ser cridas inabalavelmente
por toda a Igreja.

Pio VII, nds observamos, arrancando, suprimindo, extinguindo com seu pleno e supremo poder, as
cento e trinta e trés sedes episcopais da Franca, para criar a partir dai um pequeno niimero de novas,
com limites e em condigdes novas, tinha dado, sem nenhuma duvida, um golpe formidavel ao
galicanismo e as suas pretendidas liberdades. Mas a ruina definitiva e completa do sistema galicano,
do racionalismo teoldgico, estava ligada a definicdo dogmatica do privilégio da Concei¢ao
Imaculada da Santissima Virgem.

E a Pio IX que estava reservada a gloria de fulminar, no mesmo golpe, o racionalismo protestante, o
racionalismo teoldgico e o racionalismo pagao, do qual falaremos tdo logo.

Quando Pio IX, do alto da Catedra pontifical, na presenga de cinqiienta e trés cardeais, de duzentos
bispos e cinqiienta mil fieis, dizia & Augusta e Imaculada Mae de Deus: Eu pronuncio, eu defino, eu
declaro, 6 Bem-Aventurada Virgem, que vossa Concei¢do imaculada ¢ um dogma de f€, e que basta
uma duavida voluntaria, plenamente consentida em seu coracdo, sobre esta verdade definida, para
naufragar na fé; quando esse bem aventurado sucessor de Sdo Pedro langava no mundo esta
defini¢do suprema, o divino Filho de Maria dizia, sem duvida, a Pio IX: “Feliz és tu, 6 sucessor de
Simao, filho de Barjonas, feliz és tu, porque ndo foi a carne e o sangue que fizeram esta revelagao,
mas meu Pai que estd nos Céus”, e eu, eu te digo: “Et ego dico tibi: Definindo a Conceigdo
imaculada de minha Bem-Aventurada Mae, imprimindo-lhe o selo de uma definicdo dogmatica, tu

992.9,1, 10, resp. ad 1.



87

elevas teu julgamento infalivel ao seu mais alto grau de poder; imprimes a tua autoridade infalivel
um carater de incomparavel grandeza. Tu diz a minha Mae imaculada em sua Conceicao, e eu, eu te
digo infalivel em tua palavra. Tu proclamas a Concei¢dao imaculada de minha gloriosa Mae como
um artigo de fé, e eu, eu proclamo tua decisdo infalivel como a pedra angular da verdade; como o

fundamento inabaldvel de minha Igreja®®”.

Duas coisas ndo se separardo mais sobre esta terra consolada: a infalibilidade de Pio IX ensinando a
Igreja inteira o que ela deve crer, relativo a Conceicao da Bem-Aventurada Mae de Jesus Cristo, € o
fato da submissdo, da obediéncia, da fé invencivel da Igreja a defini¢do solene revestida por Pio IX.

Duas coisas se mantém por um n6 de unidade imortal: a palavra infalivel de Pio IX e o ato de f¢é
divina, sobrenatural, imutavel da Igreja inteira, a esta palavra dogmatica descida da Cétedra eterna.

O decreto dogmatico da Imaculada Conceigdo, mortal ao racionalismo protestante e ao racionalismo
teoldgico, ndo o € menos ao racionalismo dos livres pensadores.

Os racionalistas livres pensadores ndo admitem o elemento sobrenatural, a revelagdo, a ordem
divina da fé e da graca. Eles ndo reconhecem nem a autoridade de Jesus Cristo, nem a autoridade da
Igreja, nem aquela de Deus. So ha, para o racionalismo filosofico, o eu individual. O racionalismo
puro ¢ a deificacdo do eu; € a usurpagdo sacrilega dos direitos eternos Daquele que, sozinho, do
centro de sua imensidao, de sua eternidade, de sua luz e de sua gloria, pode e deve dizer: Eu, Ego
sum “Eu sou”. E, por esta usurpagdo satanicamente impia, o racionalismo leva seus escravos aos
limites extremos do orgulho, da deméncia, da blasfémia e do ateismo.

A emancipagdo absoluta da razdo posta como o principio gerador da verdade, precipita os livres
pensadores na noite das contradigdes mais monstruosas. Eles chamam bem o que ¢ mal, e mal o que
¢ bem. A luz sera as trevas, e as trevas serdo a luz. O erro sera a verdade, e a verdade sera o erro.
Deus sera o mal, e o mal sera Deus.

O racionalismo parte desse principio: ndo ha verdade, sendo o que ¢ evidente para a razao; ou, em
outros termos, s6 ha verdade na equacao entre a razao e o objeto conhecido pela razao. Mas, o que ¢
a equagao? A equacdo, diz Santo Tomas, ndo ¢ outra coisa sendo a luz dos primeiros principios. A
equagao ¢ a clara visdo de um objeto pela razdo; ¢ a visdo direta, intuitiva, imediata, pela razao, do
objeto que ela contempla. Assim, a razdo conhece de uma visdo intuitiva, de uma visao de equagao,
os primeiros principios da razao natural.

“Uma coisa ¢ evidente, diz Santo Tomés de Aquino, quando ela ¢ conhecida pelos termos que a
b b
enunciam e que a exprimem; quando ela ¢ a mesma identicamente para todos”.

Dois e dois sdo quatro. O todo ¢ maior que uma de suas partes. A linha reta ¢ mais curta entre dois
pontos dados. Eu existo, eu penso, eu falo, eu ajo, os homens existem, o sol nos ilumina; eis ai
verdades evidentes ou verdades de equagao.

A luz dos primeiros principios ¢ universal, imutavel, infalivel, irresistivel. Eu ndo sou livre de
pensar o contrario do que ¢ evidente pela razdo, ou do que a razdo natural vé na luz dos primeiros
principios. Eu ndo sou livre para pensar que dois e dois sdo seis, dez, etc.; que a linha curva ¢ a mais
curta entre dois pontos dados; que uma parte de um todo ¢ maior que o todo em si mesmo; que o ser
e 0 nada s3o uma mesma coisa; que uma mesma coisa pode ser € nao ser a0 mesmo tempo; que o
bem e o mal sdo uma mesma coisa, etc., etc.. Eu nao sou livre para fechar os olhos a luz dos
primeiros principios. As clarezas da equagdo me esmagam, me subjugam, sdo irresistiveis para
minha razdo. For¢cado a crer na verdade dos primeiros principios, eu nao tenho mérito em admiti-
los. Qual mérito poderia eu ter ao crer que eu existo, que eu penso, que eu falo, que o sol ilumina,
que dois e dois sdo quatro? Que mérito posso ter ao admitir coisas das quais me ¢ impossivel negar
a evidéncia? A luz dos primeiros principios esclarece fatalmente minha razio, como o atrativo do
bem geral arrasta fatalmente minha vontade. Eu posso me enganar em meus conceitos, em meus

01Jo01,5.




88

julgamentos, em meus pensamentos, como eu posso tomar um bem aparente pelo bem real e
absoluto. Eu posso usar inadequadamente minha razdo, como posso fazer mal uso de minha
vontade!

Somente Deus vé, na eterna equacdo de seu Verbo, o infinito e o finito, o absoluto e o relativo, o
real e o possivel. “Deus é luz, e nele ndo ha trevas®'”.

Os anjos e os santos contemplam Deus em uma equagdo sobrenatural. Eles véem Deus na luz de sua
gloria. Eles o véem na evidéncia, ou, face a face. Eles ndo podem mais se separar de Deus. Eles nao
podem mais se separar da luz infinita assim como do bem infinito; eles véem Deus nos esplendores
da clara visdo.

Os filhos da Igreja véem as coisas divinas, sobrenaturais e reveladas, na luz da fé. A luz dos
principios da fé catdlica lhes oferecem a nogdo sobrenatural das coisas que eles ndo compreendem,
que estdo acima da razdo e de suas distingdes. Apoiados sobre a palavra de Deus e sobre a Igreja
“coluna e sustentaculo da verdade”, eles estdo tdo seguros da realidade divina, sobrenatural,
revelada, dos mistérios divinos, como os proprios eleitos, que tem a visdo direta e imediata. A luz
da graga e a luz da gloria fazem conhecer aos filhos da Igreja militante e da Igreja triunfante as
mesmas verdades, os mesmos mistérios, com esta diferenca, que a luz da fé, dando aos fiéis a
infalivel certeza da realidade das verdades sobrenaturais e divinas que ela lhes descobre, deixa essas
verdades envolvidas para eles em um véu que s se rasga apos esta vida; enquanto a luz da gloria
faz contemplar aos eleitos essas mesmas verdades nos esplendores da clara visao.

Aqui em baixo, o homem racional vé na luz de uma equac¢do ou de uma evidéncia imediata,
intuitiva, fatal ou necessaria, as primeiras verdades, ou os primeiros principios da razao natural.
Mas, fora das primeiras verdades ou dos primeiros principios da razdo natural, eu ndo tenho a
evidéncia das verdades que dai descolam.

As verdades que derivam dos primeiros principios da razdo sdo tanto mais claros para mim, quanto
mais se deduzem imediatamente, mais diretamente dos primeiros principios ou das primeiras
verdades da razdo. S6 hé evidéncia para a razdo, nos proprios principios da razao.

A nocao de Deus, evidente em si, ndo ¢ evidente para a razao do homem decaido, diz Santo Tomas
de Aquino. A nog¢do de Deus, na ordem puramente natural, ¢ menos clara, para a razdo humana, que
a nogao dos primeiros principios. A razao pode, com a ajuda dos primeiros principios, demonstrar a
existéncia de Deus; mas os primeiros principios ndo se demonstram. Ninguém pode negar a
evidéncia dos primeiros principios, € a razao pode ser pervertida ao ponto de duvidar da existéncia
de Deus. “O impio diz em seu coragdo: ndo ha Deus®!”

Quando eu fago esse raciocinio: “Ha coisas que se movem no mundo; portanto, hd um primeiro
motor, o qual é Deus”. Esse raciocinio ¢ de uma logica inabalavel. Mas a importancia desse
raciocinio é evidente, e a conseqiiéncia ndo o ¢, para mim, no mesmo grau. Quando eu digo: ha
seres limitados, finitos, contingentes, sucessivos; portanto, hd um ser necessario, o qual ¢ Deus. Eu
vejo, na luz da evidéncia, a importancia deste argumento da razdo; mas a conseqiiéncia que eu tiro
dele ndo tem a mesma evidéncia para minha razao.

Se, na ordem presente, que ¢ a ordem ou o tempo de minha provagdo, eu conhecesse Deus e as
verdades naturais na luz da evidéncia ou por uma visao de equagdo, a duvida sobre a verdade de
Deus e sobre as verdades naturais seria impossivel.

Se eu tivesse a evidéncia da existéncia de Deus e das verdades naturais, como eu tenho a evidéncia
dos primeiros principios da razdo, eu ndo teria mais mérito em crer em Deus e nas verdades da
ordem natural, como eu ndo tenho méritos ao admitir os principios evidentes, ou 0s primeiros
axiomas da razao.

H1Jo1,5.
22 Salmo 13, 1.




89

Usando bem as luzes de minha razdo, eu posso chegar ao conhecimento certo de varias verdades da
ordem puramente natural; mas fora dos primeiros principios ou das primeiras verdades da razdo, eu
nao tenho a evidéncia, ou a equacao, de nenhuma verdade desta ordem.

O erro fundamental do racionalismo ¢ de s6 admitir como verdade, o que ¢ evidente pela razdo. O
racionalismo demanda a razao luzes que ela ndo tem, que ela ndo pode ter nesta noite da decadéncia
original. A infalibilidade ndo ¢ mais possivel a razdo individual do homem, assim como a
impecabilidade ndo € possivel a sua vontade.

A equacdo colocada pelo naturalismo como o elemento necessario de todas as investigacdes da
razdo, de todas as conquistas da filosofia, ndo ¢ desse mundo. Ela implica, para o racionalismo
puro, a divida sobre as verdades da ordem presente.

Pedir a razdo as luzes da evidéncia ou da equagdo em todas as questoes, € querer passar da ordem da
visdo obscura, fenomenal, falivel, & ordem da visdo dos anjos e dos santos. E querer conhecer Deus

e as coisas como o anjo e os eleitos as conhecem. E querer quebrar o plano providencial de nossa
provacdo; € querer aniquilar o mérito pela liberdade, ¢ cair no suicidio da inteligéncia.

Assim, o sensualismo desesperado de nosso tempo pede o bem supremo, o bem infinito, ao
naturalismo, e ele termina no culto vergonhoso da sensacao.

O racionalismo protestante pede a Biblia, interpretada soberanamente pela razao, o simbolo das
verdades divinas, das verdades da ordem sobrenatural e revelada, e ele acaba na extingao de todas
as verdades, ai compreendido o proprio livro das revelagdes divinas, para ir se perder e se apagar no
racionalismo pagao dos livre pensadores.

O racionalismo teoldgico, ou o galicanismo, coloca em questdo a infalibilidade dogmatica do
Pontifice romano. Ele se constitui Juiz dela, e a julga em ultimo recurso, caindo no racionalismo
protestante.

Os sofistas livres pensadores desse tempo descendem, pelo Renascimento, dos sofistas do antigo
paganismo. Como eles, e porque eles partem do mesmo principio, eles ndo sabem o que ¢ Deus, o
que ¢ o universo. Eles ignoram a si mesmos. Eles ndo conhecem nem sua origem, nem seu destino,
nem a lei de seu ser. Deus, o homem, a natureza, a cria¢do, sdo para os livres pensadores um enigma
indecifravel. A divida os envolve de todos os lados. S6 querendo levantar eles mesmos, eles caem
no ceticismo mais incuravel e mais desesperado. O orgulho do espirito, ou Satands, que ¢ o pai do
orgulho, lhes faz crer que eles tem em si mesmos o principio da luz, as raizes da verdade, o critério
da certeza, a chama da razado, a pedra angular do edificio intelectual que eles querem edificar; e a
noite, a implacavel noite de todos os sonhos, de todas as deméncias, de todas as duvidas e de todos
0S erTos, 0s oprime.

A Providéncia divina preparou um remédio misericordioso a esta epidemia do racionalismo
moderno, no decreto dogmatico da Imaculada Conceicdo da Bem-Aventurada Mae do Homem
Deus.

Esse dogma de salvagao faz duas coisas para arrancar as nagdes modernas do sensualismo pagao de
nosso tempo. Ele d4, em primeiro lugar, um golpe terrivel no naturalismo, no panteismo, no culto
da matéria, fazendo resplandecer o dogma desconhecido da graca, colocando em evidéncia as mais
maravilhosas criagdes do Espirito Santo no mundo sobrenatural.

O dogma da Imaculada Concei¢do, proclamado com tanto estrondo e uma tdo grande
magnificéncia, escava, em segundo lugar, um abismo entre o culto da Virgem Imaculada e entre a
heranca funesta do luxo pagdo, dos teatros pagdos, das artes pagas, das dangas pagas, dos livros
licenciosos, dos adornos indecentes, de todas essas luxurias, em uma palavra, que o rio impuro do
Renascimento derramou sobre a Europa, ¢ que uma mulher crista s6 pode se permitir, desertando do
estandarte imaculado da Rainha de toda virtude, para se enrolar sob a bandeira impura do
sensualismo.




90

O decreto dogmatico da Imaculada Conceicao cai como um peso esmagador sobre o racionalismo
protestante, pois, se, de um lado, ele torna patente a nudez, a profunda anarquia, a miséria
irremedidvel das seitas biblicas, ele faz resplandecer, de outro lado, a unidade miraculosa da Igreja e
a fé invencivel, inextirpavel, das nagdes catolicas por todos os ensinos do Vigario de Jesus Cristo.

Esse mesmo decreto ¢ mortal ao racionalismo galicano, pois ele eleva a sua ultima magnificéncia a
autoridade infalivel e o poder supremo do Pontifice romano; pois ele torna evidente para todo o
universo esta grande lei da sabedoria eterna, que fez do Papado, e somente do Papado, o orgao
infalivel, o ordculo permanente, sobre a terra, da verdade, da justica e do direito.

O dogma da Imaculada Conceigao, solenemente definido pelo imortal Pio IX, torna-se, enfim, uma
tabua de salvagdo para os pobres naufragos, que as tempestades do individualismo filoséfico
langaram sobre o oceano sem fundo do ceticismo.

Dois fatos brilhantes como o sol, grandes como o universo, retumbantes como os ruidos do trovao,
se erguem diante dos livres pensadores. O Pontifice romano afirma dogmaticamente ou divinamente
a Concei¢ao imaculada da mais humilde das filhas de Adao, e o universo catélico cré, com uma fé
inabalavel, invencivel, universal, que Deus falou pela boca do Pontifice romano.

O papa declara, da parte de Deus, que a Concei¢do da Bem-Aventurada Virgem Maria ¢ um dogma
da fé catolica, que faz parte das revelacdes divinas. O papa diz a terra, que uma duavida, que uma
unica divida, realmente e plenamente consentida nas profundezas da alma, bastaria, no futuro, para
excluir do Reino dos céus aquele que se tornar culpavel dela. Ora, a esta afirmagao solene, a esta
proclamacdo deslumbrante, o episcopado catdlico completo, o sacerddcio catodlico inteiro, o corpo
inteiro dos fiéis, respondem por uma obediéncia imediata, interna, irrevocavel, invencivel. Eles
respondem sem serem ouvidos, sem terem podido ser ouvidos. Eles respondem de todos os pontos
do globo que a palavra de Pio IX ¢ a voz de Deus; que a fé de Pio IX ¢ sua fé, e que a Eternidade
fluira antes que o inferno possa sacudir em sua consciéncia as convicgdes dogmaticas que acabam
de brotar com o decreto descido da catedra pontifical.

Jamais um golpe de trovdo com esta forca passou sobre os desertos da divida. Jamais as ruinas do
ceticismo foram sacudidas, abaladas, desenraizadas com esta profundidadeB. Jamais a verdade
brilhou, no seio das trevas humanas, com uma magnificéncia semelhante e com caracteristicas mais
arrebatadoras, mais encantadoras, mais irresistiveis.

O fato da proclamacdo dogmatica da Concei¢do Imaculada da Bem-Aventurada Mae de Jesus
Cristo, ¢ um fato do qual ninguém pode colocar em duvida a existéncia e a realidade. Todo o
universo o conhece. Todo o universo ouviu falar dele. Todo o universo sabe que ele aconteceu. A
davida sobre o fato realizado desta definicio dogmatica ndo ¢ possivel. A negacdo de um fato
semelhante seria um ato de loucura e de estupidez consumada.

Mas a submissdo imediata, a fé espontanea e invencivel da Igreja catdlica a esta defini¢do suprema,
¢ um fato de mesma natureza que o precedente. Este ato de obediéncia catdlica sacudiu o mundo
inteiro. Ele se produziu de um extremo ao outro da terra, por uma explosdo, por uma manifestagao
solene tdo geral, tdo plena de entusiasmo, tdo universalmente retumbante, que ndo ¢ possivel
duvidar disso um tnico instante.

Do que ele trata, contudo? Trata-se de fazer crer dogmaticamente a um milhar de bispos, a
quatrocentos mil padres, a duzentas milhdes de almas, no seio das quais se encontra tudo o que ha
de maior pela inteligéncia, pelo génio, pela ciéncia, pelo carater, pela sabedoria, pela retidao e pela
santidade, que uma humilde filha de Adao, saida de uma raga decaida, degradada, profanada pelo
pecado original, ndo recebeu nada desta infecgdo.

Trata-se de fazer crer dogmaticamente ao universo, que a Concei¢do Imaculada da Bem-Aventurada
Virgem Maria ndo ¢ somente uma crenga piedosa, uma crenga permitida, autorizada na Igreja, mas

2 Salmo 28, 4, 5, 8.




91

um dogma revelado, um dogma de uma certeza divina, sobrenatural, igual a certeza divinamente
enraizada no seio das nagdes catoOlicas, dos dogmas da Trindade, da Encarnagdo, de todos os
dogmas, enfim, do simbolo catélico. O papa acaba de dizer ao universo: Crereis na Imaculada
Conceigdo da Santissima Virgem; crereis com uma fé sobrenatural e divina. Crereis nela por todos
os poderes da alma. Crereis como se o proprio Deus vos a ensinasse de sua boca divina. Crereis sob
a pena de perdi¢do eterna. E o episcopado catdlico, € o0 mundo catélico, responde ao Pontifice
romano: Nos nos despojamos de todo pensamento contrario ao vosso ensinamento. Juramos, por
tudo o que ha de mais sagrado no Céu e sobre a terra, de vos obedecer como a Deus. Tomamos o
céu e a terra por testemunhas de que a sombra de uma duvida jamais abalard em nossas almas as
certezas divinas que vosso decreto supremo acaba de plantar, enraizar, eternizar.

A palavra dogmatica que Pio IX fez ouvir ao mundo, e a fé divina que esta palavra criou nas
entranhas do universo catolico, realizam um dos mais esplendidos prodigios da Onipoténcia.

Esses dois fatos implicam a agdo viva, a a¢do palpavel da mao de Deus. Como explicar, com efeito,
sem um milagre da Onipoténcia, esses dois fenomenos? Como explicar esse milagre da unidade na
obediéncia, da unidade na abnegag¢do, da unidade na mesma f¢, da unidade no amor?

O racionalismo protestante e o racionalismo filos6fico sdo incapazes de atar dois espiritos, de
rebitd-los a uma mesma opinido, nao digo para sempre, mas por um dia. E eis uma palavra descida
dos labios do Pontifice supremo que ata, com um n6 eterno, duzentas milhdes de inteligéncias; que
as ata e que as rebita para sempre em uma verdade incompreensivel para a razdo. Eis duzentos
milhdes de catdlicos, bispos, padres, simples fiéis, prontos a morrer antes que repudiar a f&€ que os
une e que os arrastam a palavra dogmatica do Pontifice romano.

Que pensaria de um homem sentado sobre um rochedo, no meio do oceano, e que, somente por sua
vontade imprimiria a todas as torrentes, a cada onda deste imenso vaso, uma mesma dire¢do, um
mesmo movimento, uma mesma obediéncia, uma mesma lei de submissdo harmoniosa, somente
durante um quarto de século? Tomad-lo-iamos por um taumaturgo. Ora, Pio IX, do alto deste
rochedo eterno, sobre o qual estdo sentados todos os sucessores de Sao Pedro, do alto deste rochedo
divino, contra o qual, hd dois mil anos, se quebram todas as ondas e todas as tempestades vindas
dos abismos do inferno, Pio IX manda as duzentas milhdes de almas de crer no mistério
incompreensivel que ele lhes revela, de viver na fé desse mistério insondavel, de perseverar nele até
a morte, de vivé-lo, mesmo ao preco de todos os sacrificios; de morrer antes que trair a f& que sua
palavra lhes inspira: e Pio IX é obedecido.

Dizemos sem hesitar: fora da visdo imediata da verdade, a qual constitui a felicidade dos eleitos;
fora da evidéncia dos primeiros principios, o qual subjuga insensivelmente a razao, ndo ha nada de
mais brilhante que o fato miraculoso que contemplamos nesse momento.

O dogma definido da Imaculada Concei¢do e a obediéncia catolica do universo ao decreto pontifical
elevam a verdade desse grau a seu esplendor supremo, no seio da humanidade!

A visdo de um fato miraculoso (a ressurreicdo de Lazaro, por exemplo) ndo conduz fatalmente,
necessariamente, a razdo daqueles que sdo testemunhas dele, pois, fora da visdo dos bem
aventurados, e fora da luz dos primeiros principios, uma resisténcia obstinada, uma resisténcia
diabodlica, ainda ¢ possivel.

A ressurreicdo de Lazaro, cuja multiddo de judeus foram testemunhas, e que todos os judeus
puderam verificar, devia convencé-los da divindade de Nosso Senhor Jesus Cristo, que era o autor
desta ressurreicao.

A ressurrei¢do de Lazaro era, para os judeus, um esfor¢co miraculoso, uma ultima tentativa da
caridade de Jesus Cristo, para conduzi-los a fé de sua divindade, sem violentar sua liberdade, sem
lhes retirar o mérito de sua submissdo e de sua obediéncia. Mas o orgulho satinico dos Escribas e
dos Fariseus, o ciumes que os queimava diante de Jesus, os cegaram de tal modo, que eles fecharam




92

os olhos ao esplendor estridente dos prodigios dos quais eles tinham sido testemunhas; e eis porque
esses judeus infelizes, fascinados pelo espirito de inveja, de ciimes, 6dio e obstinacdo infernal, se
diziam uns aos outros: “é preciso matar Lazaro, pois, se nos o deixarmos viver, todo mundo crera
em Jesus”. Como se matando Lazaro, eles pudessem matar ao mesmo tempo o poder Daquele que
acabara de ressuscitar Lazaro. “Cegos, lhes dizia Santo Agostinho, ele ressuscitou Lazaro, morto ha
quatro dias. Ora, quem o impedira de ressuscitd-lo novamente, quando o matardes? Pois bem! vocés
o matareis ele mesmo, e quando vocés o tiverem matado, ele se ressuscitara”.

Havia entre os judeus, homens de boa fé, e homens satdnicos. Os primeiros, apos ter visto o0s
milagres de Jesus, diziam: “Este ¢ realmente o Filho de Deus, o Cristo, o Messias esperado por
nossos pais”’; e os segundos, possuidos pelo espirito de trevas, entregues as inspiragdes satanicas do
inferno, diziam: “E preciso matar este homem, sem o que os romanos virdo destruir Jerusalém”.

O racionalismo desse tempo contém dois tipos de livres pensadores. Uns mais infelizes, que estdo
pervertidos, mas buscam a verdade, desejam encontrar a verdade. Esses pobres espiritos, dignos de
uma imensa piedade, tem, no fato da obediéncia catdlica a definicdo suprema da Imaculada
Conceicdo, um sinal celeste, um sinal miraculoso da verdade divina, falando pela boca do Vigario
de Jesus Cristo. Testemunhas da afirmagdo solene e dogmatica de Pio IX, e da submissdo
invencivel do episcopado, do clero e do mundo catolico a esta grande, a esta afirmagado infalivel,
eles dirdo: “O dedo de Deus esta ai”. Digitus Dei est hic. Eles crerdo que ai onde se manifesta uma
unidade parecida, uma obediéncia parecida, um acordo parecido, se revela a acdo imediata da
Onipoténcia.

O fato brilhante, o fato dominador da obediéncia do universo a voz do Pontifice romano, torna-se,
para os espiritos doceis e de boa fé, uma tabua de salvacdo que pode salva-los do naufragio, e
reconduzi-los, a sombra das béngaos da Virgem Imaculada, no seio da Igreja.

Quantos aos liberais pervertidos, sem esperanga de retorno, € que uma obstinagao infernal petrifica
no odio de Jesus Cristo, no 6dio da Virgem Imaculada, no 6dio da Igreja e do Pontifice romano,
estes ndo abrirdo os olhos a luz que acaba de brilhar sobre o universo.

Filhos de Belial, eles continuardo a marchar em sua via. Filhos do pai e do rei dos soberbos, eles
escureceram sua inteligéncia, afim que a luz da verdade ndo penetre ai. Arrastados ao 6dio
ciumento que Lucifer porta ao Cristo Deus, ao Cristo Rei, e a tudo o que lhe pertencem, eles dirdo
como os Escribas e os Fariseus, testemunhas da ressurrei¢io de Lazaro: “E preciso matar o Papado;
¢ preciso destruir a Igreja; € preciso edificar sobre suas ruinas o culto da carne, o culto da razao, o
culto de Satands, nosso pai, nosso mestre e nosso rei. E, entdo, somente entdo, seremos mestres
desse mundo, reinaremos livremente sobre esse mundo, seremos os reis € os deuses desse mundo...
Et dicebant: occidamus eum, et habebimus haereditatem eju524.

Nao nos perturbemos. O d6dio incuravel, invencivel, eterno que Satanas porta a Jesus Cristo, a
divina Mae de Jesus Cristo e ao Papado, passou na alma aos filhos perdidos do sensualismo e do
racionalismo pagao desse tempo. Um milhdo de excomungados jurou a ruina da soberania temporal
do Pontifice rei. Um milhdo de excomungados trabalha, com uma raiva verdadeiramente satanica,
para destruir o Papado. As ameagas do cisma, as tentativas de cisma, provam que a ruina da
soberania temporal do Papa ¢ apenas um encaminhamento a destrui¢ao de seu poder espiritual.

Os racionalistas excomungados, os livres pensadores, que estdo unidos pelos juramentos mais
execraveis e que sonham com a derrubada do Papado, carregam um 6dio diabdlico a Pio IX. Como
explicar esse fenomeno? Qual mal lhes fez Pio IX? Quem ha de mais inofensivo, de mais rico em
mansidado, que o Vigario atual Daquele que ¢ chamado: O Cordeiro dominador da terra®? A guerra
implacavel, habilmente impia e satanicamente hipdcrita, do qual Pio IX € o objeto, tem sua origem,

Mt 21, 38.
Bs16, 1.




93

sua unica origem, na proclamagao dogmatica da Imaculada Concei¢do da Bem-Aventurada Mae de
Deus.

Que fez o Pontifice supremo por esta defini¢cao solene?

Pio IX, por esta declaracdo dogmatica, elevou o culto da Bem-Aventurada Maria a suas ultimas
magnificéncias. Ele colocou, pelo mesmo decreto, o selo dos ultimos esplendores a divindade de
Jesus Cristo e ao poder infalivel do Papado! Ora, fazendo resplandecer em um grau supremo as
glorias de Jesus Cristo, as glorias de sua divina Mae e as glorias do Papado, Pio IX da um golpe
mortal, o golpe mais esmagador no inimigo pessoal do Cristo, no inimigo pessoal da augusta Mae
do Cristo, no inimigo pessoal do Vigario do Cristo, ou seja, em Lucifer.

Pio IX exalta a divindade de Jesus Cristo em uma medida que ultrapassa toda medida, e que parece,
além do mais, instransponivel aqui em baixo. Como assim? Definindo dogmaticamente a Concei¢ao
Imaculada da Santissima Virgem, o Pontifice bem aventurado revela a terra o prodigio mais
fascinante da graca do divino Redentor.

Ele diz e faz crer ao mundo, como um dogma de fé, que a graga divina, cuja fonte esta em Jesus
Cristo, foi tdo poderosa, que ela preservou a Santissima Mae de Deus dos ultrajes comuns, e das
feridas originais do pecado de Addo. Sem o dogma definido da Imaculada Conceigdo, a terra ndo
conheceria, ndo teria jamais conhecido o mais profundo segredo das misericordias divinas. Jamais
ele teria conhecido dogmaticamente o prodigio mais maravilhoso da graga, a eficacia suprema, a
criacdo por exceléncia da graca de Jesus Cristo. Esse decreto se manteria no estado da crenga
piedosa e da simples opinido. Pio IX ¢, portanto, o porta-voz, o apdstolo sublime das glorias do
Homem-Deus. Pio IX ¢, portanto, o pregador por exceléncia das ultimas magnificéncias da graca
que regenera, e da graca que santifica.

Pio IX, nos o demonstramos, fez para a gloria da Virgem Imaculada, tudo o que era possivel se
fazer no seio da Igreja militante. Ele atacou, ele venceu, por esta defini¢do solene, o naturalismo
pagdo e o satanismo que € seu pai.

Pio IX, enfim, pela definicdo dogmatica do privilégio da Imaculada Conceigdo, canoniza o grande
atributo da infalibilidade insinuante do Pontifice romano. Ele elevou esta infalibilidade a altura
propria do dogma que ele definiu. Se Pio IX, com efeito, ndo gozasse do privilégio miraculoso da
infalibilidade dogmatica, como ele poderia determinar um dogma da crenca piedosa da Imaculada
Concei¢ao? Como Pio IX poderia decidir, finalmente, por um julgamento supremo, o que a Igreja
inteira deveria crer, e crer com uma fé divina e inquebrantavel, relativo a Concei¢cao Imaculada da
Bem-Aventurada Mae Deus? Pio IX da ao universo uma nova edigao do simbolo. Ele faz um novo
simbolo no sentido do qual fala Sao Tomas de Aquino (2* 2%, q.1. art.10). Ora, agindo assim, Pio IX
imprime o selo de um esplendor incompardvel na infalibilidade ensinante e dogmatica dos
Pontifices romanos. Ai, ¢ somente ai, se encontra 0 n6 do mistério satdnico do qual somos
testemunhas. Ai se encontra o segredo deste 0dio imenso, dessas contravengdes diabdlicas contra o
Papado.

Pio IX se tornou o inimigo pessoal de Lucifer, pois ele d4 em Lucifer o golpe mais pesado, mais
esmagador, mais desesperado. Pio IX ¢ o inimigo pessoal de Lucifer, pois ele eleva a sua suprema
magnificéncia a gloria de Jesus Cristo, a gloria da divina Mae de Jesus Cristo, a gloria do Vigario
de Jesus Cristo. Pio IX, por esse triplo apostolado, se tornou digno de partilhar o 6édio que Satanas
traz contra Jesus Cristo e a sua Mae Imaculada. E, eis porque Satanés prepara, pelas maos daqueles
dos quais ele ¢ o chefe, o Calvario sobre o qual ele se prometeu imolar o bem aventurado Pontifice
que o pregou, ele mesmo, no cadafalso de uma desonra eterna e de uma suplicio eterno.

O dogma da Imaculada Conceigdo, plantado na consciéncia do universo catolico por Pio IX, se
tornou a bandeira vitoriosa sob a qual se enrolam para sempre todos os adoradores de Jesus Cristo,
todos os Apostolos, e todos os discipulos da graca e da divindade de Jesus Cristo.




94

Esse dogma de salvagao e de misericordia € a bandeira a sombra da qual se colocam todos os servos
da Bem-Aventurada Mae de Jesus Cristo, todos os pregadores, todos os propagadores de suas
glorias e de sua santidade.

Esse dogma, enfim, ¢ a bandeira sagrada sob a qual combatem e combaterdo, até a morte, todos os
servos devotados da soberania espiritual e temporal do Papado.

Satanéds o compreendeu; dai, os ruidos espantosos que ele faz escutar desde a defini¢do dogmatica
da Imaculada Conceicdo da Santissima Mae de Deus; dai os imensos esfor¢cos da serpente antiga
para reunir, sob sua lugubre e sangrenta bandeira, todos os inimigos da divindade de Jesus Cristo,
todos os inimigos do culto da Virgem Imaculada, todos os inimigos do duplo poder do Vigario de
Jesus Cristo.

Com quem estard a vitoria? A vitdria estard com Nosso Senhor Jesus Cristo. Ela estara com a divina
Mae de Jesus Cristo. Ela estard com a Igreja de Jesus Cristo.

Que combate ademais em uma guerra dura hd dezoito séculos? Onde estdo aqueles que tentaram
derrubar o trono de Jesus Cristo, o trono da divina Mae de Jesus Cristo, o trono do Vigario de Jesus
Cristo? A gléria do Homem-Deus e a gléria da augusta Mae de Deus estdo envolvidas na luta que
sustenta Pio IX. A palavra do Cristo, as promessas divinas que Ele deixou em heranca ao Papado,
estdo engajadas nesta luta. E quem ¢ suficientemente forte para vencer Aquele que derrubou os reis
impios e os perseguidores da Igreja como vasos de argila? Quem ¢ suficientemente forte para
vencer a Virgem poderosa que esmagou todas as heresias? Quem ¢ suficientemente forte para
contradizer o Verbo eterno? Quem ¢ suficientemente forte para lhe dizer: as promessas que fizestes
ao Papado ndo se cumprirdo!?

Infelizes! Mil vezes infelizes aqueles que, fascinados pelo orgulho do poder, embriagados pelo
vinho da luxuria, ou incendiados pelo fel do o6dio, se colocam ao servigo da antiga serpente!
Infelizes sdo aqueles que tentam arrancar de seu fundamento divino, a pedra sobre o qual o Papado
esta assentado! Porque esta escrito: “Todos aqueles que se chocarem contra esta pedra, se

. < 26
quebraram; e todos aqueles sobre quem caira esta pedra, serdo esmagados™ .

Quando o dogma da Redencao desceu sobre o0 mundo, o mundo nao se suportava mais. O culto da
carne, o culto da razdo e o culto dos demonios, cobriam o universo. Contudo, mal trés séculos
tinham se passado desde a primeira publicacdo do Evangelho, e j& o império de Satands se estalava
por toda parte.

O inimigo eterno do Homem-Deus tentou reconquistar, por um esfor¢o supremo, o terreno que ele
tinha perdido na luta. Ele gerou Diocleciano e seu feroz coadjutor. Ele colocou na alma dos dois
monstros coroados, todo o 6dio que ele carrega contra o Cristo e seus adoradores. As fogueiras, os
cavaletes, as rodas armadas com pontas e navalhas; o ferro, o fogo, todos os tipos de suplicio foram
postos em jogo, e foram utilizados contra os discipulos de um Deus morto sobre a cruz. O império
romano, tornado um agougue, um abatedouro, um ossudrio, pareceu ameacado de ser transformado
em um deserto. A coluna de bronze que deveria eternizar o triunfo dos dois carrascos da Igreja, iria
ser erigida sobre a tumba do cristianismo vencido. Ora, tudo isso se passava na véspera do dia em
que deveria brilhar o mais maravilhoso triunfo da Igreja sobre o velho paganismo.

Uma luz ofuscante apareceu no céu. O labaro da vitdria, encimado por uma cruz e carregado pelos
anjos, transforma-se na bandeira das legides romanas. Constantino, primeiro discipulo-rei do divino
crucificado, faz a religido de Jesus Cristo subir sobre o trono dos Césares; e a cruz na qual estava
atadas os mais vis escravos, transforma no mais esplendido ornamento do diadema dos imperadores
e dos reis cristaos.

O que Diocleciano, inspirado por Satands, tinha tentado contra o Cristo, os inimigos da Igreja
tentam realizar contra o Papado.

26 Mt 21, 44.




95

“E preciso que Pio IX se va de Roma e o catolicismo com ele”, dizem os dioclecianos da astiicia e
os conspiradores da apostasia. O cisma, a heresia, a civilizacdo pagdo da Roma dos Césares ou da
Roma dos Brutus, devem substituir esta velha institui¢do do Papado que teve seu tempo, € que nao
pode mais se adaptar as necessidades e as luzes da sociedade moderna...

Esses desejos execraveis ressoaram nos jornais, cujo principe das trevas fez os porta-vozes da
impiedade; mas aqueles que conceberam esses pensamentos infernais ndo os verao se cumprir.

Assentado sobre um trono fortalecido contra todos os abalos, o Papado viverd muito mais tempo
que aqueles que sonham com sua ruina.

Cinquenta Papas tiveram o destino que a Revolucao prepara a Pio IX. Mas o Papado ¢ eterno. Ele
deve viver muito mais tempo para fazer os funerais de todos seus perseguidores. O passado lhe
responde sobre o futuro; e os séculos, passando diante de seu trono indestrutivel, o satdam rei da

Pio IX, pelo dogma da Imaculada Conceicdo, entregou Satands ao poder da Mulher divina, e esta
mulher invencivel lhe esmagou a cabeca.

. . . . 7. . . . 27
Dominus omnipotens nocuit eum, et tradidit eum in manus feminae, et confodit eum”".

2 Jud 16, 17.




SAO MIGUEL - GIORDANO LUCA \ »



97

Prova dos espiritos angélicos
Queda de Lucifer e dos Anjos maus

Et factum est preelium magnum in Ceelo, Michael et Angeli ejus preeliabantur cum dracone.

E houve um grande combate no Céu; Miguel e seus Anjos combateram contra o dragado.
Apocalipse 13

ual ¢ esse grande combate cujo Céu se tornou o teatro? Porque esta luta entre Sao Miguel e o
antigo dragdo? E qual ¢ esse Céu onde os espiritos angélicos se entregam a um combate
terrivel e misterioso? Et factum est preelium magnum in Ceelo.

Pode haver lutas, combates, guerras, no Céu da gloria? A discérdia pode se introduzir no lar da
eterna paz? Os espiritos que gozam da visdao imediata da divina esséncia podem se revoltar contra
Deus, violar as leis da ordem, se odiar uns aos outros, se digladiarem em lutas formidaveis? Et
factum est preelium magnum in Ceelo.

O Céu do qual fala o apostolo Sao Jodo, e que se tornou o campo de batalha dos espiritos invisiveis,
nao ¢, nao pode ser o Céu dos eleitos, pois o erro e o mal ndo saberiam penetrar ali onde a verdade e
a caridade reinam soberanamente. Os eleitos véem Deus face a face, eles contemplam a luz na luz'.
Nao hé mais sombra, nuvens, mais trevas, mais inclinagdes depravadas no Céu onde Deus se deixa
ver tal como ele €. Os anjos bem-aventurados e os santos ndo podem se desligar da beleza infinita
que eles contemplam a descoberto. O proprio Deus ndo pode cessar de amar aqueles que o amam.
Os eleitos se tornaram impecaveis. Eles estdo fixados para sempre no amor do bem supremo que
eles contemplam nos esplendores da clara visdo. O combate dos bons e dos anjos maus ndo pode
ocorrer, entdo, no Céu da beatitude eterna.

Mas esta luta ocorreu nas regides de inteligéncia e da razao? Ou em outros termos, 0s anjos se
dividiram sobre os principios ou as conseqiiéncias das verdades da ordem puramente natural?

A teologia sagrada ensina que as conseqiiéncias que desprendem dos principios evidentes da razao
sdo também claras para os espiritos anggélicos, assim como o sd3o para ndés 0S axiomas mais
evidentes, ou os primeiros principios da razao. E € por isso que os anjos, na aquisi¢do das verdades
puramente naturais, ndo vao, como nds, do conhecido ao desconhecido, pelos procedimentos
obscuros e faliveis da indu¢do, da andlise, da analogia ou dos outros modos pelos quais as
inteligéncias pessoais unidas a corpos passiveis sabem as verdades que desprendem dos principios
evidentes da razdo.

A ultima conseqiiéncia de um principio evidente da razdo é também clara para os espiritos
desprendidos de toda matéria, ou para os anjos. Os anjos véem nos principios da razdo todas as
conseqiiéncias desses principios. Eles os véem de uma visdo de equagdo’, como eles véem os
proprios primeiros principios; e eis porque a duvida, a ignorancia e o erro estdo banidos do circulo
luminoso nos quais os espiritos invisiveis estdo envolvidos, na ordem das verdades puramente
naturais. Nao hd, portanto, antagonismo, trevas, desordem mental possivel para os espiritos
angglicos considerados sob essa relacao.

" In lumine iuo videbimus limen. Salmo 35, 10.
2 N.d.t.: A equagdo, diz Santo Tom4s, niio é outra coisa seno a luz dos primeiros principios. A equagio é a clara visio de um objeto
pela razdo; ¢ a visdo direta, intuitiva, imediata, pela razdo, do objeto que ela contempla. Assim, a razdo conhece de uma visdo
intuitiva, de uma visdo de equagdo, os primeiros principios da razdo natural.




98

Os anjos nao tem o mérito de crer nas verdades da ordem natural, pois eles conhecem todas essas
verdades na luz da evidéncia.

Mas fora da ordem sobrenatural da gldria, a qual ndo pode tornar-se um teatro de disputas, de lutas,
de combates para os espiritos angélicos inundados das torrentes da clara visdo; fora da ordem das
verdades puramente naturais, as quais ndo comportam, nos espiritos angélicos, contradigdes e
disputas, hd a ordem da fé revelada, ou ordem sobrenatural da graca. Essas trés ordens tem
diferencas caracteristicas e necessarias.

A ordem sobrenatural da gloria derrama no seio dos eleitos, torrentes de luz, e todo erro esta para
sempre banido das regides que eles habitam. O circulo das verdades naturais ndao contém
obscuridade para os espiritos angélicos, pois todas as verdades desta ordem sdo também evidentes
para eles, como o sdo para nos os primeiros principios da razao.

E, entdo, unicamente na ordem das verdades da fé, na ordem das verdades reveladas, ou, em outros
termos, na ordem sobrenatural da graga, que os espiritos angélicos, afrontados durante sua prova,
puderam errar, que eles puderam se separar de Deus, se revoltar contra Deus; que eles puderam se
dividir, se contradizer, se fazer a guerra, se colocar sob bandeiras diversas, e lutar uns contra os
outros em combates misteriosos e terriveis. Tentaremos explicar essas lutas que o apostolo Sao Joao
resumiu nessas palavras: “E houve um grande combate no Céu: Miguel e seus anjos combateram
contra o dragdo, e o dragio combatia, e seus anjos>”.

A agdo satanica, os crimes diabodlicos dos quais somos testemunhas, o 6dio verdadeiramente
infernal cujo Cristo, sua divina Mae, a Igreja e o Papado, se tornaram o objeto, sdo
incompreensiveis e inexplicaveis, se ndo nos remontamos a origem das coisas. Para penetrar esses
assustadores mistérios da malicia humana, ¢ preciso se fazer uma justa idéia das causas que deram
ocasido a queda de Lucifer e dos anjos maus, assim como esses combates formidaveis do qual fala o
discipulo bem amado quando ele diz: Houve um grande combate no Céu.

A teologia catodlica ensina que os espiritos angélicos, criados simultaneamente por um ato da
Onipoténcia, s6 foram introduzidos na morada da beatitude eterna apds a prova que deveria
assegurar-lhes a possessao dessa morada. A divina sabedoria quis que os espiritos angélicos fossem
os operarios de sua felicidade e de sua gloria; que eles pudessem merecer, pela graca, as eternas
recompensas prometidas a um ato livre de sua vontade.

Se Deus, criando os anjos, os tivesse inundados das torrentes da clara visdo, esses espiritos de luz
ndo teriam podido concorrer livremente a obra de sua salvacdo. Fatalmente subjugados pelos
esplendores da visdo beatifica, eles fariam nada para se tornar dignos da mesma. Eles teriam
atingido sem combate, sem luta, sem vitoria, sem liberdade e sem mérito, uma felicidade
infinitamente elevada, acima de seus desejos e de suas esperangas. De outro lado, a ordem das
verdades puramente naturais ndo conteriam obscuridades para esses puros espiritos. Eles ndo
podem, entdo, ter nenhum mérito ao crer nas verdades desta ordem. A prova dos espiritos angélicos
se liga, portanto, fundamentalmente a ordem sobrenatural da fé e da graga. E, entdo, ai onde
precisamos nos colocar para formarmos uma idéia verdadeiramente teoldgica da prova na qual eles

foram submetidos.

Os anjos, saindo das regides do possivel, tomando posse da existéncia, foram enriquecidos do dom
sobrenatural da graca. Criados para um fim sobrenatural, eles ndo podiam encontrar nem neles
mesmos, nem nas coisas criadas, o meio de atingir este fim, pois Deus, diz Santo Agostinho ¢ a

teologia ap0s ele, “em lhe dando o ser da natureza, lhe fez dom da graca®.

A lIgreja, em seu simbolo, reduziu a ordem inteira das verdades sobrenaturais, necessarias a
salvacdo, ao dogma da adoravel Trindade e aquele da Encarnagdo do verbo divino. Esses dois
dogmas constituem a base da ordem divina da graga. Eles implicam, com efeito, todos os dogmas

? Apoc 12, 7.
4 Agost. De natura et gratia.




99

da revelagdo. Ora, esses dogmas incompreensiveis a toda inteligéncia criada, enquanto que ela nao ¢
atingida pela clara visdo, viraram o objeto da fé dos espiritos angélicos. Eles lhes foram revelados
no préprio momento de sua criacdo. Assim, para merecer o Céu da visao beatifica, os anjos, como
os homens, tem de crer, de uma fé sobrenatural, fundada sobre a palavra de Deus, no dogma de um
unico Deus em trés pessoas, € no dogma ndo menos incompreensivel da unido pessoal do Verbo
divino com a natureza humana, pela encarnagao.

Crer de uma f¢ viva, ou seja, de uma fé informada ou vivificada pela caridade, que a natureza
divina, em sua indivisivel esséncia, ¢ comum a pessoa do Pai, a pessoa do Filho e a pessoa do
Espirito Santo; crer, em uma palavra, na Trindade das pessoas divinas, em uma mesma esséncia e
mesma divindade; tal € o elemento fundamental da salvacao dos anjos e dos homens.

Mas a fé ao insondavel mistério da adoravel Trindade ndo basta. A salvagdo da gldria, ou a vida
eterna abraga, em outro, a visao imediata do grande mistério da unido pessoal do Verbo divino com
a natureza humana em Jesus Cristo. E eis porque o divino Salvador dizia na véspera de sua morte:
“Nisso consiste a vida eterna; que o conheceis por unico e verdadeiro Deus, e aquele a quem

enviastes, Jesus Cristo””.

Notem bem, carissimos irmaos, que a fé sobrenatural do dogma da Encarnacdo, na qual se liga no
plano divino, a maternidade divina da Bem-Aventurada Virgem Maria, e a consangiiinidade ou a
fraternidade sobrenatural dos filhos da graga com o Cristo, foi, para os anjos, o ponto mais dificil,
talvez, de sua prova. Impondo aos espiritos angélicos, como uma das condi¢des fundamentais de
sua beatitude suprema, um ato de adora¢do para o Homem-Deus, um ato de amor e de submissdo
para a Virgem Imaculada chamada a tornar-se sua Mae, um ato de caridade fraterna para os filhos
da raca humana que se tornariam os filhos adotivos de Deus, a sabedoria eterna oferecia aos
espiritos angélicos a matéria do sacrificio mais herdico e mais completo de sua inteligéncia e de sua
vontade.

Se Lucifer e os anjos sé tivessem sido submetidos, para subir ao céu da gloria, a um ato livre de fé,
de adoragdo e de amor pela indivisivel Trindade, eles ndo teriam percebido nada de mais dificil,
talvez, nesse ato de abnegacdo e de dependéncia. Eles teriam compreendido que, Deus sendo
infinito, soberanamente perfeito, e plenamente incompreensivel a todo espirito criado, nada era
mais justo do que s6 crer no impenetravel mistério de um tnico Deus em trés pessoas, o qual era
imposto a sua fé, como a indispensavel condi¢do de sua felicidade suprema e sobrenatural.

Mas o dogma da unido pessoal do Filho de Deus com a natureza humana, a exaltagdo da mais
humilde das Virgens ao trono da maternidade divina, a consangiiinidade e a fraternidade dos filhos
da raga humana com o Verbo encarnado, colocavam Lucifer e os anjos na necessidade de procurar o
caminho do Céu da clara visdo, pela via do despojamento mais absoluto de todas as luzes de sua
inteligéncia, de todas as investigagdes de sua sabedoria, de todas as invengdes de sua prudéncia e de
sua perspicacia.

Com dificuldade Lucifer conheceu, pela revelagdo, o plano sobrenatural dos mistérios da graga,
com dificuldade seu pensamento se esfor¢ca em abracar as dimensdes, de penetrar nas razdes
divinas, de medir as conseqiiéncias, de entender as causas, os meios e os efeitos. Fascinado pelos
esplendores de sua propria natureza, o chefe das tribos angélicas quis compreender o que ele
deveria crer. Esquecendo sua fraqueza nativa, e exagerando sua virtude, ele ousa colocar um olhar
escrutador nas majestosas profundezas dos conselhos do Altissimo. Uma fé submissa, um amor
obediente o colocariam sobre a via das supremas conveniéncias do mistério adoravel da
Encarnagdo, e das conseqiiéncias que desprenderiam disso, para a gloria de Deus e para a perfeicao
sobrenatural do universo; mas o orgulho e a inveja que germinam no fundo de seu ser ndo lhe
permitem “de se manter de pé na via da verdade®”.

3Jo 17, 3.
©Jo 8, 44.




100

No lugar de extrair no amor as claridades que lhe faltam, e de adorar em um despojamento absoluto
de sua propria sabedoria esse mediador divino que pode, sozinho, abrir-lhe, por sua graga, os
caminhos da gloria, Lucifer concebeu o infernal desejo de rebaixar os planos sobrenaturais as
estreitas proporgdes de seus pensamentos e de suas trevas.

Confrontada em relagdo ao Ser infinito, a unido hipostatica do Verbo divino com a natureza humana
se abre, ao orgulhoso querubim, como a negacdo das grandezas do proprio Deus, como um insulto a
majestade do Altissimo, como um esquecimento de sua santidade, de suas perfeicoes e de sua
gloria.

Confrontada em suas relagdes com a natureza angélica, a encarnagdo do Filho de Deus, sua unido
pessoal com a natureza do homem, lhe parece marcada do desprezo mais profundo para todos os
espiritos desligados da matéria. Buscar nos confins do nada, e nas baixas regides habitadas pelo
proprio bruto, a carne do homem para se fazer dela a carne de um Deus, para colocé-lo sobre um
trono infinitamente elevado acima daquele sobre o qual o primeiro dos espiritos esta assentado, eis
ai, para Lucifer, um destino que transtorna todas as poténcias de seu ser, e que ultrapassa, a seus
olhos, todos os limites do possivel e mesmo do absurdo.

Se Deus tomasse a natureza do anjo, se Ele se unisse pessoalmente ao espirito mais elevado na
escala da criagdo, Ele obedeceria as santas harmonias da ordem: Ele desceria sem se desvalorizar.

Ele atingiria, por esta unido suprema, todos os espiritos angélicos, cuja natureza nao toma nada
emprestado da matéria grosseiramente inerte, a qual a alma humana deve estar unida, na ordem de
sua personalidade e de sua natureza.

Em se fazendo anjo, no lugar de se fazer homem, o Filho de Deus ndo transporia os limites da
eterna sabedoria, e pela unido hipostatica com a natureza angélica, Ele derramaria sobre a alma do
homem béngdos e privilégios, cuja carne ¢ indigna, pois ele jamais teria a possibilidade de
compreendé-las e de aprecia-las.

Colocando os espiritos de luz na indispensavel necessidade de falecer a esperanca de uma felicidade
sobrenatural, ou de procurd-la em um ato de fé, de adoracdo e de amor pelo Filho da Mulher,
chamada a tornar-se a Mae do Verbo encarnado, Deus pede a Lucifer e as tribos angélicas um
sacrificio impossivel, pois ele € injusto.

S6 poder atingir o Céu da gloria pelos méritos de um Homem-Deus, e ndo pelos méritos de um
Anjo-Deus, ¢ para Lucifer uma lei de absurda e cruel parcialidade, a qual ele e os seus nao
poderiam se submeter sem abdicar o sentimento de sua personalidade e a dignidade de sua natureza.

Suspenso sobre si mesmo, Lucifer se vé privado para sempre da felicidade suprema, pois o Céu da
gléria coloca para ele condi¢cdes impossiveis, pois ele s6 pode ali achegar-se pela graca do Verbo
encarnado, por uma humilhante servidao para com a mulher que deve misturar seu sangue aquele do
Homem-Deus, pela vergonhosa necessidade de ter como iguais, como irmaos, talvez, mesmo como
superiores nas regides da graca e da gloria, inteligéncias subjugadas pela juncdo de uma
personalidade degradante as operagdes, as necessidades, as vergonhosas necessidades e a vida dos
animais.

Todos esses pensamentos e uma infinidade de pensamentos mais negros de blasfémias, mais
injuriosos a sabedoria divina, atravessaram o espirito do arcanjo infiel, fechando seu coracdo as
inspiragdes salutares de uma modesta desconfianca de si mesmo, e aos conselhos desta caridade
divina, que torna creditaveis os mais inimaginaveis prodigios da Onipoténcia.

Se abandonando nas inspira¢des de um orgulho incurdvel e de uma inveja desesperada, Lucifer diz
para si mesmo: O Cristo ndo serd meu Deus; a mulher que deve gerd-lo ndo sera minha rainha;os
vermes humanos cujo Filho do Altissimo ambiciona a natureza e a forma nao serdo meus irmaos; eu
ndo quero uma gloria adquirida pelo esquecimento de minha dignidade. O céu da visdo beatifica



101

ndo ¢ minha patria, se eu estou condenado a conquista-lo pelo suplicio de uma adoragdo impossivel
e degradante, e pelo suicidio das luzes de minha prépria natureza.

Mas ai nao se detém o crime do primeiro dos Espiritos. Se precipitando no abismo de uma eterna
reprovacao, se fixando, por suas resolucdes irreversiveis, em um odio irremediavel contra o Cristo,
contra a Mae Imaculada do Cristo, contra os filhos da raca humana, chamados a tornarem-se os
irmaos adotivos do Cristo, Lucifer concebeu o infernal pensamento de fazer partilhar a todos os
espiritos angélicos o crime de seu orgulho, de sua inveja odiosa e de sua revolta. Mergulhado,
perdido nas profundezas de um orgulho desesperado, o querubim infiel acumula, nas regides
povoadas pelos filhos da luz, montanhas de trevas, de mentiras, de sofismas e de blasfémias.

Ele sabe que acorrentando em sua ruina todos os Espiritos a cabeca dos quais ele foi posto por um
favor imerecido; que em lhes inoculando o fel de sua inveja contra 0 Homem-Deus, que os tornando
camplices de seu 6dio contra a Virgem Imaculada, que deve tornar-se sua mae, e de suas coleras
contra os filhos da raga humana, ele sabe, dizem-nos, que ele ferird o plano sobrenatural da graga e
da gloria.

Se os anjos, com efeito, impelem, pelas sugestdes do arcanjo soberbo, a mediacao do Cristo, o culto
da Rainha dos anjos e a fraternidade dos homens tornados os filhos de Deus, o Verbo encarnado
perde em um s6 golpe o reino do mundo dos puros espiritos. O problema das causas finais do
mundo sobrenatural ¢ mutilado. Os nove coros dos anjos s6 respondem pelo desprezo e o desdém a
gloria que o Cristo lhes oferece. A sabedoria eterna ndo pode mais divinizar, pela encarnacdo, as
criaturas mais nobres e as mais excelentes saidas de suas maos. Lucifer supera o Filho da Virgem.
A aristocracia do mundo dos espiritos lhe pertence, e s6 fica com o Cristo vencido uma raca de
adoradores desprezados, a plebe infima, que sua graca ird buscar sobre os confins do nada e nas
catacumbas da criacao.

Dai, os esforcos imensos pelos quais Lucifer tenta embriagar do vinho de seu orgulho, e de
corromper do fel de seu 6dio, os inumeraveis filhos de luz que habitam os espagos inteligiveis
durante a paragem rapida de sua prova.

Se fosse possivel reunir, como em um fasciculo, todos os erros do mundo antigo, todos os desvarios
do espirito humano, todas as perversdes das seitas iddlatras, todos os sistemas de trevas, a ajuda dos
quais a antiga Serpente trabalhou durante quatro mil anos para apagar as esperangas sobrenaturais
da humanidade, as glorias do Cristo, os destinos elevados preparados para a Bem-Aventurada
Maria; se fosse possivel abracar com um unico olhar todos os cismas e todas as heresias que rasgam
o seio da Igreja ha 19 séculos, se reunissemos todas as blasfémias, todos os sarcasmos, todos os
ultrajes sacrilegos lancados na face adordvel do Cristo, da Virgem Imaculada e da Igreja romana, s6
terlamos uma imagem incompleta deste incomensuravel oceano de d6dios invejosos, de sacrilégios
insultantes, de blasfémias impias, de sarcasmos diabdlicos, cujo Lucifer inunda as regides que
habitam os nove coros dos Anjos, no céu da prova.

Por um ato interno, cujo pensamento do homem nao saberia conceber a natureza, na rapida energia,
nas subitas manifestacdes e na sedutora poténcia, Lucifer se esfor¢a para fazer circular até nas
profundezas da consciéncia dos espiritos puros, o virus infernal cujo orgulho e a inveja cavaram,
nos abismos de seu ser, uma fonte inesgotavel. Exagerando sua forca, sua elevagdo, suas luzes, ele
ndo duvida que todas as hierarquias celestes ndo partilhem com ele a invencivel repugnancia que
ndo lhe permitird jamais de se fazer o adorador do Cristo, o servo da mulher que deve gerar o
Homem-Deus, e de honrar como iguais, na ordem da graga, talvez como seus superiores, na ordem
da gldria, esses vermes de terra a quem destinos divinos estdo preparados.

Mas, 6 profundeza dos conselhos divinos! O abismo desta sabedoria que vai de um extremo ao
outro, e que sabe fazer servir o erro e o crime ao triunfo e a realizagdo dos planos sobrenaturais da
divina misericordia! E no mesmo momento em que o Dragdo infernal promete ocultar em uma




102

tumba eterna todas as esperangas prometidas as tribos angélicas, que o toque do sino da vergonha,
que as salvas de uma eterna reprovacao vao soar para o Rei dos apostatas e dos traidores.

Um querubim enriquecido dos dons mais brilhantes da natureza, resplandecente dos dons
incomparavelmente mais maravilhosos da graga, vai quebrar, na mao de Lucifer, o cetro sacrilego
com o qual este implacavel inimigo do Cristo espera precipitar em uma ruina eterna os espiritos
angélicos que ele deveria animar, por seu obediente amor, no combate da fé, da graca e da virtude.

Docil as inspiracdes do Espirito Santo, submisso como um filho a lei dos mistérios sagrados da
graca, o glorioso Sao Miguel adora, sem compreendé-los, os dogmas sublimes no fundo dos quais
ele extraiu a vida sobrenatural e as esperangas de uma beatitude incompreensivel, como o amor
infinito daquele que os derramou em seu coracdo. Discipulo do Cristo, por sua fé e por sua caridade,
ele se tornara o mais intrépido defensor das glérias da natureza humana. Esclarecido nos raios puros
da graga, este invencivel querubim descobre, através das salutares obscuridades da fé, o segredo
desta sabedoria infinita que concebeu o plano da glorificacdo suprema do universo.

A encarna¢do do Filho de Deus, os sublimes destinos da Maternidade divina, as prodigiosas
esperangas da raca humana, pertencem-lhe como as ultimas e supremas manifestacdes dos atributos
divinos. Seu olhar casto descobre ai os ultimos esfor¢os do poder, da sabedoria e do amor infinito.

Os aniquilamentos do Verbo divino na Encarnagdo tornam-se, para sua inteligéncia docil, a ultima
palavra de Deus e do universo. Insondéveis profundezas do plano sobrenatural da graca e da gloria
escapam das clarezas que subjugam sua alma e que o inundam das inesgotaveis efusdes de um amor
satisfeito. Quanto mais a fé de Sdo Miguel ¢ simples, profunda, docil, mais ele penetra os mistérios,
mais os esplendores divinos da luz infinita se desvendam aos olhos de sua inteligéncia. Lucifer,
carregando um olhar temerario sobre os mistérios da fé, s6 querendo crer neles apods té-los
compreendido, s6 pedindo a si mesmo as forcas necessdrias para atingir seu destino supremo,
buscando subir, sem o socorro da graga, ao trono da visdo beatifica, vai cair de uma queda eterna.

Sao Miguel, humilhando seu entendimento diante a majestade dos dogmas divinos, adorando os
incompreensiveis segredos do eterno amor, merecera perceber neles as causas supremas, as
conveniéncias divinas, as prodigiosas harmonias. Ele merecera, por sua f€, por sua esperanca, por
sua caridade, tornar-se, para o mundo angélico, o porta estandarte da luz sobrenatural, o primeiro
Apostolo da divindade do Cristo, e o invencivel defensor da Maternidade divina da Virgem
imaculada. Ele merecerd, por sua vitoria sobre Lucifer e sobre os anjos rebeldes, tornar-se o protetor
imortal da Igreja militante.

Esse glorioso Arcanjo se elevara, por isso, sob o império da graga, a todas as magnificéncias da
caridade e da virtude, protegera as hierarquias celestes com o escudo de sua fé, com a espada de sua
palavra, com a armadura sagrada do qual ele se revestiu do espirito de for¢a e de luz. Inferior,
talvez, na ordem hierarquica, a Lucifer, ele se elevara acima dele pela profunda abnegacgdo de sua
humildade, pelo esquecimento mais absoluto de si mesmo, por um amor filial, para os segredos que
a eterna sabedoria dignou-se revelar aos espiritos angélicos, e que ele cré, de tanto, mais dignas do
poder infinito do Altissimo, mesmo ndo os compreendendo, mesmo que eles ultrapassem sem
medida os pensamentos de sua inteligéncia e as investigacdes de sua sabedoria.

Lucifer, fixado para sempre no 6dio invejoso que ele leva contra o Homem-Deus, na raiva
desesperada que lhe causam as grandezas da Virgem que deve gerar o Verbo encarnado, no
desprezo invencivel que ele devotou aos eleitos da raca humana, ergue, do alto do trono onde ele
estd assentado, como chefe de todas as tribos angélicas, o estandarte de uma desobediéncia e de
uma revolta deicida. “Nao obedecerei”, grita o querubim soberbo. Non serviam. Eu ndo obedeceria
a um mandamento injusto. Eu ndo acreditarei nos mistérios cuja fé seria o suicidio de minha
inteligéncia. Non serviam. Eu ndo crerei em um Deus feito carne, quando ele poderia ser um Deus
feito anjo. Eu ndo quero dever o céu da visdo beatifica a um mediador que guarda todas suas
preferéncias para seres dignos de um eterno desprezo, e que se prepara para derramar sobre a




103

natureza humana riquezas e glorias cuja natureza angélica nao foi encontrada digna a seus olhos.
Non serviam.

Mergulhando em um desespero incuravel, pois ele € o fruto de uma obstinacao invencivel, o Judas
do mundo dos espiritos fecha seu corag@o a esperanga de uma felicidade que somente a graca do
divino Filho de Maria pode fazer merecer a todos os espiritos invisiveis. Agitando a tocha de uma
rebelido deicida, Lucifer coloca em jogo os supremos esfor¢os de seu incomparavel orgulho, para
partilhar, com todas as hierarquias celestes, todas as determinagdes irreversiveis que rebitam para
sempre seu pensamento, sua vontade e todas as poténcias de seu ser, ao 6dio do Cristo, ao 6dio da
divina Mae do Cristo, ao 6dio e ao desprezo dos irmaos gloriosos do Cristo.

Com a ajuda das pesadas profundezas e das imensas obscuridades do dogma da Encarnacdo, do
dogma da Maternidade divina da Bem-Aventurada Virgem, do dogma da apoteose da natureza
humana, dos mistérios incompreensiveis da graca e da predestina¢do, Lucifer promete precipitar
todas as legides angélicas no abismo de uma irremediavel apostasia, e de aniquilar, por esta vitdria,
o plano divino inteiramente.

Mas o glorioso Sao Miguel, cuja f€, a esperanga e a caridade fizeram dele o primeiro discipulo do
Homem-Deus, o primeiro servo da Mae de Deus, o primeiro defensor da Igreja de Deus, opde, a
palavra de ordem da revolta, inscrita sobre a bandeira de Lucifer, a palavra de fogo gravada pelo
amor, sobre a espada que o Arcanjo fiel recebeu para abater toda dominacdo que ousasse se elevar
contra Deus.

“Quem ¢ como Deus?” grita o chefe predestinado da milicia celeste. Quis ut Deus? Quem ¢ forte,
quem ¢ grande, quem ¢ terrivel e santo como Deus? Quis ut Deus?

E ti, pai dos apostatas e dos traidores, rei dos prevaricadores e dos soberbos, raiz de toda iniqiiidade,
fonte de toda malicia, fabricador de todos os crimes e todas as mentiras, quem ¢€s tu, para medir os
pensamentos de Deus a teus pensamentos, os planos divinos a tua ignorancia, os mistérios de Deus
as tuas trevas? Quis ut Deus? Quem ¢és tu, para colocar tuas duvidas em face de sua luz, tuas
blasfémias em face de sua Majestade, tuas negacdes em face de seu Verbo, teus sofismas em face
de sua eterna verdade? Quis ut Deus?

Quem és tu, para dirigir teu nada diante sua soberana perfei¢do, tua baixeza diante suas grandezas,
tua esterilidade, diante sua inesgotavel e eterna fecundidade? Quis ut Deus!

Atomo inteligente! Se o olho que o Deus criador te deu pudesse pesar os esplendores de sua gléria,
se ele pudesse penetrar os segredos de sua sabedora, como esse grande Deus habitaria por além de
todos os seres e todos os mundos, em um santudrio inacessivel e em uma luz que ndo se consegue
encontrar? Se teu pensamento pudesse medir a altura e a profundidade, a largura € o comprimento
de seus conselhos, como ele seria um oceano sem limites € sem fundo, de sabedoria e de amor? Se,
em nos tirando dos abismos do possivel, o Deus trés vezes santo nos tivesse inundados das torrentes
da visdo imediata de sua divina esséncia, como seriamos dignos de contempla-lo? Que teriamos
feito para merecer a eterna possessao? Ele dignou-se em nos revelar o plano sobrenatural da graga e
da gloria, mas sua sabedoria ai escondeu o segredo, a fim de nos tornar dignos, ap6s um ato de fé e
de amor, de contempla-lo para sempre nos eternos esplendores.

O Verbo infinito do Pai nos revelou, no Espirito Santo, que Ele se uniria um dia a natureza humana
pela juncao de uma unido hipostatica. A esséncia do Verbo, a esséncia da alma e a esséncia da carne
se juntariam, se abracariam de uma proximidade tdo forte, tdo prodigiosamente una, que elas so
teriam no Cristo, Deus e Homem, uma tnica e mesma personalidade.

O Verbo divino descera na carne, para elevar a carne até o trono de Deus. Ele se farda Homem afim
que o homem seja feito Deus; e por esta unido pessoal com a natureza do homem, o espirito ¢ a
matéria, Unicos elementos da criagdo, se elevardo, no Homem-Deus, a uma gloria infinita, a uma
perfeicdo suprema e deifica, de modo que pela mediagdo do Verbo feito carne, o anjo, o homem, a




104

matéria organizada e a matéria inerte serdo elevados a uma ordem sobrenatural de graca e de gloria,
e por ai, o Deus-Criador, o Deus-Redentor e o Deus Santificador desdobrard as ultimas
magnificéncias de sua sabedoria e de sua bondade. Ora, que ha nesse plano de incompreensivel
caridade, que ndo seja digno de uma eterna admiracdo e de um eterno reconhecimento?

A eterna Trindade quer fazer um Deus do homem, e do préprio Deus, um Homem-Deus. Pelas
prodigiosas compensagdes de uma ternura infinita, o Deus trés vezes santo resolveu igualar, aos
anjos predestinados a graca e a gloria, os eleitos da raga humana, e operar, por isso, a salvacao e a
glorificacdo do universo. Ora, ¢ necessario tornar um crime o amor infinito das efusdes de sua
caridade?

A adoravel Trindade concebeu o eterno pensamento de levar, sobre o trono da maternidade divina, a
mais humilde e a mais pura de todas as filhas da raca humana.

Ela decretou, em seu conselho supremo, derramar sobre esta Bem-Aventurada Virgem, todo o
oceano comunicavel de sua graca, de suas grandezas e de sua gloria. A augusta Mae ¢ chamada, por
sua incomparavel vocagdo, a tornar-se a Filha de Deus, a Esposa de Deus, a Mae de Deus e a
Rainha dos anjos. Ela esta predestinada a contratar uma unido suprema com uma pessoa infinita...

Pela fecundidade divina, que ela retirou nas efusdes do Espirito Santo, a Bem-Aventurada Mae de
Deus serd o complemento da Trindade e do universo. Seu seio virginal sera o encontro das trés
pessoas da adoravel Trindade. Elas colocardo Nela todas suas complacéncias. Sua alma imaculada
tornar-se-a o santuario de seu Deus e seu paraiso de amor. O Deus trés vezes santo fara suas delicias
habitar em suas castas entranhas. Ora, que ha nesse plano de eterna sabedoria, de eterno poder, de
eterna misericordia, que nado seja digno de nossa admiracao e de nosso reconhecimento? E porque
ela ¢ o fascinio de teu orgulho? O Verbo infinito ndo se acha indigno de sua majestade ao se dar
uma mae, de tornar-se o filho da Virgem imaculada, de se submeter a mais humilde de todas as
criaturas: e ti, infeliz escravo de uma inveja desesperada e de um o6dio deicida, credes te rebaixar ao
se fazer o primeiro e mais humilde servo Daquela que deve tornar-se, ao longo dos séculos, a Filha
de Deus, a Esposa de Deus, a Mae de Deus? Teu imenso orgulho ndo te permite compreender que o
meio mais seguro de te tornar digno do primeiro trono angélico, no Céu da gloria, ¢ tornar-se, pela
fé e pelo amor, o mais intrépido defensor da divindade do Homem-Deus, da maternidade divina da
Virgem imaculada e das gldrias sobrenaturais dos eleitos da raca humana, que seus imortais
destinos chamam a se tornarem os filhos e os irmaos de Deus.

Mas porque teu crime esta consumado, porque a chaga de teu indomdavel orgulho se tornou
incuravel, porque resolvestes viver do fel incendidrio do 6dio e da inveja, longe da verdade e da
esperanc¢a, desca no abismo cavado por tua revolta e por tuas blasfémias. Desca nesta noite das
eternas trevas, de onde a ordem e a paz foram banidas para sempre. Longe de Deus e de seu Cristo,
tu procurastes em somente em ti um centro de luz, um centro de beatitude, e s6 encontrastes um
abismo sem fundo, de sofismas, de inveja e de desesperanga.

Para nos, filhos da luz, porque cremos na palavra do Verbo divino, apoiamo-nos sobre os sublimes
destinos que nos sdo prometidos. Adoramos os profundos segredos da sabedoria eterna, ligamo-nos,
por todas as poténcias de nosso amor, a mistérios que ndo podemos nem escrutar nem compreender.
Quanto mais esses mistérios estdo elevados acima de nossa inteligéncia, mais eles sdo dignos
daquele que se dignou a nos revela-los; mais eles prometem beatitude e gldria ao sacrificio absoluto
que lhe fazemos das luzes de nossa razao. Adoramos o Filho do Altissimo, tornado, por sua
encarnagdo, o filho da Mulher divina. S6 pedimos a graga desse mediador, a luz que deve esclarecer
nosso entendimento, o caminho que deve nos levar ao reino da paz, e a beatitude que deve nos
colocar em posse da vida eterna.

Ao mesmo tempo, meus carissimos irmaos, o sublime Arcanjo, fazendo resplandecer aos olhos
ofuscados das tribos angglicas a palavra de fogo, gravada pelo amor sobre sua invencivel espada:




105

“Quem ¢é como Deus!”’ abate as eleva¢des impias do Arcanjo rebelde, derruba os conselhos de seu
6dio e de sua inveja, e associa a seu triunfo os dois tercos da armada inumerdvel dos espiritos
celestes. Esses filhos primogénitos da gloria, esses primeiros discipulos do Cristo, esses primeiros
servos da Rainha do universo, deixam as regides da prova para se assentarem sobre os tronos que
lhes estavam preparados no seio da cidade eterna, onde Deus se deixa ver tal como Ele €.

Lucifer, vencido, cai de modo eterno. Ele cai; e em sua irreparavel ruina, ele carrega, diz o discipulo
bem amado, a terceira parte das estrelas do Céu.

“Eu vi um grande dragdo vermelho tendo sete cabecas e dez chifres, e sobre suas cabegas sete

diademas; e sua cauda arrastou a terceira parte das estrelas do Céu™”.

Tal €, meus carissimos irmaos, pelo menos daquilo que nos ¢ permito falar e que estd acima de toda
palavra humana. Tal é o misterioso combate cujo discipulo bem amado resumiu a histéria naqueles
versiculos do Livro do Apocalipse: “Houve um grande combate no Céu: Miguel e seus anjos
combateram contra o Dragdo, e o Dragdo combatia e seus anjos. E eles ndo prevaleceram, e ja ndo
houve lugar para eles no Céu. E esse grande Dragdo, a antiga serpente, que ¢ chamado Diabo e
Satanas, que seduziu todo o mundo, foi precipitado sobre a terra, e seus anjos com ele foram
precipitados! E eu ouvi uma grande voz no Céu que disse: Agora chegou a salvagdo, o poder, ¢ a
realeza de nosso Deus, assim como o poder do Cristo, pois foi precipitado o acusador de nossos

. ~ . , , ., .9
irmaos... Alegrai-vos, Céus, e vos que nele habitais™”.

Se Deus, criando essas miriades de espiritos que formam o mundo angélico, os tivesse introduzidos,
ao mesmo tempo, no céu da visdo imediata de sua divina esséncia, qual parte teriam eles na
conquista de uma felicidade que ultrapassa todos os pensamentos de sua inteligéncia, toda ambicao
de seu coracao, todas as for¢as de sua natureza? Deus os teria coroados sem nenhum mérito de sua
parte, os teria recompensados sem prova, teria partilhado sua beatitude e sua gloria com seres que
ndo teriam feito nada para se tornarem dignos disso.

A prova na qual os anjos foram submetidos, e que temos tentado explicar, acontece radicalmente
nos profundos mistérios da Encarna¢do do Verbo, da Maternidade divina da Virgem imaculada, da
exaltacdo da natureza humana no trono de Deus.

Esta prova esmagou Lucifer e seus anjos, pois no lugar de crer, eles quiseram compreender; pois no
lugar de pedir a graca do Cristo, o meio sobrenatural para chegar a gloria, eles s6 quiseram dever a
eles mesmos as Unicas forgas que deveriam eleva-los até a visdo imediata da esséncia divina. Ora,
como o orgulho poderia ser um meio de salvagao? Como o orgulho, e um orgulho semelhante,
poderia ser a via tragada para subir ao Céu da gléria?

A queda de Lucifer e dos anjos maus ¢ um mal que Deus, diz Santo Agostinho, ndo teria jamais
permitido, se Ele ndo tivesse sido bastante forte para fazer sair da queda de Lucifer a salvacdo e a
felicidade dos anjos bons; ou seja, uma soma de gloria que ultrapassa imensamente a injuria que sua
adoravel Majestade recebeu pelo crime de Lucifer e dos demodnios cimplices de sua revolta.

Lucifer e os anjos maus sucumbiram na luta; mas Sao Miguel e os anjos fieis se tornaram dignos,
por sua fé, por sua obediéncia, pela humildade de uma submissdo sobrenatural, pelo ato mais
herdico de sua liberdade, eles se tornaram dignos de partilhar a gloria do Homem-Deus, da Mae de
Deus, de todos os eleitos de Deus.

Antes de tirar dos abismos do possivel, o mundo dos puros espiritos, Deus, para quem nao ha nem
passado nem futuro, sabia, sem nenhum duvida, que Lucifer e seus cumplices sucumbiriam na
prova julgada necessaria pela Eterna sabedoria, para fazé-lo merecer o Céu da visdo beatifica,
prometido a um ato livre de sua fé, de sua esperanga ¢ de seu amor. Mas a presciéncia divina nao

" Quis ut Deus?
8 Apoc 12, 3, 4.
? Apoc 12,7, 8,9, 10, 12.




106

foi, diz Santo Tomas de Aquino, a causa de sua queda. E a razao que o doutor angélico nos da disso,
¢ que a presciéncia e a predestinagdo ndo influem em nada sobre a liberdade daqueles que sdo o
objeto das mesmas.

Lucifer e os anjos caidos tinham recebido os dons da natureza e o dom sobrenatural da graga, em
uma medida igual aquela dos anjos que permaneceram fiéis a lei de sua prova. Nada faltou em
Lucifer e nos anjos maus para atingir, pela graga, o Céu da gloria.

A danagao de Lucifer e dos demodnios ¢ obra de seu orgulho.
“Tua perda vem de ti, 6 Israel'®”.

Nao esquecamos, meus carissimos irmaos, que o Céu da visdo beatifica, no qual os anjos e os
homens s6 podem chegar pela graca do Cristo mediador, ¢ uma felicidade sobrenatural, ou seja, que
ultrapassa todas as exigéncias da natureza, ou que eleva a natureza a um estado infinitamente
superior aos pensamentos, aos desejos, as forgas, as tendéncias, as necessidades proprias de toda
inteligéncia criada, qualquer que seja ela.

Nao esquecamos que a visdo beatifica eleva aquele que a atinge, pela graca, a um estado deiforme, e
que ela € o dom por exceléncia, o dom supremo da misericérdia infinita.

“Considerai, diz o apostolo Sao Jodo, com que amor nos amou o Pai, para que sejamos chamados

filhos de Deus. E nés o somos de fato'"”.

“Carissimos, desde agora somos filhos de Deus, mas ndo se manifestou ainda o que havemos de ser.

Sabemos que, quando isto se manifestar, seremos semelhantes a Deus, porquanto o veremos como
125

eleé ™.

Hé4 em Deus, para as criaturas inteligentes, um amor natural € um amor sobrenatural. O amor
natural de Deus por suas criaturas, seja angélicas, seja humanas, se manifesta pelo dom do Ser,
pelas perfeicdes naturais e pela Providéncia que os conserva, € que os leva a um fim que ndo
ultrapassa os limites e as for¢as da natureza. Ora, este amor puramente natural, Deus ndo o retira
dos anjos rebeldes, mesmo apos sua queda. Os anjos caidos conservaram todos os dons de natureza
dos quais eles foram ornados no momento de sua criagdo. Deus ndo tem 6dio por suas criaturas
enquanto criaturas.

“Amais todas as coisas que existem, diz o Livro da Sabedoria, e ndo odieis nada do que criastes,

., . ~ I . 1
porquanto, se as odiasseis, ndo as terieis feito de modo algum'>”.

O amor sobrenatural de Deus para os anjos e para os homens tem por objeto, de leva-los, pela graga,
a visdo imediata de sua divina esséncia. Este amor sobrenatural eleva o anjo € 0 homem a gloria dos
filhos de Deus, dos membros do Cristo. Ele faz deles os filhos e os irmaos do Cristo. Este amor
termina na unido suprema da gldria, a qual coloca os eleitos em participacao da natureza de Deus,
da vida de Deus, da felicidade de Deus. Este amor sobrenatural de Deus eleva os eleitos, seja do
mundo angélico, seja do mundo humano, a unido deiforme: ele faz deles, deuses'”.

Ora, Deus ndo ¢ obrigado a amar todas suas criaturas com um amor que termina efetivamente para
cada uma delas, na unido suprema, sobrenatural e deifica da visdo de sua eterna esséncia. Esta visao
consumada, imutavel e eterna da visao da esséncia divina, s6 concede aquelas criaturas de Deus
que, tendo recebido o dom sobrenatural da graga, perseverardo, até o fim de sua prova, na caridade.
Aqueles que sucumbiram na prova, cessando de amar Deus com um amor de caridade, Deus os
exclui para sempre do reino dos céus.

10 perditio tua, 6 Israel. Os 13, 9.
"1J03, 1.

21J03,2.

B Sb 11, 25.

! Naturz consortes divinz. Petr.




107

Os predestinados, cujo somente Deus conhece o niimero'’, sdo escolhidos e amados por Deus, deste
amor que os leva, pela graca e a perseveranca final, a felicidade suprema. “Dilecti et electi”, diz Sao
Tomas.

Os reprovados, que sucumbiram na prova, que cessaram livremente de amar Deus com um amor de
caridade, e que foram encontrados assim no momento que esta prova acabou, estes ai, diz Sao
Tomas de Aquino, sdo odiados por Deus. Em sentido que Deus os exclui da gléria eterna que eles
podiam merecer ao perseverarem na graca. Eles sdo punidos justamente pela privacdo eterna da
visdo beatifica.

Mas, pede uma razao temerdaria e soberba, porque Deus que previu, desde toda a eternidade, a queda
dos anjos maus e sua danagdo, os criou? Porque Ele predestinou os anjos bons a gloria eterna?
Porque salvou uns e reprovou outros? Porque estes, antes daqueles?

Aqui, responde Santo Agostinho, se abre o abismo insondéavel da predestinacdo. Deus ¢ mestre de
seus dons. Deus nao deve a nenhuma de suas criaturas um amor sobrenatural, ou seja, um amor que
termina em uma felicidade plenamente e infinitamente superior as necessidades, aos pensamentos e
aos desejos de suas criaturas. Deus € mestre de amar quem bem lhe parece, na medida determinada
por sua divina sabedoria. Deus prefere Jacd a Esat. E quem tem o direito de acha-lo mau? Deus
chama, antes de todo tipo de mérito, Jac6 que ¢ o benjamim, a tornar-se o herdeiro das divinas
promessas € um dos mais ilustres ancestrais do Homem-Deus, e ele priva Esat, mesmo que ele seja
o primogénito, da grande bén¢do dos Patriarcas. Ora, quem pode acusar Deus de cometer uma
injustiga?

Cabe a nos, adorar, sem compreendé-lo, o impenetravel mistério da predestinacdo. Cabe a nds
esperar pela misericordia de Deus, no lugar de escrutar o abismo dos segredos divinos. Cabe a nos
amar no lugar de blasfemar. Cabe a nos caminhar sempre na via que, somente por Jesus Cristo, leva
ao Pai celeste'®, no lugar de nos determos no caminho, para tomar a rota que levou Lucifer e os
anjos maus no abismo de uma eterna reprovagao.

'3 Cui soli cognitus est numérus electorum in félicitate locandus. Miss. Rom.
1 Nemo venit ad Patrem nisi per me. Jo.







109

Acao de Lucifer e dos Anjos maus
Sobre a raca humana

Et projectus est draco ille magnus, serpens antiquus, qui vocatur Diabolus et Satanas, qui seducit
universum orbem. et projectus est in terram et Angeli ejus.
E esse grande dragdo, a antiga serpente que é chamado Diabo e Satanas, que seduziu todo o

universo, foi precipitado sobre a terra e seus anjos com ele.
Apocalipse 12, 9.

combate misterioso dos bons e dos anjos maus no Céu da prova, o triunfo de Sao Miguel e

dos anjos fiéis, a queda desesperada de Lucifer e dos espiritos de revolta se ligam

fundamentalmente, como o vimos, ao dogma da Encarnagdo do Verbo, ao dogma da
Maternidade divina da Virgem Imaculada, assim como nos destinos sobrenaturais da natureza
humana em Jesus Cristo.

Os anjos, ja entendemos, ndo podem se contradizer, guerrear no Céu da visdo beatifica, pois a visao
beatifica ¢, para os eleitos, uma consumacao definitiva e suprema na verdade e na caridade.

Os espiritos angélicos ndo puderam se divisar na esfera das verdades puramente naturais, pois as
verdades desta ordem se manifestam aos anjos nas clarezas da evidéncia ou da equacao.

E, portanto, na ordem da fé, ou na esfera das verdades incompreensiveis da ordem sobrenatural e
revelada, que a prova dos anjos ocorreu. Criados para um fim sobrenatural, ao qual eles devem
concorrer livremente, sob o império da graca do divino Mediador, os anjos deveriam se unir, pela
fé, pela esperanca e pela caridade, ao Verbo encarnado, principio necessario da salvacdo de todos os
predestinados, seja do mundo angélico, seja do mundo humano.

Os anjos e os homens s6 podem alcangar o Céu da gloria ou a visdo imediata da esséncia divina, por
. . 11
aquele que disse: “Eu sou o caminho, a verdade e a vida ™.
« . , . . ~ . 299
Ninguém vai a meu pai, se ndo por mim~”.
“Eu sou a porta, se alguém entra por mim, ele encontrard pastagens’”.

O Homem-Deus ¢ o mediador dos anjos e dos homens para leva-los a eterna possessao da vida da
gléria. Jesus Cristo € o chefe divino de toda a Igreja. Ora, a Igreja é composta dos anjos e dos
homens. A Igreja, que € o corpo mistico de Nosso Senhor Jesus Cristo, s6 vive, sobrenaturalmente,
da vida da graga e da vida da gléria, por Jesus Cristo. Ego sum via et veritas et vita.

O Céu da visdo beatifica, que apenas se abre aos eleitos pela mediagdo do Homem-Deus, deveria
ser, para os anjos, o fruto e o preco de um primeiro, um unico ato de fé, de esperanca ¢ de caridade
divina em Jesus Cristo. E a razdo que nos dé disso o doutor angélico, ¢ que a forca de determinagao
¢ igual, nos espiritos angélicos, a sua for¢ca de compreensdo. Os anjos sdo imutaveis, inflexiveis,
irreversiveis nas determinagdes uma vez tomadas. Antes de fixar sua escolha, antes de se
determinar, os anjos sdo livres para se conduzirem de um lado ou de outro. Eles ndo o sdo mais

! Ego sum via et veritas et vita. Jo 14, 6.
*Jo 14, 6.
*Jo 10, 9.




110

quando eles fizeram sua escolha. Essa escolha ¢ definitiva, inalteravel para sempre para esses
espiritos desembaracados de toda matéria.

Assim, Lucifer e os anjos maus podiam se unir, pela fé, pela esperanca e pela caridade, ao Cristo
mediador. Eles podiam subir ao Céu da visdo beatifica por um unico ato de caridade divina em
Jesus Cristo. Este ato custou muito para seu orgulho invejoso, e eles cairam de uma queda eterna.

O Céu da visdo beatifica se abriria para Lucifer e para os anjos cumplices de sua rebelido, na
condi¢do de adorarem o Homem-Deus, de se inclinarem com amor ao pé do trono da Mae de Deus,
de abrirem seus coragdes a um ato de dilecdao para os irmaos adotivos do Homem-Deus, mas eles
recusaram de ali entrar. A obstinagdo no mal ¢, para Lucifer e para os demonios, uma obstinagao
irremediavel. A chaga de seu orgulho e de seu 6dio ndo serd jamais fechada.

Este orgulho e este 6dio “crescem sempre”, como diz o Rei Profeta®. O 6dio que Licifer e os anjos
maus tem pelo Cristo, pela divina Mae do Cristo e pelos irmaos adotivos do Cristo, ¢ um 6dio do
qual eles mediram toda profundeza, do qual eles querem carregar todo o peso, do qual eles jamais
consentirdo em se despojar. Viver, para os demonios, ¢ odiar. Invenciveis nesse 6dio, ou seja, no
6dio ao puro amor, no 6dio a Aquele que nos amou “até a morte, ¢ a morte da cruz”, eles se
prendem a este 6dio com toda a plenitude de uma desesperanca consumida. A chaga da condenagao
que a mao do Onipotente langou sobre eles, os trespassa com uma ferida sempre viva, e esta ferida
alimenta seu odio. Ela ¢ para eles o focus e o alimento eterno. Superbia eorum qui te oderunt
ascendit semper.

“O dragdo, diz Sao Jodo, foi precipitado sobre a terra, e seus anjos com ele”.
Mas por que a terra tornou-se o lugar do exilio e do castigo de Lucifer e dos anjos maus?

A terra deveria ser a morada da raga humana, o lugar da prova que ela deveria sofrer para merecer,
pela graca, o Céu da beatitude eterna. Esta terra, que ocupa apenas um ponto imperceptivel na orbe
imensa do universo, deveria tornar-se a habitacdo e a morada do Verbo encarnado e de sua augusta
Mae. Ela deveria carregar em seu espaco a Igreja do Cristo ou a cidade de Deus. Ora, assim como a
revolta e o crime de Lucifer e dos anjos maus tinha sido no Céu da prova, a causa ocasional da
vitoria e da salvacdo dos anjos bons, da mesma forma, adentraria no plano da adoravel Trindade se
servir do 6dio ciumento de Lucifer contra o Cristo, sua furia desesperada contra a divina Mae do
Cristo, e seu furor inabil contra os irmdos do Cristo, nas Ultimas e supremas manifestacoes da
misericordia infinita em favor da humanidade.

A queda do homem e da raca humana, prevista desde toda eternidade, como tinha sido prevista a
queda dos anjos maus, fard jorrar “das entranhas da misericordia de nosso Deus” os mistérios do
eterno amor dos quais Nazaré, Belém, o Tabor, o Cenaculo e o Calvério serdo o teatro. O homem
caird pelas maquinagdes insidiosas de Lucifer. O pecado e a morte entrardo no mundo pelo ciimes
da serpente antiga’. Mas esta vitoria se volvera em sua vergonha eterna. Ela tornar-se-a o ponto de
partida dos prodigios mais deslumbrantes da caridade do Verbo eterno. Ela fard resplandecer com
seu brilho supremo as glorias da Bem-Aventurada Mae do Salvador e os triunfos do homem
resgatado sobre Lucifer vencido.

Compreendemos agora porque Lucifer e os anjos rebeldes foram precipitados sobre a terra, como
nos ensina o discipulo bem amado. Et projectus est draco in terram et angeli ejus.

Assim, meus caros irmaos, esta terra, esta parcela da criacdo, esse ponto, por assim dizer,
microscopio no seio dos globos que rolam no espaco, vai se tornar o palco e o encontro de todas as
maravilhas da natureza, da gracga e da gldria. O Cristo e sua Bem-Aventurada Mae, os anjos do céu
e mesmo os principes das trevas, vao concorrer a realizagao desse drama imenso, do qual todas as
cenas terdo por ponto de partida a queda de Adao e da raga humana em Adao, sob as inspiragdes

* Superbia eorum qui te oderunt, ascenti semper. Salmo 73, 23.
>Sb2,24.




111

satanicas da serpente antiga, como terdo, por termo final, a salvacdo do homem caido, o triunfo
definitivo da misericordia infinita, a perfeicao sobrenatural do universo, a vitéria eterna da Virgem
Imaculada sobre Lucifer e o reino eterno do Cristo sobre todas as criaturas. Se nossos pequenos
reitores, nossos pequenos filosofos e nossos pequenos sabios pudessem, com seus olhos de
toupeira, perceber a sombra dessas maravilhas, eles ndo perguntariam mais se ha habitantes nas
estrelas. Mas como os adoradores do deus ventre poderiam compreender “o segredo de Deus, o
Pai®?” Animalis autem homo non percipit ea quae sunt Spiritus Dei’.

Os anjos, criados simultaneamente por um ato do Onipotente, ndo foram submetidos a uma lei de
paternidade. Os anjos ndo descendem de um primeiro anjo por via de geragcdo. Eles ndo estdo
atados, na ordem da natureza, por uma ligacdo de uma mesma vida extraida na substancia de um
primeiro espirito, pai de todos os espiritos angélicos. O mesmo ndo ocorre com a raca humana.
Todas as geragdes humanas nascerdo a vida da natureza por via de paternidade; elas descenderdo de
um primeiro homem. Adado serd a raiz, o caule de onde saird a arvore genealogica do género
humano. Adao serd o pai de todos os homens, todos os homens sairdo dele por via de nascimento e
de geracao.

E se nos perguntassemos: por que o Deus criador, que fez nascer todos os anjos a vida da natureza
por um Unico ato de seu poder, seguiu outro plano em relagdo a ralacdo humana? Responderiamos
que em fazendo do homem, espirito e corpo, um resumo vivo de todas as suas obras, e que, fazendo
nascer os homens uns dos outros, por via de geragao e por uma ordem de paternidade derivando de
um primeiro pai € de um primeiro homem, o Deus criador fez duas coisas de uma sabedoria
soberana e de uma bondade soberana.

Recapitulando toda a cria¢@o na personalidade humana, fazendo do primeiro homem o ponto central
da criacdo, o lago do universo, o0 mediador humano do mundo dos espiritos € do mundo dos corpos,
Deus encontrou, em primeiro lugar, o segredo de fazer viver a matéria inerte ou a pedra, a matéria
viva ou a planta, a matéria dotada de sentimento ou a bruta, de uma vida pessoal. A matéria
observada, com efeito, sob esse triplo aspecto, se resume na natureza do homem, cuja inteligéncia,
dotada, como aquela do anjo, de pensamentos e de amor, estd pessoalmente unida a um corpo,
abrigando nele todas as coisas materiais.

O homem sendo, portanto, uma inteligéncia encarnada, um espirito feito carne, eleva a criagao
completamente a ordem e a gloria da personalidade. Por esta unido prodigiosa, o homem faz viver a
propria matéria, observada na universalidade de seus elementos, de uma vida pessoal e, por isso, a
sabedoria infinita oferece a0 mundo puramente natural uma causa final digna de sua Onipoténcia.

Plantando na natureza humana o principio da paternidade, fazendo descender de um primeiro
homem toda a posteridade de Adao, Deus encontrou, em segundo lugar, o segredo de oferecer ao
homem um trago de imagem e semelhanga com Ele, pelo qual o homem, ainda que dotado de uma
natureza bem inferior aquela do anjo, se aproxima, todavia, mais do Deus criador, que o proprio
anjo.

Adao, pai de todos os homens, levard ao fundo de sua natureza o germe, o elemento ou a substancia
orgélnic:.':l8 de todas as geragdes, como Deus leva, eternamente, em seu Verbo, as ideias e os modelos
de todas as suas obras. Adao, por sua paternidade sobre toda a raca humana, sera associado ao poder
criador. Adao serd, na ordem da natureza, o pai, o pontifice, o legislador e o rei de toda a
humanidade. Todas as geragdes receberdo dele a vida da natureza. E por isso, o primeiro homem
vivera, de certa maneira, em todos os membros da raga humana.

Mas esse germe, este elemento da vida da natureza, que deve se individualizar por via de geracao e
de paternidade em todos os rebentos da raga humana, Addo sé o transmitira a sua posteridade com a

6C12,2.
7 1Cor2, 14.
8 Corpulentam substantiam. D. Thom.




112

ajuda de um instrumento, por meio de um auxiliar semelhante a ele, de mesma natureza que ele. Os
filhos de Adao s6 entrardo na vida pelo ministério da mulher, formada da propria substancia do
primeiro homem; tirada, dizem os santos doutores, ndo da cabeca de Adao, pois ela ndo sera o
principio ativo da raca humana; ndo dos pés do homem, pois ela ndo sera nem sua serva, nem sua
escrava; mas extraida da regido do coragdo, extraida da costela pela qual o homem sente, pela qual
ele respira, pela qual ele vive. E eis porque, apds ter formado de suas maos criadoras o corpo do
primeiro homem, apds ter unido pessoalmente a esse corpo a alma que Ele tirou do nada, o Deus
trés gezes santo acrescenta: “Nao ¢ bom que o homem esteja s6: fagamos-lhe uma ajuda semelhante
aele”™”

Mediadora entre Addo e a raca humana, a mulher, a esposa, a companhia do primeiro homem nos
transmitird a vida da natureza. Nasceremos de Adao, por Eva, sua coadjutora, por Eva, instrumento
necessario das transmissdes da vida, por Eva, made dos vivos. A mulher-esposa, a mulher-mae, a
mulher, coadjutora indispenséavel do pai de familia, nos dara a vida da natureza.

Adao e Eva, saindo das maos do Deus criador, foram ornados de todas as perfei¢cdes desejaveis da
natureza; ¢ por um luxo de misericordia, por um excesso de ternura e de amor, as trés pessoas
divinas enriqueceram, em os criando, o primeiro homem e a primeira mulher, do dom sobrenatural,
do dom inestimavel da graca. Addao e Eva foram criados na perfeicdo da vida da natureza, e eles
foram elevados pela graga santificante & um fim que ultrapassava todas as exigéncias, todas as
propriedades e todas as forcas da natureza. Eles foram criados, em uma palavra, para gozar, apos
sua provagdo, da visdo imediata da esséncia divina, para contemplar Deus nos esplendores da
gloria, para viver eternamente da vida beatifica do proprio Deus.

A prova passageira do pai e da mae do género humano ndo foi ligada, todavia, como aquela dos
espiritos angélicos, a um Unico ato de fé, de esperanca e de amor. Nao entrava no plano da
Sabedoria eterna de abrir o céu da visdo beatifica aos eleitos da raga humana, depois que eles
estivessem unidos a adoravel Trindade, por um primeiro ato de caridade divina em Jesus Cristo. A
teologia sagrada da varias razdes para isso. Addo e Eva deviam transmitir sucessivamente a sua
posteridade a vida da natureza e os ensinos que lhes tinham sido revelados de Deus. Era preciso,
portanto, prolongar a existéncia dos primeiros autores da raga humana e aquela de seus
descendentes.

Os espiritos angélicos sdo inflexiveis, imutdveis, irreversiveis em suas determinacdes tomadas
livremente. Sua provacgao se ligava, portanto, a um primeiro, a um unico ato de caridade divina em
Jesus Cristo, seu mediador divino. A inteligéncia do homem, ao contrario, estando pessoalmente
unida a um corpo e, ndo agindo independente de seus 6rgdos, nao se determina nunca de uma
maneira imutavel, inflexivel, irreversivel, nas coisas que ndo incidem sob suas percepcdes com as
claridades da evidencia ou da equagao.

Fora dos primeiros principios da razdo natural, o homem pode sempre voltar sobre as resolugdes e
as determinagdes que ele tomou. O homem que foi criado curdvel, como dizem nos livros santos,
pode se arrepender apos seu pecado; mas o anjo caido ndo sera jamais curado, pois seu orgulho,
principio de sua queda, “cresce sempre” e se opde sempre, por conseqiiéncia, a sua cura. Superbia
eorum qui te oderunt, ascendit semper.

Adao e Eva, colocados no Paraiso das delicias, ndo foram inundados das clarezas da visdo imediata
da esséncia divina. Esse privilégio sobrenatural e supremo devia ser o preco de sua provagao, a justa
recompensa de um combate perseverante. Seu estado, no jardim maravilhoso que eles deviam
habitar durante a vida temporal, se posicionava, dizem os Padres e os Santos doutores, entre o
Estado dos bem aventurados e aquele do homem decaido, que é o nosso. Eles gozavam, nesta feliz
morada, das luzes da natureza aperfeicoada e das luzes sobrenaturais de uma visao inferior aquela
dos eleitos, mas superior, talvez, aos arrebatamentos contemplativos mais sublimes.

"’an 18.




113

Os dons aperfeicoados de natureza e as riquezas sobrenaturais da graca, que constituem a vida
propria de nossos primeiros pais, no Paraiso terrestre, estavam ligados e subordinados para eles a
observagdo perseverante de um preceito facil de praticar. Escutemos o Espirito Santo falando por
Moisés:

“O Senhor tomou o primeiro homem e o colocou no Paraiso das delicias, afim que ele o cultivasse e
que ele fosse seu guardido; E Ele lhe deu um mandamento dizendo: Coma de todos os frutos desse
jardim, mas guarde-te de comer do fruto da arvore da Ciéncia do Bem e do Mal, pois no dia em que
tu comerdes dele, tu morreras de morte'?”.

Lucifer e os anjos maus, precipitados sobre a terra apos o crime de sua revolta, como o diz o
apostolo Sdo Jodo, e punidos com um suplicio irremediavel, alimentaram um 6dio ciumento,
inextirpavel, invencivel contra o Cristo, contra a divina Mae do Cristo e contra os irmaos adotivos
do Cristo, que devem nascer do Pai e da Mae do género humano. Vencido no Céu da provagao pelo
glorioso arcanjo Sao Miguel e pelos anjos fiéis, Lucifer inflama por se vingar de uma vergonha e de
uma falha que o cravou no cadafalso de uma ignominia eterna e de uma raiva desesperada. Se ele
pudesse precipitar o Chefe e o Pai da raca humana em uma desobediéncia criminal, se ele pudesse
mata-lo a graga, corrompendo sua razdo, depravando seu coragdo, oprimindo, desonrando sua alma
sob a tirania degradante da carne, o Cristo sofreria uma derrota irreparavel. A raca humana, cuja
existéncia e a vida se enraizam naquele de quem ela deve nascer, morre para todos os dons e a todos
os privilégios do qual ela deveria herdar. Ela se separa do Mediador divino; ela perde as esperangas
sobrenaturais que lhe sdo prometidas, e ela cai de uma queda desesperada.

Se Adado sucumbe, e toda sua posteridade com ele, o Cristo, vitorioso no seio das tribos angélicas,
ndo pode mais elevar a natureza humana aos esplendores de uma apoteose divina. Cristo ¢
penitenciado pelas preferéncias vergonhosas que ele mantinha reservadas aos vermezinhos humanos
dos quais ele ambiciona vestir a natureza''. Tais sdo os pensamentos, tais sdo os desejos do inimigo
eterno do Cristo e de sua divina Mae.

Escutemos agora o livro das revelagdes:

“A serpente era o mais astuto de todos os animais dos campos que o Senhor Deus tinha
formado. Ela disse a mulher: Por que Deus vos proibiu de comer de todos os frutos do
paraiso? A mulher respondeu-lhe: No6s comemos dos frutos que estdo no paraiso; mas o
Senhor nos mandou de nao tocar no fruto da arvore que estd no meio do Paraiso, e de ndo
comer dele, para que ndo venhamos a morrer. Mas a serpente disse para a mulher:
Certamente vocés ndo morrerdo; pois Deus sabe que no dia em que comerdes desse frutos,
vossos olhos se abrirdo, e sereis como deuses, conhecedores do bem e do mal. A mulher,
vendo que o fruto da arvore era bom para comer, de agradavel aspecto e mui apropriado para
abrir a inteligéncia, tomou dele, comeu, e o apresentou também ao seu marido, que comeu
igualmente”.

A serpente infernal s6 tem uma finalidade nesta pérfida e insidiosa tentacdo. A obstinacao
implacavel que ela coloca em precipitar a Mae do género humano em uma ruina irremediavel, é-lhe
inspirada pelo 6dio que ela carrega a Virgem Imaculada, que deve descender de Eva, e que seus
destinos sublimes chamam a tornar-se a Mae de Deus.

Se a primeira mulher ¢ seduzida; se, pelos artificios do Dragdo antigo, ela pode perverter e arrastar
seu esposo, o plano sobrenatural ¢ quebrado! A raga humana, infectada na fonte de onde ela deve
extrair a vida, morre para a graga. Ela perde em Adao as sublimes e deificas esperancas que lhe

Y'Gn2, 15,16, 17.
""'N.d.t.: Segundo a teologia, Lucifer se recusa a prestar culto ao Cristo por conta da preferéncia que Ele faz ao escolher se revestir, i,
na Encarnacdo, da natureza humana, inferior a dos anjos. Assim, ao derrubar Adao, Licifer acreditava que estaria, primeiro, punindo
o Cristo por ter escolhido a natureza humana em detrimento da natureza angélica. E, em segundo, ele acreditava que poderia evitar a
realiza¢do dos mistérios de Deus.




114

eram prometidas. O orgulho, o egoismo, a luxuria e o vicio precipitam toda a posteridade do
primeiro homem em um abismo de males tornados irremedidveis.

Mas isso ainda nao ¢ tudo. Inoculando o veneno da desobediéncia na alma do pai e da mae do
género humano, Lucifer arrasta ndo somente as geragdes que devem sair deles em uma degradacao
universal e irreparavel, mas ele sujeita a propria criagdo, cujos elementos se resumem, se
recapitulam no homem, uma agitacdo abominavel e um cataclismo geral. O mal, envenenando o
chefe da raga humana, circulard no fundo de todas as substancias e de todos os elementos que
compdem o mundo material. A carne do homem caido ndo podera mais tornar-se a carne de um
Deus. A Virgem Imaculada ndo podera mais sair de um raga definhada e fanada. Ela ndo podera
mais tirar uma vida sem mancha na fonte impura das geracdes humanas. Meditemos agora as
palavras cujo pai da mentira e da blasfémia se serviu para seduzir a virgem imprudente que vai
tornar-se, pelas sugestdes de Lucifer, o instrumento das calamidades e dos males que, ha dezesseis
séculos, esmagam a terra.

“Por que, pergunta ele a nossa primeira mae, por que Deus vos proibiu de comer do fruto desta
arvore?”

Ouvindo uma questdo que tem, evidentemente, por objeto, gerar em seu espirito certas dividas
sobre 0s motivos que puderam levar o Deus criador a proibir a nossos primeiros pais o fruto de certa
arvore, a mae do género humano deveria compreender que uma questao semelhante s6 podia vir de
um espirito de malicia e de orgulho. Ela deveria se cobrir imediatamente da armadura divina e
responder ao tentador que os mandamentos do Senhor ndo precisam passar no crisol da prudéncia
humana; que o homem nao tem nada de melhor a fazer do que guarda-los fielmente, na humildade e
no amor de uma perfeita obediéncia; que eles carregam em si mesmos sua propria justificacdo, e s6
ha um anjo caido, um principe de revolta e de orgulho que possa se permitir em pedir a Deus a
razdo dos preceitos que Ele dignou-se impor a submissdo de suas criaturas. Ela poderia acrescentar,
que o tentador deveria saber o que tinha lhe custado, para ter tido a temeridade sacrilega de citar no
tribunal da razdo os mandamentos do Senhor. Agindo assim, Eva teria for¢ado o Dragdo infernal a
engolir o veneno homicida que ele queria injetar em sua alma.

Mas no lugar de se refugiar no santuario de sua consciéncia, para ai procurar as inspiracdes do
Espirito Santo, a mae de nossa carne se prontifica em responder:

“O Senhor nos mandou de ndo tocar no fruto da arvore que esta no meio do Paraiso, e de ndo comer
dele, para que ndo venhamos a morrer”.

Esta resposta, no fundo da qual a serpente astuta descobre, sendo uma primeira falta, ao menos uma
auséncia de prudéncia sobrenatural, donde pode sair um primeiro germe de curiosidade va; esta
resposta, dizemo-nos, alegra Lucifer. Ela lhe permite prolongar a entrevista que ele provocou, e de
colocar a descoberto, sem muita apreensao, as profundidades satanicas de sua perversidade infernal.

12
“Certamente, diz ele imediatamente a mulher, vocés ndo morrerdo

Meditemos essas palavras, e descobriremos ai, com os santos Doutores, um abismo de blasfémia e
de duplicidade!

O Deus criador disse a nossos primeiros pais: “O dia em que comerdes desse fruto, morrereis de
morte’>”. E Satands ndo teme em dizer a mulher inocente, ainda envolvida nas luzes de sua
inteligéncia aperfeicoada e nas clarezas mais resplandecentes das revelagdes divinas, Satands ndo
teme em lhe dizer que o proprio Deus faltou com a verdade, ao declarar que Ele punird com a morte
a desobediéncia de nossos primeiros pais.

Essa mentira e essa blasfémia, cuja imaginavel temeridade deveria inspirar tanto horror aquele que
as ouvissem, vao nos desvendar as profundezas abissais da malicia do pai da mentira. Escutemos:

2 Gn 3, 4.
BGn2,17.



115

“Certamente, voc€s nado morrerdo, pois, acrescenta o Dragdo infernal, Deus sabe que no dia em que
comerdes desse frutos, vossos olhos se abrirdo, e sereis como deuses, conhecedores do bem e do
mal”.

E como se Satanas dissesse: Ndo somente o Senhor mentiu ao ameaga-los com uma morte que
certamente ndo ocorrera; mas Ele sabe que longe de morrer, comendo do fruto desta arvore, “vossos
olhos se abrirdo” Aperientur oculi vestri. Donde ele segue que o mandamento que Deus lhes fez de
nao tocar no fruto desta arvore, foi-lhe inspirado por um sentimento de ciimes ou por uma tirania
cheia de injustica. Scit enim Deus, quod in quocumque die comederitis, ex eo, aperientur oculi
vestri.

E a infeliz Eva, ouvindo coisas parecidas, ndo tapa os ouvidos! Ela ndo procurard sua salvacdo na
fuga! Infelizmente! A tentagdo ja penetrou nas profundezas de sua alma. Uma curiosidade funesta ja
germina em seu coragao.

O que acrescenta o tentador homicida? Convencido de que a ruina da mulher est4 assegurada, que a
queda da mae do género humano entra em sua consumacao, Lucifer ndo coloca mais limites em sua
perversidade; e empurrando a seus ultimos limites a audacia da mentira e da blasfémia: “Nao
somente Deus sabe, diz ele, que comendo do fruto proibido, vossos olhos se abrirdo; mas Ele sabe
que vos tornareis como deuses, conhecedores do bem e do mal”. Esse coloquio trés vezes satanico
nos permite medir toda a profundeza da queda de Lucifer e dos anjos maus.

A verdade desertou sua inteligéncia, a mentira e a blasfémia, o erro e o mal, o orgulho e a inveja,
tomaram, no fundo de seu ser, o lugar da verdade e da justica, da retiddo e do amor, do bem. Mas o
que assusta, ¢ que esses espiritos de trevas e de malicia puderam compartilhar a uma raca de impios
toda a escuriddo de seu ser; ¢ que eles conseguiram formar, no seio das geracdes humanas, uma
posteridade que pensa, que sente, que fala e que age como eles. Nosso Salvador adoravel dizia aos
Fariseus, a quem Satands compartilhava seu 6dio ciumento contra o Cristo: “Tendes o Diabo por
pai... Ele foi homicida desde o principio e ndo permaneceu na verdade, pois a verdade ndo esté nele.

Quando ele fala a mentira, ele fala do que lhe é proprio, pois ele é mentiroso e o pai da mentira'*”.

Essas palavras da propria verdade esclarecem com uma luz viva a imensa questdo da origem, do
progresso e dos desenvolvimentos supremos do mal e do erro, da blasfémia e da impiedade, sob o
império daquele que mente sempre, que blasfema sempre, que conspira sempre, “pois ele ¢
mentiroso e pai da mentira”. Quia mendax est, et pater ejus.

Alcangando seus fins, o cruel inimigo da mulher se detém para gozar do espetaculo da inebriante
seducdo a qual a infeliz Eva ja sucumbiu no fundo de sua alma. Fascinada pelas pérfidas esperancas
que o dragdo infernal faz luzir aos seus olhos, ela olha, com um olhar de concupiscéncia, o fruto
cujo pai da mentira lhe falou tao bem. Ela levanta o brago, e sua mdo criminosa destaca da arvore
homicida o fruto proibido. Ela saboreia a funesta dogura, ¢ usando de seu charme sobre seu esposo,
ela o torna ciimplice de sua prevaricacdo e lhe faz partilhar sua desobediéncia'’.

Quem fara uma ideia das calamidades, das ruinas e dos males sem nome cuja queda do pai da raga
humana ¢ seguida?

A inteligéncia desse grande culpavel se cobre de trevas. A noite envolve seu entendimento. As
clarezas do qual ele estava inundado, sucedem irreparaveis, imensas obscuridades, parecidas aos
vapores negros que sobem do poco do abismo.

Morto a vida da graca e as esperangas sobrenaturais que deviam lhe abrir o Céu da gloria, ei-lo
caido sob a tirania degradante dos instintos e dos apetites da fera. “O homem elevado em gldria nao
conheceu sua grandeza. Ele se comparou ao bruto e se tornou semelhante a ele'®”.

4708, 44.
5Gn 3, 6.
16 Salmo 48, 13.




116

O egoismo toma, em seu coragdo aviltado, o lugar que o amor puro ai ocupava. A carne se revolta
contra a razdo, rebelada ela mesma contra Deus. O sofrimento e a vergonha, todas as misérias da
alma e todos os aviltamentos do corpo, os terrores e as angustias, a desesperanca e¢ a morte,
irrompem sobre sua natureza decaida. Um dilavio de males cai sobre ele como uma torrente que
rompeu todos seus diques. O Céu se fecha sobre a cabeca desse rei da criacao, tornado o vil escravo
de todas as baixezas e de todas as ignominias. O Céu se torna de ferro e de bronze. A esperanca ¢
banida do vale das lagrimas, e um oceano de colera e de justica, que o homem caido ndo atravessara
mais, lhe fecha para sempre o caminho da vida eterna.

Mas isso nao ¢ tudo. Sintese viva, sumario maravilhoso de toda a criagdao, Adao, violando as leis da
natureza e da graca, leva o distirbio e a confusdo ao seio de todos os elementos. O universo, que se
recapitula nele, sente o contragolpe de sua desobediéncia e de sua revolta. As santas harmonias da
ordem geral sdo alteradas, profanadas, pervertidas. As criaturas inanimadas se colocam em guerra'’
contra aquele que disse para Deus: “Eu ndo obedecerei®. A criagdo inteira impele um longo grito
de dor. Das entranhas de todos os seres escapam gemidos lamentdveis semelhantes aqueles da
mulher que daré a luz com dor'’

O mundo da natureza, desligado, pelo pecado do homem, das leis que o ligavam, de algum modo,
ao plano sobrenatural do mundo da graga, levara, doravante, a marca indelével das maldigdes que
cairam sobre o pai da raga humana.

Lucifer, embriagado com esta vitoria e com esse triunfo, se imagina ter quebrado e destruido para
sempre o plano sobrenatural que prometia a Addo e a sua raga a esperanca de uma apoteose divina.

O pai e a mae do género humano, despojados, por sua prevaricacdo, das perfeicdes sobrenaturais
que eles tinham recebido ao sair das maos do Criador, e dos dons infinitamente mais preciosos da
justica original e da graca santificante, sdo entregues as tendéncias e as inclinacdes mais abjetas e
mais vergonhosas da vida animal. Prostrados sob o peso dos orgdos, e vendidos a dominacao
esmagadora das trés concupiscéncias, ou seja, do orgulho do espirito, do orgulho das luxurias
terrestres, do orgulho da carne, eles s6 podem dar a luz uma raca maldita e manchada como eles. A
vida que as geracdes humanas devem extrair no sangue e na carne desses dois culpaveis esta
envenenada em sua propria fonte.

Tudo o que nascera deles herdard as maldigdes que eles incorreram por sua prevaricagdo € por sua
queda. Escravos do pecado, vitimas da morte e de Satands, as geragdes da terra, apOs terem
arrastado até a tumba a corrente de todas as misérias e de todos os sofrimentos, irdo, longe de Deus,
longe da esperanca e da vida, maldizer, durante os séculos eternos, o dia que as viu nascer € 0s
destinos infelizes que a desobediéncia de um pai culpavel lhes tinha merecido.

Embriagado com esta alegria infernal, que somente o 6dio pode lhe saborear, Lucifer se diz que o
Verbo eterno ndo pode mais se unir, pelo lago da personalidade divina, a esta natureza humana
degradada, deteriorada em seu fundo e descida, pela prevaricagdo do primeiro homem, no abismo
de uma corrupcdo desesperada. Ele se aplaude, sobretudo, por ter tornado impossivel o
cumprimento dos destinos gloriosos da mulher, chamada a tornar-se Mae do Homem-Deus. Como,
com efeito, a filha de uma mae criminosa e de um pai maldito poderia escapar ao andtema que
devotou todas as geracdes ao pecado ao sofrimento, & morte e a reprovagdo? Como ela poderia
tornar-se a filha, a esposa, a mae e as delicias do proprio Deus, apds ter caido sob o império da
serpente infernal, apos ter sido profanada pelos ultrajes comuns do pecado de sua origem?

Contudo, 6 profundeza dos conselhos divinos! O abismo insondavel desta sabedoria “que vai, de
um extremo ao outro, com forca, dispondo tudo com suavidade®””, que s6 permite o mal a fim de
fazer sair dele prodigios inalcancaveis de magnificéncia e dos milagres inesperados de misericordia!

78 5, 21.
¥ 512, 20.

Y Rom 8, 22.
08h g, 1.




117

A vitoria da serpente infernal vai volver a sua ruina. Seu triunfo tornar-se-a a pedra contra a qual
essa inimigo soberbo do Homem-Deus serd calcado. Lucifer vai encontrar uma estria na barreira
que ele nos tinha estendido.

O pecado de Adao provocard as ultimas e supremas efusdes da caridade infinita. Esse crime que a
Igreja ndo temerd em chamar “feliz culpa e pecado necessario”” fard jorrar “das entranhas da
misericérdia de nosso Deus™®” as invencdes mais escondidas de sua ternura pelo homem e para o
homem decaido.

Ultrapassando todos os limites atribuiveis do amor mais ardente, e moderando sua caridade a sua
poténcia, o Verbo divino descera das alturas inacessiveis de sua gloria, e atravessando todos os
graus da criacdo, Ele vira se unir pessoalmente a esta natureza humana caida em Adao, e caida tdo
baixo, que sua queda o tinha lan¢ado quase no nivel dos seres privados de razao. Ele se encarnara
na carne que o crime tinha contaminado no pai da raga humana, mas que a graga deste adoravel
Salvador preservard de toda mancha original na “mulher bendita entre todas as mulheres”, que o
Eterno amor chama a carregar, em seu seio, o Criador de todas as coisas; que Ele chama, para
formar, ao Filho de Deus, a tinica de nossa natureza, para lhe dar o sangue e a carne de Adao, para
gerar o sangue e a carne de um Deus; para engendrar, em uma palavra, no tempo, o mesmo Filho
que Deus, o Pai, engendra nos esplendores de sua eternidade e de sua gloria.

O Filho do Altissimo, se unindo hipostaticamente a esta carne, preservada na Bem-Aventurada
Virgem de toda sujeira original, mas que, segundo Sdo Paulo, guarda no Cristo “a semelhanca da
carne do pecado™”, “a fim de matar o pecado em uma carne passivel ¢ mortal”, ou seja, em uma
carne que tem a semelhanga de uma carne culpavel, sem o ser contudo, o Filho do Altissimo,
dizemo-nos, podera sofrer e morrer. Ele podera, segundo uma expressdo mais enérgica do mesmo
apostolo, tornar-se para nés a hostia do pecado; ele poderd tornar-se, de algum modo, a
personificacdo do pecado, e o proprio pecado “afim de que nos seja feita justica nele”, ou seja, afim
que sejamos resgatados, regenerado, santificados e deificados nele®*.

“Deus, diz Tertuliano, quis resgatar a carne do pecado, em uma carne que tinha a aparéncia de uma

carne culpavel, sem ser culpavel; pois, acrescenta o enérgico Tertuliano, operar a salvagao do
D . 25

homem em uma carne parecida aquela do homem, eis ai em que se mostra a for¢a de Deus™”.

Assim, vitima universal e redentor da humanidade culpavel, o Homem-Deus tomara sobre si o
pecado de nossa origem, e com esse pecado, Ele tomaré ainda todos os crimes cujo pecado original
foi fonte. “Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi’.

O Rei dos reis, 0 Mestre e o Deus do universo nascerd em um estabulo. Visto como o filho de um
pobre carpinteiro, ele permanecera escondido em uma oficina, trabalhando durante trinta anos, com
0 suor na testa, para santificar, para glorificar os labores e os sofrimentos do homem. Apos ter
esgotado, em Jerusalém, o golpe de todos os suplicios, de todas as ignominias, de toda as
ingratiddes e de todos os ddios, ele se deixara crucificar por uma poténcia, entre dois celerados.

O Adaio divino, associando ao sacrificio redentor sua Mae divina, a Eva divina, a verdadeira Mae
dos vivos, misturara o sangue que ele deve derramar do alto de sua cruz a esse rio de lagrimas cuja
augusta Mae irrigard, ela mesma, os pés sagrados de seu Filho e o patibulo sobre o qual ela se
imolara com Ele. O sangue do Homem-Deus, as lagrimas da Mae de Deus lavardo a raga humana, a
terra, os astros, 0 universo inteiro*®. O sangue do Cristo, inseparavel das lagrimas da Mae do Cristo,
reconciliara todas as coisas Nele. Esse sangue, descido da cruz e divinizando as lagrimas maternas,

2! Miss. Rom. in sabb.
21,78

% Rm S8, 3. Ha
11 Cor 5, 21.

2 Tertull. Conf. Marec. 1, 5.
2 Hym. Temp. Pass.




118

com as quais ele se confunde, “pacificara as coisas que estao sobre a terra e as coisas que estdo nos
27”
Céus

A Mae de nossa carne, humilhada, desonrada, mirrada no pé da arvore do mal, se levantara
vitoriosa, purificada, santificada pelo sangue do Filho do Homem e pelas lagrimas da Eva nova.

A Virgem culpavel se levantara, no pé da arvore redentora, na Virgem Imaculada, na Mulher divina
que deve esmagar o dragdo infernal pela virtude infinita desse fruto de vida que ela deve dar ao
mundo, e que serd suspenso nos ramos da arvore divina, afim que aquele que tinha vencido pela
arvore da danac¢do e do mal, seja aterrado e vencido pela arvore da Redencdo e da salvacdo?®

Escutemos agora o Deus de justica e de misericordia fulminando, de uma parte, contra Lucifer, o
anatema que deve quebrar, em sua mao, o troféu de sua vitdria, e prometendo, de outra parte, a
mulher decaida, a Eva culpavel, a Virgem Imaculada, a Mulher divina, a Eva nova que deve reparar
com tanta magnificéncia, com tanto brilho, a queda da virgem infiel, e que esmagara, sob seu pé
vingador, a cabeca do inimigo soberbo de Deus e dos homens.

Esse grande Deus, tendo perguntado a mulher porque ela tinha dado a seu esposo o fruto proibido,
ela respondeu: “A serpente me enganou, e eu comi o fruto®””.

“Porque fizestes isso, diz o Senhor Deus a serpente, tu és maldita entre todos os animais e todos os
répteis da terra: andaras sobre teu ventre, tu te arrastaras sobre teu peito, € tu comeras o pd todos os
dias de tua vida. Porei 6dio entre a mulher e ti, entre sua raca e a tua; ela te esmagaré a cabeca, e tu
Ihe feriras o calcanhar®®”.

Essas palavras vingadoras caem como o raio sobre o dragdo infernal. Elas lhe revelam o plano das
ultimas e supremas misericordias. Elas desenrolam a seu olhar confuso os elos desta cadeia
maravilhosa, a qual se atam, para o homem caido, esperancas novas, mais altas e mais gloriosas que
aquelas mesmo do plano primitivo. Elas fazem Lucifer compreender que, longe de ter alcangado
contra 0 Homem-Deus um triunfo decisivo € uma vitoria eterna; que longe de ter destruido para
sempre o plano dos destinos supremos da Bem-Aventurada Virgem, chamada a tornar-se Mae de
Deus; que longe de ter aniquilado as esperancas que prometiam aos filhos da graga uma
consangliinidade sobrenatural e divina com o proprio Filho de Deus, suas conspiragdes satanicas so
serviram para fazer resplandecer, com um luxo de grandeza e de magnificéncia, as invengdes mais
prodigiosas da misericordia divina.

O dragdo infernal compreende com uma evidencia dolorosa que as glorias do Cristo Redentor e as
glérias de sua Bem-Aventurada Mae tomarao proporgdes tao elevadas, através do proprio ponto que
deveria aniquild-las, que ndo ha palavras capazes de nos oferecer uma ideia dos furores e do
desespero nos quais esse golpe imprevisto langou o chefe dos espiritos de trevas.

Mas o que ultrapassa a medida das decepgdes e das coleras desse rei dos soberbos, sdo as doces
complacéncias com as quais o Altissimo se agrada a revelar ao universo os esplendores novos que
devem cercar a Virgem Imaculada que a serpente tinha crido poder infectar com seu veneno
homicida.

Meditemos os oraculos vindos sobre a raga humana apos a prevaricacdo da infeliz Eva. Meditemos
as palavras reveladoras pelas quais o Deus de toda misericordia promete a humanidade caida em
Adao, que uma Virgem, descendendo desse pai culpavel, e filha da mulher decaida, serd a eterna
inimiga de Lucifer, ferira sua cabeca orgulhosa e esmagara sob seus pés todas as heresias, todos os
cismas e todos os erros que o vento envenenado desse dragdo vencido fard nascer na seqiiéncia dos
séculos para aniquilar as esperangas deificas dos filhos da graga.

7Cl 1, 20.

2 Miss. Rom. Praef.

» Serpens decepti me, et comedi. Gn 3, 13.
*Gn 3, 14, 15.




119

“Eu colocarei 6dio entre a mulher e ti, entre sua raga e a tua”. Inimicitias ponm inter te et mulierem,
et sémen tuum et sémen illius.

Precipitando a primeira mulher no abismo de uma desobediéncia cruel, profanando, envenenando
por ela a propria fonte de onde deverd sair toda a raga humana, Satanés esperava atingir a mulher
divina, a Bem-Aventurada Mae do Homem-Deus, a verdadeira Mae dos vivos. Ele tinha se dito que
a tornando escrava do pecado, que a submetendo, mesmo que fosse por um instante, a seu cetro
vencedor, que profanando com seu sopro impuro o santuario no qual o proprio Deus queria habitar,
ele tornaria impossivel o milagre, desesperador para ele, da unido pessoal do Verbo divino com a
natureza humana, e o prodigio ndo menos esmagador, para seu orgulho ciumento, da maternidade
divina da Virgem Imaculada.

Mas, ouvindo essas palavras proféticas: “Eu colocarei 6dio entre a mulher e ti, entre sua raca ¢ a
tua; e ela te esmagard a cabeca”, Lucifer vé que o plano primitivo s6 foi modificado. Ele
compreende que o milagre do Onipotente consistird em fazer do sangue que o Cristo Redentor deve
derramar para resgatar e para salvar o mundo, o antidoto preservador do pecado original, em relacdo
a Virgem Imaculada, que deve dar ao Filho de Deus o sangue e a carne de Addo. A serpente
infernal compreende, nas clarezas da evidéncia, que suas maquinagdes satanicas contra a mae do
género humano sé servirdo para alargar sem medida o poder e a gléria da Eva nova, assim como
elas so servirdo para fazer resplandecer com uma luz nova, através dos séculos e através dos
mundos, a virtude suprema da graga do Cristo Redentor, pois esta graca, pelo maior de todos os
prodigios, terd o inimaginavel poder de preservar a Mae Imaculada do Homem-Deus de todos os
atentados, de todas as manchas do pecado, seja original, mortal, ou venial; e de encher o mundo
decaido de uma multidao incalculavel de prodigios de santidade e de milagres de virtude que jamais
ocorreriam sem a queda do homem e sem a vitoria homicida que o antigo Dragdo levou contra a
mae de nossa carne. “Inimicitias ponam inter te et mulierem”.

Mas qual partido vai tomar o inimigo eterno da Virgem sem mancha? Oprimido sob o peso das
glorias novas prometidas a Bem-Aventurada Mae do Divino Redentor, e cuja vitéria de Lucifer
sobre a primeira mulher tornou-se o ponto de partida e a causa ocasional, ele ird se esconder para
sempre no fundo do pogo do abismo, na tumba de uma desesperanca eterna e de uma vergonha
eterna?

Tais ndo sdo os pensamentos e as resolugdes deste inimigo implacavel do Cristo e de sua augusta
Mae.

Lucifer sabe que o pecado e a decadéncia do primeiro homem passardo como uma heranga de morte
a sua posteridade inteira. Ele sabe que esta decadéncia lhe assegura sobre toda a ragdo humana uma
dominagdo imperecivel, apesar das esperangas e as misericordias prometidas ao remorso, sob o
império de uma graca reparadora. Lucifer mediu todas as conseqiiéncias e todos os efeitos das trés
concupiscéncias sobre a humanidade decaida. Esse triplo elemento de ruina, colocado em cena por
sua astlcia e por sua agdo perseverante, deve aniquilar os efeitos da graga redentora. O dragio
infernal vai, portanto, organizar, baseado nesses dados e sobre essas esperangas cruéis, um novo
plano de ataque.

Esta guerra, esse novo plano de batalha, devem tender a tornar impossivel ou initil a vinda do
Cristo Redentor. Para atingir essa dupla finalidade, para realizar esta concepg¢ao satanica, o lider dos
espiritos de trevas trabalhara, com toda a energia de seu 6dio ciumento que ele carrega contra a
mulher divina, para apagar, em primeiro lugar, no seio da raca humana, as promessas divinas que
lhe foram feitas por essas palavras profeticamente vingadoras: “Eu colocarei 6dio entre a mulher e
ti, entre sua raga ¢ a tua: ela te esmagara a cabeca”. Et ipsa conteret caput tuum.

O segundo meio para tornar impossivel ou inttil a mediagdo reparadora do Homem-Deus, terd por
objeto precipitar o género humano no mundo de erros, de heresias, de impiedades, essencialmente e




120

diretamente subversivas dos dogmas tradicionais e revelados da Encarnacao do Verbo, das glérias
sobrenaturais da mulher divina e dos destinos deificos do homem em Jesus Cristo.

O terceiro meio que Lucifer e os anjos maus empregardo para tornar impossivel ou inttil a vinda do
Messias, objeto das esperancas do homem caido, consistird em desenraizar da consciéncia e da
razao do homem, até o Ultimo germe da verdade. A duvida tomaré o lugar da f¢é; o racionalismo, a
mentira, todas as negagdes, irdo apagar, no fundo da inteligéncia do homem decaido, as ltimas
luzes da verdade! Os espiritos de trevas trabalharao, sem descanso e sem fim, para corromper o
coracdo do homem e todas as poténcias de sua alma, as manchando, as profanando, por todo tipo de
vicios, de contravengdes e crimes. Eles colocardo tudo em obra, até a consumacao dos séculos, para
escravizar o género humano a tirania esmagadora da sensagdo. A carne, e somente a carne, devera
reinar sobre o mundo; e sob seu império eterno, a humanidade vencida, humilhada, idiotizada,
saciada pela abjecdo e pela ignominia, ndo pensard, assim, em levantar a cabeca rumo ao céu de
suas esperangas. O homem sera transformado em besta, € sua natureza, submetida, por toda parte e
sempre, a acdo dos espiritos de malicia, s6 inspirard ao seu autor um imenso desgosto, uma repulsa
eterna. A mulher, sobretudo, devera descer no fundo da mais humilhante e da mais repulsiva
degradacdo. Ela deverd atingir os ultimos limites da animalidade intelectual, moral e fisica.

Os espiritos de trevas irdo mais longe. Eles precipitardo todas as gera¢des humanas no culto
vergonhoso dos idolos. Os demoénios, se colocando no lugar de Deus, se fardo adorados de um
extremo ao outro do universo. Os templos e os altares, elevados a Satands e a todos os vicios,
personificados em todos os demonios, deverdo cobrir toda a terra. Os sacrificios mais abominaveis
lhes serdo oferecidos. O sangue dos animais e aquele do homem tingirdo de vermelho esses altares
infames. Os sacrificios humanos, oferecidos ao inimigo eterno do Cristo, tornar-se-3o0 a eterna
parddia do sacrificio que o Cristo Redentor deve oferecer a seu Pai pela salvagdo da humanidade.

Se esse plano, tdo digno do rei dos Infernos, e que a queda da raga humana, em Adao, torna
executavel e mesmo facil, se, digo, esse plano for exitoso, ao agrado de Satanis e dos anjos
rebeldes, todos os filhos dos homens, a medida que atravessarem a vida, padecerdo sob essas leis.

Os bens invisiveis da graga e da gloria serdo desconhecidos, desdenhados, desprezados, pelas
geragOes entregues a opressdo invencivel de todos os erros do espirito, a todas as corrupg¢des da
alma, a todos os apetites da matéria, a todas as baixezas e a todas as vergonhas da sensagao.

O mal e o erro inundardo o universo; e se o Cristo tentar realizar o plano que promete a humanidade
um Redentor divino e uma Mae divina, ele ndo encontrara mais, sobre esta terra universalmente
profanada, uma mulher, uma nica mulher suficientemente pura e assaz santa para tornar-se a Mae
de Deus.

Assim, carissimos irmaos, apagar no seio da raga humana a memoéria e mesmo a nog¢do das
promessas divinas, entregues como uma heranga de esperanca e de gléria a posteridade de um pai
culpavel; mergulhar as nac¢des da terra nos erros mais monstruosos € mais subversivos dos dogmas
da Encarnacdo do Verbo e da Maternidade divina da Virgem Imaculada; profanar sem medida a
inteligéncia do homem, aniquilando ai, se for possivel, até os Ultimos vestigios das verdades
reveladas; corromper seu coragdo por todo tipo de vicios; animalizar o homem fisico por todas as
vergonhas, por todas as luxurias, por todas as abominacdes da carne; elevar o culto dos demonios
sobre as ruinas do culto do verdadeiro Deus, e fazer do universo inteiro um templo de idolos
imundos, tal ¢ o plano de ataque que Lucifer e os anjos maus prometem executar, para tornar
impossivel o cumprimento das promessas relativas a vinda do Redentor Divino da humanidade, ou
para paralisar no mundo, para destruir os beneficios, as conseqiiéncias e os frutos, se essas
promessas viessem a se cumprir, apesar de seus esforcos conjurados.

Que tais tenham sido os pensamentos do primitivo Dragdo, que tais tenham sido os propositos
criminosamente impios do eterno inimigo do Cristo e de sua Gloriosa Mae, ¢ o que sobressai de um
estudo aprofundado de nossos Livros santos; ¢ o que estabelecem, ao mesmo tempo, os dados de
uma alta teologia e os fatos vivos da histéria da humanidade.




121

Um grande nimero de doutores e de tedlogos, diz o sabio Cornélio a Lapide®', pensam que o crime
de Lucifer e dos anjos maus, no Céu de sua provacgdo, foi um crime de ciime soberbo e de
implacavel inveja contra o0 Homem-Deus. Analisando a tese, pela qual o veneravel e douto Suarez
estabelece e faz resplandecer esse ponto de vista de alta teologia, o sdbio comentarista de nossos
Livros santos acrescenta que Lucifer ambicionou tornar-se Deus, ndo por esséncia, coisa que ele
sabia ser impossivel e contraditorio, mas pela unido hipostatica na qual a natureza humana deveria
ser elevada pela Encarnacao do Verbo divino. Feridos nas ultimas profundezas de seu orgulho pelas
preferéncias das quais a natureza do homem, tdo inferior aquela dos espiritos puros, deveria ser o
objeto, Lucifer e os anjos cumplices de sua revolta preferiam cair no abismo de uma reprovacao
eterna, do que atingir o Céu da gloria pelos méritos do Homem-Deus, principio de toda graga, seja
para os anjos, seja para os homens.

“E sua cauda, diz Sdo Jodo, arrastou a terceira parte das estrelas e as langou sobre a terra: e o
Dragdo deteve-se diante da Mulher que estava para dar a luz, a fim de que, quando ela desse a luz,
lhe devorasse o filho... E o grande Dragdo, a antiga serpente, que ¢ chamado Diabo e Satanas, que
seduziu todo o universo, foi precipitado sobre a terra, € seus anjos com ele... E, depois que o Dragao
foi precipitado sobre a terra, ele perseguiu a mulher que deu a luz o Menino... Este, entdo, se irritou
contra a Mulher e foi fazer guerra ao resto de sua descendéncia, aos que guardam os mandamentos

32
de Deus e tem o testemunho de Jesus’™”.

“Toda a luta de Satanas, diz ainda Cornélio a Lapide, ndo tem outro objetivo sendo uma guerra
incessante, eterna, contra o Cristo. E por isso que o duelo iniciado no Céu da prova prossegue sem

descanso e sem fim sobre a terra, e durara até o fim dos tempos®>”.

Esse duelo permanente de Lucifer contra o Cristo, contra a divina Mae do Cristo e contra a Igreja
do Cristo; esse duelo terrivel, iniciado no Céu da prova, continua depois da queda do homem até a
vinda de Nosso Senhor Jesus Cristo. Os séculos passados desde a pregagdo dos Apostolos, nos
demonstram esse duelo sempre mais encarnicado, sempre mais visivel. Esse mesmo duelo, no qual
se concentra toda a guerra que as duas cidades se fazem desde o comeco do mundo, ird sempre
crescer até a ultima vitdria, pela qual o Cristo glorioso precipitard Lucifer e seus anjos, € todos os
filhos da perdicdo, ou seja, todos os reprovados da raga humana, no lago de fogo, no abismo sem
fundo de um suplicio eterno.

A maioria dos doutores de teologia, os grandes comentaristas de nossos Livros santos, os maiores
misticos, trabalham conjuntamente, hd varios séculos, para elucidar cada vez mais a questdao
gigantesca que domina nossas discussdes sobre a queda de Lucifer e dos anjos maus, e sobre a
guerra que os espiritos de trevas fazem a Nosso Senhor Jesus Cristo, a sua divina Mae e a Igreja.

“A verdade, como o disse Santo Agostinho, ¢ filha do tempo”. Veritas filia temporis. E eis porque
os cismas e as heresias, os erros e as blasfémias da impiedade, todos os abalos, todos os golpes
direcionados a verdade das revelagdes divinas, s6 serviram para tornar mais evidente a questdo que
domina todas as questdes, pois esta questdo ¢, segundo nos, a chama e o fio condutor da historia
universal da Igreja, a chave da cidade de Deus e da cidade do mal, a Gltima palavra da ciéncia das
coisas divinas, o lago de todas as controvérsias, o segredo por exceléncia de todas as lutas da
verdade contra o erro, da fé contra a duvida, do amor contra o 6dio, dos anjos bons contra os
demonios, do Céu contra o Inferno, do Cristo contra Satanas.

31 Corn. a Lapid. Comment. Apocalyp. Cap. XII.
32 Apoc. 12, 4,9,13,17.
33 Cornel. a Lapid. Comm. In Apocalyp. XII, 4.




e
=




123

Maria

Refugio dos pecadores

Maria, refugium peccatorum (Litan. Lauretan.)
Maria, refugio dos pecadores.

atributo sobre o qual essas palavras litirgicas nos apresentam a Santissima Mae de Deus ¢
um daqueles que tocam mais profundamente seu coracdo de Mae. Maria, refugium
peccatorum. Este amor para os pecadores, esta paixdo divinamente terna para as almas mais
endurecidas ¢ as mais criminais, sdo somente, no cora¢ao da Mae de misericordia, uma efusido da
caridade propria de Jesus Cristo. O Filho de Deus se fez homem, Ele sofreu, Ele morreu nos mais
horriveis suplicios para salvar os pecadores. “Deus amou tanto o mundo, diz Sao Jodo, que Ele deu

15

seu Filho para salva-lo .

b

- . . .. .. 2 .
“Nao vim chamar os justos, dizia nosso divino Salvador, mas os pecadores™; “Pois aqueles que

estdo bem ndo precisam de médico, mas sim aqueles que estio doentes””.

“A uele uc nao poupou S€u I'é riO ﬁlhO acrescenta Sao Paulo mas que o entregou por l'l()S
5 7 s s
como, com Ele, nao nos daré também tOdaS as COisaS ?”

A Redencdo da humanidade, a salvagdo do homem culpével, tais foram os grandes objetos da
missao redentora do Homem-Deus.

Ora, meus carissimos irmaos, o coracdo imaculado da Santissima Mae de Deus ¢ dos homens vive
apenas do amor do qual o coragdo de seu divino Filho tem vivido. O coracdo desta doce Mae
compartilha somente da mesma vida com Jesus Cristo. O amor de Deus e o amor dos homens,
dilatados sem medida, dilatados para além de todos os limites, eis o duplo, ou, de preferéncia, o
unico oceano que preenche o coragdo do Filho e o coracdo da Mae

Ah! Se Sao Paulo pdde dizer, falando de sua unido com Jesus Cristo: “Ja ndo sou eu que vivo, mas
Jesus Cristo que vive em mim’”, de quais palavras ele se serviria, quais formulas ele teria
empregado para dar a terra uma idéia da unido, ou antes, da incompreensivel unidade do coracao de
Maria e do coracdo de Jesus? “O Cristo Jesus, acrescenta Sao Paulo, veio nesse mundo para salvar

os pecadores, entre os quais eu sou o primeiro®”.

A vida temporal da divina Mae dos eleitos se consumiu inteiramente no amor de seu Deus e no
amor dos pecadores. No céu, a augusta Maria emprega, sobretudo, seu crédito e seu poder em favor
dos pecadores. Ela ¢ o ultimo asilo, a cidade de refugio dos pecadores mais endurecidos e mais
desesperados. Maria, refugium peccatorum.

Tentemos desenvolver esse ponto consolador das glorias, das bondades e das ternas solicitudes de
nossa Advogada misericordiosa.

"Jo 3,17.

Mt 9, 13.

3 Non est opus valentibus medicus, sed male habentibus. Mt 9, 12.
*Rm 8, 32.

Gl 2, 20.

®ITm 1, 11.




124

A Santissima Virgem se tornou Mae de Deus para dar ao mundo um Salvador e um Redentor. Matar
o pecado, gerar os pecadores na vida da graca, leva-los a vida eterna da gloria, eis em que consiste a
missdo do Filho de Deus feito homem. Ora, o perdao, a graca, a salvagdo, desceram sobre o mundo
pela virtude do sangue de Jesus Cristo. O Homem-Deus destruiu o pecado sobre o Calvario. “Ele
morreu para expiar nossos crimes’”. A graca da salvacdo saiu do lado aberto de Jesus Cristo. “Um
dos soldados, diz o apdstolo Sao Jodo, abriu seu lado com sua lanca, e imediatamente o sangue e
agua sairam dai®”.

A lanca do soldado romano abriu antes de transpassar o lado de Jesus Cristo. Lancea latus ejus
aperuit. Por que esta expressao? Ah! Pois que a salvagdo do mundo, pois que o sangue reparador do
mundo, estavam encerrados e como que escondidos no coracdo adoravel do divino Redentor do
mundo! Ora, para lavar o mundo, para purificar o mundo das sujeiras do pecado, era preciso abrir
esta fonte da misericordia infinita. O Profeta ndo tinha anunciado que os homens iriam extrair as
aguas da graca e da salvacdo nas fontes do Salvador? “Tirareis, na alegria de vossas almas, as aguas

da vida nas fontes do Salvador’”.

A salvacdo de todos os predestinados foi consumada sobre o altar da cruz pela oblagdo de uma
unica vitima. Esta vitima ¢ a carne e o sangue de Jesus, o Cordeiro imaculado. Ora, por uma
maravilhosa disposicdo de sua doce Providéncia, o Homem-Deus associou sua divina Mae a esta
fecundidade misteriosa e sagrada, de onde deveria sair a raga dos eleitos. A Eva divina nos
transmitird, por um parto doloroso, a vida nova, a vida que o novo Adao traz ao mundo, como a Eva
terrestre nos transmitiu a vida da natureza com o pecado de sua desobediéncia e os castigos dos
quais ela foi seguida. A divina Mae do Redentor ¢, portanto, Mae de todos aqueles que tem parte na
Redencdo. Ela ¢, deste modo, Mae de todos os pecadores, pois, assim como recebemos por Adao,
pela mae de nossa carne, a vida da natureza, o pecado que a mancha, a morte e os castigos que sao o
preco do pecado', assim também possuimos em Jesus Cristo, por Maria, a nova Eva, a vida que
leva a gloria.

Mas esta maternidade redentora, esta fecundidade de cleméncia, de misericordia e de amor, quando
desceram sobre a augusta Mae de todos os predestinados?

Recordamos, uma vez ainda, a indestrutivel lembranga do instante solene onde, durante o drama
divino de sua paixdo, o Homem-Deus diz para sua Mae, lhe mostrando o discipulo bem amado.
“Mulher, eis ai vosso Filho”. Mulier, ecce Filius tuus; e ao discipulo: “Eis ai tua Mae”. Ecce Mater
tua.

O Deus Redentor, por essas palavras misteriosas e sagradas, elevou sua Esposa e sua Mae a uma
fecundidade sobrenatural, de onde sairdo todos os filhos da regeneracao e da salvacdo. Mulier, ecce
Filius tuus. Jodo, o Evangelista, ¢ o primeiro fruto dessas bodas divinas celebradas no pé da arvore
da Reden¢do. O bom ladrao vem em seguida. O sangue de Jesus Cristo e as lagrimas de Maria o
lavam e o geram para a vida dos eleitos.

Esse ladrao sublime, que ¢ gerado na fé, na esperanga, na caridade, pela virtude do sangue redentor,
pelas lagrimas e pela intercessdo maternal da Mae de todos os eleitos, entrard primeiro no Céu dos
Santos, com Jesus Cristo, seu Salvador, seu Redentor, seu Pai e seu Deus.

O ladrao penitente ndo viu o divino crucificado operar milagres. Ele foi testemunha apenas das

ignominias e dos suplicios que oprimem o homem das dores; aquele do qual ¢ escrito: “e ndo

11
fizemos caso dele” .

"Rm 4, 25.

$Jo 19, 34.

% Haurictis aquas, in gaudio, de fontibus Salvaioris, Is 12, 3.
'“Rm 6, 23.

s 53.




125

Esse ladrao convertido, transfigurado pela graga, ouviu apenas as blasfémias vomitadas contra Jesus
pelos principes dos sacerdotes, pelos chefes da nacdo deicida; ele disse a esse divino supliciado:
“Senhor, lembre-se de mim quando estiverdes em vosso reino'*”.

O maravilhoso admiragio! O milagre de caridade! O prodigio de poder! Esse ladrio, batizado no
sangue do Cristo e nas lagrimas de sua divina Mae, pede um lugar no Céu aquele que tem apenas
um patibulo como trono; que a for¢a dos ultimos dos facinoras penetre em sua realeza e em seu
poder: “Senhor, lembre-se de mim quando estiverdes em vosso reino”. E ¢ do alto desse trono de
ignominia, que o homem das dores, que o cordeiro carregado de todos os pecados do mundo,
responde a esse bem aventurado raptor da gloria eterna: “Em verdade, eu te digo: Hoje estaras

comigo no Paraiso'”.

Jodo, o Evangelista, chamado o discipulo bem amado, sé entrard apdés o bom ladrdo no céu da
gloria. A pureza angélica e virginal de Jodo, o Evangelista, lhe valeu a amizade mais terna do divino
rei dos virgens; mas a fé heroica do bom ladrao, seu amor pelo Cristo farto de sofrimentos, sulcado
de suplicios, esmagado por humilhagdes, fizeram dele o primeiro companheiro da gloria do Cristo,
vencedor do pecado e da morte. “Em verdade, eu te digo: hoje estards comigo no Paraiso”. Amen
dico tibi: Hodie mecum eris in Paradiso.

As prerrogativas mais maravilhosas sdo reservadas ao filho adotivo de Maria. Ele sera apostolo,
bispo, evangelista, martir e profeta. Ele caminhara no Céu da gloria, na lideranga das brilhantes
tribos das almas incorruptiveis, pela virgindade. Mas o bom ladrao serd o modelo dos pecadores
arrependidos, o mais brilhante troféu das ignominias expiatérias do Calvario, o porta estandarte das
vitorias do Cristo, o patrono de todos aqueles que buscardao no pé da Consoladora dos aflitos, da
doce e misericordiosa Redentora dos pecadores, o caminho do Céu e as béngdos que abrem, aos
eleitos, as portas da vida eterna. Amen dico tibi: Hodie mecum eris in Paradiso.

A cooperacdo redentora da Santissima Virgem, o ministério que ela cumpre, na qualidade de
coadjutora do Homem-Deus, para a salvagdo da humanidade, formam um dos pontos mais
autorizados do mistério de suas grandezas. Os sofrimentos expiatérios da divina Mae de todas as
dores pesam, de um peso imenso, na balanga da sabedoria eterna.

Os mestres da teologia dos misteriosos segredos das dores reparadores da augusta Mae do Divino
Redentor pensam que houve dois momentos, durante o drama sangrento do Golgota, onde as
incompreensiveis dores da Santissima Virgem se elevaram a um grau de intensidade suprema e
tornaram-se tao excessivas, que elas teriam bastado, diz Sao Bernardino de Sena, para matar todos
os homens, se elas fossem partilhadas individualmente sobre eles.

A primeira cena desse drama das dores maternais de Maria ocorreu quando o Addo divino,
carregado de todos os crimes e de todos os suplicios, deixa cair, sobre a Eva divina, as palavras
pelas quais o filho de Zebedeu , substituindo ao Filho de Deus, iria tomar, junto de Maria, o lugar
de Jesus, seu filho tnico: “Mulher, eis ai vosso filho!” Mulier, ecce filius tuus.

Essas palavras foram a espada de dor predita a Virgem Imaculada pelo santo ancido Simedo,
quando ele lhe disse, na sombra do santudrio figurativo, e durante a arrebatadora cena da
Apresentacdo do Filho de Deus no Templo do Senhor: “Uma espada atravessard vossa alma, afim

. ~ . 14
que os pensamentos de muitos coracdes sejam revelados .

Enquanto que essa espada de dois gumes penetrava até nas articulagdes, até a medula, nas
profundezas da alma da Rainha dos martires, ela ressentia as dores inefaveis deste parto que deu ao
filho de Zebedeu uma consangiiinidade, um parentesco divino com o Filho de Deus. Mulier, ecce
filius tuus.

2 Lc23,42.
P Lc23,43.
14 Gladius pertransihit animam tuam, ut revelentur ex multis cordibus cogitationes. Lc II, 35.




126

Uma espada mais afiada, mais cortante, mais incisiva, penetrando nas ultimas profundezas da alma
virginal da augusta Maria, elevou seu suplicio e sua cooperagdo redentora ao mais alto ponto de
identidade com o suplicio do Homem-Deus.

O instante misterioso, o instante solene e terrivel, onde essa espada foi mergulhada no fundo das
entranhas da Virgem Imaculada, ocorreu quando o soldado romano penetrou o ferro de sua langa no
lado de Jesus, j4 morto sobre a cruz. “Um dos soldados abriu seu lado com sua langa'>”. Ele abriu o
lado de Jesus, cuja alma nao animava mais o corpo sagrado; mas ele atravessou, de um extremo ao
outro, a alma compassiva de sua divina Mae; desta Mae do Divino Redentor, a qual, crucificada
com Jesus Cristo, carregava sozinha, nesse momento, todo o peso do doloroso sacrificio que o Filho
¢ a Mae tinham oferecido sobre o mesmo altar. Tuam ipsius animam pertransibit aladius doloris.

As duas fontes de vida que jorraram do lado aberto do Homem-Deus se espalharam sobre sua
augusta Mae, em pé, no pé da cruz, e lhe deram para sempre esta maternidade redentora de onde
deveria sair a posteridade do novo Adao.

, : . 16
A mulher caida foi condenada a gerar na dor. “Tu daras a luz na dor ™. A Bem-Aventurada

Virgem, cuja Conceigdo foi sem macha, concebeu, ela mesma, o Verbo encarnado, pela operacao
do Espirito Santo. Ela deu a luz sem dor, sem humilha¢do, sem fraqueza, no Estabulo de Belém. No
entanto, assim como o Homem-Deus, na qualidade de Redentor e de vitima, carregou sobre a cruz
todos os sofrimentos e todos os castigos devidos ao pecado, assim também, sua Mae virginal, para
tornar-se a coadjutora do Divino Redentor, para tornar-se a verdadeira mae dos vivos, para cumprir,
em uma palavra, a grande e santa missao reservada a Eva nova, devia dar a luz aos irmdos adotivos
de Jesus Cristo, ao pé da cruz, no meio dos mais inexprimiveis sofrimentos.

In dolore paries filios. A parte da dor que coube a nossa divina Mae foi tdo grande, que o profeta
pode colocar, na boca desta mae afligida, essas palavras de inefavel agonia: “Vejam se ha uma dor
parecida a minha dor”. Videte si est dolor sicut dolor meus. A Bem-Aventurada Mae do Salvador
partilhou tdo plenamente, tdo profundamente, os sofrimentos de Jesus Cristo durante sua paixao,
que o Doutor serafico ndo teme em dizer: “Quem sabe, se a paixdo da Mae ndo igualou os suplicios
de seu Divino Filho?” Videte si est dolor sicut dolor meus.

Entramos no mistério desta segunda maternidade da dulcissima Mae da graga; apreciemos, se
possivel, os abismos de sua caridade e de suas ternura para com os pecadores.

“Uma mae, pergunta o Espirito Santo, pode esquecer seu filho? Pode ndo ter piedade por aquele que
ela carregou em seu seio'?” Ora, nos diz, por sua vez, nossa divina Mae, segundo a graga: “Soé
esquecerei os filhos de minha dor quando puder esquecer o Filho de Deus, tornado meu Filho”. O
amor materno ¢ uma fonte inesgotavel de bondade, de devotamento e de sacrificios. Deus, querendo
nos dar uma imagem de sua ternura e de seu amor, fez o coracdo de nossas maes. Mas o coragdo de
nossas maes € apenas uma gota de agua comparada a este oceano de dile¢do e de amor, perfurado
por Jesus Cristo no coragdo daquela que Ele nos deu por mae. Dizemo-lo de tal modo: O amor da
Santissima Virgem pelos pecadores, que sdo seus filhos adotivos, s6 € conhecido por Deus.

Sao Paulo emudecido de dor e morrendo de tristeza com a visdo da incredulidade obstinada dos
filhos de Israel; esse sublime Apdstolo teria consentido em ser privado, ndo do amor de seu Deus,
mas da recompensa que ele tinha merecido por seus trabalhos, se ele pudesse obter, a este preco, a
salvacdo de seus irmaos. “Minha alma estd mergulhara em um oceano de tristeza, meu coragdo esta
preso em uma dor incessante; pois, eu gostaria de ser anidtema para meus irmaos, que Sao meus

Lot 1
proximos segundo a carne'®”,

15 Unus militum lancea latus ejus aperuit. Jo 19, 34.
16 1n dolore paries filios. Gn 3, 16.
e Numgquid oblivisci potest mulier infantem suum, ut non misereatur filio uteri sui? Isaias 49, 15.



127

“Quem ¢ fraco, acrescenta Sao Paulo, que eu nao seja fraco? Quem ¢ escandalizado, que eu nao me
19
consuma de dor? "

Escutemos ainda esse caridoso apostolo, ou mesmo esse terno pai: “Meus filhinhos, escreve ele aos

, . . . . - .20
Galatas, eu vos gerei novamente, até que o Cristo seja formado em vos™ .

A vida ¢ um suplicio para esse grande missionario das almas, se ele ndo a usa completamente para
salva-las. “Morro todo dia, escreve ele aos Corintios, para vos procurar a gloria que eu tenho no

Cristo Jesus, Nosso Senhor*'”’.

“Para mim, lhes diz ainda, daria tudo com alegria, e daria ainda a mim mesmo por vossas almas
9 9 b 9

posto que, vos amando mais, eu serei amado menos™”.

Ora, o zelo e a caridade de Sao Paulo, comparados ao amor de nossa divina Mae pela conversdo e
pela salva¢do dos pecadores, sdo apenas faiscas comparados a um vasto incéndio; como gotas de
orvalho comparadas a vasta extensdo dos mares. S3o Paulo amou os pecadores como sabia, como
podia amé-los o mais zeloso, o mais terno, o mais ardente amigo das almas. Mas a Bem-Aventurada
Mae dos pecadores os ama com um amor que se confunde com a propria caridade de Jesus Cristo.
Sao Paulo teria dado sua vida por seus irmaos, ele tinha desejado ser anatema para obter sua
salvacdo. Mas a misericordiosa Redentora dos homens partilhou, ao pé da cruz, todos os suplicios
do Homem-Deus. Ela derramou tantas lagrimas quanto seu filho derramou sangue. Ela banhou um
rio de lagrimas no altar sobre o qual estava pregado a grande vitima da salvagdo do mundo. Ela
sofreu tormentos tdo cruéis, tdo multiplos, tdo incompreensiveis, que no dizer de varios santos,
iluminados pelas luzes do éxtase, esta divina Mae estaria morta mil vezes sobre o Calvario, sem um
milagre do Onipotente.

Mae de todos os homens resgatados pelo sangue de seu divino Filho, a Bem-Aventurada Virgem ¢
mais particularmente mao dos pecadores, mas ela ¢ mais mae ainda, se possivel, dos pecadores mais
desesperados. Sao eles que sua ternura de mae persegue, ¢ na salvagdo deles que ela emprega seu
crédito, seu poder e sua inesgotavel caridade!

“A misericordia, diz o Doutor angélico, ¢ a compaixdo que sentimos, no coracdo, pela miséria do
y 2 . ., .
proximo, a qual nos forga a prover a seus males, se 0 podemos™”. “A misericordia, acrescenta esse
; o - 24
grande Doutor, €, em si, a virtude mais excelente”"”.

“E, sobretudo, perdoando e concedendo misericordia, que Deus, diz a Igreja, manifesta seu

poder”™”.

Ora, ndo ha miséria igual aquela dos pecadores, dos pecadores endurecidos e desesperados. A
divina Mae de toda misericordia tem, entdo, por eles, entranhas cheias de compaixdo, de ternura e
de amor. E, portanto, sobre eles, e para eles, que ela ama deflagrar esses grandes milagres de poder
que aturdem o céu e a terra, e que parecem terem sido reservados pela mediacdo da Mae de Deus e
da Mae dos homens. Maxime parcendo et miserando potentiam tuam manifestas.

Sdo Bernardo chama esta doce Rainha “um oceano de misericordia®®”. Esse grande servo de Maria
permite aquele que a teria invocado em vao, de ndo mais crer em sua ternura, de ndo mais falar de
sua misericordia”’.

"1 Cor 9, 29

Gl 4, 19.

*'1Cor 15, 35.

11 Cor 12, 15.

2 Misericordia est compassio alienae miserae, qua si possumus, subvenire compellimur. I* . 21.
24 Misericordia secundum se, est méaxima virtutum. I1, 2, 5, 30. i,
% Qui méaxime parcendo et miserando potentiam tuam manifestas. Liturg. orat.
%6 Misericordiae pelagus. Bern. De Laud. B.M.V.

?7 Sileat misericordiam tuam. De Laud. B.M.V.




128

Sao Pedro Damido discorre que o poder misericordioso da Santissima Virgem vai tdo longe, que ela

pode dar aos pecadores mais desesperados, a esperanca da beatitude eterna™.

“Se a imensidao de vossas contravengoes, exclama Sao Bernardo, vos empurra rumo o precipicio da

tristeza e rumo ao abismo da desesperanga, pense em Maria, invoque Maria®”.

Os filhos da Igreja repetem, noite e dia, de um extremo ao outro do universo, a oracao consoladora
na qual Sdo Bernardo fala assim a doce Mae de Deus: “Lembrai-vos, 0 piissima Virgem, que nunca
se ouviu dizer que algum daqueles que tém recorrido a vossa assisténcia...”"”.

“Nao tendes horror do pecador, acrescenta o santo abade de Claraval, ndo impele o pecador mais
vergonhosamente maculado; ides o tomar com vossa mao maternal no precipicio da desesperancga, e

~ .. - , .. 3]
ndo o deixeis sem o ter reconciliado com seu temivel juiz” .

Santo Anselmo ndo teme em dirigir a Maria esta suplica confiante: “Quando me encontrar
mergulhado no abismo infernal, virds ai me procurar, me arrancareis de suas entranhas, para me dar

. 2
a vosso Filho, que me resgatou e me lavou em seu sangue™”.

O Senhor dizia para Santa Brigite que as oragdes de sua divina Mae envolvem os pecadores, para os
tergiversar a sua justa vinganga, € que sem as suplicas desta terna Mae, desta poderosa advogada,
toda esperanca de misericordia estaria perdida para eles™.

Os interpretes do Apocalipse, explicando essas palavras misteriosas: “Estava gravida e gritava,
entre as dores do parto, atormentada para dar a luz” Cruciabatur donec pareret (Apoc 12, 2),
perguntam quem ¢ esta mulher que apareceu ao discipulo bem amado e que, no Céu, experimentava
as dores de um laborioso parto? E eles respondem que esta mulher ¢ a Bem-Aventurada Mae de
todos os eleitos. Eles acrescentam que esta divina Mae da misericordia ndo cessard de provar as
dores deste parto misterioso até que o ultimo dos predestinados tenha entrado na gloria eterna.
Cruciabatur donec pareret.

Os pecadores ndo tem somente Maria por protetora, por advogada, por Ultimo refugio, mas eles a
tem como uma mae, que mede sua ternura e seu amor nas penas que lhe causam os pecadores e nas
diligéncias que eles lhe ddo. Concluimos dai que a Santissima Virgem deixard de amar os
pecadores, quando ela cessar de amar Jesus Cristo, morto para salvar os pecadores. Maria cessara de
trabalhar na salvagdo dos pecadores, quando ela lamentar as lagrimas que ela derramou sobre o
Calvério para a salvagdo dos pecadores.

“O Maria, exclama um santo doutor, sois mae de Deus, mas sois também mae do pecador que
ofendeu a Deus. Sois made do soberano juiz, mas sois também a mae do pobre exilado, que deve ser
citado no tribunal desse grande juiz. Ndo sofras, portanto, que vosso Filho, que ¢ Deus, condene

4
vosso outro filho, que pecou contra Deus®*”.

Santo Ambroésio disse, em algum lugar, que se o filho prodigo tivesse tido sua mae, ele ndo teria
deixado a casa paterna, ou mesmo que ele retornaria mais cedo. A Santissima Virgem ¢ mae dos
pecadores, como Jesus Cristo, seu filho, ¢ o salvador, o redentor dos pecadores. Ora, que faria ela
de sua terna compaix@o para com os pecadores, se ela os abandonasse ao rigor da justi¢a divina?
Como seria sua mae, se ela fechasse seu coracdo aqueles que guardaram no fundo de sua alma uma
faisca de confianga e de amor por esta incomparavel mae? A ternura misericordiosa de Maria para

28 Nihil tibi impossibile, 6 Beata Virgo, cui possibile est desperatos in beatitudinis spem relevare. Petr. Dom. Serm. B.M.V.

%% Si criminum immanitate turbatus incipias barathro absorberi tristitiae, desperationis abysso, Mariam cogita, Mariam invoca. Bern.
Serm. S. Nom. BM.V.

3% Memorare 6 piissima Virgo Maria, non esse auditum a saeculo. Bern. Orat. ad. BM.V.

31 Tu peccatorem quantum libet foetidum, non horres, non despicis. Tu illum a desperationis barathro pia manu retrahis nec deseris
quousque horrendo judici reconcilies. Serm. S. Bern.

32 Etsi in infernum demersus fuero, eo me requires, et inde me retrahes; et reddes filio tuo qui me redemit, et lavit sanguinem suum.
Anselmo. Orat.

33 Nisi preces matris meae intervenirent, nulla esset spes misericordiae peccatoribus. Revel. S. Brigitt.

0 Maria, Mater Dei, sed Mater hominis rei, Mater judicis, sed Mater exulis Cum sis mater utriusque Filii, non sinas filium reum
damnari per filium Deum.



129

com os pecadores iguala o poder e o crédito dos quais ela goza junto daquele que morreu para
salvar os pecadores.

Mas quais sao os pecadores sobre quem se estende sua inesgotavel misericordia? Quais sdo os
pecadores cuja doce Mae de Deus ¢ o ultimo asilo, a ultima esperanca, o Ultimo refugio? Maria,
refugium peccatorum.

A Bem-Aventurada Mae de nosso divino Redentor ¢ o refugio de todos os pecadores, quem quer
que eles sejam. Ela ¢ o refugio de todos os filhos de um pai culpavel, pois o mistério de sua
maternidade redentora se estende a todas as geragdes saidas daquele a quem o Senhor prometia a
esperanga, pelo ministério da Mulher divina. “E colocarei 6dio entre tu e a mulher, tu a feriras o

calcanhar, e ela te esmagard a cabega””.

A doce mae dos pobres pecadores celebrou, em seu cantico imortal, as inesgotaveis efusdes da
misericordia de seu Deus sobre todas as geragoes.

“E sua misericordia se estende de geracio em geracio sobre aqueles que o temem’®”.

A Bem-Aventurada Virgem ¢ o refugio de todos os violadores da lei de Deus, de todas as almas
mergulhadas no amor desordenado das criaturas e que buscam, longe da beleza eterna, longe do
bem supremo, uma sombra de felicidade. Esta mae terna abre seus bracos para recolher os
inumeraveis filhos prodigos que quebraram o nd que os uniam a lei de vida. Ela chora seus
desvarios. Ela ressuscita o remorso no fundo de suas almas. Ela lhes inspira sentimentos de
arrependimento e de peniténcia. Ela os reconcilia com Deus antes que eles sejam citados no
Tribunal de sua justica.

A dulcissima Mae da graca ndo ¢ somente o refiigio desses pecadores cuja malicia ndo ascendeu a
inteligéncia, mas que cedem a tirania dos sentidos, que obedecem as sedu¢des do mundo e das
paixoes, ela ¢ também o refugio desses infelizes na alma dos quais Satanas derramou seu veneno
infernal, e cuja malicia, como aquela dos demdnios, sempre aumenta®”.

Os blasfemadores, os sofistas incrédulos, os corruptores dos povos, os apOstatas e os perseguidores
da Igreja, sdo aqueles cuja conversdo e a salvagdo testam a mae terna de todos os homens, essas
aflitivas tortudas das quais fala o discipulo bem amado: “Estava gravida e gritava, entre as dores do
parto, atormentada para dar a luz”. Cruciabatur donec pareret (Apoc 12). Maria € o ultimo refiigio
desses celerados que pecam contra o Espirito Santo, que guerreiam contra a verdade conhecida, que
juraram aniquilar o reino de Deus, para inaugurar, se fosse possivel, sobre suas ruinas, o reino de
Satanas. A misericordiosa patrona de todos os condenados da terra, como os chama Santo Efrem™,
procura esses grandes culpéveis; ela os procura com uma infatigdvel perseverancga. Ela retém o
braco da justiga divina pronto a golpea-los. Ela cava nas mais inescrutdveis profundezas do oceano
sem fundo da divina misericordia, para ir ali tomar o dardo, Uinico capaz de ferir sua alma de bronze
e de ferro, para fazer jorrar a esperanca, com as lagrimas do arrependimento. Maria refugium
peccatorum. Desde a crianga ainda escondida no seio maternal, até esses tigres humanos, na alma
dos quais a serpente infernal parece ter posto toda sua malicia, nenhum pecador saberia escapar as
inven¢des de sua ternura e aos milagres de sua misericordia.

“Por que a Santissima Mée de Deus, pergunta Sdo Bernardo, ¢ chamada a Mae da misericordia? E,
responde esse santo doutor, porque esta Bem-Aventurada Mae abre o abismo de sua divina
cleméncia a quem ela quer, quando ela quer, como ela quer, a fim de que nenhum pecador, o quao
criminoso ele seja, pereca, se ela o cobre de sua protecdo™”.

35 Inimicitias ponam inter te et mulierem... Insidiaberis calcaneo ejus. Ipsa autem conteret caput tuum. Gn 2.
3% Et misericordia ejus a progénie, in progenies, timentibus eum. Lc 2.

37 Superbia eorum qui te oderunt ascendit semper. Salmo 73, 23. i,
38 Salvatrix damnatorum. Ef. Laud. B. M. V.

% Quod divinae pietatis abyssum, eui vult, quando vult, quomodo vult creditur aperire; ut Nemo tam enormis peccator pereat, cui
sancta sanctorum patrocinii suffragia praestat. Bern. Serm. de M.




130

“Mais Maria é santa e elevada no céu, diz Sao Gregorio, mais ela é clemente, mais ela é doce para
. 40
com os pecadores que tem recorrido a ela™.”

“Como a humana fragilidade, dizia Sao Bernardo, temeria ir a Maria? Nao hé nada de terrivel e de
austero nela. Ela é toda repleta de suavidade; ela oferece a todos o leite e a 13*”.

Ela oferece o leite, acrescenta Santo Afonso de Ligorio, para alimentar a confianca. Ela nos cobre
com a 12 de sua protegdo, para nos assegurar dos raios da justica. Totd suavis est, omnibus offerens
lac et lanam.

“Nenhum pecador, dizia para Santa Brigite a misericordiosa Mae de Deus, nenhum pecador, a
menos que ele ndo seja completamente maldito, ou seja, completamente reprovado, ndo esta tao
afastado de Deus, que ele ndo regresse na graca com Ele, e ndo obtenha misericordia, contanto que

. 42
ele me invoque ™.

“Chamam-me, acrescentava esta terna Mae, chamam-me a Mae de misericordia, e, em verdade, a
misericordia infinita de Deus me tornou tal. Infeliz, portanto, aquele que podendo recorrer @ minha
misericordia, ndo a faz¥1”

Santo Agostinho, se dirigindo a Bem-Aventurada Made de Deus, lhe dizia: “Vos sois a Unica

c A . ~ 44
Esperanca dos pecadores, pois € por vos que esperamos obter o perdao de todos nossos pecados™ .

“Refugio dos individuos”, a Bem-Aventurada Virgem o ¢ também dos povos, dos impérios, dos
reinos e das sociedades culpaveis. Os graus de malicia e de perversidade humana se diversificam,
por assim dizer, tantas vezes quanto houver de individuos criminosos. A mesma coisa acontece com
as nagdes. Ha nagdes fiéis, nagdes cristds, no seio das quais a verdade, a caridade e a virtude, saidas
das leis do Evangelho, exercem uma influéncia de tal modo profunda, que elas formam, por assim
dizer, o carater dominante, e elas lhes imprimem o selo de uma civilizagdo admiravel.

Hé nagdes infiéis que, apos ter obedecido, mais ou menos por longo tempo, as leis sobrenaturais do
cristianismo, se desprenderam pouco a pouco dos principios divinos que as tinham regenerado, e se
mergulharam cada vez mais no erro e no mal.

As nacgdes catolicas se elevam e se perfeccionam, na medida em que a verdade, a caridade e a
virtude, saidas das entranhas do Cristo Redentor, penetram suas leis, seus costumes, suas
institui¢coes, seu ensino, sua literatura, suas artes, as familias, os homens ¢ as coisas.

Essas mesmas nagdes mergulham no erro e no vicio, a medida que a verdade e a caridade de Jesus
Cristo se enfraquecem e se apagam em seu seio. Uma nagdo que a palavra evangélica, que a graga
dos Sacramentos, que a lei de Jesus Cristo, faria viver plenamente de uma vida sobrenatural, e que
inocularia o elemento regenerador da graga e da caridade de Jesus Cristo em sua constituigdo, em
suas leis e em seus costumes, uma nacao parecida alcanca as ultimas magnificéncias da civiliza¢ao
cristd. Ela chegaria ao mais alto grau de perfectibilidade social. Ela atingiria o nivel mais elevado da
verdadeira liberdade, da verdadeira igualdade, da verdadeira fraternidade. Esses principios sdo tao
claros quanto uns axiomas matematicos.

As nagdes catolicas foram, no seio da Igreja universal, grandes familias, encerradas nos mesmos
limites territoriais, falando a mesma lingua, colocadas sob um mesmo governo. Essas nac¢des tem
uma vida religiosa, civil, social, que lhes ddo, se assim podemos falar, uma identidade, uma
personalidade propria e coletiva. De modo que elas se distinguem das outras nagdes por uma

40 Maria quanto altior et sanctior, tanto clementior et dulcior circa conversos peccatores. Gregor.

#1 Cur ad Mariam accedere trepidat humana fragilitas? Nihil austerum in ea, nihil terrible, tota suavis est. Omnibus offerens lac et
lanm. Bernard. de Laud. BM.V.

“2 Nullus est ita abjectus a Deo, nisi fuerit omnino maledictus, qui si me invocaverit non revertatur ad Deum et habiturus sit
misericordiam. Revel. S. Birgitt.

4 Ego ab omnibus vocor Mater misericordiae, et veré misericordia illius misericordem me fecit. Ideo miser crit qui ad misericordiam
meam cum possit, non accedit. Revel. S. Birgitt.

* Tu es spes tiica peccatorum, quia per te speramus veniam delictorum. Agost. XVIIL, Serm. B.M.V.




131

solidariedade comum. Essas nagdes tem virtudes e vicios, por assim dizer, coletivos. Tudo o que
elas fazem, para a gloria de Jesus Cristo e de sua Igreja, pela salvagdo e para a prosperidade crista
das almas, chamam sobre elas béncaos celestes e terrestres, das quais elas partilham o beneficio e
conservam a heranca. Essas mesmas nacdes podem cometer, como nagdes, crimes coletivos. Uma
nagdo peca coletivamente quando ela concorre para um fim criminal, anti-catolico, anti-social, por
sua legislagdo, por seus atos, por suas tendéncias, por sua cumplicidade moral, por seu proprio
siléncio.

Assim, uma nag¢ao catolica que se deixa arrancar a fé, esta f¢ divina e revelada, plantada no mundo
pelos Apodstolos de Jesus Cristo, pelos sucessores dos Apodstolos e pelo sangue dos martires, se
torna culpavel de um crime coletivo. Esta nacdo comete o crime de lesa-majestade divina. Ela
consente na extin¢ao, na morte, no martirio da verdade em seu seio.

Uma nacdo catdlica que demoliu ou que deixou demolir e profanar seus templos, pilhar as igrejas e
os monastérios, vender ou alienar o patrimdnio sagrado dos Pontifices, dos Sacerdotes, das virgens,
das comunidades religiosas e dos pobres; dos hospitais, das comunas e dos cidaddos, ¢ uma nagao
que peca coletivamente. Uma nacao catolica que sofre com um punhado de miseraveis, ou que um
governo impio e apostata aprisiona, exila ou imola os Pontifices e os padres, os reis e o0s
magistrados, a nobreza e os cidadaos mais virtuosos, comete, por isso mesmo, crimes coletivos.

Uma nagdo catdlica que autoriza, mesmo que por seu siléncio, o envenenamento intelectual,
religioso e moral dos filhos da patria, por um ensino corruptor; que paga professores € mestres
judeus, heréticos, incrédulos, voltairianos, indiferentes ou ateus, para descatolicizar as jovens
geragdes instruidas em colégios e nas escolas, € uma nagao culpavel enquanto nagao.

Ora, quantas na¢des marcadas dessas sinistras caracteristicas, nos tempos modernos! No século
XVI, a Alemanha, a Suécia, a Dinamarca, a Holanda, a Suica, a Inglaterra, se deixaram arrancar a fé
cat6lica por um punhado de sectérios e por um punhado de déspotas.

A Franga, durante a ultima metade do século XVIII, glorifica Voltaire e a seita impia que trabalha,
sob as inspiracdes desse patriarca da incredulidade, para a extin¢do da fé catolica no seio da Filha
primogénita da Igreja. A Franca tolera, no fim do mesmo século, o reino amedrontador dos
terroristas, dos regicidas, dos assassinos de seus Reis, de seus Pontifices, de seus padres, de seus
magistrados, de sua nobreza, das corporagdes religiosas. Ela assiste, com os bragos cruzados, a
pilhagem, a ruina, a profanagdo, o incéndio dos templos de Jesus Cristo. Ela deixa vender, pilhar,
roubar, as propriedades da Igreja, as propriedades da nobreza, das corporacdes religiosas e dos
cidaddos pacificos. A Franca consente na inauguracdo do culto da carne, sob o emblema odioso de
uma prostituta infame. Ela autoriza, por uma cumplicidade sacrilega, uma dupla insurrei¢dao contra
Deus e contra a sociedade. A Franca, agindo assim, peca coletivamente; ela se torna culpavel
enquanto nagdo, € como nacdo, das contravengdes mais extraordinarias. A Franga permite, ela
autoriza, tolera, encoraja uma acumulacdo de crimes que clamam vinganga, € que provocam 0s mais
justos e os mais terriveis castigos da justica divina.

Mas se uma nagdo peca coletivamente, se ela se torna culpavel de uma série de crimes que
implicam uma cooperacao ou uma cumplicidade moral, é preciso que ela pague pelo sofrimento, ¢
preciso que ela seja punida pelos crimes que ela cometeu ou que ela deixou cometer.

A nagao francesa, dizia o conde de Maistre, pagara, por uma hecatombe de trés a quatro milhdes de
homens, a insurreicao satanica da qual ela se tornou culpavel contra a Igreja e contra a Monarquia.
Os setenta anos que atravessamos, desde as palavras pronunciadas por Joseph de Maistre, provam
que o génio cristdo ¢ frequentemente uma inspiracao.




132

As nacdes que, rompendo com o catolicismo, se lancam na heresia, na incredulidade e na
indiferenca, devem ser punidas, sobre a terra, por seus crimes nacionais. “As governareis, diz o

Profeta, com um cetro de Ferro. Vs as quebrareis como um vaso de argila*”.

As nagdes ndo entram, como nagdes, na Eternidade. “Cada um de no6s, diz Sdo Paulo, carregara seu
fardo no tribunal de Jesus Cristo™”.

“Devemos todos comparecer, acrescenta o grande Apodstolo, diante o tribunal do Cristo, afim que

cada um receba, segundo o que fez, ou de bem ou de mal, em seu corpo”’”.

Ha apenas duas cidades: a cidade de Deus, ou a monarquia dos filhos da Igreja, sob a realeza divina
de Jesus Cristo e de sua augusta Mae, e a cidade do Mal, ou a sociedade dos maus, sob o cetro de
ferro do Arcanjo decaido. Aqui, as duas cidades estio embaralhadas juntas. O joio do erro, da
impiedade e dos vicios, estd sempre misturado ao trigo divino semeado pelos Apdstolos e seus
sucessores. Somente no fim dos séculos, os Anjos da justica separardo para sempre a palha e o joio,
do trigo puro dos eleitos. Entdo, esta palavra de Nosso Senhor Jesus Cristo se cumprira em toda sua

verdade: “Havera apenas um rebanho e apenas um pastor*™”.

Nao se distinguirda mais, na Eternidade, corpos de nagdes. Nao seremos mais marcados, na
Eternidade, por sinais de nacionalidade, de lingua, de casta, de aglomeracdo social. Havera, sob a
monarquia eterna do Homem-Deus e da Mae de Deus, apenas os eleitos. Deus, por Jesus Cristo,
sera tudo em todos: Erit omnia in omnibus. A unidade do corpo mistico de Nosso Senhor Jesus
Cristo sera plena, inteira, eterna, imutavel®.

No seio deste universo, hd povos, nagdes, cidades, cujos membros gravitam em torno de um centro
social, politico e civil, ¢ que chamamos monarquias, aristocracias, democracias. Quando essas
nagdes se tornam culpaveis por crimes coletivos do qual falamos, a justica divina lhes pede conta.
Ela as pune, seja em as apagando do livro das nagdes, seja em as deixando cair sob a vara de algum
déspota, ou mesmo, as abandona nos erros de que elas se serviram. Ela as deixa se auto devorarem
em meio a convulsdes que as tomam ou que as renovam.

Observamos, meus carissimos irmaos, que desde o estabelecimento publico da Igreja, as nagdes
catolicas ocuparam no meio da grande monarquia das almas um tipo de missdo providencial. Elas
trabalharam com mais ou menos energia, com mais ou menos brilho e sucesso, para a gloria da
Igreja, que ndo tem outra missdo sobre a terra sendo de consolidar e estender o reino de Jesus
Cristo, de trabalhar na salvag¢do das almas. Se essas nagdes permanecem fiéis a sua vocagdo, elas
recebem aqui em baixo a recompensa, pelo esplendor que as envolvem, pelas béncaos das quais elas
tem parte, pela paz que elas gozam e pela posi¢do que elas ocupam no seio da cristandade.

Se elas se tornam infi¢is a missdo civilizadora que elas receberam, elas sofrem um castigo
proporcional as suas iniqiiidades sociais e aos crimes coletivos dos quais elas sdo carregadas.

De todas as nagdes catdlicas, ndo ha nenhuma cuja missdo providencial tenha sido marcada por
sinais mais evidentes que a Franca.

Durante mil anos, a monarquia dos francos serviu poderosamente, no mundo, os interesses sagrados
da Igreja. E com o brago de sua filha primogénita que a Igreja romana triunfou sobre o arianismo, o
maometismo e o protestantismo. Clovis, Carlos Magno, Sdo Luis e seus descendentes, levantaram o
esplendor cristdo da monarquia francesa a propor¢des que nenhuma outra nagdo jamais atingiria. A
eterna honra da Franga ¢ de ter sido, durante todo o periodo dos séculos de fé, a alameda da Igreja
de Jesus Cristo. Carlos Magno teve a incomparavel gloria de tornar-se o instrumento da Providéncia

> Reges eos in virga ferrea, tamquam vas figuli confringes eos. Salmo 2.

46 Unus quisque onus suum portabit. Gl 6, 5.

*7 Omnes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi ut referat unus quisque propria corporis prout gessit sive honum sive
malum. II Cor 5, 10.

43 Bt fiet unum ovile et unus pastor. Jo 10, 16.

4 Ut sint unum sicut nos unum sumus. Jo. Ut sint consummati in unum. Jo 22, 23.




133

para fundar definitivamente o poder temporal dos Papas, e assegurar, assim, a independéncia
necessaria aos Pontifices romanos no governo espiritual da grande sociedade das almas.

O Portugal, a Espanha, a Hungria, a Pol6nia, a Casa de Savoéia, a Bélgica, a Irlanda e os povos da
Italia, tiveram, sem nenhuma duvida, uma parte gloriosa nesse grande apostolado das nagdes
catolicas; mas a Franca manteve sempre o primeiro posto, assim como, por muito tempo, ela
mereceu carregar o titulo imortal de filha primogénita da Igreja. Como a gloria da Francga catolica se
obscureceu? Quomodo obscuratum est aurum?’

O paganismo da renascenga, tdo funesto a toda a Europa, fez, a Franga, males irreparaveis. O
cesarismo pagao, o racionalismo pagdo, o sensualismo pagdo quase descatolicizaram a Franca de
Carlos Magno e de Sao Luis.

O jansenismo e o galicanismo, o voltairianismo e a incredulidade precipitaram a Franca em um
abismo de erros, de onde sairam contravengdes desconhecidas da terra, e que fazem correr rios de
sangue.

A filha primogénita da Igreja tornou-se a inimiga da Igreja. O cesarismo pagdo de Luis XIV, o
jansenismo e o galicanismo levaram a Franca a perder sua caracteristica, por assim dizer,
sobrenatural, e a tornara infiel a missdo que ela tinha recebido para o triunfo da Igreja romana.

Os sucessores de Sao Pedro, para quem a Franca sempre foi a Filha predileta, ndo experimentaram
dor mais intensa, mais amarga e mais profunda, que aquela que lhes veio desse galicanismo, saido
do racionalismo protestante, filho do renascimento. O galicanismo fez perecer, na Franca, esta
vegetacdo e esta vida catolica que foram, durante tantos séculos, sua for¢a e sua gléria.

Enquanto que os Reis e os Parlamentos, os Bispos, o Clero e os corpos regulares, usavam suas
forgas para lastimar o Chefe da Igreja, o inferno semeou, abundantemente, o voltairianismo impio
que deveria destruir, no fim do século XVIII, a fé religiosa e a fé monarquica da Franca.

A Franca ndo se contentou em repudiar a heranca de Clovis, de Carlos Magno e de Sao Luis, ela se
deu a infernal missdo de descristianizar a Europa; de inocular em toda a Europa os principios da
incredulidade, cuja seita voltairiana a tinha coberto com abundancia.

Que faz a Frangca hd um século? Ela serve, com toda a energia de seu cardter, sua natureza
impetuosa, seu proselitismo ardente, seu proprio sangue, a causa de satands contra Jesus Cristo. A
Franca deixou de ser catolica em seu direito publico, em suas leis, nos governos que ela se da. A
Imprensa licenciosa e impia, os jornais anti-catolicos, os teatros mais obscenos, o culto
descomedido dos prazeres, o ateismo politico, a indiferenca mais culpdvel em matéria de religido, a
febre dos interesses, o laicismo e o paganismo do ensino, os entraves de todo tipo postos a acdo
regeneradora da Igreja, a amalgama odiosamente impia de todos os cultos, o luxo mais incendiario,
o naturalismo mais corruptor, o desprezo da lei de Deus, a aboli¢do quase universal do dia do
Senhor, fizeram da Franga, o escandalo do mundo, a corruptora da terra, a mae da impiedade ¢ da
luxuria.

Que faz a Franca ha setenta anos? Ela faz guerra contra o Papado e contra a Igreja, mesmo se
dizendo ainda a filha primogénita da Igreja. Assim, ha setenta anos, a Franca tem usurpado os
Estados da Santa Sé, pilhado o tesouro de Nossa Senhora de Loreto, profanado seu Santudrio,
roubado o patrimdnio de Sao Pedro. Ela arrancou do trono Pontifical dois dos mais santos e maiores
Papas que estiveram assentados sobre a catedra de Sao Pedro.

Ela arrastou Pio VI para o exilio. Ela o viu morrer, sem espanto e sem vergonha, na prisdo em que
ela o tinha posto. Ela langou o sublime Pio VII em um exilio que durou seis anos. E por um requinte
de tirania, do qual ndo ha exemplo nos anais do passado, ela lhe arrancou, a0 mesmo tempo, o poder
de governar a Igreja e a gloria de derramar seu sangue por ela.

3 Thren. IV, 1.




134

Que faz a Franca hd meio século? Ela forma aliangas sacrilegas e satdnicas com os povos que
juraram a ruina do Papado! Ela coloca seus soldados, seu sangue, seus tesouros, a coragem de seus
generais, a habilidade de seus politicos, a acdo de seu governo, ao servico dos inimigos da Igreja.

Que faz a Franc¢a? Ela deixa imprimir contra o Papado toda espécie de mentiras, de calunias e de
impiedades. Ela silva o Vigario de Jesus Cristo em seus teatros. Ela permite ao Piemonte de
assassinar a flor da nobreza francesa que estava enrolada sob a bandeira de Sdo Pedro para defender
a autoridade temporal do chefe da Igreja. Que faz a Franga? Ela assiste, passiva, a devastacdo, a
pilhagem, aos atentados sacrilegos cujos dominios temporais da Santa Sé sdo objeto. Ela tem
simpatias pelo Piemonte, que leva a morte, a pilhagem, todo tipo de contravengdo ao reino de
Népoles e no seio da Itdlia. Ela deixa o Piemonte exilar, aprisionar, despojar, os bispos, os
sacerdotes, as virgens consagradas, as religiosas da Italia meridional. Dizemos que a Franga faz
essas coisas, pois ela ndo traz um grito de reprovacdo, um impeto de santa colera, aos autores, os
fautores, os instigadores e os cumplices desses execraveis contravencoes.

A burguesia francesa, ha setenta anos, bebe, em copos de ouro, o esquecimento de suas covardia, de
suas traicoes, de seus pactos sacrilegos e impios com as lojas magonicas, com esses homens de
anarquia e de revolucdo, que estdo satisfeitos no seio das conspiragdes, € que amam apenas as
ruinas.

Mas o que ultrapassa o espanto, ¢ que apds crimes coletivos, multiplicados sem trégua e sem fim,
quase hd um século, ¢ que depois de tantos esfor¢os para consumar em seu seio a ruina da fé
catolica, a Franca ndo tenha sido apagada do livro das nag¢des por um desses golpes terriveis da
justica divina, que extirpam um povo, como o raio extirpa um velho carvalho. E que, como a nagio
judia, a qual ela imitou tdo frequentemente a ingratidao e quase igualou as contravengdes, ela nao
foi entregue aos sibilos das nagdes e aos anatemas do universo.

Esse fenomeno s6 se explica, meus caros irmdos, pela protegdo miraculosa e a infatigavel
misericordia da Bem-Aventurada Mae de Deus.

Durante mais de mil anos, a Franga foi o instrumento da Igreja no cumprimento das grandes coisas
que ela fez para a gloria de Deus e para a salvagdo da cristandade! “Os gestos de Deus se fazem
pelos francos”. Gesta Dei per Francos. A dotagao temporal da Santa S¢, as cruzadas, a luta contra o
maometismo, contra todas as heresias, tiveram por instrumento a Filha primogénita da Igreja. Gesta
Dei per Francos. A Franga deu ao céu uma pléiade de santos reis, de rainhas piedosas, princesas
angélicas. Ela povoou Jerusalém celeste com uma inumeravel legido de martires, de santos
Pontifices, de santos Confessores, de grandes missiondrios, de homens realmente apostolicos,
virgens sublimes, religiosos fervorosos, sacerdotes zelosos, herois cristaos.

A Francga foi dada a Maria. Ela lhe foi consagrada pelo voto solene de um neto de Sdo Luis. A
Franga ¢ a mais bela provincia do reino terrestre da augusta Rainha do universo. A Franga ¢ a
porcdo, de sua heranca temporal, mais cara, talvez, para seu coracdo materno. “O reino de Franca,
disse um grande Papa, é o reino de Maria. Esse reino ndo perecerd”. Regnum gallice, regnum
Marice, nunquam peribit.

E eis porque a Franga tem escapado, ha um século, do anatema que fez da nacdo deicida um
monumento de colera e de justiga.

A Franga, ¢ verdade, se afunda cada vez mais no culto da carne, no culto da razdo, no culto do ouro,
no escandalo de uma apostasia que parece desesperada.

Mas a Franca que adora o ouro, que adora a razdo, que oferece um culto crescente a carne, e que
estd entregue a crimes realmente satanicos, ndo ¢ toda a Franga.

Ha a Franca de Maria, a Franca de Carlos Magno e de Sao Luis, a Franca do Episcopado e do Clero;
ha a Franca de 25 milhdes de fiéis, a Franga que se inscreve no denario de Sao Pedro, que se enrola
sob a bandeira da Propagacdo da Fé; ha a Franca que da seus filhos aos altares de Jesus cristo, as



135

missoes estrangeiras, as comunidades regulares. H4 a Franca de 150.000 virgens devotadas a todos
os tipos de heroismo nos hospitais e nas prisdes, nos manicomios e nas prisdes para forgados, nas
coldnias penitencidrias € no meio das nacoes iddlatras. Eis a Franca que Maria ama, que protege,
que ela quer salvar. Eis a Fran¢a digna de ser chamada a Filha primogénita da Igreja; a Franga que
lastima pela Franca impia, pela Franca voltariana, pela Franca embrutecida no culto da matéria, pela
Franga aviltada no cinismo das apostasias e da simonia politica.

Eis a Franga que nos permite ter esperanga, que os pensamentos criminosos dos filhos de Belial nao
abolira.

Depois dos castigos, tornados necessarios, apos ter sido purificada, como o ouro, no fogo das
revolugdes, das calamidades e dos flagelos de uma justica misericordiosa, a Franca, inimiga do
Cristo e de seu Vigario, voltara, enfim, em si. Ela chorard seus desvarios e seus escandalos. Ela
reencontrara, pelo arrependimento, pela peniténcia, pelas bengdes da poderosa Protetora da Filha
primogénita da Igreja, esta grande e santa missdo que ela recebeu, para a gléria de seu augusto
Patrono, para o triunfo do Papado, pela expansiva dilatacdo do reino de Jesus Cristo entre as na¢des
infiéis. Fiat! Fiat!

Assim, carissimos irmaos, a Bem-Aventurada Mae de Deus ndo ¢ somente o refugio dos pecadores
mais endurecidos e mais desesperados, ela ¢ também o refiigio e a ultima esperanca dessas nagdes
cujos crimes coletivos provocaram, como aqueles da antiga Ninive, a cdlera do Céu.

“E 0 Senhor disse para Jonas': Levanta-te e v4 pregar na grande cidade de Ninive, pois sua
malicia cresceu diante de mim... E Jonas, se levantando, se dirigiu a Ninive segundo a
ordem que ele tinha recebido do Senhor: Ora, Ninive era uma cidade tdo grande que era
preciso trés dias de caminhada para atravessa-la.

Apos ter caminhado durante um dia na cidade, Jonas elevou a voz, e disse:

Ainda quarenta dias e Ninive serd destruida. Os habitantes de Ninive acreditaram no Senhor:
eles jejuaram, se cobriram com sacos € cinzas, desde o ancido até a crianca.

E a palavra do Profeta chegou até o rei de Ninive, que desceu de seu trono, se despojou de
suas vestes reais, tomou um saco de penitencia e sentou-se sobre a cinza.

E Deus viu, por suas obras, que eles tinham deixado seus maus caminhos. Tocado de
misericordia, Ele destituiu o fim de sua coélera, e lhes perdoou.”

SUin1,2;110, 3, 4, 5, 6, 10.




Capitulo I

Capitulo IT

Capitulo II1

Capitulo IV

Capitulo V

Capitulo VI

Capitulo VII

Capitulo VIII

Capitulo IX

SUMARIO

O culto da Bem-Aventurada Mae de Deus, meditado em seus
fundamentos

Maria, Mae de Deus
A mediagdo da Santissima Virgem junto de Jesus Cristo
A devocdo pela Santissima Virgem nos fornece as armas

invenciveis contra a tirania do sensualismo e do mundo

Fim providencial da proclama¢do do dogma da Imaculada
Conceigao

O dogma da Imaculada Concei¢ao ¢ mortal ao racionalismo
Prova dos espiritos angélicos, queda de Lucifer e dos anjos maus

Ac¢do de Lucifer e dos anjos maus sobre a raga humana

Maria, refaigio dos pecadores

18

31

45

59

75

97

109

123



b e i i




