

# PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"A"

#### ALIYÁ DE LA TORÁH:

**1.** 12:1-13

**2**. 12:14 – 13:4

**3.** 13:5-18

**4.** 14:1-20

**5.** 14:21 – 15:6

**6.** 15:7 – 17:6

**7.** 17:7-27

8. Maftir: 17:24-27

HAFTARÁ: Yeshayah (Isaías) 40:27 - 41:16

BRIT HADASHÁ: Mardojai (Marcos) 3:1-4:20

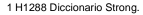
"LEJ LEJA" SIGNIFICA

"VETE POR TI MISMO"

"VETE POR TU PROPIA CAUSA"

PRIMERA ALIYÁ: 12: 1 - 13

12:1-3 "YAHWEH le dijo a Avram: "Vete para tí de tu tierra natal y de la casa de tu padre a la tierra que yo te mostraré. Haré de ti una nación grande, y te bendeciré; engrandeceré tu nombre, y serás una bendición. Bendeciré a los que te bendigan y maldeciré al que te maldiga; y todas las familias de la tierra se bendecirán por medio de ti". – La orden Divina fue que saliera por su propio bien. La frase lej lejá significa vete por ti mismo, o sea, vete por tu bien. El salir implicaba dejar atrás su cultura, sus amigos y todo lo que le pudiera atar a ese lugar.





Nuestro padre Abraham no sabía a dónde iba; solo confiaba en Aquel que lo llamó, y se fue en obediencia.

El resultado de su obediencia se refleja en seis niveles de bendición:

- HACER DE ÉL UNA NACIÓN GRANDE: Esta bendición implicaba básicamente una gran descendencia. Analizando que Avram era de edad avanzada y su esposa estéril, esto representaba una gran bendición para ellos.
  - 2) SER BENDECIDO: Esta bendición estaba dirigida a todas las áreas de su vida. La palabra usada acá es "barak¹" que significa, entre otras cosas, bendecir abundantemente.

#### PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"."

- 3) ENGRANDECER SU NOMBRE: La palabra para engrandecer es "Gadol²" que significa: Alto, excelente en extremo, fuerte, gran, grande, jactanciosamente, más grande, muy grande, grandemente, grandeza, grandioso, etc. En otras palabras, YHWH le prometió a Avram que iba a hacer su nombre tan grande que todos lo conocerían. Lo iba a hacer famoso. Lo iba a hacer un modelo al cual muchos quisieran imitar.
- 4) SER DE BENDICIÓN: Siempre que El Eterno nos bendice es, también para ser de bendición a los demás. Avram tendría ese gran privilegio. La palabra usada acá es "berajá³" que significa bendición. Aquí usa una palabra diferente a la usada anteriormente, dando la idea que la bendición que recibiría es única.
- 5) BENDICIÓN PARA LOS QUE LE BENDIGAN Y MALDICIÓN PARA LOS QUE LO MALDIGAN: La palabra usada para maldecir es "arar<sup>4</sup>" que significa maldecir severamente.
- 6) SER BENDITAS EN ÉL TODAS LAS FAMILIAS DE LA TIERRA: ESTA BENDICIÓN IMPLICA UNIÓN. Es decir, por medio de él, todas las familias de la tierra se unirán o serán injertadas en él. Vemos como esta bendición resalta proféticamente la obra redentora por medio de Nuestro Mashíaj Yeshúa.

12:5 "Avram tomó a su esposa Sarai y a Lot, el hijo de su hermano, y toda la riqueza que habían acumulado, y las personas que habían adquirido en Jarán (Harán); y se dirigieron a la tierra de Kenaan (Canaán). Y llegaron a la tierra de Kenaan". —

La Palabra usada aquí para personas es: "néfesh5" que quiere decir: Aliento, alma, esclavo, hombre interior. Puesto que todas las acepciones de la palabra nefesh se refiere a asuntos espirituales, entonces podemos entender que estas personas, a las menciona el pasaje, eran quienes le habían seguido debido a su fe. El comentario al Jumash expone: "Las almas se refieren a quienes adoptaron la fe en Yahweh, puesto que Avram convirtió a los hombres y Sara a las mujeres. No obstante, este pasuk (verso) se refiere literalmente a los sirvientes que habían quienes manifestaron en forma adquirido. unánime su acuerdo en acompañar a Avram en su misión6".

12:6-7 "Avram atravesó la tierra hasta el sitio de Shekhem (Siquem), hasta el árbol de Moreh y los kenaanitas estaban entonces en la tierra. YHWH se le aparecio a Avram y le dijo: Yo dare esta tierra a tu linaje". Y él edificó allí un altar a YAHWEH que se le había aparecido". — Debido al pecado de Kenaan, que había subido ante la presencia del Eterno y por la maldición a Kenaan (Cam) por parte de Noaj este (Kenaan) había perdido el derecho a la tierra que habitaba. Es por esto que YHWH se la da a Avram que si era un siervo obediente a la Toráh.

12:8 "Desde allí se trasladó a la serranía al este de Beit-El (Casa de Elohim) y montó su carpa, con Beit-El (Betel) al oeste y Ai (Haimontón de ruinas) al este; y edificó allí un altar a YAHWEH e invocó a YAHWEH por Nombre". – Beit-El significa "Casa de Elohim", "Casa del Poderoso". Esta invocación es totalmente diferente a la de los hombres en Bereshit (Genesis) 4:26. Puesto que esta última habla en un sentido de blasfemia. Sin embargo, la aquí tratada habla de un sentido de exaltación.

2 H1419 Diccionario Strong. 3 H1293 Diccionario Strong.

<sup>4</sup> H779 Diccionario Strong. 5

H5351 Diccionario Strong.

<sup>6</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 12:5. Jumash, p. 58

# PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 – 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA

Lo que nos muestra que no es un pecado llamar a YHWH por su Nombre, como muchos rabinos han dicho con el objetivo de ocultar su Nombre para que no sea mencionado por los incircuncisos. El comentario del Jumash dice: "Invocó a YHWH por su Nombre... esto significa que oró en el lugar donde descendientes deberían sus enfrentarse con una eventual catástrofe, por causa de Aján (véase Yehoshúa (Josué) 7). Otros comentan que al llegar a Eretz (tierra) Yisra'el. Avram invocó a YHWH en el sentido de que predicó sobre la unicidad de Dios, e intentó atraer y convertir a los habitantes a creer en Él7". Aquí la Escritura nos muestra que Avram, aun siendo incircunciso, llama a YHWH por su Nombre. Se está aclarando aquí que el rabinato ha quitado o guardado el Nombre de YHWH, y queda demostrado, por la Escritura, aue debemos llamarlo por su que además EL desea que lo llamemos por Su Nombre; ¡deberíamos empezar a llamarlo por su Nombre YAHWEH! Υ deiar el mandato rabínico de llamarlo: fomentar HaShem, Adonai, ya que esto no es bíblico. No está mal usar sus atributos, lo equivoco es reemplazar Su nombre. Yeshayah (Isaías)26:13 Oh YAHWEH, Elohim nuestro, nuestros amos aparte de ti nos han poseído, pero nosotros sólo pronunciaremos tu Nombre.

**SEGUNDA ALIYÁ: 12: 14 - 13: 4** 

13:3-4 "Y marchó para su viaje desde el Néguev hasta Beit-El (Betel), al lugar donde su tienda había estado al principio, entre Beit-El y Hai, al lugar del altar que antes había hecho allí; y allí Avram invocó el Nombre de YAHWEH". –

Miremos en el hebreo para disfrutar de la riqueza de la Escritura.

- Néguev. H 50458. De una raíz que significa estar estacionado, sur, desierto.
- Beit El. H 10089, Casa de Elohim.
- Ai del H 5857<sup>10</sup>. De una raíz H 5856<sup>11</sup>. Que significa escombro, montón de ruinas.

Con estos significados en mente leemos que, fue de estar estacionado .... a la casa de Elohim.

Todos debemos romper con la inactividad y empezar a trabajar para el Eterno. Empezar a movernos hacia donde nos guía nuestro creador. Luego dice que se puso entre la casa de Elohim y la ruina. Una vez que decides adorar siempre vas a tener los dos caminos delante, la bendición y la maldición. Nosotros debemos escoger levantar un altar donde nos encontremos. Una de las cosas que debemos valorar al tomar decisiones, es si en ese lugar podemos levantar un altar al Eterno.

TERCERA ALIYÁ: 13:5 - 18

13:11 "Y escogió Lot para sí todo el valle del Yardén; y viajó Lot hacia el este. Así se separaron el uno del otro". – La mente de Lot estaba puesta en los bienes materiales por lo que sólo pensaba en sí. Al separarse de Avram, Lot miró el valle fértil y otras ventajas de la tierra y sin darse cuenta terminó en Sedom (Sodoma) lo cual le llevó finalmente a la ruina.

<sup>7</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 12:8. Jumash, p.59.

<sup>8</sup> Diccionario Strong.

<sup>9</sup> Diccionario Strong.

<sup>10</sup> Diccionario Strong.

<sup>11</sup> Diccionario Strong.

# PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"."



13:14-15 "Y YAHWEH dijo a Avram después que Lot se había separado de él: Alza ahora los ojos y mira desde el lugar donde estás hacia el norte, el sur, el este y el oeste, pues toda la tierra que ves te la daré a ti y a tu descendencia para siempre". – La obediencia siempre trae como resultado la bendición y la seguridad.

13:16 "Y haré tu descendencia como el polvo de la tierra; de manera que, si un hombre puede contar el polvo de la tierra, también tu descendencia podrá contarse". de señalamiento profético de las diásporas que Yisra'el habría de sufrir. Una vez más se reafirma la promesa de una gran descendencia; la cual no podría ser contada. Rashí explica: "La promesa señala que no se refiere a una población judía en un momento determinado, sino, a todas las generaciones del pueblo eterno que florecerán a lo largo de toda la historia. Como el polvo sobrevive a todos los que lo pisan, así Dios prometió a Abraham que sus descendientes vivirían más que todos los pueblos que lo perseguirían12".

13:17 "Levántate, recorre la tierra a lo largo y a lo ancho de ella, porque a ti te la daré". – En este texto se combinan a la vez dos ingredientes. Primero un mandato que es el de recorrer la tierra. Y segundo una promesa y es la de darle todo ese territorio. Algo similar sucede con Yehoshúa (Josué) cuando YHWH le dice que: "Todo lugar donde pisen los pies de ustedes se lo doy, como le prometí a Moshé<sup>13</sup>". Según los sabios, nuestro padre Avram recibió la orden de caminar descalzo, declarando ese lugar como Kadosh (Santo), haciendo un paralelo con el pasaje de Moshé y la zarza cuando YHWH le dice que: "... No te acerques más. Quítate las sandalias de los pies, que el lugar donde estás parado es Eretz Kadosh (tierra Santa)14".

13:18 "Y Avram movió su carpa, y vino a vivir en la encina de Mamré, que está en Hebrón; y edificó allí un altar a YAHWEH". – Abarbanel expresa: "Así como lo hizo anteriormente, Avram erigió un altar para expresar su agradecimiento por la profecía de Dios<sup>15</sup>". Al analizar los nombres de este lugar podemos ver el trasfondo pagano de esta región. Mamré H 4471<sup>16</sup>. Rebelarse, maltratar, azotar, gesticular.

Este lugar se encuentra en Hebrón del H 2275 que significa encantador, encantamiento, mago, unir mediante conjuros. Cuando te rodea el mal la respuesta de nosotros debe ser la misma que la de Avram. Levantar un altar.

¿Qué haces cuando el pecado de lujuria, la rebeldía, el deseo de maltratar u ofender te rodea para atarte y dominarte? Debes construir un altar!

<sup>12</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 13:16. Jumash, p.63. 13 Yehoshua (Josué) 1:3. Biblia VIN.

<sup>14</sup> Shemot (Éxodo) 3:5. Biblia VIN.

<sup>15</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 13:18. Jumash, p. 65. 16 Diccionario Strong.

Levanta un altar, corre a la adoración. La escasez de adoración produce debilidad espiritual. Timotios Alef (1Timoteo) 6:9 y Mardojai (Marcos) 14:38.

#### **CUARTA ALIYÁ: 14: 1 - 20**

14:18 "Melki-Tsedek Rey de Shalem sacó pan y vino; él era Kohen de 'El-Elyon (Elohe Altísimo)". –Representa el ministerio doble de Rey y Kohen, ejercitado a base de una vida indestructible. Según el Tehilim (Salmo) 110:4 ese ministerio sería luego dado al Mashíaj "Tú eres Kohen para siempre para ser comparado a Melki Tzedek, cf. Invri (Hebreos) Capítulos 5:5 Así que tampoco el Mashiaj se auto proclamó a sí mismo como Kohen Gadol; sino quien lo invistió con ese oficio le dijo: "Tú eres mi Hijo, Yo te he engendrado hoy". y 6 También en otro lugar dijo: «Tú eres Kohen eternamente, de la misma clase que Malki-Tzedek.»..

14:20 "y bendito sea el Elohim Altísimo que entregó a tus enemigos en tu mano. Y le dio Avram el diezmo de todo". – Acá encontramos el primer registro bíblico del diezmo. Aunque era algo establecido desde el principio (Puesto que el árbol del conocimiento del bien y del mal, Adam lo trabajaba, pero no podía disfrutar de su fruto, es lo que se considera el diezmo del Edén). La frase... de todo, implica que no solo era del despojo de la guerra, sino de todo lo que poseía. Según Ivrim (Hebreos) 7:4-10 Malki-Tsedek representa el ministerio Kohanim de Yeshúa. La palabra "Todo" H 360518. Significa eso. completo. Así es como funciona el diezmo en el ministerio Kohanim actual. Bereshit (Genesis) 28.22. Si no apartas el diezmo será como si robases. Y no tendrás bendición en lo que haces. Malajim (Malaquías) 3:6-12.

15:4 "Vino a él la palabra de YAHWEH en respuesta: "Ese no será tu heredero; nadie más que tu propio hijo será tu heredero" - En la antigüedad, cuando el amo no tenía hijos, el primer hijo de su siervo, nacido en su casa heredaba los bienes de su amo. En este contexto Avram habla con YHWH acerca de esta preocupación. A lo que el Eterno le garantiza que será un descendiente de su carne y sangre quien sería su heredero. Pero la promesa y esta garantía va mucho más allá. Como explica el comentario al Jumash: "Dios prometió a Avram que tendría un hijo que ya sería adulto cuando Avram muriera, de modo que no necesitara de ningún apoderado ni quedara vulnerable a la influencia de ningún sirviente. De esa forma nadie más que él tendría la seguridad de ser el heredero<sup>19</sup>". Esto garantizaba que Avraham educaría a su hijo y que no moriría hasta que este fuera adulto.

15:5 "Lo llevó afuera y le dijo: "Mira al cielo y cuenta las estrellas, si puedes contarlas". Y añadió: "Así será tu linaje". –



19 Comentario a Bereshit (Génesis) 15:4. Jumash.

**QUINTA ALIYÁ: 14: 21 - 15:6** 

<sup>17</sup> IDEM.

<sup>18</sup> Diccionario Strong.



### PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"."

La idea de este pasaje es maravillosa, que desafía la lógica y la razón; incluso lo natural.El término cielo en el hebreo es la palabra "shamayim" que según la

definición del Strong es: "Dual de singular que no se usa שמה shamé; de una raíz que no se usa que significa ser elevado; firmamento (como arriba; el dual tal vez alude al arco visible en el que se mueven las nubes, así como al éter más alto en donde giran los cuerpos celestes): Aire, cielo, contemplador (de las estrellas), nube<sup>20</sup>". Eso nos dice que Avraham fue llevado fuera de la dimensión terrestre y desde ahí El Eterno le mostró las estrellas.

Esta es una referencia profética de la descendencia de Abraham que vendría a ser como las estrellas del cielo, esto se refiere a todos aquellos que llegan a ser salvos por la conversión y el nuevo nacimiento en Yeshúa HaMashíaj.

El comentario del Jumash dice: "El Midrash interpreta esto como que Dios sacó a Avraham del dominio de la razón y la naturaleza. Avraham sabía que él y Sara no podía tener hijos en común, pero Dios ahora le dijo que el pueblo judío trasciende las leyes de la naturaleza, simbolizadas por las estrellas y constelaciones. Por ello, aunque ellos carecían por naturaleza de la capacidad de tener hijos, se encontraban por encima de las estrellas y sí tendría hijos por la voluntad de Dios; mediante esta visión simbólica Avraham supo que, así como nadie puede conquistar las estrellas, ningún pueblo jamás podrá destruir su descendencia<sup>21</sup>".

Estamos citando directamente del Jumash el comentario anterior, y queremos aprovechar para aclarar la forma literaria judía, que por tradición siempre ha expresado que la descendencia de Abraham, así como el pueblo que recibió la Toráh, es Israel, y es necesario aclarar con respaldo histórico que la referencia correcta seria:

- **1.** Los descendientes de Abraham son los Hebreos.
- 2. Los que recibieron la Toráh en el Sinaí fueron los Israelitas (las12 tribus de Israel) no sólo Judáh. Por eso no debemos decir pueblo judio, debemos decir Israel.

Además, argumenta: "Es más, al comparar a Yisra'el con las estrellas, YHWH quiso decir que cuando los israelitas cumplen con la voluntad Divina, están por sobre los demás, como las estrellas; sin embargo, cuando desobedecen su voluntad, son pisoteados por todos, como el polvo de la tierra<sup>22</sup>".

15:6 "Y porque puso su confianza en YAHWEH, Él se lo contó por justicia". – La palabra usada para confianza es "amán" (de ahí viene la palabra amén) que significa: Confiar. creer, cumplir, crédito. fiar, fiel, firme, importar, lealtad, permanecer, seguridad. seguro, verdad, etc. Lo que significa que Avraham confió, creyó y se mantuvo leal a la palabra que YHWH le había dado.

La palabra para poner la confianza o creer en este pasaje es H 539. Que significa tomar el camino de la mano derecha.

Viene de dos raíces (H 3225 y H 3221.<sup>23</sup>) que significan: Confiar, cumplir, dar, duradero, estable, fiel, firme, permanente, verificar...

La fe bíblica es algo que se puede verificar. Es algo duradero y estable. Si analizamos la palabra justicia, H 6666<sup>24</sup>. Es derecho, equidad, honradez, justicia. De una raíz (H 6663<sup>25</sup>.) Que significa Hacer derecho, hacer justicia, purificar, justo.

<sup>20</sup> H8064. Diccionario Strong.

<sup>21</sup> Comentario a Comentario a Bereshit (Génesis) 15:5. Jumash, p.70.

<sup>22</sup> IDEM.

<sup>23</sup> Diccionario Strong.

<sup>24</sup> Diccionario Strong.

<sup>25</sup> Diccionario Strong.

#### PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 – 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"A"

Los números que corresponden a justicia según su numerología, son: 90, 4, 100, 5.

- 90. Rectitud Justicia.
  - 4. Puerta.
- **100.** Lo correcto. La Santidad Divina.
  - 5. Ventana. Exhalación de la bendición.

Al hacer justicia, hacemos lo correcto, pues andamos en santidad, y así abrimos la puerta a la bendición de YHWH.

Nuestra fe tiene que ser verificable. Y es palpable por los resultados que produce andar en justicia. **Yaacob (Santiago) 2:14-26**.

Somos justificados por una fe que obra. **Maassei** (Hechos) 10:1-4.

El Comentario del Jumash dice: "Este pasuk quiere decir que Avraham se sometió íntegramente YHWH. depositando absoluta confianza en Él y buscando orientarse y moldear sus actitudes totalmente en base a las enseñanzas de YHWH26". La palabra usada para justicia es "Tzedaká" que significa: Derecho, equidad, honradez, justicia, con justicia, justo, rectitud. Lo que significa que el acto de confiar de Avraham fue un acto justo o recto ante los ojos de YHWH.

La vida en el Mashíaj es un nivel de vida altísimo. Pero ese nivel de vida debe ser conquistado. La palabra nos describe en ocasiones a través de un lenguaje militar.

Timotios Bet (2 Timoteo) 2:3. Romiyim (Romanos) 13:12. Qorintiyim Bet (2 Corintios) 6:7 y 10:4. Efesiyim (Efesios) 6:10-17. Filipiyim (Filipenses) 2:25. Timotios Alef (1 Timoteo) 1:18. Filemón 2.

15:9-10 "Él le respondió: "Tráeme una novilla de tres años, una cabra de tres años, un cordero de tres años, una tórtola y un ave joven". Él le trajo todo esto y los cortó en dos, poniendo cada mitad frente a la otra, pero no cortó el ave". –





#### SEXTA ALIYÁ: 15: 7 - 17:6

15:7-8 Entonces le dijo: "Yo soy Yahweh, que te saqué de Ur de los kasditas para asignarte esta tierra como posesión". Y él dijo: "Adonay YAHWEH, ¿cómo sabré que voy a poseerla"? — Aquí "poseerla" es H3423²7. Significa ocupar desalojando a los habitantes previos y poseerla en lugar de ellos. Dando la idea de una conquista. O sea, era una heredad que debía conquistar.

26 Comentario a Bereshit (Génesis) 15:6. Jumash, p.70.

29 Diccionario Strong.

El Comentario al Jumash dice: "YHWH ordenó que Avraham tomara los animales, y realizara la ceremonia para sellar el pacto y elevarlo a la condición de un juramento irrevocable<sup>28</sup>". Cada sacrificio del Antiguo Pacto señalan al sacrificio perfecto del Mashíaj. En el verso 8 termina con una pregunta ¿Cómo conoceré que podré conquistar esa tierra? Y la respuesta es un pacto. Ver 15:18.

La palabra para pacto es H 1285.<sup>29</sup> que significa cortante. Porque se hace pasando en medio de dos pedazos de carne. La carne se partía en dos.

<sup>27</sup> Diccionario Strong.

<sup>28</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 15:9. Jumash, p.71.



#### PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"."

Aquí vemos un simbolismo claro de la muerte del Mesías, explicado en la cena de Pesaj. **Qorintiyim Alef (1 Corintios) 11:24.** El cuerpo de nuestro Señor fue partido por nosotros. Otro elemento que vemos aquí es que la iniciativa del pacto es de Elohim. Nunca es del hombre.

Qolosiyim (Colosenses) 2:13. Kefa Alef (1Pedro 2:24). Yohanan Alef (1 Juan) 4:19.

15:12-14 "Cuando el sol estaba para ponerse, le vino un profundo sueño a Avram, y un terror grande y oscuro bajó sobre él. Y le dijo a Avram: "Sabe bien que tu linaje será extranjero en una tierra que no es suva, y serán oprimidos y esclavizados por cuatrocientos años; pero yo ejecutaré juicio sobre la nación a la que ellos le sirvan, y al final saldrán libres con una gran riqueza". - Aquí Avraham estaba teniendo una experiencia profética. Es decir, nuestro padre estaba recibiendo la información de que Israel iba a pecar y que serían llevado al exilio. Podemos pensar que Avraham estaba viendo todos los exilios a los que estaría expuesto nuestro pueblo en toda su historia. Pero por el pacto eterno hecho anteriormente; las naciones a las cuales serviría serían juzgadas y al final Yisra'el saldría libre y con gran bendición.

15:17 "Cuando se puso el sol y se hizo muy oscuro, apareció un horno humeante, y una antorcha llameante que pasaba por entre las mitades". – Según Rashí: "El horno y el fuego simbolizan que la presencia divina estaba allí para sellar el pacto; el horno humeante también simboliza el Guehinom, donde descenderán los cuatro reinos³0".

15:18 "En aquel día YAHWEH hizo una alianza con Avram, diciendo: "A tu linaje le asigno esta tierra, desde el río de Mitsráyim hasta el gran río, el río Perat". —

YHWH le confirma a Avraham su promesa de la entrega de la tierra y le establece los límites geográficos de la misma. La herencia de los justos siempre es la tierra.

Tehilim (Salmo) 37:9 / 37:11 / 37:22 / 37:29. Yeshayah (Isaías) 60:21.

La nueva Jerusalén descenderá del cielo, y viviremos con un cielo nuevo y una tierra nueva. Nunca dice que viviremos en el cielo. Kefa Bet (2 Pedro) 3:13. Hitgalut (Apocalipsis) 21:1.

17:1-2 "Cuando Avram tenía noventa y nueve años, YAHWEH se le apareció y le dijo: "Yo soy 'El Shaddai el Poderoso Omnipotente. Camina en mis caminos y sé sin tacha. Yo estableceré mi alianza entre Yo y tú, y te haré extremadamente numeroso". – El Término "El-Shaddai" significa literalmente; El Todo Suficiente.

Según Rashí: "... que concede piedad en abundancia y tiene suficiente poder para otorgar todo lo necesario<sup>31</sup>".

La continuidad del pacto a la próxima generación depende de la obediencia. El hombre debe ser sin tacha. Del H 8549<sup>32</sup>. Entero, literalmente y moralmente: Integridad.

El verbo "camina" del H 1980<sup>33</sup>. Significa extender, guiar, morar, morir, mover, muerto, prosperar, volver viajar. Dando a entender que ese caminar se extiende, que guía a otros mientras lo hace. Que camina morando bajo la sombra de Elohim. Es un morir cada día a nosotros y asimilar una forma de vida. Es caminar en prosperidad. Caminar hacia delante con Elohim es volver hacia los mandamientos, es un viaje maravilloso que nunca termina.

<sup>30</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 15:17. Jumash, p.73.

<sup>31</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 17:1. Jumash, p.76.

<sup>32</sup> Diccionario Strong 33 Diccionario Strong.



# PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"."

17:5 "Y no serás llamado más Avram; sino que tu nombre será Avraham; porque Yo te haré padre de multitud de naciones". – Acá vemos que una vez que nuestro padre Avraham entra en pacto con YHWH recibe un cambio de identidad manifestada, en primera instancia como un cambio de nombre. Los nombres marcan el destino de las personas, es por eso que cuando venimos al Eterno, Él nos da un nombre nuevo cf. Yeshayah (Isaías) 62:2 y Hitgalut (Apocalipsis) 2:17.

17:6 "Te haré extremadamente fértil, y haré naciones de ti; y reyes saldrán de ti". – Según Rashí: "La promesa de YHWH de hacer emerger naciones de Avraham, significa que las naciones descenderían de él en el futuro; de modo que este pasuk (verso) no puede atribuirse a Ismael, quien ya había nacido. Más bien se refiere a Yacob y a Esav, a las doce tribus de Yisra'el o a los descendientes de Keturá, la futura concubina de Avraham³4".

**SEPTIMA ALIYÁ: 17: 7 - 27** 

17:7 "Mantendré mi alianza contigo y con tu linaje por venir, como una alianza eterna a través de las edades, de ser un Elohim para ti y para tu linaje venidero". - Aunque el pueblo no haga su parte Elohim promete hacer su parte del pacto. De hecho, el único que cruzó por medio de los animales fue El. Avraham no cruzó, pues si lo hacía debía morir al quebrantar el pacto, el o su descendencia. Esto implica que el pacto se cumplirá, gracias solamente al Eterno. Nuestra parte en el pacto es receptiva solamente. Solo debemos aceptar el pacto y dejar que el Ruaj de Elohim produzca en nosotros el nuevo nacimiento, donde se nos capacita para andar en los mandamientos del Padre.

Hillel (Lucas) 1:54 al 55. Cuando el Mashíaj vino se cumplió esa misericordia prometida a su descendencia. Se considera linaje o descendientes, a aquellos que han permanecido por las edades en la esperanza mesiánica.

- Timotios Bet (2 Timoteo) 1:1.
- Efesiyim (Efesios) 3:6 / 2:12.
- Galatiyim (Gálatas) 3:29 y 3:22.

17:8 "La tierra en la que moras como extranjero te la asigno a ti y a tu linaje por venir, toda la tierra de Kenaan, como propiedad perpetua. Yo seré el Elohim de ellos". – Acá El Eterno recalca que la posesión de la tierra será perpetuamente de Yisra'el. Reafirmando también que Él será el Elohim de su descendencia, así como lo había sido para él (Avraham).

17:9-10 "Elohim le dijo además a Avraham: "En cuanto a ti, tú y tu linaje por venir a través de los siglos cumplirán mi alianza. Esta será mi alianza contigo y con tu linaje que vendrá, la cual ustedes cumplirán: Todo varón entre ustedes se circuncidará". — La circuncisión es reconocida como una señal del pacto. Es decir, es un pacto en sí, porque marca un nuevo comienzo en la relación del hombre con Elohim. Pero al mismo tiempo es una señal de algo que ocurrió primero en el corazón.

17:14 "Y si algún varón que no esté circuncidado se niega a circuncidar la carne de su prepucio, esa persona será cortada de su raza; ha quebrantado mi alianza". — Hoy entendemos que nosotros y la descendencia de Yisra'el, sufrimos la pena del exilio por dicha desobediencia y YHWH suplió nuestra necesidad de circuncisión en Yeshúa Ha'Mashiaj, ya que Él es quien nos incluyó en Yisra'el con su sacrificio, esto no elimina el mandamiento como tal, que queda en el mismo nivel de los demás, que hoy en obediencia estamos guardando por ser pueblo de YAHWEH.

34 Comentario a Bereshit (Génesis) 17:6. Jumash, p.77.

#### PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 – 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"A"

17:15 "Y Elohim le dijo a Avraham: "En cuanto a tu esposa Saraí, no la llamarás Saraí, sino que se llamará Sarah".— Acá vemos que nuestro pacto con YHWH nos incluye a nosotros y a nuestra familia. Por eso Saraí recibe un nombre nuevo también, cf. Maassei (Hechos) 16:31. El pacto es algo que siempre afecta la familia. Shemot (Éxodo) 12.3, Yehoshúa (Josué) 24.15. Maassei (Hechos) 10:1 y 2. 16:34, 18:8.

17:21 "Pero mi alianza la mantendré con Yitzjak, el que te dará Sarah para este tiempo el año que viene". — Avraham tuvo varios descendientes, pero solo en Yitzjak fue contada la descendencia especial, que heredaría la tierra y en la que se cumplirían todas las promesas del Eterno sobre Avraham.

17:24 "Avraham tenía noventa y nueve años cuando fue circuncidado en la carne de su prepucio". — La Escritura relata la circuncisión de Avraham a edad muy avanzada, dando a entender que la edad no es impedimento para cumplir los mandamientos de YHWH.

#### CONCLUSIONES

Somos llamados a servir al Eterno. Lo que hacemos ante el llamado queda de nuestra parte. Respondamos al llamado de salir de este mundo, sus faltas y patrones equivocados.

El mismo Shaliaj Shaúl (Apostol Pablo), emisario por excelencia para todos los gentiles, sabía de antemano que su foco de alcance era solamente las doce tribus dispersas, llamadas "ovejas perdidas de la casa de Yisra'el". [Melo Ha Goyim] "Los justos de las naciones".

Maassei (Hechos) 26:7. Es el cumplimiento de esta misma promesa que nuestras doce tribus esperan obtener, resueltamente haciendo sus actos de adoración noche y día; a pesar de esto, jes en relación con esta esperanza, su Majestad, que hoy soy acusado por los judíos!

#### **GLOSARIO**

Aj: Hermano
 Ajot: Hermana
 Ajim: Hermanos
 Aliyá: Subida, subir
 AP: Antiguo Pacto
 Ba'Midbar: Números
 Bereshit: Genesis

Besarot: Buenas noticias, Evangelios.
 Besoráh: Buena Noticia. El evangelio.
 Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.

> Devarim: Deuteronomio

> **Drash:** Tercer nivel de interpretación

Eret´z: TierraEzrá: Esdras

Haftará: Comentario de los profetas.

> Hillel: Lucas

 Jumash: Nombre de una Toráh que contiene comentarios rabínicos.

Jukim: EstatutosKadosh: Santo

Kefa: Pedro

Kohanim: Plural de KohenKohen Gadol: Sumo sacerdote

Kohen: SacerdoteKorbán: Sacrificio



# PARASHÁ 03 "LEJ LEJA" BERESHIT (GENESIS) 12:1 - 17:27 "VETE A TI MISMO" "VETE POR TU PROPIA CAUSA"."

Maassei: HechosMatityahu: Mateo

> Mishkán: Tienda de reunión

Mishpatim: DecretosMitzrayim: EgiptoMoshé: Moisés

> Mulim: cortados, circuncidados

> NP: Nuevo Pacto

Olam HaZe: mundo presenteOlam HaBá: mundo venidero

Parashá: Porción de la Toráh semanal.

Parashot: Plural de Parashá

> Pardés: Son los cuatro niveles de

entendimiento bíblico

Pasuk: Verso/Cita Bíblica

> Peshat: Lo literal del texto

Quenahan: Canaán

Remez: Comentario alegóricoRoeh: Guía/Apacentador

> Rohím: (Plural) Guías / Apacentadores

Shavuot: SemanasShamayim: CieloShelijim: Apóstoles

> Shoftim: Jueces o magistrados

> Sod: Lo oculto en el texto

> Tanak: Antiguo Pacto, AP.

Teaser: Diezmo
 Tehilim: Salmos
 Tsedek: Justicia
 Tsaráat: Lepra

> Toráh: Instrucciones/pentateuco/ley

Vayikrá: Levítico
 Yeshayahu: Isaías
 Yehoshúa: Josué
 Yisra'el: Israel
 Yonah: Jonás

ejercitodeYHWH@gmail.com www.ejercitodeisrael.com



| De acuerdo con lo que aprendiste en esta Parashá, comparte con tu familia una breve enseñanza, la cual podrás escribir en el siguiente cuadro: |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |