
 1. 1:1-17
2. 1:18 – 2:10
3. 2:11-25
4. 3:1-17
5. 3:18 – 4:17
6. 4:18-31
7. 5:1 – 6:1
8. Maftir:  5:22 – 6:1

 
 
 

 

1:1-7 Estos son los nombres de los hijos de 
Yisra'el que fueron a Mitzrayim junto con 
Ya'akov su padre; cada hombre con su familia: 
Reuven, Shimeón, Levi, Yahudáh, Yisajar, 
Zevulún, Binyamín, Dan, Naftalí, Gad, y Asher. 
Todos contados, había setenta y cinco almas 
nacidas de Ya'akov; Yosef ya estaba en 
Mitzrayim. Yosef murió, como todos sus 
hermanos y toda esa generación. Los hijos de 
Yisra'el fueron fructíferos, aumentaron 
abundantemente, se multiplicaron y crecieron 
poderosamente; la tierra se llenó con ellos.  

Tal como YHWH había prometido por medio de 
Yaakov y Yosef, el pueblo se había multiplicado 
hasta el punto de llenar la tierra de Mitzrayim 
(Egipto).  A nivel de Remez podemos entender 
que esta es una visión de parte de YHWH de lo 
que pasaría más adelante cuando los hijos de 

Yisra’el se dispersarían y llenarían la tierra. 
Mitzrayim (Egipto) es tipología del “mundo” y 
efectivamente esto marca que los hijos de Yisra'el 
llenarían asombrosamente toda la tierra. La 

palabra “poderoso”, en hebreo “atsám” (עצם 
H6105) quiere decir: Fuerte, poderoso, mayor, 

valiente; está acompañada de la palabra 
“meod” ( מעד H3966) que quiere decir: En gran 
manera, gran, grande, grandemente, hasta no 
poderse contar, mayor, mucha, muchísimo, 
mucho, mucho más, muy numeroso, 
sobremanera, sumamente, entre otras. 

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

ALIYOT DE LA TORÁH: 

HAFTARÁ: Yeshayahu (Isaías) 27:6 – 28:13; 

29:22-23 (Askenazíes) 
Yirmeyahu (Jeremías) 1:1 – 2:3 (Sefardíes)  

BRIT HADASHÁ: Hillel (Lucas) 1: 1 – 2:20 

PRIMERA ALIYÁ 1:1 - 17

1
1

 “SHEMOT”     SIGNIFICA 

“NOMBRES” 



Lo curioso aquí es que esta palabra aparece 
repetida dos veces en la misma idea. Es decir, que 
se repite dos veces seguidas de manera 
redundante dando la idea de algo extremo. 
Pudiéramos concluir que duplicarían en número a 
los egipcios. Otro punto de entendimiento para 
esta palabra (meod), en el pueblo hebreo, es que 
era también extremadamente fuerte.  

1:9 “y dijo a su pueblo: He aquí, el pueblo de 
los hijos de Yisra'el es más numeroso y más 

fuerte que nosotros”. – En vista de la 
multiplicación excesiva de los Yisraelitas y con la 
entrada al poder de un nuevo Faraón que no 
conocía a Yosef, cf. Shemot (Éxodo) 1:8, 
comenzó cierto temor a una posible alianza con el 
enemigo que pusiera en peligro la estabilidad del 
reino, lo cual llevó a pensar en el exterminio. 
Notamos también la aseveración que se hace aquí 

con las palabras “más numeroso” y 
“más fuerte”, confirmando el comentario 
anterior de la doble palabra “meod” en el pasuk 
(verso) 7. Esta historia se ha repetido muchas 
veces a través de los tiempos.  

Siempre ha existido un espíritu antisemita que ha 
llevado a cometer las más grandes atrocidades 
contra el pueblo escogido de YHWH. Lo triste es 
que ha sido expuesto a un nivel excesivo en el 
cristianismo. Podemos citar las grandes cruzadas, 

la obra de Martin Lutero: “Sobre los Judíos y sus 
mentiras”, especialmente el capítulo 11. Uno de los 
argumentos es que los judíos mataron a “Cristo” y 
por eso les sobrevenían tantos males. La pregunta 

es: ¿A qué “Cristo” negaron en Egipto o en el reino 
de Susa en la época de Ester y Mardoqueo?  

1:12 “Pero cuanto más los oprimían, más se 
multiplicaban y más abrían brecha, de manera 

que llegaron a temer a los hijos de Yisra'el”. – 
Aunque las circunstancias sean difíciles y 
adversas, YHWH siempre cumple su palabra.  

Además, esto muestra que mientras más el 
enemigo quiera exterminarnos, más nos 
multiplicaremos. Nunca podrán eliminar la simiente 
de Avraham de la faz de la tierra. Mishlé 
(Proverbios) 19:21 “Hay muchos pensamientos 
en el corazón del hombre, pero el consejo de 
YAHWEH es para siempre”.  

1:17 “Pero las parteras temían a Elohim, y no 
hicieron como el rey de Mitzrayim (Egipto) les 
había mandado, sino que dejaron con vida a los 
niños”. – Una de las maneras de controlar el 
crecimiento de una población es controlando la 
tasa de natalidad. Eso fue lo que quiso 
implementar Faraón. Pero las parteras de Yisra'el 
sabían que eso era contra la Toráh de YHWH y que 
el mandamiento era multiplicarse y llenar la tierra. 
Muchas veces nos veremos en encrucijadas como 
esta. Debemos decidir si obedecemos a los 
hombres o a YHWH. Si obedecemos a los 
hombres, recibiremos recompensa de 
hombres porque el hombre pasa y pronto se 
olvida .Tehilim (Salmo) 103:15-16 “Sí, los días
del ser humano son como hierba, él brota como 
flor en el campo, pero el viento pasa y perece y 
su propio lugar no lo conoce más”. 
Matityahu (Mateo) 10:41 “Cualquiera que 
recibe a un Naví (emisario de Elohím) porque 
es Naví, recibirá la misma recompensa que 
el Naví; y el que recibe a un tzaddik (justo) 
porque es un tzaddik, recibirá la misma 
recompensa que el tzaddik”.  

Pero si obedecemos a YHWH, recompensa de 
YHWH recibiremos, esta no pasa, ni se 
olvida. Devarim (Deuteronomio) 28:1-2 “Si 
escuchas atentamente a lo que YAHWEH tu 
Elohim dice, observando y obedeciendo todos 
sus mitzvot que yo te estoy dando hoy, 
YAHWEH tu Elohim te levantará por sobre 
todas las naciones de la tierra; y todas las 
siguientes bendiciones serán tuyas en 
abundancia – si tú haces lo que YAHWEH tu 
Elohim dice”. ¿A quién obedecerás tú? .

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

2
1

PARASHÁ 13 “SHEMOT”      
SHEMOT ((EXODO)) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 



1:20-21 “Y Elohim favoreció a las parteras; y el 
pueblo se multiplicó y llegó a ser muy 
poderoso. Y sucedió que por haber las parteras 
temido a Elohim, Él prosperó sus familias”. –  

YHWH siempre recompensa a sus siervos 
obedientes. Ninguna ganancia de este mundo es 
comparable con las ganancias que obtendremos 
en el siglo venidero cuando se manifieste Yeshúa. 
¡Nunca desobedezcas a YHWH por nada que te 
puedan ofrecer en este mundo! Mordehay 
(Marcos) 10:29-30 “Yeshúa dijo: "¡Sí, les digo que 
no hay nadie que haya dejado casa, hermanos, 
hermanas, madre, padre, hijos o campos por amor 
a mí y por amor a las Buenas Noticias, que no 
recibirá cien veces más, ahora en el olam hazeh, 
casas, hermanos, hermanas, madres, hijos y 
tierras con persecuciones! - y en el olam habah la 
vida eterna”.  

1:22 “Entonces Faraón dio esta orden a su 
pueblo: "Todo niño que nazca, échenlo al río, 
pero dejen que las niñas vivan". –  

Ya que no pudieron hacer que las comadronas 
cumplieran la orden, los egipcios decidieron tomar 
cartas en el asunto. Esta nueva estrategia 
consistía en hacer desaparecer a los varones, 
puesto que estos serían en el futuro los que 
habrían de ser los guerreros del pueblo. Desde la 
antigüedad vemos como la estrategia de 
destrucción de los pueblos ha sido a través de los 
niños. Hoy en día continua igual, pero ahora se da 
a nivel intrafamiliar, dejando que los niños crezcan 
lejos del conocimiento del Eterno. Hoshea 

(Oseas) 4: 6a “Mi pueblo es destruido por falta de 
conocimiento”.  

2:2 “Y la mujer concibió y dio a luz un hijo; 
y viendo en el algo especial, lo escondió por 
tres meses”. – Esta mujer, de la tribu de Leví, 
decidió hacer algo por su hijo, por lo que lo 
escondió. Ella buscaba que su hijo no corriera 

con el mismo destino que los demás. Hoy 
entendemos que fue YHWH quien puso ese 

sentimiento en esta mujer, puesto que tenía 
planes con este niño y puso en el algo muy 
especial . Un cuadro similar vemos en la vida 
de Yeshúa. Sus padres tuvieron que esconderlo 
porque Herodes quería matarlo. De la misma 
manera, este mandó a matar a todos los niños 
de esa región. Este pasaje da inicio a un nuevo 

panorama profético, en el que Moshé es el 
protagonista como “MASHÍAJ DE YISRA’EL Y 
COMO NAVÍ (EMISARIO) DE YHWH”. En el 
transcurrir de la vida de este Naví, debemos 
entender pautas que nunca habíamos 

tenido en cuenta a la hora de estudiar, no solo el 
ministerio de Moshé, sino la visión que él da para 
todos nosotros:  

1. Es el único Naví que es comparado con Yeshúa.
Devarim (Deuteronomio) 18:18 “Yo levantaré
para ellos un Naví como tú de entre sus hermanos.
Yo pondré mis palabras en su boca, y él les dirá
todo lo que Yo les ordene”.

2. Es destinado a muerte desde su nacimiento
igual que Yeshúa.

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT ((EXODO)) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 
EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 

YHWH T´ZEVAOT 

SEGUNDA ALIYÁ 1:18 – 2:10

3
1



3. Crece para ser Rey. Yeshúa es Rey.

4. Libera de la esclavitud. Como Yeshúa lo hace
con nosotros de la dispersión entre las naciones.
Nuestro Egipto.

5. Es enviado por El Padre Eterno. Yeshúa es
igualmente enviado.

6. Muere antes de ingresar a la tierra de la
promesa. Yeshúa muere para ingresarnos, a la
Tierra Prometida, a la descendencia de Abraham,
acontecimiento que aun esperamos.

2:3 “Pero no pudiendo ocultarlo por más 
tiempo, tomó una cestilla de juncos y la 
calafateó con asfalto y brea. Entonces puso al 
niño en ella, y la colocó entre los juncos a la 
orilla del río”–.  

Aunque la situación empeoraba, esta mujer no se 
dio por vencida, sino que siguió luchando por la 
vida de su hijo. Un punto interesante en este pasuk 
(verso) es la palabra “Brea”, compuesto derivado 
de la destilación de alquitranes y materiales 
orgánicos como carbón y maderas. Este 
compuesto es citado en Bereshit (Génesis) 6:14 
como el impermeabilizante usado para el arca de 
Noaj. 

Alli se menciona la brea como el 
impermeabilizante usado para el arca de Noaj. 
Tiene el número Strong #3724 con raíz en el 

#3722 (Kofer y Kafar) respectivamente: Cubrir o 
expiar. Expiación, limpio, perdonar. Propicio, 
purificar.  

Resulta amado hermano que estas palabras están 

directamente ligadas con la palabra “propiciatorio” 
Strong #3727, pues posee relativamente la misma 

raíz “KAPORET”: Cubierta del Arca Sagrada. 
Lugar de expiación de los pecados en 

el Mishkan. ¿Porque tanto énfasis en estos 
detalles idiomáticos? La respuesta es simple. En 
el camino de las raíces hebreas, corresponde a 
la necesidad que tenemos de conectar cada 
detalle de La Toráh, con los acontecimientos del 
Mashíaj Yeshúa y su plan redentor para las doce 
tribus de Yisra'el. Así como el Arca de Noaj fue 

establecida para salvar la simiente incorruptible, 
después del juicio conocido como “EL 
DILUVIO”, este niño Moshé (Moisés), que sería 
salvado de las aguas, fue guardado en una 
canasta cubierta de KAFAR (Brea: Expiación, 
redención). Esto hace sentido con la misión 
que Moshé tendría al liberar a los esclavos 
israelitas de Egipto y ser el caudillo para 

su “redención”. Dibujo vivo y humano, a lo 
que la escritura llama “sombra de la visión 
de YHWH de las cosas por venir”.  

Sigamos cruzando información de la visión 

del Eterno, con el único propósito de llenar 
nuestras mentes del conocimiento pleno de la 
sabiduría de YHWH dada a los que, con 
corazón de reyes, descubren todos los 
secretos de ella. Mishlé (Proverbios) 25:2 

“Gloria de Dios es encubrir un asunto, pero 
honra del rey es escudriñarlo” (BTX3). 

Al interrelacionar esta información con la 

vida ministerial de Moshé, vemos 
paralelismos sorprendentes, de cómo las 
palabras en hebreo, fueron las fichas 
que mantuvieron el rompecabezas armado,
hasta la llegada de la redención final en 
Yeshúa Ha Mashíaj.  

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

4
1



Casa de Yisra'el, les invitamos a analizar las 
explicaciones de tan excelente documento como 
lo es La Toráh de YHWH, y someter a su criterio 
y entendimiento, detalles como la relación de 

Moshé y su hermano Aarón, “primer sumo Kohen 
de Yisra'el” (Aaron, אהרון Aharón). Vemos en la 
forma hebrea que es una palabra compuesta: “Ah” 
y “aron”. Esto es, Ah: hermano, que pronunciamos 
“akj” del Strong #251; y la palabra aron: Arca, caja; 
que pronunciamos “aron” del Strong #727. 
Concluimos que “Aaron” es: hermano del arca. 
Esto nos debe llenar de mayor inquietud al 
entender que el arca, era la caja de madera de 
acacia cubierta en oro, donde se depositarían las 
dos tablas de piedra con las Diez Palabras, 
símbolo inequívoco del contrato matrimonial 
(Ketuvá) en el Sinaí. Sabemos que Moshé fue 
quien recibió la alianza de parte del Eterno 
YAHWEH TZVAOT, convirtiéndose en un 
recipiente (arca o caja) de todo el conocimiento de 
La Toráh, pues aparte de las dos tablas, se le 
mostraron absolutamente todos los diseños 
celestiales.  

Tal como está escrito. Ivrim (Hebreos) 8:5 

“Pero a lo que ellos están sirviendo es sólo una 
copia y una sombra de las cosas originales del 
cielo; pues cuando Moshé estaba listo para 

erigir el Mishkan, YAHWEH le advirtió: 
"Mira que hagas todo conforme al modelo 
que te fue mostrado en el monte." Este 
mismo Moshé, personaje alegórico al Mashíaj 

Yeshúa, seria aquel portador de “Las Palabras” 
junto con la profecía que en ÉL se le daría 
vida. “YESHÚA ES LA PALABRA VIVA”.  

Yojanán (Juan) 1:1 “En el principio era la 
Palabra, y la Palabra era con YAHWEH. Y la 
Palabra era YAHWEH”. Yojanán (Juan) 1: 14a 
“La Palabra se hizo carne y habitó entre 
nosotros, y nosotros vimos su Shejinah”. Sin 
embargo no olvidemos el propósito de este 
comentario, de ver cómo la palabra KAFAR 
(brea=expiación, redención) está reflejada en 
Mashíaj.  

Consideremos que la raíz de esta palabra es la 
misma de KAPORET = PROPICIATORIO. 

Vayikrá (Levítico) 16:2 “YAHWEH dijo a Moshé 
"Dile a tu hermano Aharón que no venga en 
cualquier momento al Lugar Makon Kadosh más 
allá de la cortina, delante de la cubierta del Arca la 
cual está sobre el Arca, para que él no muera; 
porque Yo aparezco (Shejinah) en la nube por 
encima de la cubierta del Arca”. Ivrim (Hebreos) 
9:5 “y sobre ella, estaban los Keruvim 
representando la Shejinah, que cubrían el Arca con 
su sombra; pero ahora no es el momento de hablar 
de esto en detalle”. Romiyim (Romanos) 3:25a 
“YAHWEH dio a Yeshúa como Kapparah por los 
pecados por medio de la llenura de fe con respecto 
al sacrificio de Su muerte sangrienta. Esto 
reaseguró la justicia de YAHWEH”. Yojanán Alef 
(1 Juan) 2:2 “También Él es el Kapparah por 
nuestros pecados; y no solamente por nuestros 
pecados, sino también por los de todo el mundo”. 
Yojanán Alef (1 Juan) 4:10 “Esto es lo que el amor 
significa: No es que nosotros amemos a YAHWEH, 
sino que Él nos amó a nosotros, y envió a su Hijo 
para ser Kapparah por nuestros pecados”.  

2:11 “Algún tiempo después de eso, cuando 
Moshé estaba ya crecido, salió a ver a sus 
hermanos y se dio cuenta de sus trabajos. Vio 
a un mitsrita golpear a un hebreo, a uno de sus 
hermanos”. – Vemos que en este pasaje se repite 
dos veces la frase “…sus hermanos” hablando de 
los hebreos. Esto nos muestra dos posibles 
interpretaciones:  

1. Que Moshé siempre supo sus orígenes
y por eso se sentía como parte de ellos.

2. Que Moshé no sabía sus orígenes, pero
sentía un fuego en su ser por esa gente
y no sabía cómo explicarlo.

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

TERCERA ALIYÁ  2: 11 – 25

5
1



De la misma manera nos sucedió a muchos de 
nosotros. Aun cuando no entendíamos el porqué 

de esa afinidad con la nación de Yisra'el, o porqué 
hacíamos nuestros sus conflictos, en el fondo algo 
establecía que eran nuestros hermanos.  

2:14 “Él replicó: “¿Quién te hizo jefe y 
gobernante sobre nosotros? ¿Quieres 

matarme como mataste al mitsrita?” Moshé se 
asustó, y pensó: ¡Así que el asunto se sabe!”. 
– En este pasuk (verso) hay dos puntos 
importantes:

Primero: El pecado nos resta autoridad. Cuando 
Moshé decide enfrentar y corregir el mal causado 
a su hermano, este le toma en poco debido a su 
anterior pecado. Y esto a su vez genera temor. 

Segundo: Moshé no es reconocido por quien 
realmente es. Básicamente la primera pregunta 
que le hacen es, en otras palabras, ¿Qué autoridad 
tienes sobre nosotros? Ya que las palabras 

jefe y gobernante aluden a cargos con autoridad.  

De la misma manera en su primera venida, 
Yeshúa no es reconocido entre los principales 

líderes religiosos de su tiempo, por quien 
realmente es. Al igual que con Moshé, en cierta 
ocasión le preguntaron con qué autoridad hacía lo 
que hacía, cf. Hillel (Lucas) 20:2.  

3:2 “El mensajero de YAHWEH se le apareció 
en un fuego llameante que salía de un arbusto. 
Él miró y vio que había un arbusto en llamas, 

sin embargo, el arbusto no se consumía”. – La 
frase “El Malaj de YHWH” hace referencia a una de 
las manifestaciones visibles de YHWH. Como se 
vio anteriormente en la bendición que Yaakov hace 

sobre sus nietos, él llama a YHWH como “el Malaj 
(ángel) que me ha rescatado” cf. 

Bereshit (Génesis) 48:16. Una palabra que 
queremos exponer de forma más clara, en cuanto 
a su alegoría es: “la Zarza”. Su principal 
característica es que es un ramaje espinoso. Estas 
espinas están direccionadas levemente hacia 
adentro; es decir que, si introdujéramos una mano 
por entre las ramas, no habría peligro, pues la 
mano viajaría en su dirección de crecimiento. El 
problema se encuentra en el momento que se 
detiene el avance y se decide regresar. Seríamos 
heridos, cortados y punzados gran cantidad de 
veces, pues estaríamos saliendo en contra de la 
dirección de los espinos. Esto hace alusión a la 
manera en la que aquellas setenta almas de 
Yisra'el fueron llevadas a lo mejor de Mitzrayim 
(Egipto) en tiempo de gran hambruna. ¿Quién 
rechazaría tan soberana propuesta de bienestar? 
Pero esa fue la suave forma de ingresar en la zarza 
llamada Mitzrayim (Egipto). El gran problema lo 
tuvieron en el momento de parar de producir y 
luego salir con la idea de abandonar Mitzrayim 
(Egipto).  

3:5 “Entonces Él dijo: No te acerques aquí; 
quítate el calzado de los pies, porque el lugar 
donde estás parado es tierra santa”. –  

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

CUARTA ALIYÁ 3:1 – 17

6
1



Acá vemos un dato curioso, puesto que en ninguna 
parte de Las Escrituras se dan instrucciones 
específicas de quitarse el calzado de los pies, a 
menos de que se esté en un lugar santo. Solo hay 

otro momento en Yahoshúa (Josué) 5:15 “El 
comandante del ejército de YAHWEH respondió a 
Yahoshúa: "Quita tus sandalias de tus pies, porque 
el lugar donde estás parado es apartado." Y 

Yahoshúa lo hizo”. Este pasaje crea una relación 
directa entre el que habló en la zarza y este 
comandante del ejército de YAHWEH. No es un 
ángel, pues todos ellos, los ángeles, no permiten 
que un hombre se postre ante ellos.  

¿Quién era este Comandante del Ejército de 

YAHWEH? Yahoshúa (Josué) 5:14 “"No," 
él respondió, "sino que Soy el Comandante 
del ejército de YAHWEH; yo he venido justo 
ahora." Yahoshúa cayó con su rostro en tierra y 
le adoró, entonces preguntó: "¿Qué tiene que 

decir mi Amo a su siervo?"”. Una de las 
aclaraciones más significativas las da el mismo 
contexto de charla de Josué y este 
Comandante de los Ejércitos de YAHWEH. 

Yahoshúa (Josué) 6:2 “YAHWEH dijo a 
Yahoshúa: "Yo te he entregado a 

Yerijó, incluyendo su rey y sus guerreros”. Esto 
se define poderosa y gloriosamente en Hitgalut 
(Apocalipsis) 19:10-16 “Yo me postré a sus pies 
para adorarle, pero él dijo: "¡No hagas eso! 
Yo soy sólo un consiervo contigo y de tus 
hermanos que tienen el testimonio de Yeshúa. 
¡Adoren a YAHWEH! Porque el testimonio de 
Yeshúa es el Ruaj de profecía. Después vi el 
cielo abierto; y allí delante de mí, un caballo 
blanco. Sentado en él, estaba el Único 
llamado Lleno de Fidelidad y Verdadero, y es 
en justicia que El dicta juicio y va a la batalla. Sus 
ojos eran como llama ardiente de fuego, y en su 
cabeza había muchas coronas reales. Y tenía un 
Nombre escrito que nadie conocía, sino El 
mismo. Estaba usando una túnica que había 
sido empapada en sangre, y El Nombre por el 
cual es llamado es: "LA PALABRA DE YAHWEH".  

Los ejércitos del cielo, vestidos de lino finísimo, 
blanco y puro, le seguían en caballos blancos. Y 
de su boca sale una espada afilada, para herir con 
ella a las naciones; "El las regirá con cetro de 
hierro." Él es quien pisa el lagar de donde fluye el 
vino de la ira furiosa de YAHWEH, Elohim de los 
ejércitos del cielo. Y en su túnica y en su muslo 
tiene un Nombre escrito: REY DE REYES Y AMO DE 

SEÑORES.” ¡Amen! ¡HaleluYah!”  

3:6 “Y agregó: “Yo soy el Elohim de tu padre, el 
Elohim de Avraham, el Elohim de Yitzjak, y el 
Elohim de Yaaqov”. Y Moshé se tapó la cara, 
porque tenía miedo de mirar a Ha’Elohim”. –  

Fue tanto el resplandor de la gloria de YHWH que 
Moshé tuvo temor de mirarla. El Eterno se 
presenta como el Elohim de sus ancestros, por lo 
que se puede inferir de aquí que Moshé conocía 
de YHWH. Quizá su conocimiento no era muy 
profundo, pero sin duda, al menos había 
escuchado de Él.  

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 
EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 

YHWH T´ZEVAOT 

7
1



Nosotros estamos en el mismo proceso educativo 
que un día llegó a Moshé por el llamamiento 
que se le otorgó. Y es imperioso que aprendamos 
cada día más y más, para que al igual que Moshé 
tuvo el privilegio de tenerlo cara a cara, igual 
nosotros estemos preparados para decir: Iyov 
(Job) 42:5 Sólo de oídas sabía de ti, pero ahora 
mis ojos te ven.  

3:14-15 “Y Elohim le dijo a Moshé: “Ehyéh 
Ashér Ehyéh” Yo Soy El que Soy”. Y continuó:
“Así les dirás a los Yisraelitas: ‘Ehyéh Yo Soy 

me envió a ustedes’”. Y Elohim le dijo además 

a Moshé: “Así les hablarás a los Yisraelitas: 

 YAHWEH el Elohim de sus padres, el יהוה
Elohim de Avraham, el Elohim de Yitzjak, y el 

Elohim de Yaaqov, me ha enviado a ustedes’, 
Este será mi nombre para siempre, este es Mi 
Memorial por toda la eternidad”. – Aquí el 
Eterno se presenta por su nombre. No por 
apelativos, no por títulos basados en su actuar o 
algún área de su obrar, sino por su Nombre 
propio: YHWH. De este pasaje podemos inferir que 
Moshé no conocía el Nombre del Altísimo y que 
tampoco conocía la tradición de no mencionar este 
Santísimo Nombre, ya que tuvo que pronunciarlo 
delante de su pueblo para que pudieran saber que 
realmente YHWH lo había enviado.   

 “YO SOY EL QUE SOY” “Uno de los grandes 
problemas que tienen los traductores de 

las sagradas Escrituras es el de traducir 
algunos textos, palabras, o expresiones que solo 
existen en el hebreo y que quizás no tengan un 
similar en los demás idiomas; como en este 

caso la expresión: “EHYEH ASHER EHYEH”; y 
esto es lo que vamos a ver en el siguiente 
estudio.  

La explicación de este gran Nombre es como 
decir: “YO SOY EL QUE EXISTE SIEMPRE”; pues 
nada es eterno excepto EL; ya que solo ÉL 
existe en la eternidad.  

Es inconcebible que algo o alguien perdure para la 
eternidad, excepto ÉL; O los que perduran por la 
fuerza y poder que emana de ÉL. 

También se dice: “SOY QUIEN SOY”. Es un nombre 
derivado de “HAYAH” (Ser Existir); que designa la 
existencia; puesto que este verbo significa “ÉL 

FUE”; y no hay distinción entre “SER” y “EXISTIR” 
en la lengua hebrea. La expresión 
“ASHER” (quien); también explica que ÉL existe, 
pero no por la existencia; que sería como decir: 
“ÉL SER QUE ES ÉL SER”; o sea una existencia 
imprescindible, que nunca fue inexistente y no 
lo será; o sea Eterno en la eternidad.  

La palabra “YAHWEH”, aparece 5830 veces en el 
Tanak, la cual es la forma hebrea que es 

“YAHWEH” (el Tetragrámaton) y declara la 
presencia de Elohim. Las palabras “ERA”, “ES” 
y “SERA” Se pueden formar de sus letras raíces. 
El PASADO, PRESENTE Y FUTURO; todos 
los atributos y esencia están contenidos en el 

ser esencial que es Elohim.
Cuando Moshé inquirió acerca del Nombre de 

Elohim, recibió como respuesta la contestación:
“Yo Soy el que soy”. Esto es lo que has de decir a 
los Israelitas: Yo Soy me ha enviado a vosotros” 
¡Elohim es!. ÉL es la clave de todo lo que es 
realidad. En la revelación de El en la zarza 
ardiente, la palabra “Anochi”, “YO”, que El usa de 
sí mismo; se presenta como un “oth” o “seal” o 
senal.  

Podemos ver aquí una referencia al Mesías. 

Y dijo Yo "Anochi” estaré contigo; y esto te será   por 
seal; ¿Que significan estas palabras? Los sabios 
de la antigüedad dicen que es simbólico de la 

primera liberación, porque con un “anochi” Israel 
entró en Egipto, como se dice: Yo “anochi” iré 
contigo a Egipto, y con un “anochi” os guiaré de 
nuevo desde allí Bereshit (Génesis) 46:4.  También 

es simbólico de la postrera redención como se 
dice: Yo “anochi” os sanaré y os salvaré. (En la era 
del Mashíaj). 

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1  

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

8
1



   

Ciertamente el Nombre del Mashíaj en 

Yeshayahu (Isaías) 7:14 Es EMANUEL: “El 
es con nosotros”. Y ÉL hablará en nombre de El 
y como Elohim. Ciertamente es correcto que 
Yeshúa obraba con la autoridad de Elohim, 
predicando que: “Nadie ha visto al Padre, sino el 
que es de El; solo Él ha visto al Padre; El que 
me ve a mí, ve al que me envió…Yo y el 
Padre uno somos…Venid a mi…Aprended de 
mi…Yo soy el Camino la Verdad y la Vida.

 Filipiyim (Filipenses) 2:11 “Y toda lengua confiese 
que Yeshúa Ha’Mashiaj es el Señor, para gloria 
de El Padre” Qolasiyim (Colosenses) 1:
16-17 “Porque en ÉL fueron creadas todas las 
cosas; las que hay en los cielos; y las que hay 
en la tierra, visibles e invisibles; sean tronos; 
sean dominios, sean principados, sean 
potestades; todo fue creado por medio de ÉL y 
para ÉL. Y ÉL es antes de todas las cosas, y 
todas las cosas en ÉL subsisten.” Timotios 
Alef (1 Timoteo) 6:16 “Al único que tiene 
inmortalidad, que habita en luz inaccesible; 
a quien ninguno de los hombres ha visto ni 
puede ver, al cual sea la honra y el Imperio 
Sempiterno. Amen.” Ivrim (Hebreos) 1:3 “El 
cual, siendo el resplandor de su gloria, y la 
imagen misma de su sustancia, y quien sustenta 
todas las cosas con la palabra de su poder, 
habiendo efectuado la purificación de nuestros 
pecados por medio de sí mismo, se sentó a la 
diestra de la Majestad en las alturas”.

Estamos viendo claramente que todos los 
otros nombres divinos, son derivados y que 
fueron nombrados, a raíz de algún acto o 
hecho portentoso de parte de Elohím; entre los 
nombres y títulos de Elohím en el Tanak y 
en el Brit Hadasha; es decir en referencia a 
Yeshúa; existen alrededor de setenta nombres 

estos nombres de Elohím; todos 

derivados , excepto el 
‘TETRAGRAMATON”, el cual no expresa 
ningún atributo; sino simplemente: “Existencia” 
y nada más; la existencia absoluta de ÉL; que 
implica que: “ÉL existirá siempre.”  

Recordemos lo que Elohím le dice a Moshé en 

Shemot (Éxodo) capítulo 6 versos 2 y 3: “Habló 
todavía Elohím a Moshé, y le dijo: Yo soy YAHWEH. 
Y aparecí a Abraham, a Isaac y a Jacob como EL 
SHADAI, más en mi nombre YAHWEH no me di a 

conocer a ellos.” Se podría decir entonces que el 
Tetragrámaton y: “YO SOY EL QUE SOY” son 
absolutos, Únicos, Inefables y ocultos como lo 
veremos más adelante. Hay que destacar que la 

traducción “YO SOY EL QUE SOY” no es en sí la 
traducción correcta, sino una aproximación a la 
misma; por eso observamos que en las 
traducciones Hebreas ellos no la transliteran al 
español, sino que simplemente lo escriben en su 
fonética: EHIEH ASHER EHIEH.  

Es el mismo Moshé el que quiere conocer 

su Nombre, el Nombre que señala la esencia 
unica de Elohim, ya que hasta ahora el Eterno 
le había hablado del Elohim de los patriarcas; 
y por ello Moshé quiso entrar en la idea 
de la profundidad de Elohím, preguntando 
cuál es su Nombre, la esencia de ese Nombre 
y por el significado del mismo. Si vamos a la 
historia nos encontraremos que la forma 
latinizada Jehová; se comenzó a usar de 
este modo a partir del siglo XIII después de 
Mashíaj por un monje llamado Raimundo 

Martini, de la orden de los Dominicos. La 
utilizó en su libro “Pugeu Fidei” del año 1270.  

Los escolásticos hebreos generalmente 

favorecen “YAHWEH” como la más adecuada 
pronunciación. Si tenemos en cuenta el texto de 
Maassei (Hechos) 2:21 donde dice: “Y todo 
aquel que invocare el nombre del Señor, 
será salvo”. Si miramos atentamente en su 
forma hebraica; el Naví Yoel (Joel) 2:32, no dice: 
“Señor”; sino YAHWEH, en dos palabras el 
Tetragrama o Nombre Sagrado. También en 

Romiyim (Romanos) 10:9 “Que, si confesares 
con tu boca que Yeshúa es el Señor, y creyeres 

en tu corazón que Elohím le levanto de los 
muertos, serás salvo”. En vez de decir: “Yeshúa 
es el Adón (Señor)”; debe de decir: “Yeshúa 
es Yahweh”.  

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1 

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

9
1



Matiyahu (Mateo) 3:3 dice: “Pues este es aquel de 
quien hablo el Naví Yeshayahu (Isaías), cuando 
dijo: Voz que clama en el desierto: Preparad el 

camino del Señor, y enderezad sus sendas” En vez 
de decir: Preparad el camino del SEÑOR: Dice: 
Preparad el camino de YAHWEH (Yeshayahu 

(Isaías) 40:3). Ivrim (Hebreos) 1:8 “Más del hijo dice: 
“Tu trono, oh, Elohím, por el siglo del siglo; Cetro 
de equidad es el cetro de tu reino” Este texto 
pertenece al Tehilim (Salmo) 45:6 que dice: Tu 
trono, ELOHIM, es para siempre y eterno; cetro de 

equidad es el cetro de tu reino”. De igual manera 
debemos de tener en cuenta la expresión “GLORIA” 
(Kabod); a veces se designa como “luz 
creada”, que Elohim hace descender sobre un 
lugar para magnificarlo milagrosamente; “La 
Gloria de Yahweh estaba sobre el monte 
Sinaí” (Shemot (Éxodo) 24; 16.). “Y la Gloria de 
Yahweh llenaba el Mishkán (tienda de 
reunión)” (Shemot (Éxodo) 40:34). Otras 
anuncian su esencia; o su auténtica realidad: 
“Muéstrame tu Gloria” (Shemot (Éxodo) 33:18); 
La respuesta fue: “No puede el hombre ver mi faz 
y seguir viviendo (20)”. Indicando así que dicha 
Gloria es su esencia; y se dice su “Gloria” para 
ensalzarla. En ocasiones “KABOD” designa la 
glorificación de Elohím de parte de todos 
los hombres; o más bien que todo lo que está 

fuera de ÉL le rinde homenaje, y le glorifica: 
“Todo lo que respira alabe a YAHWEH” (Tehilim 
(Salmo)150:6). Porque la verdadera glorificación 
es aprender a entender su grandeza; por lo cual 
cualquiera que percibe su grandeza y su 

perfección, ya le glorifica en la medida de su 
comprensión. “El hombre particularmente, le 
ensalza con palabras, para hacer ostensible 
lo que ha alcanzado en su intelecto y 

difundirlo a los demás y a quienes no le conocen”. 

Los seres inanimados le glorifican también 
en cierto modo; como indicando con su 
naturaleza el poder y la sabiduría de quien les 
dio el ser y que esto les induzca a dar la 
Gloria a ÉL, sea de palabra o en silencio, si se 
trata de seres carentes del habla.  

Tenemos, por ejemplo: “Todos mis huesos dirán: 
¿Quién hay semejante a ti OH YAHVEH? (Tehilim 

(Salmo) 35:10) “¿Cuándo alababan todas las 
estrellas del alba, Y cuando se regocijaban todos 
los hijos de Elohím? (Yob (Job) 38:7). Como 

también se dijo: “Toda la tierra está llena de su 
Gloria” (Yeshayahu (Isaías) 6:3); “Y la tierra se 
llena de su Gloria” (Havaquq (Habacuc) 3:3). 
Porque la alabanza se denomina “KABOD” 
conforme a lo dicho: “Dad gloria a YAHWEH nuestro 
Elohím” (Yirmeyahu (Jeremías) 13:16).  

La palabra “LEHOLAM”, que está escrita sin la letra 
“vav”, puede ser vocalizada en forma distinta y 
leerse “LEHALEM” que quiere decir: “PARA 

OCULTAR” (Oculto). Esto refleja la esencia 
misma de la tradición de Israel, en cuanto a la 
pronunciación del Nombre inefable de ELOHÍM 
y por lo tanto superior a toda comprensión 
y expresión humana.  

Ahora, si miramos en el Brit Hadasha, veremos a 
Yeshúa, confirmando su identidad en los diferentes 
escenarios de su ministerio, como también su 
Divinidad, y le vemos reafirmando lo que 

realmente ÉL es: “Yo Soy el Alef y la Tav sin 
principio y sin fin, dice el Señor, El que es, y 
que era que ha de venir, el 
Todopoderoso.” (Hitgalut (Apocalipsis) 1:8). En 
este texto tenemos siete expresiones que 
denotan Plenitud, Existencia, 
Absoluto, Esencia, Eternidad y Gloria. 
Sería como la repetición de “YO SOY EL QUE 

SOY” del Tanak en Shemot. Shemot (Éxodo) 
3:14; Yeshayahu (Isaías) 41:4; 44:24; 45:21; 
46:9-12. Amós 3:14 y Mishley (Proverbios) 
30:4.  

A través de los Evangelios nos encontramos 
a Yeshúa expresando esta misma palabra 
en situaciones especiales:

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1 

“NOMBRES” 
EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 

YHWH T´ZEVAOT 

10
1



Los “YO SOY” del Mashíaj Yeshúa 

❖ “Yeshúa le dijo: Yo soy, el que habla
contigo” (Yohanan (Juan) 4:26)

❖ “Yo Soy el pan de vida. El que a mi viene,
no tendrá hambre, y el que en mi cree, no
tendrá sed jamás.” (Yohanan (Juan) 6:35)

❖ “Pero él les dijo: Ustedes son de abajo, Yo
Soy de arriba. Ustedes pertenecen a este
mundo, yo no pertenezco a este
mundo.” (Yohanan (Juan) 8:23)

❖ “Yeshúa  les contestó: De cierto, de cierto
les digo: Antes de que Abraham
existiera, Yo Soy.” (Yohanan (Juan) 8:58)

❖ “Mientras Yo esté en el mundo, Soy la luz
del mundo” (Yohanan (Juan) 9:5)

❖ “Yeshúa les dijo de nuevo: De cierto,
de cierto les digo: Yo Soy la puerta de las
ovejas.” (Yohanan (Juan) 10:7)

❖ “A quien santificó el Padre y envió al
mundo, ustedes le dicen: “Blasfemias”,
porque les he dicho “Yo Soy el hijo de
Elohim” (Yohanan (Juan) 10:36)

❖ “Yeshúa le dijo: Yo Soy la
resurrección y la vida. El que cree en mí,
aunque muera, vivirá.” (Yohanan (Juan)

11:25)

❖ “Yeshúa les dijo: YO SOY el Camino,
la Verdad y la Vida. Nadie viene al Padre,
sino solo por medio de mí.” (Juan 14:6)

❖ “YO SOY la Vid Verdadera, y mi Padre es
el labrador.” (Yohanan (Juan) 15:1).

❖ “Al verlo, caí a sus pies como muerto.
Entonces Él puso su diestra sobre mí, y
dijo: No temas, YO SOY el primero y el
último.” (Hitgalut (Apocalipsis) 1:17).

Sabemos que El tiene sus secretos, como lo
dice en Devarim (Deuteronomio) 29:29 “Las 
cosas secretas pertenecen a Yahweh nuestro 
Elohim, pero las reveladas son para nosotros, y
para nuestros hijos para siempre, para que 
pongamos por obra todas las palabras de esta 
ley”, y también que Él en su misericordia y 
gracia, quiere mostrarnos algunas de ellas para 
nuestra mejor comprensión y guía en nuestra 
vida de fe. Por eso vemos la gran relación que 
hay entre el Tetragramatón, “Yo Soy el que Soy, y 
las expresiones de Yeshúa en los YO SOY, que 
están registrados en los evangelios donde se 
enuncia claramente lo “Absoluto” de El, sin
mostrar ningún atributo; solo su “Esencia”.  

3:16 “Ve y congrega a los ancianos de Yisra’el 
y diles: YAHWEH, el Elohim de sus padres, el 
Elohim de Avraham, el Elohim de Yitzjak, y el 
Elohim de Yaaqov, se me ha aparecido y ha 
dicho: ‘He tomado nota de ustedes y de lo que 
les han estado haciendo en Mitsráyim”. – 
Moshé traía a los ancianos de Israel un mensaje 
de esperanza. Este mensaje básicamente les 
comunicaba que su Elohim, el Elohim de sus 
antepasados estaba pendiente de ellos y, sobre 
todo, que sabía por lo que ellos estaban pasando. 
La palabra usada para visitado es “pacád” H6485 
que significa: Visitar, supervisar, etc. Pero
lo maravilloso es que esta palabra se repite 
dos veces de manera redundante.  

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1 

“NOMBRES” 
EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 

YHWH T´ZEVAOT 

QUINTA ALIYÁ 3:18 – 4:17

11
1



   

Por lo que da la idea de que no solo sabía por 
saber, sino para actuar. El mensaje le anunciaba 
al pueblo que YHWH haría que pronto terminara 
esa opresión y los llevaría a la libertad.  

4:12 “Ahora ve, y yo estaré contigo cuando 
hables y te indicaré qué decir”.  

– Aquí YHWH le está diciendo a Moshé dos cosas:

❖ Primera, que no se preocupara por no tener
facilidad de palabras, por cuanto Él se
ocuparía de las palabras que tendría que
decir.

❖ Segunda, que tanto Moshé como los
líderes de Yisra’el supieran que el mensaje
era de YHWH y no solo palabras
motivadoras de Moshé.

4:16 “y él le hablará por ti al pueblo. Así él te 
servirá de vocero y tú desempeñarás el papel 
de Elohim para él”. – YHWH delimita bien las 
funciones o responsabilidades de Moshé y de 
Aharón. Ellos tenían oficios diferentes, niveles de 
alcance diferentes, ministerios diferentes. Pero 
eran hermanos, el uno dependía del otro. Eso nos 
enseña que, aunque tengamos diferentes 
ministerios o funciones en el Reino, somos 
hermanos y nos necesitamos los unos a los otros.  

4:19 “YAHWEH le dijo a Mosheh en Midyán: 
“Vuelve a Mitsráyim, que todos los que 
buscaban matarte están muertos””. – YHWH 
calma los miedos de Moshé ya que él temía la 
sentencia de muerte que había en Mitzrayim 
(Egipto) sobre sí mismo. De igual manera fue el 
mensaje que Yosef recibió sobre Yeshúa para 
volver de Mitzrayim (Egipto), cf.  

Matityahu (Mateo) 2:19-21 “Después de la muerte 
de Herodes, un malaj de YAHWEH se apareció en 
un sueño a Yosef en Mitzrayim, y dijo: "Levántate, 
toma al niño y a su madre, y vete a Eretz Yisra'el, 
porque aquellos que querían matar al niño están 
muertos." Entonces se levantó, tomó al niño y a su 
madre, y regresó a Eretz Yisra'el”.  

4:22 “Entonces le dirás al Paroh: Así dice 
YAHWEH: Yisra’el es mi hijo primogénito”. – La 
primogenitura es una posición de autoridad más 
que una condición de nacimiento. En otras 
palabras, primogénito es el que está por encima de 
los demás. Ejemplo: Esav y Yaakov. Esav nació 
primero, pero Yaakov fue el primogénito, cf. 
Bereshit (Génesis) 25:22-23.  

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1 

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

SEXTA ALIYÁ 4:18 – 31

12
1



 

4:25 “Así que Tsiporah tomó una piedra filosa 
y le cortó el prepucio a su hijo, y le tocó las 
piernas con él, y dijo: “¡Tú me eres en verdad 
un esposo de sangre!””. – El hecho de que seas 
escogido no quiere decir que tienes licencia para 
pecar. Moshé había incumplido con el Brit Milah 
(circuncisión) y por eso su vida peligró. Pero 
gracias a YHWH que levanta esposas que son 
ayuda idónea para el hombre. De no haber sido por 
Tsiporah y su visión espiritual hubiese sido un final 
catastrófico para Moshé.  

4:31 “y el pueblo se convenció. Cuando oyeron 
que YAHWEH había tomado nota de los 
Yisraelitas y que había visto sus aprietos, se 
postraron en homenaje”. – Un destello de 
esperanza brilló en el corazón de los Hijos de 
Yisra'el cuando supieron que YHWH se había 
acordado de ellos. De la misma manera pasa 
cuando se les comunica a los Hijos de Israel que 
están esclavizados hoy en día a Roma, que su 
Elohim se acuerda de ellos y que Él no olvida su 
pacto y promesas para con su pueblo.  

5:1 “Más tarde Moshé y Aharón fueron y le 
dijeron al Paroh: “Así dice YAHWEH, el Elohim 
de Yisra'el: Deja ir a mi pueblo para que me 

celebren convocacion en el desierto””. – La 
petición de YHWH era directa. Él solicitaba la 
liberación de Israel con un propósito claro 

y definido: Para que fueran a rendirle 
adoración. YHWH estaba liberando a su pueblo 
para establecer un reino de kohanim y gente 
santa, cf. 
Shemot (Éxodo) 19:5-6 Ahora si ustedes 
prestan cuidadosa atención a lo que Yo digo y 
guardan mi Pacto, entonces ustedes serán mi 
propio tesoro de entre todos los pueblos, porque 
toda la tierra es mía; y ustedes serán un reino de 
kohanim para mí, una nación apartada. Estas 
son las palabras que tienen que hablar a los hijos 
de Yisra'el."  

Hitgalut (Apocalipsis) 1:6 “por El somos un reino, 
esto es, kohanim para YAHWEH Su Padre, a Él 
sea la Gloria y el dominio por siempre y para 

siempre. Amen”.  

Queremos de igual forma dejarles una medida 
de entendimiento, acerca de la vida de un 
creyente que verdaderamente ha sido 

liberado de la esclavitud de Roma. “ES UN 

CREYENTE QUE CELEBRA LAS SANTAS 
CONVOCACIONES  DEL ETERNO: YAHWEH” 
Sino es así amado hermano, continuas 
bajo esclavitud y el tirano sigue sobre ti. 

5:3 Ellos respondieron: “El Elohim de 
los hebreos se nos ha manifestado. 
Permítenos ir a una distancia de tres días en 
el desierto para ofrecer sacrificios a YAHWEH 
nuestro Elohim, no vaya a ser que nos 

hiera con pestilencia o espada”. 

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1 

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

SEPTIMA ALIYÁ 5:1–6:31

13
1



   

No existe nadie que haya estado contra Israel que 
no haya pagado serias consecuencias. Es por eso 
por lo que Moshé y Aharón le advierten a Faraón 
las consecuencias que traería consigo impedir la 
salida de Yisra'el de Egipto.  

5:20-21 “Cuando salieron de la presencia del 
Paroh, se encontraron con Mosheh y Aharón 

en el camino, y les dijeron: “Que YAHWEH los 
mire y los castigue por hacernos 
despreciables para el Paroh y sus 
cortesanos, poniendo una espada en 

sus manos para que nos destruyan””. 
–  No hay victoria sin lucha. No hay bendición sin 
prueba. A veces YHWH permite que la situación 
se haga difícil para entonces mostrarnos 
su poder. En cierta ocasión Yeshúa y sus 
talmidim se encontraron con un ciego, como 
está narrado en Yohanan (Juan) 9:1-3 

“Mientras Yeshúa pasaba, vio un hombre 
ciego de nacimiento. Sus talmidim le 
preguntaron: "Rabí, ¿quién pecó, este hombre o 
sus padres, para que naciera ciego?" Yeshúa 
respondió: "Su ceguera no es causada por sus 
pecados, ni por los de sus padres, sucedió 

para que el poder de YAHWEH pueda ser visto 
actuando en él”. 

➢ Aj: Hermano
➢ Ajot: Hermana
➢ Ajim: Hermanos
➢ Aliyá: Subida, subir
➢ AP: Antiguo Pacto
➢ Ba’Midbar: Números
➢ Bereshit: Genesis
➢ Besarot: Buenas noticias, Evangelios.
➢ Besoráh: Buena Noticia. El

evangelio.
➢ Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.
➢ Devarim: Deuteronomio
➢ Drash: Tercer nivel de interpretación.

➢ Eret´z: Tierra
➢ Ezrá: Esdras
➢ Haftará: Comentario de los profetas.
➢ Hillel: Lucas
➢ Jumash: Nombre de una Toráh que contiene

comentarios rabínicos.
➢ Jukim: Estatutos
➢ Kadosh: Santo
➢ Kefa: Pedro
➢ Kohanim: Plural de Kohen
➢ Kohen Gadol: Sumo sacerdote
➢ Kohen: Sacerdote
➢ Korbán: Sacrificio
➢ Maassei: Hechos
➢ Matityahu: Mateo
➢ Mishkán: Tienda de reunión
➢ Mishpatim:  Decretos
➢ Mitzrayim: Egipto
➢ Moshé: Moisés
➢ Mulim: cortados, circuncidados
➢ NP: Nuevo Pacto
➢ Olam HaZe: mundo presente
➢ Olam HaBá: mundo venidero
➢ Parashá: Porción de la Toráh semanal.
➢ Parashot: Plural de Parashá
➢ Pardés: Son los cuatro niveles de

entendimiento bíblico
➢ Pasuk: Verso/Cita Bíblica
➢ Peshat: Lo literal del texto
➢ Quenahan: Canaán
➢ Remez: Comentario alegórico
➢ Roeh: Guía/Apacentador
➢ Rohím: (Plural) Guías / Apacentadores
➢ Shavuot: Semanas
➢ Shamayim: Cielo
➢ Shelijim: Apóstoles
➢ Shoftim: Jueces o magistrados
➢ Sod: Lo oculto en el texto
➢ Tanak: Antiguo Pacto, AP.
➢ Teaser: Diezmo
➢ Tehilim: Salmos
➢ Tsedek: Justicia
➢ Tsaráat: Lepra
➢ Toráh: Instrucciones/pentateuco/ley.

PARASHÁ 13 “SHEMOT”    
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1                

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

GLOSARIO

14
1



➢ Vayikrá: Levítico
➢ Yeshayahu: Isaías
➢ Yehoshúa: Josué
➢ Yisra'el: Israel
➢ Yonah: Jonás

 
 

 

ejercitodeYHWH@gmail.com 
www.ejercitodeisrael.com

 

 

PARASHÁ 13 “SHEMOT”     
SHEMOT (EXODO) 1:1 – 6:1 

“NOMBRES” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

Escanea el código QR 

1. En tu teléfono, abre la app de la cámara integrada.

2. Apunta la cámara hacia el código QR.

3. Presiona el banner que aparece en tu teléfono.

4. Sigue las instrucciones en pantalla para completar
el proceso de acceso.

De acuerdo con lo que aprendiste en esta Parashá, comparte con tu familia una breve enseñanza, la cual 

podrás escribir en el siguiente cuadro: 

15 
50
1

mailto:YHWH@gmail.com
http://www.ejercitodeisrael.com/



