#### **ALIYÁ DE LA TORÁH:**

- **1.** 1:1-13
- **2.** 1:14-23
- **3.** 1:24 2:3
- **4.** 2:4 3:21
- **5.** 3:22 4:26
- **6.** 5:1-24
- **7.** 5:25 6:8
- 8. Maftir: 6:5-8

HAFTARÁ: Yehoshua (Isaías) 42:5-21

BRIT HADASHÁ: Mardojai (Marcos) 1:1-45

"BERESHIT" SIGNIFICA
"EN EL PRINCIPIO /DESDE EL ORIGEN"



1:1 "En el principio creó Elohim los cielos y la tierra." – Bereshit: Esta sola palabra denota o encierra muchas verdades implícitas. Según la etimología de la palabra nos da a entender el inicio o comienzo de todas las cosas. Lo que significa que todo lo que existe tuvo su origen en la mente de YHWH. Nada fuera de Él tiene existencia por sí mismo. Todo fue el resultado o consecuencia de su poder expresado en Su Palabra. En el texto el verbo crear del H 1254¹ se usa solo con respecto a Elohim. Ya que solo Él puede crear en el sentido que expresa este verbo "creación de la nada".



Todos los otros verbos tienen otros significados en el hebreo que no tienen nada que ver con la creación de la vida. De las 49 veces que este vocablo aparece en el Antiguo Pacto, 20 se hallan en los capítulos de Yeshayah (Isaías) 40 al 65. Donde se describe el cautiverio del pueblo de YHWH. Las palabras de consuelo están basadas en que, si Él es el Creador, nada le es imposible.

El Texto nos muestra otra gran y profunda verdad y es que Elohim creó todo lo que existe. Es decir que no solo es el hecho de que lo que existe tuvo un comienzo u origen, sino que ese origen es en Elohim.

Por lo que deducimos que:

- El universo no fue resultado de la evolución u obra del azar.
- Elohim es el dueño y gobernante absoluto de toda su creación.

Este argumento por sí solo hace callar al más arrogante, orgulloso y autosuficiente que pudiera levantarse. El hombre debe encontrar en el Eterno el sentido de su existencia y el propósito por el cual vive.

Como lo expresa el Rey David en su alabanza **Tehilim (Salmos) 8** "Yahweh, Adonay nuestro, ¡qué majestuoso es tu nombre en toda la tierra! Tu esplendor se celebra por encima del cielo. Con la alabanza de los pequeños y de los niños de pecho has fundado una fortaleza, por causa de tus adversarios, para hacer callar al enemigo y al vengativo.

Cuando contemplo tus cielos, obra de tus dedos, la luna y las estrellas que formaste, [pienso:] ¿qué es el hombre para que lo recuerdes, el ser humano para que de él te ocupes? Sin embargo, lo hiciste poco menor que los seres divinos, lo coronaste de gloria y dignidad; le diste autoridad sobre las obrasde tus manos, todo lo has puesto bajo su dominio: Las ovejas y los bueyes, todo eso, y también los animales silvestres, las aves del cielo, los peces del mar, y todo lo que se mueve en las regiones marinas. Yahweh, Adonay nuestro, ¡qué majestuoso es tu nombre en toda la tierra!"

1:2 "Y la tierra estaba sin orden y vacía, y las tinieblas cubrían la superficie del abismo, y el Ruaj de Elohim se movía sobre la superficie de las aguas." –

2 H8414 Diccionario Strong.

Este texto enseña que en este punto la creación tenía 3 características particulares:

- 1) Desordenada.
- 2) Vacía.
- 3) En Tinieblas.

La palabra hebrea que ha sido traducida como "sin orden" es "tohú²" que significa: Caos, masa informe, desorden, confusión, vacío, vacuidad, nulidad, vanidad, yermo, desierto, erial.

La palabra hebrea para **vacía es "bojú**<sup>3</sup>" que quiere decir: De una raíz que no se usa (que significa estar vacío); vacuidad, i.e. (superficialmente) ruina indistinguible.

El término para **tinieblas es "kjoshek**<sup>4</sup>" que significa: Oscuridad; de aquí, (literalmente) tinieblas; figurativamente miseria, destrucción, muerte, ignorancia, tristeza, maldad, oscuridad, oscuro, sombrío, tenebroso, tiniebla.

Podemos ver, hasta aquí, que el estado inicial de la creación era un caos o ruina indistinguible no apta para ser habitada. Es por eso que YHWH trata primero con el desorden y posteriormente con el vacío. Es decir, creó primeramente las condiciones de orden necesaria para que las criaturas que ocuparían dicho vacío tuvieran las circunstancias necesarias para su existencia. Es por esto que comienza con la Luz.

1:3 "Entonces dijo Elohim: Sea la luz. Y hubo luz." – La Palabra usada en este caso para decir "Sea" es la palabra "hayá<sup>5</sup>" que quiere decir: existir, i.e. ser o llegar a ser, tener lugar. Pero lo más grandioso acá, es que, es la misma palabra con que YHWH se presenta ante Moshé en Shemot (Éxodo) 3:14: "Yo Soy/Seré el que Soy/ Seré" (Ejeyéh asher Ejeyéh) lo que nos muestra que esa Luz que estuvo en el principio fue la Luz de la gloria del Eterno, es decir, YHWH mismo.

<sup>3</sup> H922 Diccionario Strong.

<sup>4</sup> H2822 Diccionario Strong

<sup>5</sup> H1961 Diccionario Strong.

Esto concuerda con el relato de Yohanan cuando expresa: "Aquél era la luz verdadera que alumbra a todo hombre que viene al mundo. En el mundo estuvo, y el mundo fue hecho por medio de él, pero el mundo no lo conoció. A lo suyo vino, pero los suyos no lo recibieron. Pero a todos los que lo recibieron, a los que creen en su Nombre, les dio derecho de llegar a ser hijos de Elohim; no por [linaje de] sangre, ni por el deseo carnal, ni por la voluntad del hombre, sino por Yahweh. Y la Palabra se hizo carne y acampó entre nosotros, y vimos su gloria, una gloria como del unigénito del Padre, lleno de amor y verdad." Yohanan (Juan) 1:9-14.

1:4 "Y vió Elohim que la luz era buena; y separó Elohim la luz de las tinieblas." – Esta Luz de la Gloria de YHWH tiene características especiales que están dadas por las implicaciones de la palabra Buena, que es en hebreo el vocablo "tov<sup>6</sup>" que expresa entre otras cosas: Buena, abundancia, acepto, acertado, agradable, benéfica, beneficio, hermoso, humanamente, mejor, misericordioso, parecer, placer.

YHWH la separó de las tinieblas. Es decir que hace distinción entre ellas. Eso nos enseña que no existe comunión entre su "Luz y las tinieblas" (Qorintiyim Bet [2 Corintios] 6:14). Puesto que esa Luz es el Mashíaj, el versículo siguiente al citado nos muestra que no hay armonía entre Mashíaj y Belial (Qorintiyim Bet [2 Corintios] 6:15).

Dicha separación es consecuencia de que YHWH vió todas estas características positivas de la Luz. El termino **vió es "raá**" que trasmite la idea de: Aprobar, atender, contemplar, estimar, examinar, explorar, gozar, gustar, reflexionar, deleitarse, entre otras. Lo que indica un examen profundo, un análisis reflexivo.

6 H2896 Diccionario Strong 7 H6960 Diccionario Strong. 8 H4725 Diccionario Strong Esto nos muestra que nada de las tinieblas es positivo o se le puede obtener algo positivo.

Yohanan nos ordena a no amar el mundo ni las cosas de este mundo (Yohanan Alef [1 Juan] 2:15) puesto que es contraproducente con nuestro caminar en luz ya que nadie puede servir a dos señores.

1:5b "Y fue la tarde y la mañana: Un día." Esta declaración nos muestra que el día establecido por Elohim comienza al atardecer y termina al atardecer del día siguiente. El calendario gregoriano que es más usado hoy en día no es el calendario que usa nuestro Creador. Él gobierna y habla según sus tiempos y nosotros como criaturas suyas tenemos que regirnos por su calendario.

1:6-7 "Y dijo Elohim: Haya expansión en medio de las aguas, y separe las aguas de las aguas. E hizo Elohim la expansión, y separó las aguas que estaban debajo de la expansión de las aguas que estaban sobre la expansión. Y fue así." – Este texto indica que había agua encima de la atmósfera, alrededor de la tierra. Esta agua fue la que cayó sobre la tierra durante el diluvio en tiempos de Noaj (Noé). Este fenómeno producía una presión atmosférica más alta lo que posibilitaba que en esta atmósfera hubiera grandes cantidades de oxígeno puro, lo cual hacía que las personas fueran tan longevas en ese tiempo.

1:8 "Y llamó Elohim a la expansión cielos. Y fue la tarde y fue la mañana: El segundo día." – La palabra "cielos", en hebreo "shamayim", está en plural, lo cual indica que hay más de un cielo.

1:9 "Y Elohim dijo: Júntense en un lugar las aguas que están debajo de los cielos, y que aparezca lo seco. Y fue así." – Aquí el Eterno separa las aguas que están debajo de la expansión.



La tierra ya había sido creada, pero estaba cubierta de agua, (sobre la cual el Ruaj de YHWH se movía al principio) pero esta vez hace que se descubran. Es decir que estableció los límites de su creación.

Aquí se usan las palabras "cavú" para juntarse que quiere decir: Recolectar, juntar, etc., "macóm" que quiere decir: Lugar, plaza, puesto, sitio entre otras. Esta última está modificada por el numeral "ejad" que quiere decir: Un, uno, único. Lo que muestra que la orden fue que las aguas se recolectaran en un único sitio para descubrir la tierra. Esto respalda la idea de que YHWH tuvo en su plan la idea de una sola tierra, un solo pueblo.

De hecho, la palabra para tierra es "eretz<sup>10</sup>" (mundo, nación, país, polvo, provincia, región, suelo, terreno, territorio, tierra) que es el mismo término para referirse a la Tierra de Israel, por lo que no sería descabellado pensar que estaba creando el lugar especial para su pueblo especial. Hasta aquí YHWH trata con el desorden de la creación.

1:11-12 "Y dijo Elohim: Produzca la tierra vegetación: Hierbas que den semilla, y árboles frutales que den fruto sobre la tierra según su género, con su semilla en él. Y fue así. Y produjo la tierra vegetación: hierbas que dan semilla según su género, y árboles que dan fruto con su semilla en él, según su género. Y vio Elohim que era bueno." – En este pasaje YHWH comienza a tratar con el vacío. Fue en este día donde YHWH preparó las condiciones de sustento para toda su creación.

7 H6960 Diccionario Strong. 8 H4725 Diccionario Strong 9 H259 Diccionario Strong. 10 H776 Diccionario Strong. 11 H4150 Diccionario Strong.

#### **SEGUNDA ALIYÁ: 1: 14 - 23**

1:14-16 "Y dijo Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche, y sean para señales y para estaciones y para días y para años; y sean por luminarias en la expansión de los cielos para alumbrar sobre la tierra. Y fue así. E hizo Elohim las dos grandes lumbreras, la lumbrera mayor para dominio del día y la lumbrera menor para dominio de la noche; hizo también las estrellas." –



En este pasaje YHWH establece lo que serían las señales de orden de la creación. Señales que estarían dadas en el ámbito físico como espiritual. En lo físico servirían para medir el tiempo (noche y día, días y años, etc.) y en lo espiritual dado por las estaciones. Este último término (estaciones) viene del hebreo "mo'ed<sup>11</sup>" que significa: tiempo señalado, festival, fiesta, solemnidad. Es decir, que estos elementos (lumbreras) serían para marcar los tiempos señalados o las citas establecidas de la creación con su Creador, en otras palabras, para anunciar las fiestas del Eterno.



1:21 "Y creó Elohim los grandes monstruos marinos y todo ser viviente que se mueve, de los cuales están llenas las aguas según su género, y toda ave según su género. Y vio Elohim que era bueno." – En este pasaje YHWH comenzó a llenar la tierra con los animales. Ya estaban creadas las condiciones de sustento para que las criaturas vivieran. Elohim comenzó a poblar las aguas y el cielo.

La Palabra usada para creó viene del hebreo "bará<sup>12</sup>" que quiere decir: Creación, creador, crear, criar, etc. Pero lo curioso es que esa palabra solo es usada tres veces en todo el relato de la creación: En Bereshit (Genesis) 1:1 cuando dice que YHWH creó los cielos y la tierra; en este pasaje en cuestión Bereshit (Genesis) 1:21 y en Bereshit (Genesis) 1:27 cuando crea al hombre.

Lo más interesante de esta palabra es que solo se usa cuando se crea algo grande o trascendente. Por lo que podemos deducir que en toda la creación hay tres grandes eventos que son: La creación de los cielos y la tierra, la creación de los animales del mar y las aves y la creación del Hombre, Como menciona Abarbanel: "la expresión creó se refiere a algo que no tiene precedente<sup>13</sup> (Énfasis añadido)".

#### **TERCERA ALIYÁ: 1: 24 - 2:3**

1:24-25 "Elohim dijo: "Que produzca la tierra toda clase de criaturas vivientes: Ganado, los que se arrastran, y animal de tierra según su especie". Y así fue Elohim hizo bestias salvajes de toda especie y ganado de toda especie, y toda especie de animales que se arrastran por la tierra. Y Elohim vio que esto era bueno." -



La palabra dijo del H55914 Anuncio, convocar, decidir. Esto da a entender que no son solo palabras, ni acciones al azar. Son el resultado de una decisión o decreto divino. Estas palabras son una convocación a la existencia, el anuncio de una obra sobrenatural. El verbo produzca en el verso 24 del Strong H3318. 15 Indica movimiento. Dando la idea de que brotaron de la tierra. Este verbo puede expresar la idea de dar a luz. (Shemot [Éxodo] 21.22) El texto parece decir que la tierra dio a luz los animales. Un hebraísmo precioso para ilustrar todo el acto de creación.

1:26-27 "Y dijo Elohim: Hagamos al hombre con conforme nuestra imagen, nuestra semejanza; y ejerzan dominio sobre los peces del mar, sobre las aves del cielo, sobre los ganados, sobre toda la tierra, y sobre todo reptil que se arrastra sobre la tierra. Creó, pues, Elohim al hombre con la imagen suya, con la imagen de Elohim lo creó; varón y hembra los creó." -

<sup>12</sup> Diccionario Strong 13 Comentario de Bereshit 1:21, Jumash p.7

<sup>14</sup> Diccionario Strong

<sup>15</sup> Diccionario Strong.

## EJERCITO DE DIOS - GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT



El Rabí Saadia Gaón concluye que: "Esta es la forma en la que los reyes hablaban de sí mismos en plural conocida como plural mayestático. Esta forma de expresarse suele utilizarse en hechos decisivos, incluyendo aquellos en que se necesita la intervención Divina. 16" Con base a esta aclaración podemos entender que no se trata de que exista otra Deidad o que el Todopoderoso consultara a alguien más; sino que se trataba de un evento trascendentalmente importante que hace que se exprese de esa manera.

La palabra usada para imagen es "tsélem<sub>17</sub>" que significa: Apariencia, figura representativa, entre otras. Por lo que podemos entender que YHWH estaba creando una figura que lo representaría a Él, es decir un representante. Entonces podemos afirmar que esa imagen no es solo en el sentido moral, sino que es mucho más que eso, era más un asunto de dominio y autoridad delegada por el Creador sobre el hombre. Como lo explica cuando establece que este hombre dominaría o ejercería autoridad sobre el resto de la creación.

1:28 "Y los bendijo Elohim y les dijo: Sed fecundos y multiplicaos, y llenad la tierra y sojuzgadla; ejerced dominio sobre los peces del mar, sobre las aves del cielo y sobre todo ser viviente que se mueve sobre la tierra." -Este verso nos explica un poco lo que significa estar bendecidos. La bendición fue para que ellos pudieran ...

- 1. Fructificar del H 6509 18 aumentar, crecer, fértil, dar fruto, multiplicar, retoñar producir.
- 2. Multiplicar H 7235 <sup>19</sup> abundancia, abundante, aumentar, dominar, engrandecer, ensanchar.

16 IDEM p. 9

17 H6754 Diccionario Strong. 18 Diccionario Strong 19 Diccionario Strong.

Estos dos verbos están relacionados con lo que sigue en el siguiente verso. Llenar la tierra se enlaza con fructificar y el sojuzgarla con multiplicar su dominio. Estas dos cosas debían lograrlas progresivamente.

1:29 "Y dijo Elohim: He aquí, yo os he dado toda planta que da semilla que hay en la superficie de toda la tierra, y todo árbol que tiene fruto que da semilla; esto os servirá de alimento." -



El hombre en su diseño original seguía una dieta vegetariana. Solo después del Diluvio le fue permitido comer carne.

1:30 "Y a toda bestia de la tierra, a toda ave de los cielos y a todo lo que se mueve sobre la tierra, y que tiene vida, les he dado toda planta verde para alimento. Y fue así." - Los animales también eran vegetarianos. La caída afectó no solo al hombre, sino a toda la creación. Es por eso que, en el futuro, cuando Mashíaj regrese restaurará la creación a su estado original. Es por eso que Yeshayah (Isaías) habla de que el lobo pastará con el cordero cf. Yeshayah (Isaías) 65:25.



2:1-3 "Así fueron acabados los cielos y la tierra y todas sus huestes. Y en el séptimo día completó Elohim la obra que había hecho, y cesó en el día séptimo de toda la obra que había hecho. Y bendijo Elohim el séptimo día y lo santificó, porque en él cesó de toda la obra que Él había creado para hacer." – La Toráh nos enseña que el sello de la perfección de toda la Creación no es el hombre, como piensa la teología humanista, sino El Shabbat. Este fue lo que concluyó la creación. Es el más grandioso y especial de los días pues es en este dónde toda la creación se alinea con su Creador.

Este día no solo fue bendecido, sino que también fue santificado. Es decir, fue apartado de los demás días, hecho especial con un propósito especial y es la cita que tenemos con YHWH. De esta forma vemos como el Eterno hace diferencia al santificar el séptimo día, cortándolo y separándolo. Los seis primeros días los nombra con números y al único que le pone nombre propio es al séptimo llamándolo Shabbat (Reposo).

Más adelante designó también un lugar físico para un templo. Hay tiempos santos y lugares santos, tiempos apartados y lugares apartados. Estos son principios incorporados en la creación, que ayudan al hombre a relacionarse de manera correcta con el Creador.

## **CUARTA ALIYÁ: 2: 4 - 3: 21**

2:7 "Entonces YAHWEH Elohim formó al hombre del polvo de la tierra. Sopló en su nariz aliento de vida, y el hombre vino a ser un ser viviente" – La Palabra usada para formar es "yatsár<sup>20</sup>" que quiere decir: Moldear en una forma; específicamente como el alfarero.



Aguí se ve una diferencia en cuanto a la creación de los animales. Esta diferencia está dada en el hecho de que los animales fueron creados por su palabra cuando dice: Haya, sean, etc. Sin embargo, al hombre, la Escritura dice que lo formó como un alfarero forma su vasija. Es por eso que Yirmeyah (Jeremías) expone lo siguiente: "La palabra que vino a Yirmeyah de parte de YAHWEH: "Baja a la casa del alfarero, y allí te impartiré mis palabras". Así que bajé a la casa de un alfarero, y lo encontré trabajando en la rueda. Y si la vasija que hacía se dañaba - como sucede con el barro en las manos del alfarero- él volvía a hacer otro vaso según le parecía mejor. Entonces me llegó la palabra de YAHWEH: "Oh Casa de Yisra'el, ¿no podré yo hacer con ustedes como hace este alfarero? - declara YAHWEH. Como el barro en la mano del alfarero, así son ustedes en mis manos, oh Casa de Yisra'el 21" Rashí comenta que: "Vemos entonces que Elohim hizo al hombre con materia inferior (terrenal) y con materia superior (Celestial): Su cuerpo fue hecho a partir de polvo y su alma con el espíritu<sup>22</sup>"

<sup>20</sup> H3335 Diccionario Strong

<sup>21</sup> Yirmeyahu (Jeremías) 18:1-6. Biblia VIN.

<sup>22</sup> Rashí Comentario a Bereshit (Génesis) 2:7. Jumash p.13



2:8 "YAHWEH Elohim plantó un huerto en Edén, en el oriente, y puso allí al hombre que había formado." – El texto nos enseña que YHWH creó al hombre fuera del Edén y después es que lo introduce en el. Se observa también que primero es creado el Hombre y después el huerto. Por lo que se pudiera pensar que YHWH crea el huerto, por causa de o para el hombre. El vocablo empleado aquí al oriente H6924<sup>23</sup> indica tiempo pasado.

Yirmeyah (Jeremías) 30:20; Nehemyah (Nehemías) 12:46 o eternidad Devarim (Deuteronomio) 33.27. El hecho de que el Edén estuviera al oriente implica que este tiempo pasado representa la eternidad futura, o el estado perfecto que desea nuestro Gadol Elohim para cada uno de sus hijos. A lo largo de la descripción del Edén vemos similitudes con la tierra que recibiremos en la eternidad.

2:9 "Y del suelo YAHWEH Elohim hizo crecer todo árbol agradable a la vista y bueno para alimento, con el árbol de la vida en medio del huerto, y el árbol del conocimiento del bien y del mal." – En medio del huerto había dos árboles. El árbol de la vida y el árbol del conocimiento del bien y del mal.

2:15 "YAHWEH Elohim tomó al hombre y lo colocó en el huerto de Edén para que lo cultivara y lo atendiera." - Acá encontramos dos palabras claves: Cultivar y atender. Estas se traducen de: "Abad<sup>24</sup>" y "shamar<sup>25</sup>" respectivamente. Cuyos Trabajar, significados son: arar, desempeñar, ejercer, honrar, ministrar, prestar, servidumbre, servir, siervo, sujetar, entre otros; y cercar alrededor (como con espinos), i.e. guardar; generalmente proteger. cuidar, centinela. conservar, considerar, custodiar, entre otros; respectivamente.

Por lo que podemos deducir que el propósito inicial era que el hombre cuidara este huerto y que a su vez esto fuera un acto de adoración al Eterno. A nivel de remez podemos entender que somos responsables de cuidar y proteger las bendiciones que YHWH nos da para usarlas como adoración y servicio a Él.

2:16-17 "Y YAHWEH Elohim le ordenó al hombre: "De todo árbol del huerto tienes libertad de comer; pero en cuanto al árbol del conocimiento del bien y del mal, no debes comer de él; porque el día que comas de él, ciertamente morirás" - La Escritura nos muestra que el mandamiento o la restricción estaba en no comer del árbol del conocimiento del bien y del mal; pero no había prohibición alguna en comer el árbol de la vida. Aquí vemos un mandato que debe recordarle al hombre su condición de criatura y el beneficio que trae la obediencia a su creador, Romiyim (Romanos) 6: 23. Y el desastre que trae la desobediencia Yohanan Alef (1 Juan) 3:4. Pecar es quebrantar la ley. Y quebrantar la ley trae muerte. Es interesante señalar que el primer pecado estuvo relacionado con la comida. El hombre perdió su estado de perfección por comer lo que se le había prohibido. Aun las leyes sobre lo que se debe comer son leves de santidad. Vavikra (Levíticos) 11. 43 - 45. El cumplimiento de los mandamientos eleva al hombre a las esferas espirituales, pero el quebrantamiento de los mandamientos lo reduce al polvo del cual fue tomado.

2:18 "YAHWEH Elohim dijo: "No es bueno que el hombre esté solo; le voy a hacer una ayudante adecuada"" – La palabra para ayuda es: "ézer" que significa: Ayuda idónea, ayudador, ayudar, socorrer, socorro. Lo que nos muestra que el rol de la mujer no es suplantar al hombre y hacer la función del hombre. Cada uno tiene su papel.

<sup>24</sup> H5647 Diccionario Strong

<sup>25</sup> H8104 Diccionario Strong.

No es una idea machista determinar cuáles son las funciones de la mujer, puesto que tiene un diseño diferente. Hoy en día se lucha por la igualdad de género, pero esto es una idea contraria a la del Eterno. No se habla de que el hombre sea superior a la mujer, solo que son diferentes tanto física, emocional y funcionalmente.

2:19-20 "Y YAHWEH Elohim formó de la tierra todas las bestias salvajes y todas las aves del cielo, y se las llevó al hombre para ver qué nombre les ponía; y como quiera que el hombre llamara a toda criatura viviente, ese sería su nombre. Y el hombre puso nombre a todo el ganado, y a todas las aves del cielo, y a todas las bestias salvajes; pero para Adam no se halló una ayudante adecuada". - Uno de los primeros trabajos que tuvo el hombre fue nombrar a los animales. Estos nombres reflejarían su naturaleza y esencia, puesto que según la Toráh los nombres expresan además su destino. Vemos también que el hombre no encuentra, en los animales su pareja; por lo que se puede apreciar que el hombre no es compatible sexualmente con ningún animal. El bestialismo es una afrenta ante el Eterno, como lo expresa la Toráh (Devarim [Deuteronomio] 27:21).



2:21-22 "Así que YAHWEH Elohim echó sobre el hombre un sueño profundo; y, mientras éste dormía, tomó una de sus costillas y cerró la carne en ese lugar. Y YAHWEH Elohim, de la costilla que le había sacado al hombre, formó una mujer, y se la presentó al hombre." – En el relato de la creación (Bereshit [Génesis] 1:27) se nos dice que YHWH crea al hombre, pero el detalle curioso es que crea en el mismo ser al varón y la hembra. En este pasaje vemos como Elohim hace una separación.

2:24 "Por tanto el hombre dejará a su padre y a su madre y se unirá a su mujer, y serán una sola carne." – Aquí está la base para el matrimonio entre hombre y mujer. La idea es que sean una ejad (unidad indisoluble) como fueron diseñados.

3:1-3 "Ahora bien, la serpiente era más astuta que todos los animales salvajes que había hecho Yahweh Elohim; y le dijo a la mujer: "¿De veras que Elohim les ha dicho que no coman de ningún árbol del huerto?" La mujer le contestó a la serpiente: "Podemos comer del fruto de los otros árboles del huerto. Es solamente del fruto del árbol que está en medio del huerto que Elohim dijo: "No coman de él ni lo toquen, para que no mueran" – Era algo normal que el hombre (ser humano) hablara con los animales. En este texto vemos que no fue una sorpresa para la mujer que la serpiente le hablara.

La sutileza de la tentación comienza cuando se cuestiona la autoridad; la expresión interrogativa ¿De veras...? Ileva a la segunda intención. Es decir que se nota un profundo deseo de exponer "otra verdad" paralela o contraria a la establecida anteriormente. A nivel del remez entendemos que cuando uno cuestiona la Toráh está frente a una tentación.



Cuando establecemos o asumimos una posición paralela o contraria a lo que se ha escrito, aunque nos parezca "mejor" o más atractivo y decimos frases como: "No es tan malo, después de todo" o "eso no me condena" estamos asumiendo o estableciendo otra "verdad" que no es una verdad establecida por Elohim. La Toráh fue dada para obedecerla, no para cuestionarla. Otro detalle importante es la respuesta dada por la mujer. Acá vemos un peligro, que en este caso abrió la puerta al pecado, y es el hecho de agregarle al mandamiento palabras que no han sido dadas. YHWH nos recalca una y otra vez el hecho de no agregarle ni quitarle a la palabra Devarim (Deuteronomio) 4:2: "No añadan nada a lo que yo les mando, ni le quiten nada, sino observen los mandamientos de YAHWEH su Elohim que yo les mando". La Mujer le dijo a la serpiente que El Eterno le había dicho que: "No lo comiera, ni lo tocara" cuando el mandato solo era la prohibición de comerlo. A nivel de remez podemos entender que cuando añadimos a la Toráh de YHWH y así lo enseñamos abrimos la puerta para que entre el pecado.

3:4-5 "Y la serpiente le dijo a la mujer: "Ustedes no van a morir; lo que pasa es que Elohim sabe que tan pronto ustedes coman de él se les abrirán los ojos y serán como Elohim, que conoce el bien y el mal". –



Acá vemos que la tentación comienza por un cuestionamiento de la Toráh de YHWH. El hombre y la mujer tenían el mandamiento de no comer el fruto, y si lo hacían habría consecuencias nefastas para ellos. Lo mismo pasa en la vida de toda persona. YHWH nos ha dado su Toráh y hay bendiciones para el que la obedece y consecuencias negativas para quien la desobedece, Devarim (Deuteronomio) 28. El mensaje trasmitido por la serpiente es que no habría consecuencias "...ustedes no van a morir". La idea era poner en duda la consecuencia y una vez logrado esto, se pondría en duda también el mandamiento.

El comentario del Jumash expone: "La serpiente empleó otra artimaña muy conocida por aquellos que tratan de racionalizar la Toráh para restarle validez. Ellos sostienen que los que trasmiten e interpretan la Ley de Dios actúan motivados por un deseo egoísta de consolidar su propio poder<sup>26</sup>". Complementando esto el Rabí Hirsch dice que lo que la serpiente está diciendo es: "Dios no prohibió este árbol debido a que le importarán las vidas de ustedes, sino porque Él está consciente de que, al comer de él, ustedes alcanzarán una sabiduría mayor y se volverán Omniscientes como Él. Entonces podrán independizarse de Él<sup>27</sup>". Como se ha podido apreciar el elemento seductor que usa la serpiente es la promesa de ser como Elohim y que había un sentimiento egoísta en Él que los privaba de privilegios a los que ellos tenían derecho. Así también sucede hoy. El enemigo nos engaña diciendo que YHWH no quiere que nos divirtamos o que disfrutemos de la vida. Pero si conocemos bien la Toráh sabremos que es todo lo contrario.

3:6 "Cuando la mujer vio que el árbol era bueno para comer, y que era agradable a los ojos, y que el árbol era deseable para alcanzar sabiduría, tomó de su fruto y comió; y dio también a su marido que estaba con ella, y él comió." – La mujer esta vez, miró el árbol de una manera diferente a las que pudiera haberlo visto antes. Esta nueva manera de verlo era con ojos codiciosos. Es decir, lo miró y lo deseó. Al ver algunas palabras claves de este verso nos ofrecerán un conocimiento profundo. La palabra mirar H 7200<sup>28</sup> indica mirar con aprobación. Se reflexiona sobre lo que se ve con aprobación. Percibir con el corazón Eclesiastés 1.16.

Es decir, la mujer aprobó la propuesta de la serpiente después de meditar en los argumentos de la misma.

La palabra **agradable** del H 8378.<sup>29</sup> declara que le producía el deseo de satisfacerse con lo que veía. El problema de ver radica en la forma en la que vemos. Si lo que vemos, lo deseamos para satisfacer algo en nosotros o lo deseamos para usarlo como atajo, para llegar a un fin que implica quebrantar un mandamiento del Eterno. En vez de obedecer y esperar en Elohim su provisión para nosotros en ese asunto.

La forma equivocada de ver, le lleva a la mujer a codiciar el árbol, como una vía alternativa para llegar a la sabiduría. Rechazan así el conocimiento de Elohim.

No rechacemos la sabiduría que viene de lo alto. Mishley (Proverbios) 1.20–2.15; Qolosiyim (Colosenses) 1.9 Yacob (Santiago) 3. 15 – 17.

Como se vio anteriormente la misión principal del hombre era evitar que en el jardín entrara el mal. El hombre había fallado en su misión de cuidar y proteger el huerto. 3:7 "Entonces fueron abiertos los ojos de ambos, y conocieron que estaban desnudos; y cosieron hojas de higuera y se hicieron delantales." –La palabra hebrea para conocer, "yadá<sup>30</sup>" significa: Discernir, conocer, doler, reconocer, etc. Lo que nos da la idea de que ellos reconocieron con dolor, es decir, por experiencia propia las consecuencias de su transgresión.

El Rabí Hisch comenta: "La serpiente tenía razón: Se habían vuelto personas ilustradas. Pero lo primero de lo que se dieron cuenta fue de que... ¡estaban desnudos! El hombre no necesita avergonzarse de su cuerpo mientras esté dedicado al servicio de Dios... Pero si no, entonces siente vergüenza de su desnudez, ya que esta es la sensación de querer ocultar algo que no debe ser descubierto y lo está siendo<sup>31</sup>".

La respuesta clásica ante una falta es tratar de mitigar las consecuencias. Es por eso que trataron de tapar o cubrir la vergüenza de su desnudez.

3:8 "Oyeron el sonido de YAHWEH Elohim, que se paseaba por el huerto a la hora fresca del día; y el hombre y su esposa se escondieron de Yahweh Elohim entre los árboles del huerto" – El pecado produce vergüenza como vimos anteriormente. Es por eso que al escuchar que Elohim se acercaba, se escondieron. A nivel de remez entendemos que la vergüenza producida por el pecado nos hace huir de la presencia de YHWH.

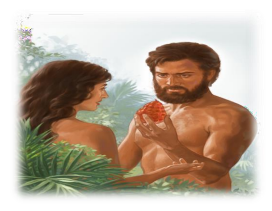
3:10 "Y él respondió: Te oí en el huerto, y tuve miedo porque estaba desnudo, y me escondí."
El miedo entró en el mundo por causa del pecado.

<sup>30</sup> H3054 Diccionario Strong.

<sup>31</sup> Rabí Hirsch. Comentario de Bereshit 3:7. Jumash, p. 17



3:12-14 "El hombre dijo: "La mujer que pusiste a mi lado, ella me dio del árbol, y yo comí". Y Yahweh Elohim le dijo a la mujer: "¿Qué es lo que has hecho?" La mujer respondió: "La serpiente me engañó, y yo comí". Entonces YAHWEH Elohim le dijo a la serpiente: "Por haber hecho esto, más degradada serás de todos los animales y de todas las bestias salvajes: Sobre el vientre te arrastrarás y polvo comerástodos los días de tu vida." –



Cuando cometemos alguna falta o transgredimos la Toráh de YHWH y somos confrontados, la primera reacción que tenemos es la auto justificación, cuyo propósito es evadir nuestra responsabilidad o culpar a otros.

Este caso es muestra de ello. Vemos que en primera instancia el hombre culpa a la mujer, pero en lo más profundo culpa a Elohim por habérsela dado cuando dice "...la mujer que pusiste a mi lado". La mujer por su parte siguió el mismo ejemplo, y en lugar de asumir su responsabilidad, culpa a la serpiente, que, dicho sea de paso, había sido creada por El Eterno, o sea que también lo culpó a Él. Pero YHWH es justo y da a cada uno la retribución de sus obras, por lo que comienza a emitir juicio, primero con la serpiente.

3:15 "Y pondré enemistad entre tú y la mujer, y entre tu simiente y su simiente; él te herirá en la cabeza y tú la herirás en el talón". \_

Aquí se habla en primer lugar de una enemistad entre la mujer y la serpiente. Pero si profundizamos a nivel del remez encontramos aquí la primera promesa mesiánica. La promesa de que lasimiente de la mujer (Yeshúa) aplastaría la cabeza de la simiente de la serpiente (ha satán).

3:16 "A la mujer dijo: En gran manera multiplicaré tu dolor en el embarazo, con dolor darás a luz los hijos; y con todo, tu deseo será para tu marido, y él tendrá dominio sobre ti." – El mundo de la mujer, la familia, fue afectado por el pecado de ella. Lo que había sido un placer o un deleite se convertía ahora en algo muy doloroso para ella.

3:17 "Entonces dijo a Adam: Por cuanto has escuchado la voz de tu mujer y has comido del árbol del cual te ordené, diciendo: "No comerás de él", maldita será la tierra por tu causa; con trabajo comerás de ella todos los días de tu vida." - A veces pensamos que nuestro pecado solo nos afecta a nosotros, pero la realidad es que afecta a todo aquello que está a nuestro alrededor, y sobre todo a aquello sobre lo cual eiercemos influencia. Acá vemos que toda la tierra fue maldecida a causa del hombre, todo lo que había sido creado "bueno en gran manera" ahora se volvía hostil. El trabajo que había sido un deleite para el hombre ahora se volvía una necesidad imperiosa. El Rab Shaúl lo muestra de la siguiente manera: "Pues la creación aguarda con ardiente anhelo que se manifiesten los hijos de Elohim. Porque la creación quedó sometida al fracaso, no por su propia voluntad sino por la del que la sometió; y la creación misma está en espera de que la liberten de la esclavitud de la corrupción, para entrar a la libertad gloriosa de los hijos de Elohim. Porque sabemos que toda la creación gime unida, y unida sufre dolores de parto hasta ahora<sup>32</sup>".

32 Romanos 8:19-22. Biblia VIN.

3:19 "Con el sudor de tu rostro comerás el pan hasta que vuelvas a la tierra, porque de ella fuiste tomado; pues polvo eres, y al polvo volverás." – La muerte entró en el mundo por causa del pecado. Como lo expresa el Shaliaj Shaúl:

"Por eso, como el pecado entró en el mundo por un hombre, y por el pecado vino la muerte, así también la muerte pasó a todos los hombres, por cuanto todos pecaron<sup>33</sup>". La muerte no fue creada, fue una consecuencia de la desobediencia del hombre. Ante todo, esto surge una pregunta: ¿Qué es la muerte? El sentido que da la Escritura acerca de la muerte está en las palabras de Shelomóh (Salomón): "Es que el polvo vuelve a la tierra, como era; y el espíritu vuelve a ha'Elohim, Quien lo dio<sup>34</sup>". Es decir, la muerte consiste en la separación entre la parte material del hombre y la parte espiritual. Lo contrario a lo que pasó en Bereshit (Genesis) 2:7.

3:21 "Y YAHWEH Elohim hizo ropa de pieles para Adam y para su esposa, y los vistió" – Acá tenemos el primer sacrificio expiatorio, hecho para cubrir la vergüenza del hombre. Lo que además demuestra, a nivel de remez, que YHWH quiere que nuestra vestidura sea decorosa ante Él.



33 Romiyim (Romanos) 5:12. Biblia VIN. 34 Qohelet (Eclesiastés) 12:7. Biblia VIN

### **QUINTA ALIYÁ: 3: 22 - 4: 26**

3:22 "Luego YAHWEH Elohim dijo: "Ahora que el hombre ha llegado a ser como uno de nosotros, conocedor del bien y el mal, si alarga la mano y toma del árbol de la vida y come, vivirá para siempre" Por eso YAHWEH Elohim lo expulsó del huerto de Edén, para que labrara el suelo de donde lo había sacado. Echó al hombre, y puso al oriente del huerto de Edén los querubines y la llameante espada giratoria, para cerrar el camino al árbol de la vida." - El pecado del hombre hizo que YHWH lo expulsara del huerto de Edén, puesto que el pecado nos aleja de Elohim. Ahora el hombre tenía las herramientas necesarias para discernir entre el bien y el mal. Es por eso que le fue prohibido comer del árbol de la vida. Este árbol ha sido reservado para los que le sean fieles a Elohim tal como lo expresa Yohanan (Juan): "El que tiene oído, oiga lo que el espíritu dice a las comunidades. Al que venza le concederé comer del árbol de la vida que está en medio del jardín del Edén de Elohim<sup>35</sup>".

4:1-2 "Y el hombre había conocido a Javá, su mujer, y ella había concebido y dado a luz a Káyin, y había dicho: He adquirido varón a YAHWEH. Y había vuelto a dar a luz a su hermano Hevel. Y Hevel fue pastor de ovejas y Káyin fue labrador de la tierra." – El comentario del Jumash dice: "La traducción en el tiempo pluscuamperfecto sigue la interpretación de Rashí, y significa que la concepción de Kayin había tenido lugar antes del pecado y la expulsión de Adam y Javá del Edén<sup>36</sup>". Algunos ubican el nacimiento de Hevel antes de la caída y otros lo hacen después de esta. Ofrenda de Hevel—de los primerizos de surebaño y de los más selectos-.

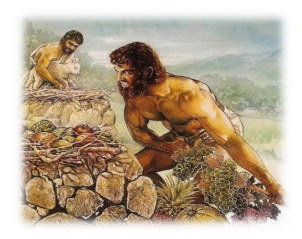
<sup>35</sup> Apocalipsis 2:7. Biblia VIN.

<sup>36</sup> Comentario Bereshit (Génesis) 4:1. Jumash, p. 21.



Lo cierto es que ambos heredaron de sus padres la naturaleza caída, y por consiguiente también trabajarían por su sustento. Cada uno de los hijos de Adam siguió un oficio para así obtener su sustento.

4:3-4 "Después de algún tiempo, Kayin trajo una ofrenda a Yahweh del fruto de la tierra; y Hevel, por su parte, trajo lo más selecto de las primicias de su rebaño. YAHWEH le prestó atención a Hevel y su ofrenda, pero a Kayin y su ofrenda no le prestó atención. Kayin estaba muy enojado y puso mala cara". –



La ofrenda es un acto de adoración establecido en la Toráh. Pero si la Toráh fue dada en el Sinaí ¿Cómo sabían Kayin (Caín) y Hevel (Abel) el asunto de la ofrenda? ¿Por qué YHWH se agrada de la ofrenda de Hevel y no de la de Kayin? Acá se encuentra un valioso argumento y es el hecho de que la Toráh es ETERNA.

- √ YAHWEH existe para siempre; tu palabra permanece firme en el cielo. **Tehilim** (Salmos) 119.89.
- ✓ Tu justicia es eterna; tu Toráh es verdadera. **Tehilim(Salmos)** 119:142.

Tus justos decretos son eternos; dame entendimiento, para que viva. **Tehilim** (Salmos) 119:144.

- ✓ Yo sé por tus decretos de antaño que los estableciste para siempre. **Tehilim (Salmos)** 119:152.
- √ "No piensen que yo vine para anular la Toráh o los Profetas. No he venido a anular, sino a cumplir. En verdad les digo que mientras no pasen el cielo y la tierra, ni siquiera una yod ni una tilde pasará de la Toráh hasta que todo se haya cumplido. "Por lo tanto, a cualquiera que quebrante el más pequeño de estos mandamientos y así lo enseñe a la gente, se le considerará el más pequeño en el reino del Cielo. Pero a cualquiera que los cumpla y los enseñe, a éste lo considerarán grande en el reino del Cielo. Matityahu (Mateo) 5:17-19.

Con base a que la Toráh es eterna, entendemos el hecho de que ambos hermanos trajeran su ofrenda. Pero, como bien dice el pasaje, las dos ofrendas no eran iguales. Puesto que una fue del agrado del Eterno y la otra no. El comentario del Jumash expone: "A partir del sutil contraste entre la simple descripción de la ofrenda de Kayin y la descripción más detallada de la ofrenda de Kayin y la descripción más detallada de la ofrenda de Havel -de los primerizos de su rebaño y de los más selectos-, los Sabios deducen que la ofrenda de Kayin (Caín) era de las partes inferiores de la cosecha de los frutos, mientras que Hevel (Abel) eligió únicamente lo más selecto de su rebaño. Por lo tanto, el sacrificio de Hevel fue aceptado, pero el de Kayin, no<sup>37</sup>". Por eso cada vez que vayamos a hacer un servicio para Elohim debemos buscar la excelencia y dar lo mejor de nosotros para el Rey Eterno.

37 Bereshit (Génesis) 4: 3-5. Jumash, p.21

4:7 "Si haces bien, ¿no serás aceptado? Y si no haces bien, el pecado yace a la puerta y te codicia, pero tú debes dominarlo." –

La palabra yace del H 7257 es estar agazapado. Como un animal que se esconde para tomar una presa. Parece como si se le diera personalidad al pecado o la maldad. (Kefa Alef [1 Pedro] 5:8). Romiyim (Romanos) 6.12. Este verso no es un acto de juicio; más bien es un acto de misericordia. Es esa guía que nos da el Eterno cuando vamos por mal camino. Es esa alerta de que podemos desviarnos de la verdad.

Tenemos que dominar esa naturaleza pecaminosa que todos tenemos. El Rab Shaúl enseña: "Porque no nos ha dado Elohim un espíritu de cobardía, sino de poder, de amor y de dominio propio<sup>38</sup>". Además, nos enseña que el dominio propio es un fruto del Ruaj (Galatiyim [Gálatas] 5:23). Ver Qolosiyim (Colosenses) 3.5 Romiyim (Romanos) 8:13.

4.9 "YAHWEH le preguntó a Kayin: "¿Dónde está tu hermano Hébel?" Y él dijo: "Yo no sé. ¿Acaso soy el guardián de mi hermano?" – La pregunta acerca del lugar o posición nos recuerda Bereshit (Genesis) 3.9. Demostrando una relación entre el pecado de Caín y el de Adán. Romiyim (Romanos) 5.12. El pecado pasa a todos por Adán, pero todos somos responsables por nuestros pecados.

4:10 "Entonces dijo él: "¿Qué has hecho? ¡Oye, la sangre de tu hermano me grita desde la tierra!" – La palabra para sangre en hebreo es "dam", pero la usada en este texto específico es "damei" que está en plural.

Rashí dice que es porque hace alusión a todos aquellos hijos de Hevel que no tuvieron la oportunidad de nacer. <u>Cada vez que ocurre un homicidio no solo se está matando a la persona en cuestión, sino que también, a toda la descendencia que hubiera podido tener.</u>

La expresión "me grita" viene del hebreo "tsaac" que significa: Clamar, implorar, etc. Un dato interesante es que esta palabra deriva o está asociada con "tsedek" que quiere decir justicia. Por lo que podemos concluir que la sangre de Hevel imploró a YHWH por justicia o porque se le hiciera justicia.

Ivrim (Hebreos) 12. 24. La sangre habla en el sentido que pide justicia. Ivrim (Hebreos) 9.15 y 28. La sangre del Mesías libera del pecado a los que confiamos en su sacrificio como nuestro sustituto ante Elohim.

4:25 "Y conoció Adam otra vez a su mujer; y ella dio a luz un hijo y le puso por nombre Shet, porque, (dijo ella): Elohim me ha dado otro hijo en lugar de Hevel, pues Kayin lo mató." – Shet del H 8352.39 Poner sustituto. Y Hevel H 1892·40 Transitorio, vanidad, ídolo. Kayin del H 6969. 41 endechar, lamentar en un funeral. Este evento refleja la obra del Mesías en cada uno de nosotros.

Todos fuimos muertos por causa del pecado, **Efesiyim** (**Efesios**) **2.1.** pero fue colocado un sustituto para nuestro Padre, que hizo posible nuestra resurrección para vid.

<sup>40</sup> Diccionario Strong 41 Diccionario Strong 41 Diccionario Strong

<sup>37</sup> Comentario Bereshit (Génesis) 4: 3-5. Jumash, p.21

<sup>38 2</sup>da a Timoteo 1:7. Biblia VIN

<sup>39</sup> Diccionario Strong

## EJERCITO DE DIOS - GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT



Aquí se le otorga otra descendencia. Del H 2233<sup>42</sup> semilla genealogía simiente. La misma palabra de Gen 3.15. y 22.18. **No solo se le daba un hijo sino uno que continuaría la descendencia santa que llevaría al Mesías** – príncipe. Lucas 3. 38.

4:26 "Y a Shet, a su vez, le nació un hijo, y lo llamó Enosh. Fue entonces que se comenzó a invocar a Yahweh por su Nombre." – La Palabra invocar en el hebreo es: "Cará<sup>43</sup>" que quiere decir: Invocar, leer, llamar, llevar, nombrar, entre otras. Pero esta palabra esta modificada por el término "kjalál<sup>44</sup>" que quiere decir: Amancillar, contaminar, degradar, deshonrar, envilecer, herir, humillar, inmundo, manchar, profanar, etc. Lo que muestra que la invocación referida era en el sentido de profanar. En otras palabras, ellos comenzaron a profanar el Nombre Kadosh (Santo) de YHWH, el cual es bendito por los siglos de los siglos Amén.

## **SEXTA ALIYÁ: 5: 1 -24**

5:22 "Y Janok (Enoc) anduvo con Elohim trescientos años después de haber engendrado a Matusalén, y engendró hijos e hijas." –



La Expresión "Caminó con Elohim" es un hebraísmo que significa o es sinónimo de llevar una vida de obediencia a YHWH, o sea, cumplir sus mandamientos. Se dice lo mismo de Noe en Gen 6: 9. En Isaías 2: 5 se le hace este llamado a caminar tras su luz al pueblo de Elohim.

En este mundo solo hay dos tipos de personas: Los que caminan tras la luz de Elohim y los que no lo hacen; estos sufrirán gran vergüenza al final de la historia.

5:24 "Y Janok (Enoc) anduvo con Elohim, y desapareció porque Elohim lo tomó." – Este evento conocido como la trasposición. Es una sombra profética del arrebatamiento, que van a experimentar los justos de la última generación cuando venga el Mesías. Esta es una gran verdad y podemos esperar que también Elías y Moshé estén en un estado ya glorificado. Ellos se presentaron a Yeshúa con cuerpos glorificados. Creo que están en las moradas celestiales que descenderán en el futuro. Ellos tres, son testigos de la veracidad de la resurrección.

Lo tomó del H 3947. <sup>45</sup> Aparece 965 veces en el Antiguo Pacto.

- Aparece en Bereshit (Genesis) 2.15. cuando puso al hombre en el jardín de Edén.
- Bereshit (Genesis) 24.7 Toma a Avraham para llevarlo a la tierra prometida.
- Tehilim (Salmo) 49.15. Tomar para llevar a la presencia de Elohim, luego de la redención de la muerte.

42 Diccionario Strong 43 H7121 Diccionario Strong. 44 H2490 Diccionario Strong. 45 Diccionario Strong.



Esta palabra refuerza la idea de que Janok se encuentra en un estado glorificado.

El Edén y la tierra prometida, son lugares representativos del futuro glorioso que anhela el pueblo de Elohim.

#### **SEPTIMA ALIYÁ: 5: 25 - 6: 8**

5:29 "Y le puso por nombre Noaj (Noé), diciendo: Este nos dará descanso de nuestra labor y del trabajo de nuestras manos, por causa de la tierra que YAHWEH ha maldecido." – La palabra hebrea para descanso aquí usada es "nakjám<sup>46</sup>" que quiere decir: Aliviar, aplacar, consolar, entre otras. Lo que enseña que Noaj aliviaría o atenuaría el trabajo. Según Rashí, fue él quien comenzó a hacer los instrumentos de trabajo para la agricultura que facilitó el trabajo de la misma.

6:2 "los hijos de Elohim vieron que las hijas de los hombres eran hermosas, y tomaron para sí mujeres de entre todas las que escogieron." -En los primeros capítulos del libro de Enoc se nos proporcionan muchos detalles de la historia humana que la Biblia no cubre. Pongamos especial atención a lo que dice este libro sobre el período transcurrido entre la Creación y el Diluvio de Noé. Se nos dice que desde la creación y hasta los días de Noé, Dios asignó a un grupo de ángeles para que cuidara la tierra (Ver Tehilim (Salmo) 91:11 para el ministerio actual de los ángeles). A estos ángeles el Libro de Enoc les llama los "Vigilantes". Este grupo de ángeles era de 200 en número. Pero un día estos ángeles "Se llegaron... a las hijas de los hombres y les engendraron hijos... porque vieron "que las hijas de los hombres eran hermosas tomaron para sí mujeres, escogieron entre todas".

6:6 "Y YAHWEH lamentó haber creado alhombre en la tierra, y se le entristeció el corazón." – El comentario del Jumash dice: "... la Toráh emplea términos humanos para describir a Dios "acongojándose".

Dios no infligió este castigo por capricho, por así decirlo. Recién después de que el hombre se hubo impregnado de maldad hasta niveles irremediables, dejó de lado el Atributo de Compasión y adoptó el Atributo de Justicia<sup>47</sup>".

# 6:8 "Mas Noaj (Noé) halló gracia ante los ojos de YAHWEH." –



El hecho de la gracia no comienza con el Brit Hadasha (lit. Pacto Renovado o lo que se conoce como Nuevo Testamento) sino que siempre ha existido. Esta gracia forma parte de la misericordia de YHWH. Es el favor inmerecido que El Eterno tiene para con todo aquel que se vuelve de sus malos caminos y regresa (Teshuvá) a Él y a su Toráh. Desde Noaj vemos como se aplica la gracia del Eterno sobre los hombres para que él y su familia se salvaran.

47 Comentario del Libro de Enoc Capitulo 6

#### CONCLUSIONES

Podemos decir que todo lo que Elohim crea es bueno y de la manera que lo estableció así es hasta hoy. Y cuando el hombre se sale de los principios de su origen termina trayendo muerte sobre su vida.

Seamos obedientes desatando bendición sobre nuestras familias.

Es el deseo del Ministerio para con ustedes hermanos, que en este nuevo comienzo nuestro Abba Kadosh les bendiga en gran manera en el estudio y obediencia a la preciosa Toráh. Amén.

#### **GLOSARIO**

Aj: Hermano
 Ajot: Hermana
 Ajim: Hermanos
 Aliyá: Subida, subir
 AP: Antiguo Pacto
 Ba'Midbar: Números
 Bereshit: Genesis

Besarot: Buenas noticias, Evangelios.
 Besoráh: Buena Noticia. El evangelio.
 Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.

Devarim: Deuteronomio

Drash: Tercer nivel de interpretación

Eret´z: TierraEzrá: Esdras

Haftará: Comentario de los profetas.

Hillel: Lucas

> Jumash: Nombre de una Toráh que contiene

comentarios rabínicos.

Jukim: EstatutosKadosh: SantoKefa: Pedro

Kohanim: Plural de KohenKohen Gadol: Sumo sacerdote

Kohen: Sacerdote
 Korbán: Sacrificio
 Maassei: Hechos
 Matityahu: Mateo

Mishkán: Tienda de reunión

Mishpatim: DecretosMitzrayim: EgiptoMoshé: Moisés

Mulim: cortados, circuncidados

> NP: Nuevo Pacto

Olam HaZe: mundo presenteOlam HaBá: mundo venidero

Parashá: Porción de la Toráh semanal.

Parashot: Plural de Parashá

Pardés: Son los cuatro niveles de entendimiento bíblico

Pasuk: Verso/Cita BíblicaPeshat: Lo literal del texto

Quenahan: Canaán

Remez: Comentario alegóricoRoeh: Guía/Apacentador

> Rohím: (Plural) Guía/ Apacentador

> Tanak: Antiguo Pacto, AP.

> Teaser: Diezmo

#### EJERCITO DE DIOS - GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT

Shavuot: SemanasShamayim: CieloShelijim: Apóstoles

Shoftim: Jueces o magistradosSod: Lo oculto en el texto

Tehilim: SalmosTsedek: JusticiaTsaráat: Lepra

> Toráh: Instrucciones/pentateuco/ley

Vayikrá: Levítico
 Yeshayah: Isaías
 Yehoshúa: Josué
 Yisra'el: Israel
 Yonah: Jonás



ejercitodeYHWH@gmail.comwww.ejercitodeisrael.com

podrás escribir en el siguiente cuadro:

De acuerdo con lo que aprendiste en esta Parashá, comparte con tu familia una breve enseñanza, la cual