
1. 47:28 – 48:9
2. 48:10-16
3. 48:17-22
4. 49:1-18
5. 49:19 – 26
6. 49:27 – 50:20
7. 50:21-26
8. Maftir: 50:23-26 

 

47:28 “Yaaqov vivió diez y siete años en la 
tierra de Mitsráyim, de modo que el lapso de la 
vida de Yaaqov llegó a los ciento cuarenta y 
siete años.” – Primer principio de vida valioso y de 
gran bendición para cada hijo de Yisra'el, es: 
Cuidar de nuestros padres en su vejez y no 
aprender la cultura de los pueblos de hoy que 
abandonan a sus padres a escasez, en la distancia 
y algunos, a total desamparo. De este pasaje 
podemos aprender que no es casualidad que los 
mismos diez y siete años que Yaakov cuidó de 
Yosef desde su niñez hasta el día que se perdió, 
fueran los mismos diez y siete años que Yosef 
cuidaría del bienestar de su padre después de su 
reencuentro en Egipto hasta su muerte.  

Timotios Alef (1 Timoteo) 5:4) “Pero si una viuda 
tiene hijos o nietos que aprendan primero a hacer 
su labor religiosa para con su propia familia, y de 
esa forma paguen alguna deuda que tienen con 
sus antepasados, porque esto es lo aceptable 

delante de YAHWEH”. Devarim (Deuteronomio) 5:16 
"Honra a tu padre y madre para que te vaya bien 

en la Tierra que יהוה tu Elohim les está dando”.  

47:29 “Y cuando se le acercaba a Yaaqov el 
tiempo de morir, llamó a su hijo Yosef y le dijo: 

“Hazme este favor, pon tu mano bajo mi muslo 
como promesa de tu constante lealtad: Por 

favor, no me sepultes en Mitsráyim”. – Era de 
carácter primordial ejecutar este juramento por 
diferentes razones:  

1. Mantener la vista en la tierra prometida, como
la tierra donde Yisraי el tenía que volver y morar
allí.

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

ALIYÁ DE LA TORÁH: 

HAFTARÁ  Melej Alef (1 Reyes) 2:1-12 

BRIT HADASHÁ: Mardojai (Marcos) 15: 6 – 16:8 

 “VA'YEJI”         SIGNIFICA                           

“ Y VIVIÓ ” 

PRIMERA ALIYÁ: 47: 28 – 48:9 

1
1



2. Cuidar de no lastimar el amor propio de Faraón
demeritando su tierra (Egipto), por esto hace jurar
a Yosef y esto es confirmado por Faraón en
Bereshit (Génesis) 50:6 Faraón respondió: "Sube y
sepulta a tu padre, como él te hizo jurar." Y así no
crear una desavenencia entre los egipcios e
Yisraיel. Y con esto reducir la gracia de Yosef ante
Faraón.

3. Un acto que confirma la propiedad que se debía
mantener vigente con la sepultura de los patriarcas
en la cueva de Macpela (territorio Cananita),
comprada a precio (plata) por el patriarca
Abraham.

Un punto más a resaltar en este pasaje es el 
concerniente al juramento, a la claridad que 
debemos tener con respecto al acto de poner la 
mano bajo el muslo. Una vez más se expresa la 
importancia de la circuncisión en la descendencia 
de Abraham y cómo ese contacto físico, establecía 
un carácter irrevocable, el cual será considerado 
con mayor ímpetu más adelante en esta parashá.  

47:30 “Cuando me acueste con mis padres, 
sácame de Mitsráyim y sepúltame en el 

sepulcro de ellos”. Él respondió: “Lo haré 
como lo has dicho”. – La muerte en este pasaje 
se hace presente y es importante hacer un análisis 
de ella puesto que hoy en día hay muchas posturas 
al respecto. Los pasukim que citaremos son con el 
único propósito, de dejar una postura clara de lo 

que La Biblia enseña al respecto, sin dejar de 
tener en cuenta los modismos hebreos 
(hebraísmos) para algunos conceptos, que de 
forma subjetiva son usados con todo lo 
concerniente a la muerte; por ejemplo: La 
resurrección, la muerte del justo y la del injusto, 
así como la segunda resurrección y la muerte 
segunda, respectivamente. Todos estos términos 
aparecen en las Escrituras y a esto podemos 

sumarle la alegoría del “sueño”, o de los que 
“duermen”.  

Basado en esta riqueza de conceptos que apuntan 
a éste escabroso tema, es bueno conocer el 
contexto bíblico y a su vez, las interpretaciones 
más acertadas del mismo.  

En Yejezqel (Ezequiel) 18:4 “Miren, todas las almas 
me pertenecen a mí – ambas el alma del padre y 
el alma del hijo son igualmente mías – así que es 
la persona que peque, él mismo es el que morirá”. 
Es necesario tener claro el concepto alma en el 

hebreo. Strong #5315 “nefesh” viene de la raíz 
#5314 “nefesh” respirar, pasar soplado sobre 
(como por una corriente de aire). Entonces 

“nefesh” es: Criatura que respira, vitalidad, aliento, 
corazón, cuerpo, animal, hombre, interior, íntimo, 
mente, persona, ser, vida, voluntad. Y todos estos 
conceptos en su mayoría, coinciden con los de las 

palabras espíritu “ruaj” y vida “jai”, es decir, el alma 
está muy relacionada con la vida misma y esa vida 
viene del espíritu que fue insuflado en cada ser 

humano para llegar “a ser” o “tener” vida. 
Podríamos decir que: Un alma sin el espíritu no 

serí a alma viviente o “un ser vivo”; pero, el espi ritu 
sin el alma sigue siendo espíritu.  

Pues procede de una fuente espiritual Quien es el 
Padre de todos los espíritus. Ivrim (Hebreos) 

12:9b “¡cuánto más, mucho más, debemos 

obediencia al Padre de los Ruajim, y 
viviremos!” Ba’Midbar (Números) 27:16a "Que 
YAHWEH, Elohim de los ruajim de todos los 

seres humanos, nombre a un hombre para que 
este sobre toda la congregacion”.

Es importante tocar, aunque de forma 
superficial, el tema de morir, pues de él se 
desprenden puntos que inquietan, como lo son el 
de la vida después de la muerte o la eternidad del 
alma y aun el castigo eterno, que hoy están 
filtrados en la mayoría de las corrientes bíblicas. 
Estos temas deben ser evaluados a través 
de La escritura y la exégesis hebrea. Tehilim 

(Salmo) 22:29 (BTX3) “Los que comieron y 
engordaron en la tierra se postrarán ante Él, los 
que bajan al polvo se postrarán ante Él, los que 

no pueden conservar viva su alma.”  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

2
1



Entonces el alma muere”. Para nosotros 
como creyentes “duerme”, sin embargo deja de 
ser. En esto estriba la grandeza del regalo 
de la resurrección. Matityahu (Mateo) 10:28 

“No teman a los que matan el cuerpo, porque no 
tienen poder para matar el alma. Por el contrario, 
teman al que puede destruir ambos, cuerpo y 

alma en el Guei-Hinnom.” Este término es 
muy importante conocerlo “Guei-Hinnom”, 
pues fue lo que los griegos tradujeron como 
“infierno”.  

Etimología: 

«Gehena» deriva de Ge Hinnom (גי הנם,(que 
significa «Valle de Hinnom». Ge Hinnom también 

se llamaba Gai ben-Hinnom (  הנם בן גיא ,(que 
significa: «Valle del hijo de Hinnom». El valle 
estaba fuera de la muralla sur de la antigua 
Jerusalén, y se extiende desde el pie del Monte 
Sión hasta el valle de Cedrón, al este. Es 
mencionado en la Biblia en diversos pasukim 
como «valle de Hinón», «valle del hijo de Hinom» 
o «valle de los hijos de Hinom».

No se describe como el infierno, sino como un 
valle real situado en Jerusalén (Josué 15:8 y 
18:16, 2 Reyes 23:10, 2 Crónicas 28:3 y 33:6, 
Nehemías 11:30, Jeremías 7:31-32, 19:2, 19:6 y 
32:35), pero, aunque en unas versiones 
aparece transliterado como Gehena, en otras 
se traduce por infierno. Después del año 638 a. 
C. el valle de Hinón se convirtió en el lugar
utilizado para incinerar los desperdicios de
Jerusalén.

La palabra gehena (Gehenem, Yahannam) 
también aparece en el libro musulmán, el Corán, 
como lugar del tormento para los pecadores, 
el equivalente islámico del infierno cristiano.  

Está escrito en Ivrim (Hebreos) 10:39 

(BTX3) “Pero nosotros no somos de los que 
retrocedemos para destrucción, sino de los que 
tenemos fe para preservación del alma.”  

Este es uno de los puntos centrales que la misma 
Escritura nos imparte; y es la preservación 
del alma para los que tienen fe, es decir; que 
gracias a Nuestro Mashíaj Yeshúa nosotros 
hemos sido alcanzados para preservación de 

nuestra alma, y no para destrucción eterna. 
Tehilim (Salmo) 37:20 “Porque los pecadores 
perecerán; los enemigos de YAHWEH en el 
momento de ser honrados y exaltados, han 

totalmente desaparecido como humo”. 
Tehilim (Salmo) 37:38 “Pero los 
transgresores serán todos destruidos juntos; y 
el remanente del perverso será 

totalmente destruido”. 

48:1 “Algún tiempo después le dijeron a 
Yosef: “Tu padre está enfermo”. Así que tomó 
consigo a sus dos hijos, Menasheh y 
Efráyim”. – Este es un tiempo donde podemos 
considerar que la edad y el deterioro de la casa 
de Yaakov está en sus últimos momentos, y es 
cuando a través del mensaje de restauración a la 
casa de Yosef, que es casa de Efraím, se está 

trayendo a todos los hijos de Yisraיel, nacidos de 
madres egipcias. Yeshayah (Isaías) 54:1 

“¡Alégrate, oh estéril, tú que nunca has dado a 
luz! Grita de gozo, tú que nunca tuviste dolores 

de parto. Porque más son los hijos de la dejada 
que los de la desposada” –dijo YAHWEH”.  

48:2 “Cuando le dijeron a Yaaqov: “Tu hijo 
Yosef ha venido a verte”, Yisra'el hizo 
acopio de fuerzas y se sentó en la cama”. 
– En los momentos de más aflicción y 
angustia para Yisra'el, a punto de desfallecer 
completamente, vendrá el Mashíaj Yeshúa y 
lo hará levantar nuevamente. Yirmeyah 

(Jeremías) 23:5-6 “He aquí, los días vienen, 
"dice YAHWEH," cuando Yo levantaré una rama 
justa de David. Él un Rey Reinará y 
comprenderá, Él ejecutará juicio y rectitud en 
la tierra. En sus días Yahudáh será salvado, 
Yisra'el vivirá en seguridad, y El Nombre dado a 

Él será: YAHWEH Tzidkenu [YAHWEH nuestra 
justicia]”. 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

3 



Qorintiyim Bet (2 Corintios) 5:21 “Al que no conoció 
pecado, por nosotros lo hizo pecado, para que 
nosotros llegáramos a ser justicia de Dios en Él”.  

48:3-4 “Y Yaaqov le dijo a Yosef: “'El Shadai el 
Poderoso Omnipotente se me apareció en Luz 
en la tierra de Kenaan, y me bendijo, y me dijo: 
“Te haré fértil y numeroso; te convertiré en una 
comunidad de pueblos; y le asignaré esta tierra 
a tu linaje venidero como posesión perpetua”. 
– El momento en que YHWH da estas palabras a
Yaakov es en Bereshit (Génesis) 35:11 “Después
le dijo Elohim: Yo soy ’El- Shaddai: Fructifica y
multiplícate. Una nación y una congregación de
naciones procederá de ti, y reyes saldrán de tus
lomos”. Y ya tenía once hijos varones y Dina, solo
faltaba Binyamín, pero Yaakov entendió muy bien
las palabras del Eterno y esta es una poderosa
razón para adoptar dos hijos más Efraím y
Manases.

48:5 “Ahora tus dos hijos, que te nacieron en la 
tierra de Mitzrayim antes de que yo viniera a ti 
en Mitzrayim, son míos; Efrayim y Menasheh 
serán tan míos como Reuven y Shimeón lo 
son”. – Esta adopción tiene una trascendencia tan 
elevada, que raya para nuestros hermanos judíos 
en inverosímil y es el condimento perfecto del celo 
que habría de venir sobre ellos en estos últimos 
tiempos. Estos descendientes de Yosef nacidos en 
Egipto ahora no solo pasarían a ser hijos legítimos, 
sino que uno de ellos recibiría la primogenitura y 
con ellos la doble porción de bendición. Romiyim 
(Romanos) 8:15 “Porque no recibieron ruaj de 
esclavitud para traerlos otra vez a tener temor; por 
el contrario, ustedes recibieron el Ruaj que nos 
hace hijos, y por el poder del cual gritamos: 
"¡Abba!" (Esto es: "¡Amado Padre!")”.  
Yeshúa como descendiente directo de Yahudá 
viene a recoger a sus hermanos descendientes 
directos de Yosef, esto es a Efraím y Manases, 
conocidos como la Casa de Efraím. Y quien es a 
su vez poseedor de la primogenitura. Yirmeyah 
(Jeremías) 31:9 “Ellos salieron gimiendo y Yo los 
traigo de vuelta con consolación. 

Causándolos alojarse por arroyos de agua sobre 
sendas allanadas. Porque Yo soy un Padre para 
Yisra'el, y Efrayim es mi primogénito”. Divré Alef 
(1 Crónicas) 5:1-2 “Los hijos de Reuven el 
primogénito de Yisra'el – él fue el primogénito, pero 
como él profanó la cama de su padre, su 
primogenitura fue dada a los hijos de Yosef el hijo 
de Yisra'el, pero no de tal manera para que él fuera 
considerado en la genealogía como el 
primogénito”. Pues Yahudáh se hizo más grande 
que sus hermanos, puesto que la autoridad vino de 
él; no obstante, la primogenitura fue a Yosef”.  

48:8 “Notando a los hijos de Yosef, Yisra'el 
preguntó: “¿Quiénes son estos?” –  

Yaakov estaba casi ciego dice el pasuk 10, ¿cómo 
es que aquí “los ve”? De esto podemos inferir la 
visión profética que Yaakov tuvo en ese momento 
de los hijos de Yosef, pues vemos como de forma 
inusual, Yaakov los bendice cruzando sus manos, 
y este aspecto de bendición profética seguirá en 
nuestro análisis.  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

4
1
4



Lo que queremos resaltar de este verso es la 

pregunta “¿Quiénes son estos?” pues el profeta 
Isaías nos confirma que la respuesta a esta 
pregunta aún sigue pendiente por verla cumplida.  

Yeshayah (Isaías) 49:18-22 Levanten los ojos, y 
miren alrededor: Todos ellos se están reuniendo y 
viniendo a ti. YAHWEH jura: "Tan cierto como Yo 
vivo, los usarás a todos como joyas, te adornarás 
con ellos como una novia." Porque tus lugares 
desolados y ruinas, y tu tierra devastada estará 
muy apretada para aquellos que habitan en ella; 
tus devoradores se irán muy lejos. El día vendrá 
cuando los hijos nacidos cuando tú estabas de luto 
te dirán: "¡Este lugar está muy apretado para mí! 
¡Dame espacio, para que pueda habitar! Entonces 
te preguntarás en tu corazón: "¿Quién me 
engendró estos para mí? Yo he estado guardando 
luto sola por mis hijos, como exiliada, vagando de 
aquí para allá; ¿quién ha criado a estos? Yo fui 
dejada sola, así que ¿de dónde han venido estos? 

Asi dice YHWH, aun hare senales a 
lasnaciones alzando mi bandera para las islas. 

Ellos traerán a sus hijos en su pecho, y cargarán 

a tus hijas en sus hombros. 

Según el rabino Bar Shalom hay una 
relación entre Yeshayahu (Isaías)  49:21 y 
Bereshit (Génesis)  48:8. Según la segunda 
regla de interpretación, (guezerá shavá, 
similitud de expresiones), se puede ver esta 
relación. En los últimos tiempos Israel hará la 

misma pregunta otra vez: “¿Quiénes son estos y 

de donde han venido?”. De todas las naciones de 
la tierra vendrán personas para unirse al pueblo de 
Israel.  

Estas personas son hijos de Ben Yosef, discípulos 

de Yeshúa el Mashíaj. La palabra “hijo” significa 
también “seguidor”, “discípulo” cf. Yojanán (Juan) 
21:5. En los últimos tiempos Yeshúa se va 
acercando a Israel con sus hijos que han nacido 
de nuevo entre los gentiles. Vendrán de todas 
las naciones, tribus, pueblos y lenguas para 
unirse totalmente al pueblo de Israel.  

La nación de Israel hará la misma pregunta: 

“¿Quiénes son estos, y de dóonde han venido?”. No 
podrá creer lo que ven sus ojos. ¡Tantos hijos de 

Israel de entre los gentiles!” Está escrito 
Yeshayahu (Isaías) 49:5-6 “Pero ahora YA  HWEH 
dice : El me formó en el vientre para ser su siervo, 
para traer a Ya'akov de regreso a Él, y hacer que 
Yisra'el se reúna con Él, así que yo seré reunido y 
glorificado delante de YAHWEH, y mi Elohim será 

mi fuerza – Él ha dicho: "Es gran cosa que tú seas 
mi siervo para establecer las tribus de Ya'akov y 
recuperar la dispersión de Yisra'el. Yo te he dado 
a ti por Pacto a un pueblo, Yo también te haré luz 
para las naciones, para que mi salvación se 

difunda hasta los confines de la tierra.”  

Según este texto, la misión del Mesías es de 

imprescindible cumplimiento: Restaurar a las 
doce tribus de Yisra'el, traerlas a su propia 
tierra; recogiendo todo disperso de entre las 
naciones asimilado hasta el tuétano de los 
huesos; puesto que este, es el fundamento 

de las raíces hebreas y el entendimiento de 
las Dos Casas de Yisra'el, Yahudá y Efraím. Si 

esto no sucede, Yeshúa sería un falso profeta 
de Yisra'el y nosotros habríamos creído en 
vano. Pues Yeshúa mismo establece tal como 

está escrito en Matityahu (Mateo) 15:24 “Yo he 
sido enviado sólo a las ovejas perdidas de 

la casa de Yisra'el”. 

Está escrito en la misma profecía de 

Yeshayah (Isaías) 49:12 “Contemplen, estos 
vienen desde lo lejos, y estos desde el norte, 
algunos desde el oeste y algunos desde la 
tierra del Sinim”. Está escrito en Hitgalut 
(Apocalipsis) 7:9,13-14 “Después de esto miré, 
y vi una gran multitud, que nadie podía contar, de 
todas las naciones, tribus, pueblos y lenguas, 
de pie delante del trono y delante del 

Cordero, vestidos con vestiduras blancas y 
con palmas en las manos”; “Y uno de los 
ancianos habló diciéndome: Estos que 
están vestidos con vestiduras blancas, ¿quiénes 
son y de dónde han venido?  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

5
1
1



Y yo le respondí: Señor mío, tú lo sabes. Y él me 
dijo: Estos son los que vienen de la gran 
tribulación, y han lavado sus vestiduras y las han 
emblanquecido en la sangre del Cordero”  

48:9 Y Yosef le dijo a su padre: “Estos son mis 
hijos, que Elohim me ha dado aquí”. Y él dijo: 
“Tráemelos, para bendecirlos”. – De esta misma 
manera Yeshúa El Mashíaj manifiesta su 
paternidad sobre nosotros.  

Primero, porque le fueron dados “aquí, en Egipto”. 
Yojanán (Juan) 17:6 “Yo di Tu Nombre a conocer 
a la gente que me diste del mundo. Ellos eran 
tuyos, Tú me los diste, y han guardado tu Palabra”. 

Segundo, porque El y el Padre UNO son. 
Yohanán (Juan) 14:10 “¿Tú no crees que Yo 
estoy unido con el Padre, y el Padre unido 
conmigo? Lo que les estoy diciendo, no lo digo de 
mi propia iniciativa, sino el Padre que vive en mí 
está haciendo sus propias obras”. Esto es 
confirmado cuando Yeshúa dice: Yohanán (Juan) 
14:18 “Yo no los dejaré huérfanos; vendré a 
ustedes”.  

48:10 “Para entonces los ojos de Yisra’el 
estaban nublados por la edad; no podía ver. Así 
que [Yosef] se los acercó, y él los besó y los 
abrazó”. – Yeshúa es el único encargado de 
acercar a los hijos de Yaakov “Yisra'el”. Solo de ÉL 
es el ministerio de la reconciliación y a quienes Él 
se los haya delegado. Este acercamiento tiene 
unas características especiales y debe ser visto 
desde diferentes perspectivas de alcance:  

1. El evento final es protagonizado por dos de sus
hijos “YAHUDÁ Y EFRAIM”.

2. “Yahudá” Cabeza de la casa del Sur, dos
tribus Yahudá y Binyamín, hoy los conocemos
como Los Judíos, nuestros hermanos amados,
velados hasta que entre la plenitud de los gentiles:
“Efraím”. Pero cuidado, ¿cuáles judíos? Romiyim
(Romanos) 2:28-29 “Pues el Judío genuino, no es
el que simplemente es Judío externamente; la
circuncisión verdadera no es sólo externa y física.
Pero, el judío genuino es el que lo es interiormente;
y la circuncisión verdadera es del corazón, en el
ruaj, no en la letra; así que, su alabanza no viene
de los hombres, sino de YAHWEH”.

3. “Efraím” Cabeza de la Casa del Norte; Las
diez tribus dispersas en el 722 AC. Todos aquellos
que poseen el ADN de Yisra'el, principio
fundamental del evangelio de salvación (Yaacov
(Santiago) 1:1; Kefa Alef (1 Pedro) 1.1) y que hoy
se “Reemplazó” por “la iglesia de los gentiles” y con
esto no estamos descartando gente de las
naciones “población mixta” o extranjeros.

Yeshayahu (Isaías) 56:6-7a “Y los extranjeros que 
se unen a YAHWEH para servirle, para amar El 
Nombre de YAHWEH, y para ser sus obreros, 
todos los que guardan Shabbat y no lo profanan, y 
se mantengan firmes a mi Pacto, Yo los traeré a mi 
Monte Kadosh”.  

Este entendimiento profético nos lo muestra la 
parábola del hijo pródigo, con una objetividad 
plena del propósito de YAHWEH para los dos hijos. 
“Yahudá y Efraím”. Disfruta el entenderla con 
mayor plenitud. Te invitamos a que la leas y 
pienses en el retorno de Efraím (el hermano 
menor) a casa de Nuestro Abba Kadosh. Hillel 
(Lucas) 15:11-32. En Yejezqel (Ezequiel) 37:15-
28 “La palabra de YAHWEH vino a mí: "Tú, Ben 
Adam, toma un palo y escribe en él: 'Para Yahudáh 
y aquellos unidos con él entre los hijos de Yisra'el.' 
Toma otro palo y escribe en él: 'Por Yosef, el palo 
de Efrayim y a toda la casa de Yisra'el que 
pertenece a él.'  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

SEGUNDA ALIYÁ: 48: 10 – 16 
48:9

6
1
1



Finalmente, tráelos juntos a un solo palo, para que 
se conviertan en uno en tu mano. Cuando los hijos 
de tu pueblo te pregunten qué quiere decir todo 
esto, diles que YAHWEH dice esto: 'Yo cogeré el 
palo de Yosef, el cual está en la mano de Efrayim, 
junto con las tribus de Yisra'el, que están unidas 
con él, y las pondré juntas con el palo de Yahudáh 
y los haré un solo palo, para que se hagan uno en 
mi mano'. Los palos donde tú escribes estarán en 
tu mano mientras ellos miran. Entonces diles a 
ellos que YAHWEH Elohim dice: 'Yo cogeré la 
casa de Yisra'el de entre las naciones adonde han 
ido y los juntaré de todos los lados y los 
traeré de regreso a su propia tierra. Yo los haré 

una nación en la Tierra, sobre las montañas de 

Yisra'el; y un rey será rey para todos ellos. Nunca 
más serán dos naciones, y nunca más estarán 
divididos en dos reinos. "Ellos nunca más se 
profanarán a sí mismos con sus ídolos, Yo los 
libraré de todas sus transgresiones con las que 
han pecado, y Yo los salvaré de todos los 
lugares donde han estado viviendo y pecando; y 
Yo los lavaré, para que sean mi pueblo, y Yo sea 
su Elohim. Mi siervo David será rey sobre ellos, y 
todos ellos tendrán un Roeh; ellos caminarán en 
mis ordenanzas y guardarán y observarán mis 
juicios. Ellos habitarán en La Tierra que Yo di a 
Ya'akov mi siervo, donde sus padres vivieron; 

ellos habitarán allí – ellos, sus hijos, y sus nietos 
para siempre; y David mi siervo será su 
gobernante para siempre. Yo haré un Pacto de 
Shalom con ellos, un Pacto eterno. Yo les daré a 
ellos, aumentaré sus números, y pondré mi Lugar 

Kadosh entre ellos para siempre. Mi Mishkan-
Santuario estará con ellos; Yo seré su Elohim, y 
ellos serán mi pueblo.  Las naciones sabrán que 
Yo soy YAHWEH, quien aparta a Yisra'el como 

Kadosh, cuando mi Lugar Kadosh esté con 
ellos para siempre”. 

Hoy día existe un afán errado en querer ser 
aceptados por nuestros hermanos judíos 
y es importante entender que no es el 
tiempo; cada vez estamos más cerca del 

poderoso y gran momento de la venida del 
Mashíaj.

Será ahí y no antes. Es importante poner esta 
realidad sobre la mesa. Pues muchos, cayendo en 
ese enamoramiento por todo lo judío llegan 

hasta querer agradar a los hombres. Y 
enamorarse de lo judío no está mal, 
siempre y cuando mantengamos nuestra 
identidad como israelitas y como hebreos, sin 
renunciar al Dador de la Vida Yeshúa 
HaMashíaj, o creyendo en ÉL, pero en secreto. 

Yojanán Alef (1Juan) 2:23 “Todos los que 
niegan al Hijo, están también sin el Padre, pero la 
persona que reconoce al Hijo, también tiene al 

Padre”.  

Encontramos el siguiente comentario: Alguno 

dirá: “No necesito confesar a Yeshúa para 
hacer la conversión con un rabino. Puedo creer 
en Yeshúa en mi interior y seguir siendo su 
discípulo en secreto. Así llegaré a ser aceptado 

en el mundo judío.”  

Necio, ¿cómo no vas a confesar el nombre 
de Aquél que no tuvo vergüenza de ti y 
sufrió públicamente desnudo sobre el madero 
para así confesar que te ama? ¿Cómo no vas a 
ser fiel al que viene a gobernar en Yisra'el? 
¿Cómo crees que vas a poder vivir en secreto 
con tu fe? ¿Cómo vas a esconder tu luz y no 
alumbrar delante de todos? Yeshúa dijo en 

Matiyahu (Mateo) 10:32-33: “Por tanto, todo el 
que me confiese delante de los hombres, yo 
también le confesaré delante de mi Padre que 
está en los cielos. Pero cualquiera que me 
niegue delante de los hombres, yo también lo 
negaré delante de mi Padre que está en los 

cielos.”  

En la CONFESIÓN del nombre de Yeshúa está la 
salvación, como está escrito en Romanos 

10:9-10: “que, si confiesas con tu boca a Yeshúa 
por Señor, y crees en tu corazón que Elohim le 
resucitó de entre los muertos, serás salvo; 
porque con el corazón se cree para justicia, y 

con la boca se confiesa para salvación.” 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

7
1
1



En Yohanán Alef (1 Juan) 4:1-3 está escrito: 

“Amados, no creáis a todo espíritu, sino probad los 
espíritus para ver si son de Elohim, porque 
muchos falsos profetas han salido al mundo. 
En esto conocéis el Espíritu de Elohim: Todo 

espíritu que confiesa que Yeshúa Ha ‘Mashíaj 
ha venido en carne, es de Elohim; y todo 
espíritu que no confiesa a Yeshúa, no es de 
Elohim; y este es el espíritu del anti-mesías, del 

cual habéis oído que viene, y que ahora ya 
está en el mundo.” En Yohanán Alef (1 Juan) 
4:15 está escrito: “Todo aquel que confiesa 
que Yeshúa es el Hijo de Elohim, Elohim 
permanece en él y él en Elohim.” Amado 
hermano que en estos momentos estás 
volviendo a casa, escúchame bien: ¡No puedes 
dejar de confesar a Yeshúa si quieres permanecer 

en el Elohim de Yisra’el! En tu confesión está el 
poder. En la confesión del Nombre de Yeshúa 
está tu salvación y la vida eterna. No lo niegues 
ni le ocultes por nada en el mundo. Este 
mundo pasará, pero Yeshúa es el Señor para 
siempre y pronto se sentará en el trono 
juzgando las doce tribus de Israel. ¡No le falles 

ahora, cuando más necesitas confesar Su 
Nombre!  

48:11 “E Yisraי el le dijo a Yosef: “Nunca 
esperaba volver a verte, y ahora Elohim me ha 

permitido ver a tus hijos también””. – Yisra'el 
no espera volverá a ver el rostro de Yeshúa. Pero 
la gran verdad es que ¡Yeshúa Vive! ¡Yeshúa 
Triunfó! Yeshúa hoy gobierna y ya estableció su 

pueblo, “un solo pueblo”. Yisra'el no solo lo verá a 
ÉL, sino que, a sus hijos, también los verá, la casa 
de Efraím, el hermano que se perdió. Y que para 
los judíos de hoy, esto es solo una historia. Sin 
embargo, todas las profecías del regreso de 
Efraím están en pleno cumplimiento. Efesiyim 

(Efesios) 2:11-14 “Por lo tanto, recuerden el estado 
en que estaban antes: Ustedes, Gentiles de 
nacimiento, llamados los incircuncisos por 
aquellos que por una simple operación en la carne 
son llamados circuncisos, en aquel tiempo no 
tenían Mashíaj. Estaban apartados de la vida 
nacional de Yisra'el, extranjeros a los Pactos que 
personifican la promesa de YAHWEH. 

Estaban en este mundo sin esperanza y sin 
Elohim. Pero ahora ustedes, que estaban muy 
lejos, han sido acercados por medio del 
derramamiento de la sangre del Mashíaj. Porque 
El mismo es nuestro Shalom, Él nos ha hecho a 
ambos pueblos uno y ha derrumbado la mejitzah 
que nos dividía”. (mejitzah – pared o muro).  

48:12 “Entonces Yosef los sacó de entre sus 
rodillas y se postró en la tierra”. –  

Los hijos de Yosef, que tenían más de veinticinco 
años en ese momento, fueron introducidos entre 
las rodillas de Yaakov y luego retirados. Al igual 
que el acto de juramento; poniendo la mano bajo 
el muslo, es un eufemismo para el acto mismo de 
tocar el miembro circuncidado, “señal del pacto”. 
Esto constituía un acto oficial de adopción, 
mientras una mujer adoptaba de sus siervas en el 
momento del parto recibiendo la criatura en sus 
rodillas; aquí Yaakov al hacer contacto entre sus 
piernas con los muchachos, fue como si los dos 
hubieran salido directamente de sus lomos. 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

8
1
1



Así llegaron a ser legalmente sus hijos, con 
plenos derechos dentro de Israel, al igual que 

Reuvén y Shimeón. Este acto impactó tanto a
Yosef, que se inclinó y adoró al Padre Eterno. Los 
versos 9 al 12 muestran la adopción de estos 

hijos dentro de Yisraיel y los pasukim 13 al 22 
hablan de la bendición que estos recibieron de su 
padre Yaakov. No podemos olvidar que Efraím 
posee los derechos de primogenitura. Yirmeyah 
(Jeremías) 31:9  

48:13-14 “Yosef los tomó a los dos, a 
Efráyim con la mano derecha –a la 
izquierda de Yisra'el– y a Menasheh con la 
mano izquierda –a la derecha de Yisra'el – y se 
los acercó. Pero Yisra'el alargó su mano 
derecha y la puso sobre la cabeza de 
Efráyim, aunque era el menor, y su mano 
izquierda sobre la cabeza de Menasheh 
cruzando así las manos -aunque Menasheh 

era el primogénito-”. –  

La mano derecha representa al Mashíaj, y es el 
miembro que representa la autoridad.  

La mano del Mesías está sobre Efraím, aunque 
haya sido esparcido entre las naciones. Esa mano 
le está haciendo volver a casa ahora mismo. El 
espíritu profético de Yaakov activado en ese 
momento a plenitud, establece la grandeza del 
menor sobre el mayor; cuando cruza sus manos 

adrede, formando una “X” este símbolo en el 
hebreo arcaico, el que fue usado para escribir La 
Toráh, representa la letra Tav y es la última del 
alefato hebreo. Significa: Sello, pacto y señal. 
Manifestando que Yeshúa es, el sello y el pacto. 

Ivrim (Hebreos) 12:2 “Puestos los ojos en el 
Iniciador y Consumador de esa confianza, 

Yeshúa”. Verso que nos ubica en una de las 
variantes de mayor valor al llegar a las Raíces 
Hebreas, sacando al Mashíaj del exponente griego 
como el principio y el fin, el alfa y la omega, primero 
y último, forma filosófica que determina un principio 
y un fin de Yeshúa. Esto implica una diferencia en 
el SER de Yeshúa con respecto a la Eternidad de 

Él, como YHWH “Yeshúa es Yahweh Salvando”. 
Es difícil entender ¿Cómo nuestros hermanos 
mesiánicos por denominación repiten en cada 
Pesaj (pascua) las mismas afirmaciones y no 
logran reconocer que YESHÚA ES YAHWEH? Al 
ir finalizando el seder de Pesaj hay cuatro 
afirmaciones basadas en Shemot (Éxodo) 12:12 

“Porque esa noche, Yo pasaré por la tierra de 
Mitzrayim y mataré a todos los primogénitos en la 
tierra de Mitzrayim, ambos hombres y animales; y 
Yo ejecutaré juicio contra todos los dioses de 

Mitzrayim; Yo soy YAHWEH”. Las afirmaciones 
que hace el líder de la celebración salen de este 
pasaje y todos los asistentes contestan de forma 

implícita “que es El mismo YAHWEH quien los 
salva” “YO Y NO OTRO” en cuatro oportunidades 
lo decimos ¿Y por qué no es posible asimilar esto 
como una verdad absoluta? ¿O será que, es 
necesario que vivan lo que Tomas experimentó 
personalmente? Yojanán (Juan) 20:27-28 

“Entonces le dijo a Tomas: "Pon tu dedo aquí, mira 
mis manos, pon tu mano en mi costado. Que no 

te falte la confianza, sino: ¡ten confianza!"Tomas
le respondió: "¡Mi Adón y mi Elohim!””.  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

9
1
1



La X también simboliza el madero donde Yeshúa 
fue colgado. Y ponemos a criterio de ustedes el 
apreciar este evento, como el cumplimiento de la 
profecía de la unión de las dos casas, Efraím y 
Yahudá, puesto que en él se ve claramente el 
cruce o simple unión de dos maderos, uno el que 
cargo Yeshúa. Él cargó una estaca, palo o madero, 
hasta el lugar de la ejecución. Yojanán (Juan) 
19:17 “Llevando la estaca Él mismo salió al lugar 
llamado Calavera” (en arameo, Gúlgota). Y lo 
esperaba otro madero como dice, Devarim 
(Deuteronomio) 21:22 “Si alguno ha cometido un 
crimen capital y el juicio de muerte está sobre él, él 
es puesto a muerte y luego colgado de un árbol”. 
Todo esto nos permite apreciar detalles valiosos:  

1. La Toráh con respecto a la ejecución tiene la
palabra árbol - עץ - como instrumento de ejecución
ordenado. (Este árbol podría ser la higuera que el
mismo maldijo por no encontrar fruto en ella
Matityahu (Mateo) 21:19) y podría representar a
Yahudá. Fue este en el que pusieron la frase en
tres idiomas “Yeshúa de Nazaret el Rey de los
Judíos”.

2. Yeshúa cargo otro madero hasta el lugar de la
ejecución. Y este representaría las ramas
injertadas de Efraím. Romiyim (Romanos) 11. Y
nuestro planteamiento (que dejamos a tu criterio)
sería que justo en su ejecución se cumplió
Yejezqel (Ezequiel) 37:16-19 BTX3 “Hijo de
hombre, toma ahora un palo y escribe en él: Para
Judá, y para los hijos de Israel, sus compañeros.
Toma después otro palo, y escribe en él: Para
José, palo de Efraín, y para toda la casa de Israel,
sus compañeros. Júntalos luego uno con otro
como un solo palo, para que se unan en tu mano.
Y cuando los hijos de tu pueblo te pregunten
diciendo: ¿No nos dirás qué quieres significar con
eso?, diles: Así dice Adonay YHVH: He aquí, Yo
tomo el palo de José que está en la mano de Efraín
y las tribus de Israel sus compañeros, y los pondré
junto con el palo de Judá, y haré de ellos un solo
palo, y serán uno en mi mano”.

3. Desde el momento que esos dos maderos se
unieron, se estableció la inserción en contra de
naturaleza. Romiyim (Romanos) 11: 24a “Porque
si tú fuiste cortado del que por naturaleza es olivo
silvestre, y contra naturaleza fuiste injertado en el
buen olivo”. Además, sus manos clavadas a ellos
fueron un solo palo en su mano. Yejezqel 
(Ezequiel) 37:19. El hecho de conocer este pasaje
simbolizado en la imagen famosa que sostiene
esos dos maderos, no nos permite ver con facilidad
que este evento ya se estableció y que la biblia lo
describe claramente cómo pasado, ¡que ya
aconteció! Efesiyim (Efesios) 2:13-14 “Pero
ahora en el Mashíaj Yeshúa, ustedes que en

otro tiempo estaban lejos se han acercado por la
sangre del Mashíaj. Porque él es nuestra paz, que
de ambos nos hizo uno. Él derribó en su carne la
barrera de división, es decir, la hostilidad”.

4. Entonces es necesario reconocer la diferencia
de ese “único pueblo”. Mientras que los judíos
(Yahudá) se han dedicado exclusivamente a La
Toráh sin Yeshúa en mente, nosotros por nuestro

lado (Efraím), solo permanecíamos en la Fe en
Yeshúa sin aceptar la obediencia a La Toráh.
Surge hoy, por revelación ese pueblo “ÚNICO”
Hitgalut (Apocalipsis) 14:12 “Aquí es donde la
perseverancia es necesaria por parte de los
Kadoshim de YAHWEH, aquellos que observan
sus mandamientos y ejercitan la llenura de fe de
Yeshúa”.

5. En este poderoso evento de la muerte del
Mashíaj, hubo la reconciliación de los dos
hermanos con su Padre. Efesiyim (Efesios)

2:16-19 “Para así, reconciliar para YAHWEH,
ambos pueblos en un sólo cuerpo, siendo ejecutado
como un criminal, entonces mató en sí mismo
esa enemistad. También cuando vino, El anunció
como Buenas Noticias, Shalom a ti que estás
lejos, y Shalom a aquellos que están cerca,
noticias, que por medio de Él ambos tenemos
acceso en un Ruaj al Padre.

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

10 



 

Así que, entonces, ya no son extranjeros ni 
desconocidos. Por el contrario, ustedes son 
conciudadanos con el pueblo de YAHWEH y 

miembros de la misma familia de YAHWEH”.  

48:15-16 “Y bendijo a Yosef, diciendo: “ha’ 
Elohim en cuyos caminos anduvieron mis 

padres Avraham y Yitzjak, ha’ Elohim que ha 

sido mi Roeh desde mi nacimiento hasta este 
día, el Mensajero que me ha rescatado 
de todo mal, bendiga a los muchachos. 
En ellos se recordará mi nombre, y 
los nombres de mis padres Avraham y 

Yitzjak, y que ellos lleguen a ser grandes 
multitudes sobre la tierra””. –  

Gracias a Ivrim (Hebreos) 11:21 aprendemos el

gran valor que esta bendición ha tenido en la 
historia de Yisra'el, así como la 
perdurabilidad de ella, generación tras 
generación en todos los lugares de la tierra, 
donde un descendiente de Yisra'el 
permanezca hasta este día, y que aun sin 
saber, se ha de manifestar hasta la venida del 
Mashíaj Yeshúa, para grandeza y testimonio de la 
fidelidad de YAHWEH TZEVAOT. Ivrim (Hebreos) 

11:21 “Por la confianza Ya'akov, cuando 
estaba muriendo, bendijo a cada uno de los 
hijos de Yosef, y apoyándose en su 

bastón se inclinó reverentemente en 
oración”.  

48:17 “Cuando Yosef vio que su padre estaba 
poniendo su mano derecha sobre la cabeza de 
Efráyim, pensó que se había equivocado; así 
que tomó la mano de su padre para moverla de 
la cabeza de Efráyim a la de Menasheh”. – Esto 
nos muestra que hay un plan divino que está por 
encima del orden natural y que el cumplimiento 
profético está por encima de los deseos 
personales.  

48:19 “Pero su padre objetó, diciendo: “Lo sé, 
hijo mío, lo sé. Él también llegará a ser un 
pueblo, y también será grande. Pero su 
hermano menor será más grande que él, y su 
linaje será suficientemente numeroso para 
formar naciones”. – Después de ver y conocer 
con toda claridad el plan de YHWH para Yisra'el, y 
el orden que el impuso a cada uno de los eventos, 
podemos ver exclusivamente en este pasaje que 
Efraím, el más pequeño y siendo el último de los 
hijos de Yisra'el (por adopción), se convierte en el 
primogénito. Es el cumplimiento de Matityahu 
(Mateo) 20:15-16 “¿No tengo yo el derecho de hacer 
lo que quiera con lo que me pertenece? ¿O te 
duele mi generosidad?' Así, los últimos serán los 
primeros y los primeros últimos”. 

48:20 “Así los bendijo aquel día, diciendo: “Por 
medio de ustedes invocará Yisrael las 
bendiciones, diciendo: Que Elohim te haga 
como a Efráyim y Menasheh”. Así puso a 
Efráyim antes de Menashé” – “Yesimjá Elohim 
ke-Efrayim ve-ji-Menashé”. En el ejemplo de vida 
que La Toráh nos da acerca de la relación de estos 
dos jóvenes, tenemos algunos aspectos a resaltar: 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

TECERA ALIYÁ: 48: 17 – 22 
48:9

11 



1. La Toráh no nos muestra disgusto entre ellos a
pesar de poner al menor arriba del mayor.

2. Nunca permitieron que el ambiente hostil de
Egipto, ávido de paganismo, brujería, idolatría y
gran politeísmo, atentara con la educación recibida
por parte de su padre Yosef con respecto a La
Toráh (instrucciones) que fue dada a los suyos.

3. A pesar de no haber nacido en la Tierra
Prometida su enfoque y deseo siempre estuvo en
regresar a la heredad que YHWH había
establecido para ellos. Y esto es notorio pues
ninguno de ellos ni de sus familias tuvo objeción al
salir de Egipto en el tiempo de la gran liberación
por mano de Moshé.

Ellos dos son un gran ejemplo para todos los hijos 
de Yisra'el.  

48:22 “Además, Yo te estoy dando un sh´jem 
[hombro, parte, cerro, ciudad de Shejem] más 
que a tus hermanos; yo la capturé de los Emori 
con mi espada y arco”. – Aquí encontramos una 
información muy valiosa, que confirma la grandeza 
de Yosef y su descendencia especialmente por la 
línea de Efraím por encima de todos sus 
hermanos, y es la de darle una porción más o doble 
herencia. Acto que confirma su primogenitura. 
Devarim (Deuteronomio) 21:17 “No, él tiene que 
reconocer como primogénito al hijo de la esposa 
aborrecida por darle una doble porción de todo lo 
que posee, porque él es los primeros frutos de su 
hombría, el derecho de primogénito es de él.” Lo 
interesante es que esta porción es la tierra o ciudad 
de Shechem, de la cual hemos aprendido que 
posee un significado que podemos asociar con el 
sacrificio del Mashíaj Yeshúa, puesto que 
Shechem quiere decir (espalda, entre hombros, 
lugar de carga) especial pertenecía para Efraím 
hasta el día de hoy, y que es esta porción, “el 
sacrificio del Mashíaj”, el que le da valor a nuestra 
adopción como hijos de Yisra'el.  

Yohanán (Juan) 4:5-6a “Llegó a un pueblo en 
Shomrón llamado Shejem, cerca del campo que 
Ya'akov había dado a su hijo Yosef. El pozo de 

Ya'akov estaba allí”. Yahoshúa (Josué) 24:32 
“Los huesos de Yosef, los cuales los hijos de 
Yisra'el habían traído de Mitzrayim, sepultaron en 
Shejem, en la parcela de tierra que Ya'akov había 
comprado de los hijos de Hamor el padre de 
Shejem por cien piezas de plata; y se hicieron 

posesión de los hijos de Yosef”.  

Veamos aqui una importante apreciación

profética. Desde su primera venida el Mesías ha 
estado buscando las ovejas perdidas de las 
dos casas. Esa fue la razón por la que tenía que 
pasar por Shomrón (Samaria), según está 

escrito en Yohanán (Juan) 4:4: “Y tenía que 
pasar por Shomrón.” El Mesías se fue a un lugar 
clave en la historia de Israel y en el plan de 
salvación del Eterno, al territorio de Sicar, que es 
lo mismo que Shejem. Shejem fue una ciudad 
de refugio en el territorio de la tribu de 
Efrayim, cf. Yahoshúa (Josué) 20:7; 21:21; 
Divré Alef (1 Crónicas) 6:67. Allí fue dividido el 
reino. Shejem fue la primera capital del reino 
del norte, Melej Alef (1 Reyes) 12:25. Allí 
vivían los samaritanos, que son una mezcla 
entre los pocos sobrevivientes de las tribus del 
norte, y los pueblos gentiles que el rey de Asiria 
trajo a la tierra, después de la destrucción del 
reino de Israel.  

Melej Bet (2 Reyes) 17:24, 29. Los 
samaritanos son los únicos descendientes de 
la casa de Efrayim que no han perdido su 
identidad israelita, como está escrito en 

Yohanán (Juan) 4:12: “¿Acaso eres tú mayor 
que nuestro padre Yaakov, que nos dio el pozo 
del cual bebió él mismo, y sus hijos, y sus 
ganados?” La mujer samaritana llamó a Yaakov 
“nuestro padre”. Este pueblo era parte del plan 
de salvación del Eterno, por ser 
descendientes de Yaakov, y por eso el 
Mesías tenía que pasar por allí para buscar y 
salvar lo que se había perdido.  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

12 



 

En Yohanán (Juan) 4:6-7 está escrito: “y allí 
estaba el pozo de Yaakov. Entonces Yeshúa, 
cansado del camino, se sentó junto al pozo. Era 
como la hora sexta. Una mujer de Shomrón 
viene a sacar agua, y Yeshúa le dice: Dame de 
beber.”  

Este relato se parece a Génesis 24 cuando 

el siervo de Avraham fue a buscar esposa 
para Yitsjak. En este momento el Mesías se 
sienta junto al pozo porque está buscando su 
novia también entre los samaritanos. Estos 
samaritanos esperaban la salvación por medio 
del Mesías, como está escrito en Yohanán 

(Juan) 4:22, 25-26: “Vosotros (los samaritanos) 
adoráis (con vuestros sacrificios) lo que no 
conocéis (el Elohim de Israel); nosotros (los 
judíos) adoramos (con nuestros sacrificios en 
el templo) lo que conocemos, porque la salvación 
viene de los judíos... La mujer le dice: Sé que el 
Mashíaj viene ; cuando El venga nos declarará 

todo. Yeshúa le dice: Yo soy, el que habla 
contigo.”  

En Yohanán (Juan) 4:35 está escrito: “¿No decís 
vosotros: "¿Todavía faltan cuatro meses, 

y después viene la siega”? He aquí, yo os 
digo: Alzad vuestros ojos y ved los campos que 
ya están blancos para la siega.” Aquí hay una 
similitud de expresiones con Bereshit (Génesis) 
48:8 donde dice que Yaakov vio a los hijos 
de Yosef. Los samaritanos son descendientes 
de Yosef y el Mesías los está viendo como una 
cosecha para el reino venidero, como está 

escrito en Yohanán (Juan) 4:39-42: “Y de 
aquella ciudad, muchos de los samaritanos 
creyeron en El por la palabra de la mujer que 
daba testimonio, diciendo: Él me dijo todo lo 
que yo he hecho. De modo que cuando los 
samaritanos vinieron a Él, le rogaban que 
se quedara con ellos; y se quedó allí dos días.  

Y muchos más creyeron por su palabra, y decían a 
la mujer: Ya no creemos por lo que tú has dicho, 
porque nosotros mismos le hemos oído, y 
sabemos que éste es en verdad el Salvador del 

mundo.” Yeshúa se quedó dos días en Shejem. 
Estos dos días corresponden a los dos mil años 
que ahora el Mesías ha estado buscando en el 
mundo gentil a los descendientes de las doce 
tribus de Israel junto con los demás gentiles, para 
salvarlos.  

En Maassei (Hechos) 15:14-18 está escrito: 

“Shimón ha relatado cómo Elohim al principio tuvo 
a bien tomar de entre los gentiles un pueblo para 
su nombre.  Y con esto concuerdan las 
palabras de los profetas, tal como está escrito: 
DESPUES DE ESTO VOLVERE, Y REEDIFICARE EL 
MISHKAN DE DAVID QUE HA CAIDO. Y 
REEDIFICARÉ SUS RUINAS, Y LO LEVANTARÉ DE 
NUEVO, PARA QUE EL RESTO DE LOS HOMBRES 
BUSQUE AL SEÑOR, Y TODOS LOS GENTILES QUE 
SON LLAMADOS POR MI NOMBRE, DICE EL 
SEÑOR, QUE HACE SABER TODO ESTO DESDE 

TIEMPOS ANTIGUOS.”  

El texto que el Nasí Yaakov está citando está 
sacado de Amós 9:11-12. La reedificación 

del Mishkan-Santuario de David se refiere a la 
restauración del gobierno de la casa de David.  

Cuando Yeshúa vino por primera vez fue iniciada 
esta obra de reedificación, como está escrito en 

Hillel (Lucas) 1:32-33: “Este será grande y será 
llamado Hijo del Altísimo; y el Señor Elohim le dará 
el trono de su padre David; y reinará sobre la casa 

de Yaakov para siempre, y su reino no tendrá fin.”  

Con esta venida del Mashíaj se abrió la puerta para 
que los gentiles pudieran ser parte del pueblo que 
ha sido tomado para el Nombre del Eterno. 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

13 



La palabra griega que ha sido traducida en 
Maaseey (Hechos) 15:14, 23 como “de entre” es 
“ex”,1[11] y significa “fuera de”, “salido de”, “ex”. Se 
trata de que los que han creído en el Mashíaj de 
entre las naciones son ex gentiles. Ahora son 
“pueblo para su Nombre”, es decir, ya no son 
gentiles sino parte del pueblo de Yisra’el, cf. 
Efesiyim (Efesios) 2:11-22; 3:4-8; 4:17; 
Quoritiyim Alef (1 Corintios) 5:1; 12:2; Hitgalut 
(Apocalipsis) 5:9-10.  

49:1 “Entonces Yaaqov llamó a sus hijos y dijo: 
“Reúnanse para decirles lo que les va a 
suceder en días venideros”. –  

Vemos con estas palabras de Yaakov, que el 
don profético estaba establecido de manera 
potencial, para marcar el destino de los doce 
patriarcas, con respecto a los planes del 
ETERNO para todo su pueblo.  

49:3-4 “Reubén, tú eres mi primogénito, 
mi fuerza y primicia de mi vigor, superior en 
rango y superior en honor. Inestable como el 
agua, no superarás más; porque cuando te 
subiste a la cama de tu padre, trajiste 

desgracia. ¡A mi lecho se subió!” –Reubén a 
pesar de su posición de primogenitura no pudo 

obtener los galardones de ello; como lo son: La 
doble porción, la autoridad sobre los demás 
hermanos y por ende el cetro del reinado, por 
manifestar su debilidad con respecto a las 
mujeres, detalle que nos permite aprender que 
un hombre con problemas con respecto al 
sexo tendrá dificultades para el liderazgo en 
cualquier escala. Según Rashí y otros, 
los descendientes de Reuvén poblaron Francia, 
país que ha sido una nación preeminente 
durante mucho tiempo, pero antes de la venida 
del Mashíaj perderá esa posición. Últimamente 
Francia está tomando una posición muy 
negativa contra el pueblo judío, y esto le será 
muy contraproducente. 

49:5-7 “Shimón y Lewí son una pareja; sus 
armas son herramientas de maldad. Que mi 
persona no se incluya en el concilio de ellos, 
que mi ser no se cuente en su asamblea. Pues 
cuando se enojan matan hombres, y por 
capricho mutilan bueyes. Maldita sea su ira 
tan fiera, y su furor tan implacable. Yo los 

dividiré en Yaaqov, los dispersaré en Yisraי 
el”. – La ira de Shimón y Leví fue maldecida, no 
ellos mismos. La violencia trae maldición sobre 
una nación. La tribu de Shimón fue a la brecha 
para pecar en el asunto de Baal-Peor, cf. 

Ba’Midbar (Números) 25:6-14; 26:1, y por eso su 
tribu bajó un 63 %, de 59.300 a 22.200 entre los 

censos que se encuentran en Ba’Midbar 
(Números) 1 y 26. Shimón no tuvo su propio 
territorio en la tierra, sino que sus tierras estaban 
divididas dentro de la tribu de Yehudá, cf. 
Yahoshúa (Josué) 19:1. Leví tampoco tuvo un 
territorio propio en la tierra, sino fue repartido en 
48 ciudades por todo el país, cf. Yahoshúa 
(Josué) 18:7 Shimón llegó a ser una tribu pobre, 
pero entre ellos habría muchos escribas, cf. 
Zajaryah (Zacarías) 12:13. Hay fuentes que 
muestran que los celtas fueron descendientes de 
la tribu de Shimón.  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

CUARTA ALIYÁ: 49: 1 – 18 
48:9

14 



   

49:8-12 “Tú, Yahudah, tus hermanos te 
alabarán; tu mano estará en la nuca de tus 
enemigos; los hijos de tu padre se postrarán 
ante ti. Yahudah es un cachorro de león. De la 
caza, hijo mío, has vivido. Él acecha, se 
agazapa como un león, como el rey de las 
bestias – ¿quién se atreve a despertarlo? El 
cetro no se apartará de Yahudah, ni la vara de 
gobernante de entre sus pies; hasta que venga 
Shiloh, y el homenaje de los pueblos será suyo. 
Él amarra su asno a una viña, el burrito de su 
asna a una viña selecta; lava sus ropas en vino, 
su manto en sangre de uvas. Sus ojos son más 
obscuros que el vino; sus dientes son más 
blancos que la leche”. – Recordemos que 
Yahudá es el poseedor de la simiente por donde el 
Mashíaj de Yisraיel habría de manifestarse y este 
pasaje frase tras frase tiene mucho que decir de la 
misión redentora. Está dividida esta bendición en 
tres áreas:  

1. Una autoridad de familia tribal, derivada de la
fuerza y el poderío que siempre manifestó sobre
todos sus hermanos; el liderazgo innato en él, que
siempre lo elevó sobre los demás hermanos. Y la
analogía profética de este liderazgo es con el león,
rey de las bestias. La autoridad por posición dada
en la bendición es establecida para guardar la
línea mesiánica, que no solo salvaría a los
perdidos de Yisraיel, sino que es el linaje de
gobierno Eterno en manos de Yeshúa HaMashíaj.
“Shiloh” es uno de los apelativos del Mashíaj.
Significa: “Tranquilo”.

2. Habla de la asna y el burrito de la asna como
identidad ineludible de quien sería el Mashíaj de
Yisraיel en su primera venida. Pasaje que para
Efraím es más que claro dentro del marco
profético. Zajaryah (Zacarías) 9:9 “¡Regocíjate
grandemente, O hija de Tziyon!¡Grita fuerte, O hija
de Yerushalayim! ¡Contempla! Tu Rey está
viniendo a ti. Él es Justo y Él es Salvador.

Sin embargo, es manso– Él está montado en un 
asno, sí, y en un joven potro de asno”. Hillel (Lucas) 

19:30-31 “instruyéndoles: "Entren en la aldea que 
está enfrente; al entrar, encontrarán un potro atado 
que nunca ha sido montado, desátenlo, y tráiganlo 
aquí. Si alguien pregunta: ¿Por qué lo desatan? 
Díganle: 'El Adón lo necesita.” Mordekhay (Marcos) 

11:7-9 “Trajeron el potro a Yeshúa, y echaron sus 
mantos sobre él, y se montó en él. Mucha gente 
alfombró el camino con sus ropas, mientras otros 
esparcieron ramas verdes que habían cortado en 
el campo. Tanto los que iban delante, como los que 
seguían detrás gritaban: "¡Hoshianah!" "¡Bendito 
es El que viene en Nombre de YAHWEH!"”  

3. Y cierra con la descripción triunfante y gloriosa
del que regresa a reinar con total soberanía sobre
toda la humanidad, mostrando el detalle
apocalíptico de su regreso como REY DE YISRAEL.
Hitgalut (Apocalipsis) 19:12-16 “Sus ojos eran
como llama ardiente de fuego, y en su cabeza
había muchas coronas reales. Y tenía un Nombre
escrito que nadie conocía, sino El mismo. Estaba
usando una túnica que había sido empapada en
sangre, y El Nombre por el cual es llamado es: "LA

PALABRA DE YAHWEH." Los ejércitos del cielo,
vestidos de lino finísimo, blanco y puro, le seguían
en caballos blancos. Y de su boca sale una espada
afilada, para herir con ella a las naciones; "Él las
regirá con cetro de hierro". Él es quien pisa el lagar
de donde fluye el vino de la ira furiosa de YAHWEH,
Elohim de los ejércitos del cielo. Y en su túnica y
en su muslo tiene un Nombre escrito: REY DE
REYES Y AMO DE SEÑORES”.

49:13 “Zevulún habitará a la orilla del mar; y él 
será puerto para naves, y su límite será hasta 
Sidón”. – La bendición de Zevulún estaba en el 
comercio. Es decir, que sería reconocido por la 
grandeza de sus naves para el comercio.  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

15 



 

49:14-15 “Yisajar es un asno fuerte, echado 
entre los apriscos. Al ver que el lugar de 
reposo era bueno y que la tierra era agradable, 
inclinó su hombro para cargar, y llegó a ser 

esclavo en trabajos forzados”. – La 
característica principal que se resalta aquí es el 

servicio. Pero la Escritura dice de él en Divré Alef 
(1 Crónicas) 12:32 “de los yissakharitas, 200 
peritos en interpretar las señales de los tiempos, 

para determinar cómo debía actuar Yisraיel y 
cuyas órdenes seguían todos sus parientes”.  

Esto demuestra que eran ávidos estudiantes de la 
Toráh, hasta el punto de tener el discernimiento 
de entender e interpretar las señales de los 
tiempos. Lo que demuestra que para ser grande 
en el reino de YHWH la cualidad principal que 
debemos tener es la humildad, cf. Matityahu 
(Mateo) 20:25-28; Hillel (Lucas) 14:11.  

49:16 “Dan juzgará a su pueblo, como una 
de las tribus de Israel”. – El oficio principal de la 
tribu de Dan es el de ser juez. Shimshom era 
de esta tribu, cf. Shoftim (Jueces) 13.  

49:19 “De Gad, una tropa se alistará de él, y él 
marchará sobre sus huellas”. – Gad era la tribu 
de los guerreros. El ejército de YHWH.  

49:20 “En cuanto a Asher, su alimento será 
sustancioso, y él dará manjares de rey”. – Estos 
eran los que se dedicaban fundamentalmente a la 
agricultura. Algunos sabios afirman que su 
principal renglón era el cultivo de los olivos, así 
como frutas exóticas.  

49:21 “Naftalí es una cierva en libertad, que 
pronuncia palabras hermosas”. – Al parecer de 
esta tribu saldrían poetas, cantores, etc. Dévorah 
era de esta tribu.  

49:22-26 “Yosef es una rama fecunda, rama 
fecunda junto a un pozo, sus vástagos se 
extienden sobre el muro. Arqueros lo asaltaron 
duramente; le dispararon y lo acosaron. Mas su 
arco se quedó tenso, y sus manos se hicieron 

firmes por las manos del Fuerte de Yaaqov –por 
causa del Roeh, la Roca de Yisra’el– el Elohim 
de tu padre que te ayuda, y Shadai que te 
bendice con bendiciones del cielo arriba, 
bendiciones del abismo que yace abajo, 
bendiciones del pecho y el vientre. Las 
bendiciones de tu padre sobrepasan las 
bendiciones de mis antepasados, hasta los 
más lejanos linderos de las colinas eternas. 
Que reposen en la cabeza de Yosef, en la 

frente del escogido entre sus hermanos”. – 
Veamos como es confirmada esta bendición 
por Moshé, Devarim (Deuteronomio) 33:13-17 

“De Yosef él dijo: "Su mano es de la bendición 
de YAHWEH con lo mejor del cielo, con el rocío, 
y con lo que sale de las profundidades abajo, 
con los frutos de los cambios del sol, y con lo 
mejor del producto de cada mes, con lo mejor 
de las montañas de antaño, con lo mejor de las 
colinas eternas, con lo mejor de la tierra y todo 
lo que la llena, y el favor de El quien vivió en la 
zarza [ardiente]. Bendición venga sobre la 
cabeza de Yosef, sobre la frente del príncipe 

entre sus hermanos. Su primogénito toro – la 
gloria es suya; sus cuernos son aquellos de un 
búfalo; con ellos acorneará a los pueblos de 
una vez, a todos ellos, hasta los confines de la 

tierra. Estos son los millares de Efrayim”.  

Esta es una bendición que sobrepasa aun 

las bendiciones de los antepasados, aun la del 
mismo Abraham, podemos notar en Bereshit 

(Génesis) 28:14 “Tu zera será tan numerosa 
como los granos de arena en la tierra.  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

QUINTA ALIYÁ: 49: 19 – 26 
48:9

16 



Te expandirás hacia el oeste y hacia el este, 
hacia el norte y hacia el sur. Por ti y tu zera 

todas las tribus de la tierra serán bendecidas”.  

Sabemos que esta bendición rebasa los límites 
de territorio, pero a pesar de que es para la zera 
(descendencia) de Yaakov tiene una 
distinción que muestra exclusivamente a Yosef 
y su zera, dándonos a entender lo 
extremadamente amplio en caudal de crecimiento 
como pueblo. 

Pero tiene un fundamento razonable a tanta 

grandeza y es por causa de alguien, “del Roeh, La 

Roca de Yisra יel” conocido también como “El 

Fuerte de Yaakov” ¿Quién es él?  

Dejemos que la misma Escritura nos de 
las palabras de identidad profética: Yeshayah 

(Isaías) 49:26 “Y aquellos que te afligieron 
comerán su propia carne; ellos estarán borrachos 
con su propia sangre como si con vino. 

Entonces todos sabrán que Yo, YAHWEH, Soy tu 
Salvador y tu Redentor, El HaKadosh Fuerte 
de Ya'akov”. Yeshayah (Isaías) 60:16 
“Beberás la leche de los Goyim, mamarás de 
los pechos reales y sabrás que Yo, YAHWEH, 

Soy tu Salvador, y tu Redentor, Yo Soy el 
Fuerte de Ya'akov”.  

Ahora bien, es necesario notar en este último 
pasaje la similitud en cuanto a las fuentes de 
provisión mencionadas en la bendición referente a 

los pechos y del vientre. Esta Roca de Yisraיel y El 
Fuerte de Yaakov, es El Salvador y Redentor de 

Yisraיel.  

Qorintiyim Alef (1Corintios) 10:4 “y todos 

bebieron la misma bebida del Ruaj, porque 
bebieron de la Roca enviada por el Ruaj, la cual 

los seguía, y esta Roca era el Mashíaj”. 

Kefa Alef (1Pedro) 2:6-8 “por esto dice en el Tanaj: 
"Miren, estoy poniendo en Tziyon una piedra, 
escogida y preciosa piedra angular; el 

que descanse su confianza en Él, seguramente 
no será humillado." Ahora, para ustedes que 
permanecen confiando, Él es precioso, pero 
para los que no están confiando: "La misma 
piedra que los edificadores rechazaron, ha 
venido a ser la piedra angular;" También Él es: 

Una Piedra que hará tropezar a la gente, y 
una Roca por la cual se caerán. Están 
tropezando con la Palabra, 

desobedeciéndola, como fue planeado”.  

49:27 “Binyamín es un lobo opresor; en la 
mañana consume al adversario, y en la noche 
divide el botín”. – Se comenta acerca de esta 
bendición: El juez Ejud actuó como un lobo, cf. 
Shoftim (Jueces) 3. El Rey Shaúl vino de Binyamín. 
Él devoró mucha presa al principio de la historia de 
Yisra’el, cf. Shemuel (1 Samuel) 14:47. Mardojai y 
Ester repartieron muchos despojos en la tarde de 
la historia de Yisra’el, cf. Ester 8:7. El Sheliaj Shaúl 
vino de la tribu de Binyamín, cf. Romiyim 
(Romanos) 11:1; Filipiyim (Filipenses) 3:5. Muchos 
de los descendientes de Binyamín entre los judíos 
sefardíes han tomado el apellido López, hijo del 
lobo, basándose en esta profecía. Así que los que 
tienen el apellido López son descendientes de la 
tribu de Binyamín.  

50:15-17 “Cuando los hermanos de Yosef 
vieron que su padre había muerto, dijeron: “¿Y 
si Yosef todavía guarda rencor contra nosotros 
y nos paga por todo el mal que le hicimos?”  

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

SEXTA ALIYÁ: 49: 27 – 50: 20 

17 



Así que enviaron este mensaje            a      Yosef:     “Antes 
de su muerte tu padre dejó esta instrucción: Así 

le                   dirán a  Yosef: " Te encomiendo que perdones                
la ofensa y la culpa de tus hermanos que te 

trataron tan mal’. Por lo tanto, perdona, por 
favor, la ofensa de los servidores del Elohim 
de tu padre”. Y Yosef lloraba mientras ellos le 
hablaban”. – Notamos como una vez más los 
impulsos básicos de los hombres envueltos en el 
temor, llevan a acomodar las cosas y decir 
palabras que parecen buenas, porque buscan 
causas nobles, pero son inventos y mentiras. 
Todos los problemas que rodearon a Yaakov con 
relación a su familia desde su niñez fueron el 
engaño y la mentira, y vemos claramente como la 
Escritura nos advierte de todas estas prácticas, de 
donde provienen, y el pésimo resultado que traen 
a nuestras vidas. Yojanán (Juan) 8:44 

“Ustedes pertenecen a su padre ha satán, y 
quieren llevar a cabo los deseos de su padre. Él 
ha sido asesino desde el principio, y nunca ha 
estado de parte de la verdad, porque no hay 
verdad en él. ¡Cuando él dice mentiras, él habla 

con carácter, porque es mentiroso; en verdad es 
el inventor de la mentira!” Yojanán Alef (1 Juan) 
1:5 “Y éste es el mensaje que dé Él hemos 
oído, y lo proclamamos a ustedes; ¡YAHWEH 

es luz, y no hay oscuridad en El, ninguna!” 
Yojanán (Juan) 14:6 “Yeshúa dijo: "YO SOY EL 
CAMINO Y LA VERDAD Y LA VIDA; nadie viene 
al Padre, excepto a través de mí”. Tehilim 
(Salmo) 51:6 “Ciertamente Tú amas la verdad; 
Tú me has manifestado las cosas secretas y 
escondidas de tu sabiduría”. Efesiyim (Efesios) 
4:25 “Por tanto, despojándose de toda 
falsedad, que todos hablen la verdad con su 
prójimo, porque estamos íntimamente 

relacionados cada uno con el otro, como 
miembros de un cuerpo”. Yojanán Alef (1Juan) 
2:21 “No les he escrito como si ignoraran la 
verdad, sino porque sé que la conocen, y 

porque ninguna mentira tiene su origen en la 
verdad”.  

Hitgalut (Apocalipsis) 21:8 “Pero, en cuanto a los 
cobardes, los que no son dignos de confianza, los 
viles, los asesinos, los inmorales sexuales, 
aquellos que dan mal uso a las drogas con relación 
a lo oculto, los adoradores de ídolos, y todos los 
mentirosos, su destino es el lago que arde con 
fuego y azufre, la segunda muerte”.  

50:20 “Además, aunque ustedes se 
propusieron hacerme mal, Elohim se propuso 
convertirlo en bien, para producir el resultado 
presente –la supervivencia de mucha gente”. – 

Cualquier situación que vivamos los escogidos de 
Elohim, por más extraña, dura o difícil que parezca, 
en Yeshúa tendremos gran esperanza de 
bienestar maravilloso, y galardón de vida Eterna. 

Romiyim (Romanos) 8:28 “Además, sabemos 
que YAHWEH dispone todas las cosas para el bien 
de aquellos que le aman, y son llamados de 

acuerdo con su propósito” Romiyim 
(Romanos) 8:18 “Yo  creo que los sufrimientos 
que estamos atravesando ahora, tan siquiera, 
merece la pena compararlos con la gloria que 

nos será revelada en el futuro”. 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

18 



Romiyim (Romanos) 8:38-39 “Pues estoy 
convencido de que, ni la muerte, ni la vida, ni 
malajim, ni dominios celestiales, ni lo que existe, o 
lo que ha de venir; ni poderes de lo alto, ni de lo 
profundo, ni ninguna cosa creada, nos podrá 
separar del amor de YAHWEH, que viene a 
nosotros por medio del Mashíaj Yeshúa, nuestro 
Adón”.  

50:24-25 “Y Yosef dijo a sus hermanos: Yo voy 
a morir, pero Elohim ciertamente os cuidará y 
os hará subir de esta tierra a la tierra que El 
prometió en juramento a Avraham, a Yitsjak y a 
Yaakov. Luego Yosef hizo jurar a los hijos de 
Israel, diciendo: Elohim ciertamente os cuidará, 
y llevaréis mis huesos de aquí”. – Más que su 
última voluntad, Yosef le estaba dando a sus 
hermanos la esperanza de que volverían a su 
tierra. Y al igual que su padre, Yosef no quería ser 
enterrado en Egipto. De manera profética Yosef 
sabía que no era Egipto el lugar que YHWH quería 
para su pueblo. Que su estancia allí sería una parte 
de su peregrinaje. Y que a pesar de que serían 
extranjeros en esa tierra Elohim los cuidaría, los 
multiplicaría y los sustentaría. 

Un punto importante en estos pasajes era el celo 
que los patriarcas manifestaban por la necesidad 
de que sus huesos fueran enterrados fuera de 
Egipto. Sin embargo, a diferencia de Abraham, 
Yisaac y Yaakov que fueron sepultados en Hebrón, 
territorio de Yahuda, los huesos de Yosef reposan 
en Samaria, más exactamente en Shekhem. 
Tierras de Efraím.  

Yahoshúa (Josué) 24:32 “Los huesos de Yosef, 
los cuales los hijos de Yisra'el habían traído de 
Mitzrayim, sepultaron en Shejem, en la parcela de 
tierra que Ya'akov había comprado de los hijos de 
Hamor el padre de Shejem por cien piezas de 
plata; y se hicieron posesión de los hijos de Yosef”. 
Cada vez que La Toráh nos muestra una pieza 
más del rompecabezas profético, es necesaria 
ponerla en la perspectiva Mesiánica, pues cada 
elemento traerá a nuestra vida mayor claridad en 
las palabras expresadas por Yeshúa, la identidad 
como pueblo a quienes vino a buscar, de qué 
forma nos libera y como quiere saciarnos de ÉL, 
Quien es, el Pan de Vida y las Aguas que saltan 
para La Vida Eterna.  

Yojanán (Juan) 4:4-14 “Esto significaba que tenía 
que pasar a través de Shomrón. [Yeshúa tenía que 
ir a la antigua capital del reino del norte o Efrayim, 
para reunir a las ovejas perdidas de Yisra'el.] Llegó 
a un pueblo en Shomrón llamado Shejem, cerca 
del campo que Ya'akov había dado a su hijo Yosef. 
El pozo de Ya'akov estaba allí; entonces Yeshúa, 
agotado de su viaje, se sentó junto al pozo; era 
como el mediodía. Una mujer de Shomrón vino a 
sacar un poco de agua; y Yeshúa le dijo: "Dame un 
poco de agua." (Sus talmidim habían ido al pueblo 
a comprar comida.) La mujer de Shomrón le dijo: 
"¿Cómo es que Tú, un judío, me pides agua a mí, 
una mujer de Shomrón?" (Porque los judíos no se 
asocian con la gente de Shomrón.) Los judíos se 
mantenían alejados de Efrayim y de Samaria, 
negándose a ir a ellos, para manifestar su amor y 
reconocimiento a sus hermanos.  
[En Matiyahu 10:5b Yeshúa les dice a los talmidim 
“no vayan al territorio de Shomrón…" pero aquí 
Yeshúa se encuentra ministrando una mujer de 
Shomrón, Él no quería que por el profundo odio 
que existía entre Yahudáh y los Samaritanos fuera 
frustrada la tarea, así que Él mismo la hizo como 
ejemplo y después los emisarios siguieron el 
ejemplo.] 

Nada ha cambiado hasta el día de hoy. 

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

SEPTIMA ALIYÁ: 50: 21 – 26 
48:9

19 



 

Por eso pusieron "el cerco, la ley oral" a la Toráh. 
Yeshúa le respondió: "Si conocieras el don de 
YAHWEH, esto es, quién es el que te está diciendo, 
'dame un poco de agua,' entonces, le hubieras 
pedido; y Él te hubiera dado agua viva." Ella le dijo: 
"Adón, Tú no tienes un cubo, y el pozo es muy 
hondo; así que, ¿de dónde sacas esta 'agua viva'? 
¿Acaso eres Tú mayor que nuestro padre 
Ya'akov? Él nos dio este pozo y bebió de él, así 
como sus hijos y su ganado.” [La mujer Samaritana 
afirma ser una descendiente directa, por 
consanguinidad, de Ya'akov, incluso llamando a 
Ya'akov su padre.  

En ningún momento Yeshúa la reprende ni la 
corrige por sus palabras sobre su herencia 
Israelita, pero sí la reprende por su inmoralidad.] 
Yeshúa respondió: "¡Todos los que beben de esta 
agua tendrán sed de nuevo; ¡pero el que beba del 
agua que Yo le doy de beber, nunca estará 
sediento otra vez! ¡Por el contrario, el agua que Yo 
le doy se convertirá en una fuente de agua dentro 
de él, agua que brota saltando para vida eterna!” 
[Yohanan 19:34 Sin embargo, uno de los soldados 
le clavó una lanza en el costado, y al instante fluyó 
sangre y agua de El]”. [Comentarios tomados de la 
versión Kadosh de E-Sword] La Versión Kadosh E-
Sword comenta: Sangre y agua. Yeshúa vino por 
medio de "agua y sangre." (Yohanán Alef (1Juan) 

5:6). El plasma es uno de los componentes 
principales de la sangre, y su componente principal 
es el agua. La línea sanguínea es de acuerdo a la 
zera / semilla/semen del padre. Esta semilla 
contiene lo esencial de agua y sangre. Y Yeshúa 
vino por agua y sangre. Nuestro Padre Celestial se 
llama a Sí Mismo "la fuente de agua viviente" 
(Yirmeyahu (Jeremías) 2:13).  

Fuente (makour) habla de progenie, viviente (jai), 
carne; y aguas (mayim), de semen (Strong H4726, 
H2416, H4325). 

También Yeshúa da aguas vivientes, y la vida la 
cual se encuentra en Su Sangre (Yohanán (Juan) 

4:11 - 14; Yohanán (Juan)  7:38; Yirmeyahu 
(Jeremías) 17:13, Yohanán (Juan) 6:53-55).

Al terminar un libro de La Toráh decimos la 
siguiente frase:  

“iJatzak, jatzak: ¡ve-nitjazek!” – ¡Sé fuerte, sé 
fuerte y seamos fortalecidos!  

Pasuk a Pasuk (verso), esta Parashá tiene una 
riqueza incalculable de principios de vida que traen 
gran bendición, así como un paralelo profético de 
gran valor que nos mostrará con mayor claridad, 
los propósitos del Eterno para con Yisra יel. 

➢ Aj: Hermano
➢ Ajot: Hermana
➢ Ajim: Hermanos
➢ Aliyá: Subida, subir
➢ AP: Antiguo Pacto
➢ Ba’Midbar: Números
➢ Bereshit: Genesis
➢ Besarot: Buenas noticias, Evangelios.
➢ Besoráh: Buena Noticia. El evangelio.
➢ Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”   
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

CONCLUSIÓN 

GLOSARIO GLOSARIO 

20 



➢ Devarim: Deuteronomio
➢ Drash: Tercer nivel de interpretación
➢ Eret´z: Tierra
➢ Ezrá: Esdras
➢ Haftará: Comentario de los profetas.
➢ Hillel: Lucas
➢ Jumash: Nombre de una Toráh que contiene

comentarios rabínicos. 
➢ Jukim: Estatutos
➢ Kadosh: Santo
➢ Kefa: Pedro
➢ Kohanim: Plural de Kohen
➢ Kohen Gadol: Sumo sacerdote
➢ Kohen: Sacerdote
➢ Korbán: Sacrificio
➢ Maassei: Hechos
➢ Matityahu: Mateo
➢ Mishkán: Tienda de reunión
➢ Mishpatim:  Decretos
➢ Mitzrayim: Egipto
➢ Moshé: Moisés
➢ Mulim: cortados, circuncidados
➢ NP: Nuevo Pacto
➢ Olam HaZe: mundo presente
➢ Olam HaBá: mundo venidero
➢ Parashá: Porción de la Toráh semanal.
➢ Parashot: Plural de Parashá
➢ Pardés: Son los cuatro niveles de

entendimiento bíblico
➢ Pasuk: Verso/Cita Bíblica
➢ Peshat: Lo literal del texto
➢ Quenahan: Canaán
➢ Remez: Comentario alegórico
➢ Roeh: Guía/Apacentador
➢ Rohím: (Plural) Guías / Apacentadores

➢ Shavuot: Semanas
➢ Shamayim: Cielo
➢ Shelijim: Apóstoles
➢ Shoftim: Jueces o magistrados
➢ Sod: Lo oculto en el texto
➢ Tanak: Antiguo Pacto, AP.
➢ Teaser: Diezmo
➢ Tehilim: Salmos
➢ Tsedek: Justicia
➢ Tsaráat: Lepra
➢ Toráh: Instrucciones/pentateuco/ley
➢ Vayikrá: Levítico
➢ Yeshayahu: Isaías
➢ Yehoshúa: Josué
➢ Yisra'el: Israel
➢ Yonah: Jonás

ejercitodeYHWH@gmail.com 

www.ejercitodeisrael.com

EJERCITO DE DIOS – GOD´S ARMY 
YHWH T´ZEVAOT 

Escanea el código QR 

1. En tu teléfono, abre la app de la
cámara integrada.

2. Apunta la cámara hacia el código
QR.

3. Presiona el banner que aparece en
tu teléfono.

4. Sigue las instrucciones en pantalla
para completar el proceso de
acceso.

PARASHÁ 12 “VA'YEJI”      
BERESHIT (GENESIS) 47:28 – 50:26           

“ Y VIVIÓ ” 

21 


