

### PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

### ALIYOT DE LA TORÁH

**1.** 25:19 – 26:5

**2**. 26:6-12

**3.** 26:13-22

4. 26:23-39

**5.** 26:30 – 27:27

**6.** 27:28 – 28:4

**7.** 28:5-9

8. Maftir: 28:7-9

HAFTARÁ: Malakyah (Malaquías) 1:1 – 2:7

BRIT HADASHÁ: Mardojai (Marcos) 9:14 – 10:31

Matiyahu (Mateo) 10:21 – 38

#### "TOLDOT" SIGNIFICA

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE / HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"



PRIMERA ALIYA: 25:19-26:5

25:19-21 "Aquí está la historia de Yitzjak, el hijo de Avraham. Avraham engendró a Yitzjak. Yitzjak tenía cuarenta años cuando tomó como esposa a Rivqah, la hija de Betuel el aramita de Padán Aram, hermana de Laván el aramita. Yitzjak rogó a YAHWEH en favor de su esposa, porque era estéril; y YAHWEH respondió a su ruego, y su esposa Rivqah concibió." – El Dr. S. K. Blad observa que: "Muchas de las mujeres hebreas han sido estériles, Sará, Rivká, Rajel y Janá, la madre del profeta Shmuel.

Avraham y Sarah tuvieron que esperar más de 70 años para ver respuesta a sus oraciones, Yitsjak y Rivká tuvieron que esperar 20 años antes de tener hijos, Rajel tenía que esperar 14 años antes de tener hijos y Janá fue estéril durante 19 años, según el Midrash. En el versículo 26 está escrito que Yitsjak tenía 60 años cuando su esposa dio a luz a Esav y a Yaakov. Esto significa que Yitsjak tuvo que orar durante 20 largos años. Hubo veinte años de espera hasta ver el cumplimiento de la promesa de que la descendencia de Avraham iba a multiplicarse.



Esto nos enseña varias cosas:

**Primero:** Que el camino con el Eterno no es un camino fácil. Está lleno de problemas y motivos para "tirar la toalla". El camino de la fe consiste en confiar en el Eterno para poder superar todos estos problemas y ver cambios radicales en los momentos de crisis de la vida.<sup>1</sup>"

**Segundo:** El camino de fe (emunáh), tanto de Avraham como de Yitsjak consistía en confiar en el Eterno para la solución de cada problema que humanamente era imposible resolver.

Es interesante ver que las palabras del Eterno a Moshé en Shemot (Éxodo) 6:3 Yo me aparecí a Avraham, Yitzjak y Ya'akov como El Shaddai, ¿no me hice conocer a ellos por Mi Nombre, Yud-Heh-Vav-Heh [YAHWEH]? Versión Kadosh. Nos están dando una clara expresión de la multiforme gracia de YHWH al hacer este tipo de referencias y al manifestar apartes de su carácter detrás de un Nombre. apelativo ΕI Shaddai. 0 TODOSUFICIENTE o EL TODOPODEROSO, solo al entender e interiorizar esta verdad en nuestro ser, logramos ingresar a los niveles espirituales donde la provisión a todas nuestras necesidades está a nuestro alcance. Además, no es coincidencia que las grandes mujeres de las Escrituras fueran estériles.

Es sabido que YHWH es el único que puede dar vida y todas las criaturas (bebés) que llegan a este mundo vienen únicamente por voluntad Divina. Los hijos son un regalo de YHWH. **Tehilim (Salmo) 127:3-5.** 

El caso de la esterilidad ha llamado nuestra atención, al verla establecida en las mujeres de mayor rango espiritual en la escritura, debido al inminente valor que ellas poseían en el desarrollo del plan bíblico.

PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

Las palabras estéril y esterilidad presentan la misma raíz, de la palabra Esterilizado; podemos discernir de esto algo muy especial, y es que existen vientres que El Mismo Eterno ha guardado en esterilidad, como estrategia de esterilización, para incubar una nueva vida que YHWH nos da, con la capacidad de transformar una generación. Yob (Job) 1:21 dijo: "Desnudo salí del vientre de mi madre" y desnudo regresaré allá. YAHWEH dio; YAHWEH quitó; bendito sea El Nombre de YAHWEH." Versión Kadosh.

25:22 "Pero los niños combatían en su vientre, y ella dijo: "Si es así, ¿para qué existo?" Ella fuea inquirir a YAHWEH" –La palabra hebrea que ha sido traducida como "luchaban", es "ratzatz²" que significa luchar. Esta palabra viene de la raíz "ratz" que significa correr. Los sabios interpretan esto como que los niños estaban luchando dentro de su vientre para salir corriendo.

El midrash dice que cuando Rivká pasaba por un lugar donde se estudiaba la Toráh, Yaakov "corría" dentro de ella, agitándose para salir. Pero cuando pasaba al lado de una casa de idolatría Esav se agitaba para salir. El Dr. S. K. Blad concluye: "Los dolores de ella eran tan fuertes que se preguntaba para qué oraba pidiendo un hijo. Si hubiera sabido que el embarazo iba a ser tan difícil no hubiera orado. ¿Por qué ella fue la única mujer que sentía estas cosas durante el embarazo? Al final tomó la decisión de ir a preguntar al Eterno. ¿Adónde fue? Según el libro de Yashár, fue a la tierra de Moriah y consultó en la casa de Shem y Ever (Sef. Yash. Cap. 26:10. Ellos le dieron una respuesta divina. El Midrash cuenta que Rivká había sido destinada para dar a luz las doce tribus de Israel, pero por sus constantes quejas durante su embarazo, perdió ese privilegio y fue dado a las cuatro esposas de Yaakov3".

2 H7533 Diccionario Strong.

3 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06.



25:23 Y YAHWEH le contestó: "Dos naciones hay en tu vientre, dos pueblos separados saldrán de tu cuerpo; Un pueblo será más poderoso que el otro, y el mayor servirá al menor"." - Esta lucha estaba dada por el hecho de que eran dos naciones. Estas jugarían un papel muy importante en la historia. Yaakov es el padre de Yisra'el, y Esav es el padre de Edom y el Imperio Romano. La rivalidad de estas dos naciones está dada porque tendrían ideologías diferentes, hasta el punto de ser irreconciliables. Debemos entender que desde el vientre ya El Eterno había determinado direcciones diferentes para los dos, como poder reconciliar lo que YHWH mismo ha establecido diferente, solo nos queda a través del conocimiento de todo el plan bíblico, identificar los poderosos propósitos del Eterno detrás de cada una de sus decisiones.

25:25 "El primero salió rojo, todo como un manto velloso; así que lo llamaron Esav (Velludo)" – El primero salió rubicundo, su tez era rojiza y era igual de velludo que una prenda de lana. Lo rojizo de su piel presagiaba su carácter sanguinario (Rashi)".

25:26 "Luego salió su hermano, agarrado del talón de Esav; así que lo llamaron Yaakov: Agarra talón. Yitzjak tenía sesenta años cuando nacieron ellos." – Rashi cita El Midrash que afirma que Yaakov estaba justificado en intentar ser el primogénito, porque había sido concebido antes que Esav, por lo que Yaakov legítimamente también tendría que haber nacido antes<sup>5</sup>.

25:27 "Cuando los niños crecieron, Esav se hizo un diestro cazador, un hombre de monte; pero Yaakov era un hombre manso que se quedaba en el campamento." – Había una diferencia muy marcada entre estos dos hermanos. Uno era un diestro cazador, mientras que el otro era un hombre manso.

### PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"



La palabra usada para cazador en este pasaje es "tzáyid6", que significa cazar. Pero esta a su vez viene de la palabra "tzud7" que significa yacer al lado, espera. En otras palabras, asechar. Dando la idea que Esav era alguien que estaba al asecho esperando el momento oportuno para atacar.

Yaakov por su parte era manso, lo contrario de su hermano. La palabra usada para manso es "tam<sup>8</sup>" que significa íntegro. Esta a su vez viene de la raíz "tamám<sup>9</sup>" que significa completo, integro (en el sentido de que no le falta nada). Lo que podemos entender es que Yaakov era totalmente integro o, lo que es lo mismo, integro en todas las áreas de la vida.

El comentario del Jumash dice: "Hasta que se hicieron adultos- es decir, hasta que llegaron a la edad de bar mitzvá-, ambos eran relativamente parecidos el uno al otro y las travesuras de Esav podían atribuirse a su inmadurez. Pero a partir de los trece años de edad, empezaron a manifestarse las diferencias esenciales entre ambos, cuando Esav se volvió a la idolatría y Yaakov optó por dirigirse a la sala de estudios.

<sup>4</sup> JUMASH Pg. 134.

<sup>5</sup> JUMASH Pg. 135.

<sup>6</sup> H6718. Diccionario Strong.

<sup>7</sup> H6679. Diccionario Strong.

<sup>8</sup> H8535. Diccionario Strong.



Esav se transformó en un cazador, pero no solamente en el sentido literal, sino que se hizo experto en engañar a su padre, haciéndole preguntas que lo hacían parecer como una persona extremadamente santa. Por ejemplo, solía preguntarle cómo había que diezmar la sal y la paja [a pesar de que sabía perfectamente que el precepto del diezmo no aplicaba a dichos elementos]. Además, se ganó el amor de su padre sirviéndolo a conciencia; por ejemplo, cazando presas para ponerlas en la boca de su padre, para que Yitzjak pudiera comer carne fresca y sabrosa. Por su parte, Yaakov era una persona de gran integridad moral, que decía lo que pensaba y que nunca se comportaba arteramente, y pasaba todo el tiempo en las tiendas de estudio de Shem y Éber<sup>10</sup>".

Adverbio modal. La definición de arteramente que está relacionado de manera artera, con cautela, astucia, artimaña, triquiñuela, añagaza, sagacidad, cautela, engaño, maquiavelismo, cazurrería, arte, habilidad, hipocresía, disimulo, picardía, fullería, perfidia, refinamiento, y sagacidad.

El Dr. S. K. Blad agrega: "Otra opción sería interpretar esta palabra en relación con **Bereshit** (**Génesis**) **4:20** donde tiene que ver con la crianza de ganado. El libro de Yashár dice que Yaakov vivió en tiendas criando ganado y aprendiendo las instrucciones del Eterno y los mandamientos de su padre y su madre<sup>11</sup>."

25:29 "Una vez, cuando Yaakov estaba preparando un guiso, Esav vino del campo, hambriento." – La palabra usada para hambriento es "ayéf<sup>12</sup>" que significa: cansar, desfallecer, desmayar. Por lo que podemos entender que Esav estaba a punto de desmayarse producto del hambre y del cansancio.

9 H8552. Diccionario Strong.

# PARASHA 06 "TOLDOT"

**BERESHIT** (GENESIS) **25:19 - 28:9** 

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE / HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

El Dr. S. K. Blad expone que: "Según el Talmud, era el día de la muerte de Avraham y Yaakov; con 15 años de edad estaba preparando una sopa de lentejas para consolar a su padre. Las lentejas son usadas para dar a personas que están de luto. Según el Midrash, Esav volvió del campo agotado después de haber matado a Nimrod y dos de sus hombres. 13" Sefer Yashár 26:29-27:17.

# 25:31 "Pero Yaakov le dijo: Véndeme primero tu primogenitura." –



El título de primogénito hacía que el que lo tuviera recibiera un trato especial. Es decir, el primogénito tendría más derechos y beneficios que los demás. El mayor tenía el derecho de representar a la familia y servir como sacerdotes con los sacrificios. El comentario del Jumash dice: "... por cuanto antes de la época del Mishkán (Tienda de reunión) los primogénitos eran los que llevaban a cabo el servicio de los sacrificios, Yaakov se dijo: "¿Acaso este malvado se presentará a ofrendar los sacrificios?". Ese fue el motivo por el cual hizo todo lo posible por obtener la primogenitura<sup>14</sup>".

<sup>10</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 25:27-28. Jumash, p.135.

<sup>11</sup> Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06.

<sup>12</sup> H5888. Diccionario Strong

<sup>13</sup> Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06.

<sup>14</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 25:29-34. Jumash, p.135.



25:32-34 "Y Esav dijo: "Estoy a punto de morirme, así que ¿de qué me sirve la primogenitura?" Pero Yaakov dijo: "Júrame primero". De manera que él le juró, y le vendió su primogenitura a Yaakov. Yaakov entonces le dio a Esav pan y guiso de lentejas; este comió y bebió; luego se levantó y se fue. Así Esav menospreció su primogenitura".—



Cuando las cosas están bien, todos son fieles a YHWH y su palabra. Pero en los momentos difíciles, es donde se observa de qué está hecha una persona. Es ahí precisamente donde los frutos reales salen a la luz. Para Yaakov lo más importante era lo espiritual, puesto que su vista estaba fija en la primogenitura, con todo lo que incluía. Mientras que Esav solo pensaba en lo material, en vivir el momento, tanto así que menospreció su primogenitura por un poco de comida.

La palabra usada para menospreciar es "bazá<sup>15</sup>" que significa: Desestimar, abatir, desechar, despreciable, despreciar, tener en poca estima, menospreciar, poco, vil. Es decir, que vio a su primogenitura como algo vil, despreciable, desechable, etc.

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

26:2 "YAHWEH se le había aparecido y le había dicho: "No bajes a Mitsráyim; quédate en la tierra que yo te señalo". — Debido a la hambruna Yitsjak decidió bajar a Egipto (como lo hizo su padre). Pero YHWH se lo impidió. La palabra usada para bajar es "yarád" que es usada tanto literal, como figurativamente; que significa: Caer, descender, etc. Es decir, que no solo significaba ir a Egipto físicamente, sino que esto sería un acto de descenso espiritual, ya que Egipto es una alegoría al mundo. El comentario al Jumash dice: "cuando Yitzjak fue atado al altar... pasó a ser comparado con una ofrenda de elevación, un holocausto que se consume por completo sobre el Altar.

Así como esa ofrenda no puede sacarse del Patio del Templo, Yitzjak tampoco podía salir del suelo sagrado de la Tierra Santa<sup>16</sup>"

El Dr. S. K. Blad cita: "El Midrash dice que por esta razón fue consagrado de una manera especial, y no podía bajar a Egipto. Esto fue una prueba de fe para Yitsjak. Egipto representa el sistema de este mundo. Cuando estamos en una crisis ¿dónde buscamos nuestra ayuda? ¿En el mundo, o en el Eterno confiando en Sus promesas? Yitsjak tenía que confiar en la promesa del Eterno para poder seguir viviendo en una tierra que no producía.<sup>17</sup>" Sefer Yashár Cap. 28:1-2.

26:3 "Reside en esta tierra, y yo estaré contigo y te bendeciré; yo te asignaré todas estas tierras a ti y a tu linaje, en cumplimiento del juramento que le hice a tu padre Avraham." – Esta es la promesa a la cual Yitsjak tenía que aferrarse, que sin importar lo que pase, YHWH suplirá.

<sup>15</sup> H959. Diccionario Strong.

<sup>16</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 26:2. Jumash, p.137.

<sup>17</sup> Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06.



El temer a las circunstancias es desconfianza en la palabra del Eterno, por consiguiente, es pecado. Por eso la Escritura nos dice "que lo que no procede de fe es pecado" (Romiyim (Romanos) 14:23).

Estas tierras pertenecen al linaje de Yisra'el, y nosotros como Efraím, ovejas perdidas de la casa de Israel somos herederos.

El comentario al Jumash dice: "Dios le aseguró a Yitzjak que, a pesar de la hambruna, le daría Su bendición y suficientes tierras de pastoreo. 18"

26:4-5 "Haré a tus descendientes tan numerosos como las estrellas de los cielos, y daré a tus descendientes todas estas tierras, de modo que todas las naciones de la tierra se bendecirán por medio de tu linaje por cuanto Avraham me obedeció y cumplió mi orden: Mis mandamientos, mis estatutos, y mi instrucción"" — Por una parte, estaba la promesa de sostén en medio de la crisis económica que estaba aconteciendo. Y por otra, la fidelidad de Avraham como garantía del cumplimiento de la promesa en Yitsjak de ser un pueblo numeroso. Avraham es un hombre de fe (Emunáh) debido a su obediencia.

El Dr. S. K. Blad resalta 5 palabras usadas en esta declaración:

1. "Voz - Avraham obedeció mi voz – En hebreo "shamá Avraham be-kolí". Tiene que ver con obediencia a la voz del Eterno en los momentos de prueba (Rashí). También podemos destacar su obediencia a la voz del Espíritu del Eterno en el caminar diario en la relación íntima con Él, como está escrito en Romiyim (Romanos) 8:14: "Porque todos los que son guiados por el Espíritu de Elohim, los tales son hijos de Elohim."

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

- 2. Guardar y guardó mi ordenanza En hebreo "va-yishmor mishmartí", literalmente "y guardó mi guardia". Según Rashí, tiene que ver con decretos de prevención relacionados con las prohibiciones de la Toráh incluyendo las legislaciones rabínicas posteriores. Sin embargo, no todos los rabinos comparten esta última opinión. De esto aprendemos que Avraham tenía una actitud de vigilancia y cuidado en cuanto a las cosas del Eterno que había que guardar.
- 3. Mandamientos mis mandamientos Aquí se encuentra la palabra "mitzvot" que normalmente incluye todos los mandamientos del Eterno. Sin embargo, Rashí le da aquí un significado limitado, refiriéndose a las leyes de carácter social que son naturales para el ser humano, como el no robar y no derramar sangre etc. Las leyes de carácter social normalmente son llamadas "mishpatim" en la Toráh.
- **4. Estatutos** mis estatutos En hebreo "jukotai". Son aquellos mandamientos que no tienen explicación lógica, contra los cuales se revela la inclinación al mal más que contra los otros mandamientos, por ejemplo, no comer cerdo y no vestir mezclas de lana y lino.
- **5. Leyes** y mis leyes En hebreo "vetorotai", de la palabra "Toráh", instrucción, enseñanza. Según Rashí se refiere tanto a la Toráh que luego fue escrita en Sinaí, como la Toráh oral que también fue dada en Sinaí.

Estas cinco palabras corresponden a los cinco libros de Moshé. En Bereshit la voz del Eterno habla con los hombres muchas veces.



En Shemot se encuentran dos eventos muy importantes que hay que guardar:

- 1. Pesaj (Shemot (Éxodo) 12-13)
- 2. Shabbat (Shemot (Éxodo) 31)

En Vayikrá son mencionados todos los mandamientos que fueron dados en Sinaí (Vayikrá (Levítico) 27:34), en Ba'Midbar se encuentra el juk por excelencia, la vaca roja (Ba'Midbar (Números) 19), y en Devarim hay una repetición y ampliación de la Toráh, una segunda Toráh, (Devarim (Deuteronomio) 29:1)<sup>19</sup>".

### SEGUNDA ALIYA: 26:6-12

26:8 "Cuando pasó algún tiempo, Avimélek, rey de los plishtim, mirando por la ventana, vio a Yitzjak acariciando a su esposa Rivqah." – Yitzjak tuvo el mismo miedo que su padre. Así que lo evadió de la misma manera. Pues dijo que Rivká era su hermana, para así preservar su vida. Pero la verdad siempre sale a la luz. El comentario del Jumash dice: "Con el tiempo, al ver que nadie los importunaba, Yitzjak dejó de esforzarse por ocultar su verdadera relación con Rivká, empezaron a comportarse como marido y mujer de tal forma que el indiscreto Avimélek pudo observarlos<sup>20</sup>" Sefer Yashár Cap 28:4-7

26:10 "Avimélek dijo: "¡Lo que nos has hecho! Alguno del pueblo pudo haberse acostado con tu esposa, y tú habrías traído culpa sobre nosotros." – El Dr. S. K. Blad explica: "Hay dos tipos de culpa, personal y colectiva. Cuando un individuo peca, es responsable de su propio pecado delante del Eterno.

19 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06. 20 Comentario a Bereshit (Génesis) 26:8. Jumash, p 138.

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

Ahora, los pecados de ese individuo también afectan el colectivo que pertenece: Su familia, su ciudad, su congregación, su nación etc. Si los líderes del colectivo no condenan el pecado del individuo cuando es revelado, vendrá el juicio sobre todo el colectivo por ese pecado individual. Hay un ejemplo de esto en el caso de Aján en Yehoshua (Josué) 6-7. Cf. Qorintiyim Alef (1Corintios) 5. Así que la culpa colectiva es producida por las culpas personales no propiciadas de los individuos del colectivo, que no son juzgadas y condenadas por el liderazgo del colectivo cuando son manifiestas. La culpa colectiva también es producida por los pecados cometidos por líderes, que son representantes del colectivo, o por todo el colectivo<sup>21</sup>" Sfr. Yashár Cap 28:8-9.

El Rey estaba claro de que cualquiera que tomara a Rivká ocasionaría juicio sobre la nación. Conocía como YHWH había herido a Faraón por causa de la esposa de Avraham (Bereshit (Génesis) 12:17), y también como su padre fue advertido cuando estuvo a punto de hacer lo mismo (Bereshit (Génesis) 20:3-7).

26:12-14 "Yitsjak sembró en aquella tierra y cosechó el ciento por uno el mismo año. YAHWEH lo bendijo, y el hombre se volvía cada vez más próspero hasta que se hizo completamente rico: Adquirió rebaños y manadas, y una familia grande, de modo que los plishtim lo envidiaban." - La obediencia siempre trae bendición. Yitsiak obedeció a YHWH al no ir a Egipto y fue grandemente bendecido. De aquí podemos sacar un interesante principio, y es que no importa cuán extrema sea la situación, siempre que elegimos hacer la voluntad de YHWH, aun cuando la "lógica" nos otra cosa, indique seremos grandemente bendecidos. Puesto que El Altísimo prometió y lo



Los sabios dicen que Yitsjak llevaba un riguroso cálculo de todo lo que invertía y esperaba recibir, con el fin de asegurarse de la cantidad que debía diezmar. Tan grande fue su prosperidad que los plishtim (filisteos) le tuvieron envidia.

El comentario del Jumash plantea: "Los filisteos se sentían amenazados por el éxito de Yitzjak.

Cabe destacar que esto caracteriza la reacción que tendrían las naciones frente al éxito que gozarían los judíos a lo largo de todos los exilios. La gente se enorgullece de la buena fortuna de sus compatriotas, pero le molesta el éxito de los judíos.<sup>22</sup>"

El Dr. S. K. Blad comenta: "Yitsjak obedeció al Eterno al no ir a Egipto a buscar su bienestar. Además, confió en la promesa de bendición y sembró aquel año de seguía. Esta actitud de sacrificio de los placeres del mundo y confianza en la Provisión Divina desató el poder de resurrección del Eterno de manera extraordinaria v el resultado fue cien veces lo esperado. Esto concuerda con las palabras de nuestro Maestro en Mardojai (Marcos) 10:29-31 donde está escrito: "Yeshúa dijo: En verdad os digo: No hay nadie que haya dejado casa, o hermanos, o hermanas, o madre, o padre, o hijos o tierras por causa de mí y por causa del evangelio, que no reciba cien veces más ahora en este tiempo: Casas, y hermanos, y hermanas, y madres, e hijos, y tierras junto con persecuciones; y en el siglo venidero, la vida eterna. Pero muchos primeros serán últimos, y los últimos, primeros." (LBLA revisada). El Maestro diio que se recibe esta recompensa "junto con persecuciones". Y esto fue precisamente lo que pasó con nuestro padre Yitsjak.23"

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

TERCERA ALIYA: 26:13-22

26:15-16 "Y los plishtim cegaron todos los pozos que los servidores de su padre habían cavado en los días de su padre Avraham, llenándolos de tierra. Y Avimélek le dijo a Yitsjak: "Sepárate de nosotros, porque te has vuelto demasiado grande para nosotros"" –



La envidia es un cáncer espiritual que carcome al ser humano, y lo impulsa a hacer lo que sea (Mishlé (Proverbios) 27:4). Este sentimiento hizo que los plishtim cegaran lo pozos que servían de sustento a Yitsjak. Esto quebrantó el pacto entre Avraham y Avimélek. Observemos este acto fue con el objetivo de alguna manera llevar a Yitsjak a la quiebra, ya que estos servían como fuente de abasto para él, sus siervos, sus ganados y sus siembras. Pero no sabían que su prosperidad no venía de sus pozos, sino de YHWH.



La grandeza de nuestro padre Avraham causó temor en Avimélek y lo envía lejos de ellos. En la historia cada vez que el pueblo de Israel prospera, los demás, debido al temor, los oprimen para exterminarlos. Pasó en Egipto, pasó en este pasaje, ha pasado muchas veces y aún hoy, continúa sucediendo.

26:18 "Yitsjak volvió a cavar los pozos de agua que habían sido cavados en los días de su padre Avraham, porque los filisteos los habían cegado después de la muerte de Avraham, y les puso los mismos nombres que su padre les había puesto." – Como honra a su padre, después que abre los pozos, le pone los nombres que su padre le había puesto. Esto ilustra un principio de bendición y grandeza y es el hecho de reconocer el trabajo y el legado de los demás.

El Rab Shaúl dijo: "Les rogamos hermanos, que re conozcan a los que entre ustedes trabajan, que los presiden en el Maestro y que les dan instrucción. Ténganlos en alta estima con amor, a causa de su obra. Vivan en paz unos con otros.<sup>24</sup>" Y dice también: "Que a los ancianos que dirigen bien se les tenga por dignos de doble honor, especialmente los que trabajan arduamente en el mensaje y en la enseñanza<sup>25</sup>".

26:20-22 "Entonces riñeron los pastores de Guerar con los pastores de Yitsjak, diciendo: El agua es nuestra. Por eso él llamó al pozo Esek, porque habían reñido con él. Cavaron otro pozo, y también riñeron por él; por eso lo llamó Sitná. Y se trasladó de allí y cavó otro pozo, y no riñeron por él; por eso lo llamó Rejovot, porque dijo: Al fin el Eterno ha hecho lugar para nosotros, y prosperaremos en la tierra". —

PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE / HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

- El Dr. S. K. Blad compara: "Los tres pozos son comparados con los tres templos. En los dos primeros templos hubo riña y fueron destruidos. Pero el tercer templo permanecerá durante todo el reino mesiánico... También podemos destacar el hecho que la Toráh dice que el tercer pozo fue cavado por Yitsiak, no por sus siervos. Esto afirma lo que enseñan los profetas que el tercer templo no será construido por los siervos del Mesías, como lo fueron los dos primeros, sino por él mismo... También aprendemos acerca de la importancia del esfuerzo individual. Si dejas que otros te hagan pozos vas a tener problemas y riñas en tu vida. Tú mismo necesitas entrar en las profundidades, y buscar al Eterno hasta encontrar agua viva y así tener libertad para prosperar. Aquí no hay escapatoria. Por favor, no descuides tu vida de oración y de estudio de la Toráh. Otros no van a poder hacerlo por ti. TU MISMO tienes que arrodillarte a solas delante del Eterno y tomar tiempo para el estudio de las Escrituras, para ser una persona libre y próspera. ¡Para obtener la bendición de los padres hay que cavar hondo!26"

**CUARTA ALIYA: 26:23-30** 

26:23-25 "Desde allí subió a Beer Sheba. Esa noche YAHWEH se le apareció y le dijo: "Yo soy el Elohim detu padre Avraham. No temas, que yo estoy contigo, y te bendeciré y aumentaré tu linaje por amor a mi servidor Avraham". Así que edificó allí un altar e invocó a YAHWEH por Nombre. Yitzjak montó su carpa allí y sus servidores empezaron a cavar un pozo." – La presencia de YHWH es razón más que suficiente para desechar todo vestigio de temor de nuestras vidas. Sabemos por la Palabra y por la historia que Él es fiel.



Es por eso que se identifica como el Elohim de nuestros antepasados. Ese hecho nos reta en dos maneras diferentes. Comentario a la Parashá 06. Primero nos hace estar confiados, puesto que su fidelidad ha sido notoria y Él es el mismo ayer, hoy y por los siglos. Y Segundo; porque para tener y sentir el respaldo, que sintieron nuestros antepasados, nos exige un nivel de santidad y obediencia similar al de ellos. Es decir, si queremos ser bendecidos y respaldados como lo fue Avraham, debemos confiar como el lo hizo.

Un detalle curioso es que Yitsjak invocó a YHWH por su Nombre. Esto hecha por tierra la tradición rabínica de no mencionar el Nombre del Eterno. Él quiere que lo llamemos por su nombre y solo requiere que los labios que lo pronuncien concuerden con un corazón santo y que busca agradarle en todo.

### **QUINTA ALIYA: 26:30 – 27:27**

26:32-33 "Ese mismo día vinieron los servidores de Yitzjak y le dijeron del pozo que habían cavado, y le informaron que habían encontrado agua. Él lo llamó Juramento; por eso el nombre de la ciudad es Beer Sheba hasta el día de hoy." - El Dr. S. K. Blad resalta: "Este fue el quinto pozo que cavó Según el Midrash cada Yitsjak. corresponde a un libro del Jumash (Pentateuco). Esek corresponde a Bereshit, donde se habla de la creación del "mundo" - "Esek". Sitná corresponde a Shemot porque allí se habla de cómo los egipcios odiaron y se opusieron a los hijos de Yisra'el.

PARASHA 06 "TOLDOT"

**BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9** 

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /

28 Comentario la Bereshi E Génesis I 26:33 Qumas Mo. 1342."



Vayikrá está lleno de leyes que corresponden a las aguas de "un pozo" (Bereshit (Génesis) 26:25). Shivá (siete) simboliza Ba'Midbar que contiene tres libros diferentes de la Toráh (porque según nuestros sabios Ba'Midbar (Números) 10:35-36 constituye un libro en sí mismo) lo que da un total de siete libros de Toráh. Rejovot corresponde a Devarim porque allí se entregaron las leyes para el tiempo cuando los hijos de Israel estuvieran extendiéndose en la tierra prometida (Devarim (Deuteronomio)19:8)<sup>27</sup>".

Los sabios alegan que mientras Avimélej estaba presente junto a toda la delegación filistea, los siervos de Yitsjak llegaron con la noticia de que habían encontrado agua, para que fueran conscientes y al mismo tiempo quedaran impresionados de la grandeza de YHWH que proveía agua. O sea, para que no hubiera lugar a dudas y no existieran futuras disputas en cuanto a la propiedad de ese pozo. Y así demostrar que cada empresa que Yitzjak llevara a cabo tendría éxito en la tierra de Yisra'el.

El comentario del Jumash dice: "Llamaron al pozo Shivá, que significa siete y también juramento, para conmemorar las siete corderas que Abraham le había dado a Avimélek, así como el juramento<sup>28</sup>".



26:35 "y ellas fueron un motivo de amargura para Yitzjak y Rivqah." – La palabra usada para amargura es "ruakj²" que significa: Espíritu, aliento, ira, enojo, ánimo; por lo que entendemos que esta amargura es entendida como aflicción de espíritu o lo que es lo mismo, era provocando a ira, enojo y amargura a Yitsjak y a Rivká. El Dr. S. K. Blad cita: "Rashí dice que fueron contrariedad o rebelión de espíritu para Yitsiak y Rivká. El Tárgum dice que se rebelaron contra Yitsjak y Rivká. "Yitsjak y Rivká" – El esposo es mencionado primero por ser cabeza en el matrimonio. Al mencionar la esposa primero. como se hace en algunas culturas, no se está dando el lugar correspondiente al varón en relación con ella y es una falta de respeto al orden divinamente establecido<sup>30</sup>". Sef. Yashár 29:1-17

27:1-2 "Cuando Yitziak Ilegó a viejo, v tenía va los ojos muy débiles para poder ver, llamó a su hijo mayor Esav y le dijo: "Hijo mío". Él respondió: "Aquí estoy". Y él dijo: "Ya yo estov viejo, v no sé cuándo pueda morir." -La expresión "ojos débiles" es una manera de decir que estaba casi ciego o que estaba perdiendo la visión. El Dr. S. K. Blad dice: "Yitsjak tenía 123 años. Le faltaban todavía 57 años hasta el día de su muerte. Esto significa que Esav y Yaakov entonces tenían 63 años. Como su madre Sará había muerto de repente a los 127 años Yitsjak pensaba que a lo mejor tendría más o menos la misma edad y por esto tomó las medidas preventivas por si acaso.31" Rambán sostiene: "su ceguera no era más que una manifestación natural de su ancianidad, así como la vista de Yaakov también comenzó a debilitarse en sus últimos años32".Sef.Yashár: 29:1-2

27:3-4 "Toma tu equipo, tu aljaba y tu arco, sal al campo y cázame alguna presa. Luego prepárame un plato de los que me gustan, y tráemelo para comer, para yo darte mi más ferviente bendición antes de morir". –

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9 "GENERACIÓN / DESCENDIENTE /

"GENERACION / DESCENDIENTE / HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

El hecho de solo pensar que su muerte podía ser de un momento a otro, lleva a Yitsjak a dejar de postergar su bendición a su primogénito. Todo parece indicar que Esav había logrado engañar a su padre, dándose la imagen del más fiel de los hijos. Esav mantenía contento a su padre, como va se ha visto, al traerle carne para su comida. Por eso Yitzjak le pide que le haga un plato como le gustaba. Es decir, que lo honrara con una comida. Algunos sabios sostienen, que Yitsjak estaba tratando de que su hijo cumpliera el mitzvá de honrar a su padre. Otros sostienen que estaba pidiendo un sacrificio, puesto que la mesa era comparable con un altar donde se preparaba la comida a través de un degollamiento ritual. Cualquiera sea la interpretación, el hecho es que Yitzjak le daría a su hijo su más grande bendición. La palabra usada aquí para bendición es "barak<sup>33</sup>" que entre otras significa, bendecir con abundancia. Es decir, que la bendición que este le daría a su hijo era la mayor de todas las bendiciones posibles que podría recibir. Sef. Yash. 29:3

27:9-10 ""Ve al rebaño y escógeme dos cabritos de los mejores, y yo prepararé con ellos un plato para tu padre, de los que le gustan. Después se lo llevas a tu padre, para que te bendiga antes de que muera"" — Rivká conocía el decreto de YHWH sobre sus hijos. Es por eso que decide crear este plan para que Yaakov recibiera la bendición. Personalmente creo que Rivká conocía a profundidad a sus hijos y sabía lo que había en sus corazones. Por eso se esforzó en que su hijo menor fuera el bendecido, porque aparte del decreto del Altísimo, sabía que solo Yaakov era merecedor de la bendición. Sef. Yash. 29:4-5

<sup>29</sup> H7307. Diccionario Strong.

<sup>30</sup> Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06.

<sup>31</sup> IDEM.

<sup>32</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 27:1. Jumash, p 143. 33 H1288 Diccionario Strong.



El Dr. S. K. Blad escribe: "Rashí cita el Rabí Eliezer diciendo que necesitaba dos cabritos porque uno serviría como Korbán Pesaj (sacrificio de pascua), porque ese día era el 14 de Nisán. Hay una interpretación que relaciona los dos cabritos con Yom Kipur, cuando se ofrecían dos cabras. He aquí otra relación entre Pesaj y Yom Kipur, cf. Yohanan (Juan) 1:29<sup>34</sup>".

27:12 "Si mi padre me toca quedaré por tramposo delante de él y me conseguiré una maldición en vez de una bendición." – Yaakov temía ser descubierto por su padre. Los sabios comentan que Yaakov no temía que su padre le reconociera la voz puesto que, o bien tenían una voz parecida o Yaakov podía imitar la voz de su hermano. El hecho de ser descubierto podría implicar recibir una maldición en lugar de una bendición. El mismo texto resalta que la intensión original de Yaakov no era engañar a su padre, de este texto la teología moderna toma el apelativo "engañador" para la persona de Yaakov; pero la realidad del término "Yaakov" es "el que toma por el talón".

27:15-16 "Luego Rivgah buscó las mejores ropas de su hijo mayor Esav que había en la casa, e hizo que su hijo menor Yaakov se las pusiera; y le cubrió los brazos y la parte lampiña de su cuello con las pieles de los cabritos." - Rivká hizo todo lo posible para que el engaño fuera efectivo. El Dr. S. K. Blad resalta: "El Midrash cuenta que Esav tenía las mejores vestiduras en la casa de su madre para poder usarlas en los momentos cuando visitó a su padre. Esav se destacaba por su respeto a su padre. Por eso su descendencia fue tan bendecida y llegó a ser el ancestro de un gran imperio que ha durado miles de años. Si Rivká no hubiera engañado a su marido el Eterno habría arreglado la situación de mejor manera para que su promesa se cumpliera.

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

Ahora que ella quiso ayudar al Eterno de manera ilícita, trajo mucho sufrimiento innecesario tanto sobre ella misma como sobre su familia. HaShem no necesita de nuestras maquinaciones para cumplir sus promesas, necesita de nuestra fidelidad y honradez. Las mentiras y los hurtos no traen prosperidad, sino maldición<sup>35</sup>".

27:22 "Así que Yaakov se acercó a su padre Yitzjak; este lo palpó y dijo: "La voz es la de Yaaqov, pero los brazos son los de Esav"". –



Por mucho que se disfrace una mentira, al final siempre algo lo delata. Yitsjak reconoció que la voz no correspondía con la apariencia. De la misma manera que lo externo no dice mucho de lo que hay en el corazón. De manera antagónica el Rab Shaúl hablo acerca del carácter de los hombres en los postreros tiempos, que tendrían apariencia de piedad, pero que en el fondo la negarían (Timotios Bet (2 Timoteo) 3:5) y el Adón Yeshúa enseñó acerca de los falsos profetas que vienen vestidos de ovejas, pero por dentro son lobos rapaces (Matityahu (Mateo) 7:15). Solo que en este caso sucedía lo opuesto.

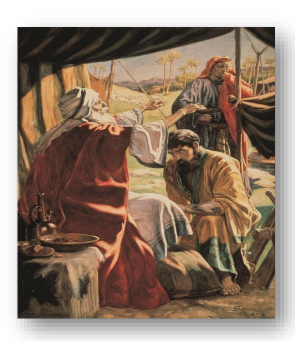
El comentario al Jumash explica: "La afirmación de que la voz es la voz de Yaakov se refiere a la forma agradable en que hablaba, puesto que Yaakov lo hacía con suavidad.



Además, Yaakov invocaba el Nombre del Cielo<sup>36</sup>" El Dr. S. K. Blad cita: "En el Talmud está escrito: "La voz de Yaakov': Este es el grito causado por el Emperador Vespasiano que en la ciudad de Betar mató a cuatrocientas mil miríadas, o como dicen algunos, cuatro mil miríadas. 'Las manos son las manos de Esav:' este es el Reinado de Roma que ha destruido nuestra Casa y quemado nuestro Templo y nos ha expulsado de nuestra tierra.

Otra explicación es: 'La voz es la voz de Yaakov:' ninguna oración es eficaz si la semilla de Yaakov no está involucrada. 'Las manos son las manos de Esav:' ninguna guerra tiene éxito sin la participación de la semilla de Esav"<sup>37</sup>.

27:27 "y él se levantó y lo besó. Y olió sus ropas y lo bendijo, diciendo: "Ah, el olor de mi hijo es como el olor de los campos que ha bendecido YAHWEH". —



# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

El Dr. S. K. Blad comenta: "El olor estimuló a Yitsjak para que el Ruaj Ha Kodesh (Espíritu de profecía) pudiera venir sobre él.

Para poder profetizar el alma debe estar en un estado de alegría. HaShem ha creado varios medios para alegrar el alma, y los buenos olores son algunos de esos medios. Otros estimulantes son los sonidos de instrumentos bien tocados, como en el caso del profeta Elishá, cf. Malajim Bet (2 Reyes) 3:15. El poder del Ruaj (Espíritu) también puede ser desatado por un saludo de alegría y amor, como en el caso de Miryam cuando saludó a Elisheva, cf. Hillel (Lucas) 1:41<sup>38</sup>".

El comentario del Jumash agrega que: "Yitzjak percibió que el hijo que estaba frente a él irradiaba una santidad tan intensa que incluso sus traidores eran personas ejemplares. Eso alegró tanto a Yitzjak que esa inmensa dicha permitió que la Shejiná se posara sobre el<sup>39</sup>".

SEXTA ALIYA: 27:28 - 28:4

27:28-29 "Que ha' Elohim te dé del rocío del cielo y de la abundancia de la tierra, abundancia de grano y vino nuevo. Que los pueblos te sirvan, y las naciones se postren ante ti; sé el amo de tus hermanos, y que los hijos de tu madre se postren ante ti. Malditos sean los que te maldigan, benditos los que te bendigan." — Podemos ver esta bendición en tres áreas diferentes.

<sup>36</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 27:22. Jumash, p. 147. 37 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06. 38 IDEM.

<sup>39</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 27:27. Jumash, p. 147



Primero, bendición económica, expresada en las palabras: "rocío del cielo", "abundancia de la tierra", "abundancia de grano", "vino nuevo". Segundo, en autoridad espiritual, expresada en las palabras: "los pueblos te sirvan", "las naciones se postren ante ti", "amo de tus hermanos" y "los hijos de tu madre se postren ante ti".

**Tercero,** en respaldo de YHWH, expresado en las palabras: "malditos sean los que te maldigan" y "benditos los que te bendigan".

Analicemos estas bendiciones de una forma un poco más específica:

Rocío del cielo: Esto se refiere a la lluvia. Cuando la economía; ya sea personal, regional o nacional; está basada en la agricultura y/o la ganadería, la lluvia es imprescindible para ser sustentable. El Altísimo prometió a Israel que si eran fieles a su Toráh el enviaría la lluvia temprana y tardía cf. Devarim (Deuteronomio) 28:12.

Abundancia de la tierra: La palabra usada aquí para abundancia es "shamán" que significa brillar, pero también grosura. En otras palabras, podemos decir que la bendición radicaba específicamente en lo mejor de la tierra, lo más selecto. Creemos que habla no solo de la fertilidad, sino que también se refiere a la riqueza mineral de la tierra.

Abundancia de grano y vino nuevo: Aquí está hablando sobre la abundancia. Sabemos que el todo de la bendición del Altísimo no es únicamente la economía, pero estamos claros de que esta forma parte indiscutible de la bendición. En otras palabras, la bendición no es la economía, pero la economía es parte de la bendición.

40 H7812. Diccionario Strong.

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

El rey David dijo en **Tehilim** (Salmos) 23:5 "... mi copa está rebosando" dando a entender que, si YHWH es tu pastor, nada te faltará.

Los pueblos te sirvan: Hace alusión al liderazgo y la preeminencia que tendrían los descendientes de Yaakov sobre la humanidad. Esta es una reafirmación de la bendición dada a nuestro padre Avraham, de ser de bendición a todas las familias de la tierra y que estas serían bendecidas en él.

Las naciones se postren ante ti: Esta tiene relación con la anterior, solo que esta va más a la parte espiritual. La palabra usada aquí para se postren es "shakjá<sup>40</sup>" que significa, entre otras cosas, rendir, reverenciar. Es una reverencia basada en el amor y la convicción, más no en el sentido de obligación.

**Amo de tus hermanos**: Esta fue la bendición profética sobre su hermano Esav y su descendencia.

Bendición a los que le bendigan y maldición a los que lo maldigan: Esta es la reafirmación de que en Yaakov se cumplirá la promesa hecha a Avraham.

El Dr. S. K. Blad resalta: "Estas diez bendiciones están dadas en relación con el atributo de justicia de Elohim. Solamente cuando los descendientes de Yitsjak actúen en justicia podrán recibir todas estas bendiciones. Si practica la injusticia serán maldecidos, como muestra Vayikra (Levítico) 26 y Devarim (Deuteronomio) 28. La bendición de la prosperidad económica depende de obras de justicia. El que explota a los pobres pagándoles salarios mínimos o declarando cantidades falsas al gobierno, o evadiendo impuestos no está actuando con justicia y su riqueza se pudrirá, cf. Jacobo (Santiago) 5:1-6.



La bendición de Yitsjak depende de un comportamiento en justicia... La mayor causa del problema en el Oriente Medio no es el odio de los árabes musulmanes contra los judíos, sino la desobediencia del pueblo judío a los mandamientos de la Toráh del Eterno dada por medio de Moshé<sup>41</sup>".

El comentario del Jumash concluye: "... en el sentido literal del texto, Yitzjak pensaba que estaba bendiciendo a Esav, de quien difícilmente podría decirse que era lo suficientemente virtuoso, como para merecer las bendiciones en términos de la justicia estricta. En consecuencia, debemos afirmar que estas palabras fueron puestas en la boca de Yitzjak por inspiración Divina<sup>42</sup>".

27:33 "Yitzjak cayó presa de un violento temblor, y preguntó: "¿Quién fue entonces el que cazó una presa y me la trajo? Además, comí de ella antes de que tú vinieras, y lo bendije; ¡ahora tiene que quedarse bendito!".



41 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06. 42 Comentario al Bereshit (Génesis) 27:28. Jumash, p.147. 43 Comentario al Bereshit (Génesis) 27:33. Jumash, p.149. 44 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06.

# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

El comentario del Jumash dice: "La presencia del Guehinom, acompañando a Esav, hizo que Yitzjak se diera cuenta de que todo el tiempo este lo había engañado y que Esav era verdaderamente malvado. Esto hizo que Yitzjak se estremeciera ante la posibilidad de que la visión del Guehinom fuera a significar que él, Yitzjak, fuera castigado por haberse dejado engañar a tal extremo<sup>43</sup>".

Un detalle a tener en cuenta en este versículo es cuando Yitsjak dice que: "... lo bendije; ¡ahora tiene que quedarse bendito!". Debemos ser cuidadosos cuando hablamos, ya sea para bendecir o maldecir. Una vez dicha la palabra, ésta ya no vuelve atrás. Una vez proferida la bendición sobre Yaakov, ésta ya no podía ser revocada.

Por eso Yeshúa dijo que tendremos que dar cuenta de toda palabra ociosa que salga de nuestra boca, cf. **Matityahu** (Mateo) 12:36. Y el Rab Shaúl exhorta a bendecir y no maldecir, cf. **Romiyim** (Romanos)12:14. ¡Cuidado con lo que dices!

27:39-40 "Entonces su padre Yitzjak respondió, diciéndole: "Mira, tu morada disfrutará de la grosura de la tierra y del rocío del cielo arriba. Mas por tu espada vivirás, y le servirás a tu hermano. Pero cuando te pongas terco, romperás su yugo de sobre tu cuello"" – El hecho de vivir por su espada denota que solo podrá vivir de acuerdo a sus propias fuerzas. El Dr. S. K. Blad dice:

"En esta bendición no está mencionado HaShem. Aún así fue una bendición que tiene poder para el futuro... La bendición que fue pronunciada sobre Esav ha producido el Imperio Romano y la civilización occidental. Según Rashí la fertilidad de la tierra se refiere a la región de Italia y Grecia donde un nieto de Esav, Tsefó llegó a ser rey<sup>44</sup>".



El comentario al Jumash dice: "Si Israel alguna vez transgrede la Toráh, y por lo tanto carecen de méritos para ejercer el poder, tendrás derecho a sentirte agraviado por el hecho de que haya tomado la bendición; entonces podrás librarte de su yugo que tienes colgado del cuello. Esto concuerda con la profecía que recibió Rivká cuando estaba embarazada: sus dos hijos no podrían coexistir, cuando uno suba, el otro deberá descender<sup>45</sup>".

27:41 "Desde entonces Esav abrigó rencor contra Yaakov a causa de la bendición que le había dado su padre, y Esav se dijo: "Nada más deja que llegue el período de duelo por mi padre, y mataré a mi hermano Yaakov"— El Dr. S. K. Blad dice: "Esto nos muestra el gran respeto que Esav tenía por su padre. Este rencor nunca se calmó<sup>46</sup>".

28:3-4 "Que 'El-Shadai el Poderoso Omnipotente te bendiga, te haga fértil y numeroso, para que te conviertas en una asamblea de pueblos. Que te conceda la bendición de Avraham a ti y a tu linaje, para que poseas la tierra donde resides como extranjero, la que Elohim le asignó a Avraham". —



# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

Una vez más Yitsjak bendice a su hijo Yaakov y le imputa la bendición de Avraham. El Dr. S. K. Blad concluye: "Vemos como la bendición de Avraham no pasó a Esav, sino a Yaakov y a su descendencia. Estos versículos reafirman lo que hemos visto antes, que la bendición a Avraham implica las tres cosas Elohim, el pueblo y la tierra<sup>47</sup>".

### SEPTIMA ALIYA: 28:5 - 9

28:5 "Entonces Yitziak envió a Yaakov, y este se fue a Padán Aram, a Laván el hijo de Betuel el aramita, el hermano de Rivgah, la madre de Yaakov y Esav" – El Dr. S. K. Blad informa que: "Yaakov tenía 77 años de edad cuando llegó a la casa de Laván. El Talmud dice que Yaakov se ocultó estudiando en la casa de Éver durante 14 años, desde los 63 hasta los 77, antes de seguir su viaje hasta la casa de Laván<sup>48</sup>". El comentario del Jumash dice: "Aquí no se menciona que Yitzjak haya enviado riquezas con Yaakov, como habría de esperarse. Conjetura que Yitzjak temía que si Yaakov fuera con muchas riquezas, se transformaría en un blanco para sus enemigos49".

<sup>45</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 27:40. Jumas, pp. 150-151. 46 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 06. 47 IDEM.

<sup>48</sup> IDEM. 49ComentarioaBereshit (Génesis)28:5.Jumash,p.153. 49 Comentario a Bereshit (Génesis) 28:5. Jumash, p. 153.



# PARASHA 06 "TOLDOT"

BERESHIT (GENESIS) 25:19 - 28:9

"GENERACIÓN / DESCENDIENTE /
HISTORIA / MEMORIA / CRONICA"

# ejercitodeYHWH@gmail.com www.ejercitodeisrael.com

Los Pozos y el Agua Viva son símbolos de La Toráh; lo que tanto Abraham como Yitzjak hacían era enseñar la Fuente de Bendición. donde hay agua, hay vida.

Ejemplos de encuentros en Pozo :

- 1. Yitzjak- Rivka
- 2. Yaacob- Raquel
- 3. Moshé-Sefora
- 4. Yeshúa-Samaritana

