

# PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 - 11:32 "DESCANSO"

# ALIYOT DE LA TORÁH

**1.** 6:9-22

**2.** 7:1-16

**3.** 7:17 – 8:14

**4.** 8:15 – 9:7

**5.** 9:8-17

**6.** 9:18 – 10:32

**7.** 11:1-32

8. Maftir: 11:29-32

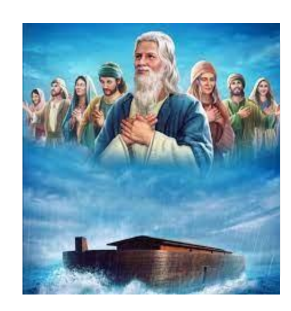
HAFTARA: Tradición Ashkenazí:

Yeshavah (Isaías) 54:1 - 55:5 Tradición Sefardí: Yeshayah

(Isaías) 54:1-10

BIRT HADASHA: Mardokai (Marcos): 2:1-28

"NOAJ" SIGNIFICA "DESCANSO"



## PRIMERA ALIYA 6:9-22

6:9 "Estas son las generaciones de Noaj. Noaj era un hombre justo, perfecto entre sus contemporáneos; Noaj andaba con Elohim" -La Palabra hebrea usada para Justo es "tzaddík1" que quiere decir: derecho, justo, recto. Noai hacía un perfecto contraste con la sociedad de su tiempo. Lo que muestra que YHWH siempre mantuvo un remanente. una simiente incorruptible. Ante esto, surge una pregunta: ¿Qué es o a quién la Biblia llama una persona justa? El Shaliaj Shaúl nos dice que: "Porque los que sólo oyen la Toráh no son justos delante de Elohim; los que cumplen la Toráh son los que serán justificados<sup>2</sup>". En otras palabras, Noaj era justo porque era obediente a la Toráh de YHWH.

6:12 "Y miró Elohim a la tierra, y he aquí que estaba corrompida, porque toda carne había corrompido su camino sobre la tierra." -Según Rashí la palabra corrompida tiene que ver con pecados sexuales y de idolatría. El comentario del Jumash expone lo siguiente: "...una vez que la gente desarrolla el hábito de pecar, gradualmente va perdiendo la vergüenza y la conducta inmoral se vuelve la norma aceptada, y eventualmente hasta obligatoria3"

<sup>1</sup> H6662 Diccionario Strong.

<sup>2</sup> Romanos 2:13. Biblia VIÑ

<sup>3</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 6:11-12. Jumash, p.31





PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 - 11:32 "DESCANSO"

En otras palabras, tanto se había perdido el sentido de lo espiritual y la moral, que ya el pecado era tan normal que nadie se escandalizaba por él. Y es cuando el hombre llega a esos extremos que, El Eterno emite juicio.

**6:14** "Hazte un arca de madera de gofer" – YHWH decide salvar a Noaj, y por consiguiente a la raza humana, ya que a través de Noaj, la humanidad tendría un nuevo comienzo. Es por eso que YHWH le da instrucciones tan precisas, las cuales Noaj cumplió al pie de la letra, sin añadirle ni quitarle; como lo hace un hombre Justo. Estas serían para preservar su vida; y ese es el propósito de la TORAH del Eterno.

6:18 "Pero estableceré mi pacto contigo; y entrarás en el arca tú, y contigo tus hijos, tu mujer y las mujeres de tus hijos." – El Eterno establece un pacto con Noaj. Este consiste en la salvación de Noaj con toda su familia. Aquí es donde por primera vez se emplea la palabra pacto, la cual habla sobre el plan de Elohim para su pueblo y toda la humanidad. (Bereshit [Genesis] 9.9 -17)

6:20-21"De toda especie de aves, toda especie de ganado, toda especie de reptiles en la tierra, dos de cada uno vendrán a ti para preservar sus vidas. Por tu parte, toma de todo lo que se come y almacénalo, para que te sirva de alimento a ti y a ellos." – En este pasaje notamos algunas verdades. Primero, vemos que Noaj no sale a buscar a los animales, sino que es El Eterno quien los manda. Segundo, en correspondencia con Bereshit 1:29, donde solo era considerado como alimento las frutas y los vegetales, el consumo de ciertas carnes fue permitido solo después del Diluvio.

**6:22 "Y así lo hizo Noaj; conforme a todo lo que Elohim le había mandado, así hizo." –** La grandeza de Noaj estaba dada básicamente por su obediencia a YHWH.

## SEGUNDA ALIYA 7:1-16

7:1 "Entonces el Eterno dijo a Noaj: Entra en el arca tú y todos los de tu casa; porque he visto que sólo tú eres justo delante de mí en esta generación." – Aquí El Eterno da la orden a Noaj, es decir, le está anunciando el juicio para que se ponga a salvo. A nivel de remez entendemos que, así como Noaj, nosotros hemos sido avisados para que ese día no nos "sorprenda como ladrón<sup>4</sup>".







7:2 "De todo animal puro tomaras siete pares, un macho y su pareja; y de todo animal que no es puro, dos: un macho y su pareja;". – Este texto nos enseña, que, desde el principio de la creación, el Eterno hace la distinción, entre los animales (carnes) puros e impuros.

7:4 "Porque dentro de siete días haré llover sobre la tierra, por cuarenta días y cuarenta noches, y borraré de la tierra toda vida que he creado." – Rashí argumenta que: "Estos eran los siete días de duelo por Metushélaj (Matusalén), que acaba de morir, y en cuyo honor Dios postergó el Diluvio<sup>5</sup>" (paréntesis añadido).

El 40 es la letra Mem que indica un cambio, fin de una temporada o comienzo de otra. Además, esta letra representa el agua. EL agua del diluvio traería un Tevilah que produciría un nuevo comienzo sobre la tierra.

En **Kefa Alef (1 Pedro) 3.20 al 21**. Nos dice que la tierra fue purificada con agua. Así el mundo tuvo una nueva vida o comienzo.

El Tevilah nos da la oportunidad de empezar de nuevo. Nos purifica, nos reinicia, nos abre las puertas a la santidad.

¿Qué hiciste luego de entrar a las aguas? ¿Empezaste de nuevo? ¿Andas en santidad? ¿Aprovechas tu segunda oportunidad buscando la santidad sin la cual nadie estará en la presencia del Señor? ¿Has decidido salir de todo paganismo? .

7:11 "El año seiscientos de la vida de Noaj, el mes segundo, a los diecisiete días del mes, en ese mismo día se rompieron todas las fuentes del gran abismo, y las compuertas del cielo fueron abiertas." –





Podemos observar que el diluvio vino de dos direcciones diferentes: Una de las aguas subterráneas y otra del mar que estaba por encima de la atmósfera, según **Bereshit cap. 6 y 7**. A nivel de remez vemos que la tierra recibió un Tevilah (bautismo) para purificación de toda la degradación moral y espiritual que tenía.

7:16 "Y los que entraron, macho y hembra de toda carne, entraron como Elohim le había mandado; y el Eterno cerró la puerta detrás de Él." – Cumplido el plazo establecido la puerta fue cerrada. Esto ilustra, en un sentido profético y tipológico, lo que pasará cuando El Mashíaj regrese y la puerta de la gracia se cierre y nadie más la pueda abrir. Porque cuando YHWH cierra, nadie abre (Hitgalut [Apocalipsis] 3:7)







TERCERA ALIYA 7:17 - 8:14

7:21-22 "Y pereció toda carne que se mueve sobre la tierra: Aves, ganados, bestias, y todo lo que pulula sobre la tierra, y todo ser humano todo aquello en cuya nariz había aliento de espíritu de vida, todo lo que había sobre la tierra firme, murió"— La palabra del Eterno siempre se cumple al pie de la letra. Todo lo que Él ha decretado, se llevará a cabo. Ba'Midbar (Números) 23:19; Romiyim (Romanos) 9:28.

El comentario del Jumash dice: "Los versos mencionan solamente las criaturas terrestres. Esto implica que Dios salvó a los peces porque ellos no participaron en los pecados del hombre<sup>6</sup>".

Todo Murió. Todo lo que poseía aliento de vida. O sea, espíritu. Hay una distinción entre el espíritu animal y el de las personas. Qóhelet (Eclesiastés) 12.7 y Bereshit (Genesis) 2.7 Qóhelet (Eclesiastés) 3.21. El destino final es lo que hace la distinción mayor. Los animales brotaron de la tierra y regresan a ella. El hombre, aunque formado de ella, su aliento de vida lo recibe del Creador. Siendo este un alma superior a los animales.

8:4 "Y en el mes séptimo, el día diecisiete del mes, el arca descansó sobre los montes de Ararat." – Descansó. Si algo trae el mes séptimo es descanso, para los que han entrado en el Tevilah de las aguas de la purificación. Este mes señala hacia la redención y la eternidad. El diluvio trajo un Rosh Hashaná. Un comienzo para nosotros. Fue una expresión de perdón, pues se nos dio una segunda oportunidad. La oportunidad de ser el pueblo de Elohim. De habitar como en los sukot, anhelando las moradas eternas y la presencia del Eterno a cada instante.

8:13-14 "En el año seiscientos uno, en el primer mes, el primero del mes, las aguas comenzaron a secarse sobre la tierra; y Cuando Noaj quitó la cubierta del arca, vio que la superficie de la tierra se estaba secando. Y para el segundo mes, para el día veintisiete del mes, la tierra estaba seca" —



Para el nuevo año ya las aguas habían desaparecido de la faz de la tierra. Según Rashí: "La superficie de la tierra se había secado, pero todavía no era lo suficientemente firme para caminar sobre ella<sup>7</sup>". Esto nos muestra que, aunque para esta fecha las aguas no cubrían la tierra, debían esperar un poco más para poder salir. Es decir, debían fortalecer el fruto de la paciencia. Casi al final del segundo mes, después que la tierra estuviera seca, fue que estuvo lista para que Noaj y su familia salieran y la poblaran nuevamente. Rashí comenta que: "... transcurrió todo un año solar, de modo que hubo 365 días en los que la tierra fue inhabitable<sup>8</sup>"

<sup>6</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 7:21-22. Jumash, p. 37 7 Comentario a Bereshit (Génesis) 8:13. Jumash, p.39 8 IDEM Bereshit (Génesis) 8:14





## **CUARTA ALIYA 8:15 - 9:7**

8:20 "Entonces Noaj construyó un altar para YAHWEH y, tomando de todo animal limpio y de toda ave limpia, presentó ofrendas quemadas sobre el altar." – Observamos una vez más, que La Toráh es eterna, pues ¿cómo sabía Noaj lo que era un sacrificio? Y ¿cómo hacerlo de forma tal que agradara al Altísimo?

Noaj conocía lo que era limpio y lo que no lo era. Este es el primer caso de construcción de un altar de sacrificio.



Aparece la palabra Holocausto. H 5930.9 sacrificio entero, **Shemuel Alef (1 Samuel) 7:9**. EL significado de esta ofrenda es la entrega total a Elohim del ofrendante.

Romiyim(Romanos) 12:1. Efesiyim(Efesios) 5:2. Qorintiyim Bet (2 Corintios) 2:14-15.

Seamos imitadores de nuestro Mashíaj.

9 Diccionario Strong.

10 Comentario a Bereshit (Génesis) 8:22. Jumash, p.41

11 IDEM Bereshit (Génesis) 9:1

# PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 - 11:32 "DESCANSO"

8:21-22 "Entonces YAHWEH olió el agradable aroma, y se dijo YAHWEH: "Nunca más volveré a degradar la tierra por culpa del hombre, porque las tramas de la mente del hombre son malvadas desde su juventud; tampoco volveré a destruir jamás a todo ser viviente, como lo he hecho. Mientras dure la tierra, siembra y cosecha, frío y calor, verano e invierno, día y noche no han de faltar" - La grato" frase "olor nos recuerda Efesiyim(Efesios) 1:6. Donde gracias perfecto sacrificio podemos presentar nuestras vidas ante Elohim. Romiyim(Romanos) 12:1.

El Comentario del Jumash dice: "El Eterno garantizó que mientras este mundo continúe existiendo, no cesará el ciclo natural de las estaciones, lo cual implica que durante el Diluvio este ciclo estuvo suspenso<sup>10</sup>"

9:1 "Elohim bendijo a Noaj y a sus "Sean hijos diciéndoles: fecundos y multiplíquense, y llenen la tierra" -La bendición de YHWH consistió en tener muchos hijos de tal manera que ellos y su descendencia llenaran nuevamente desolada tierra. Un comentario sostiene que: "Cuando Noaj salió del arca y vio el mundo destruido, con solamente cuatro parejas aun con vida, se sintion consternado y temeroso. El Padre disipo todos esos temores dándole esta bendición de que el mundo volvería a poblarse<sup>11</sup>".

- 9:3 "Todo lo que se mueve y tiene vida os será para alimento: Todo os lo doy como os di la hierba verde." Aquí la dieta recibió una modificación, y fue el permiso de comer carne.
- 9:4 "Pero carne con su vida, es decir, con su sangre, no comeréis." Aquí se enuncia por primera vez el mandamiento de no comer sangre. Y es confirmado en el Nuevo Pacto en Ivrim (Hechos) 15:20-21.





# PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 – 11:32 "DESCANSO"

## QUINTA ALIYA 9:8-17

9:12-13 "Y dijo Elohim: Esta es la señal del pacto que hago entre yo y vosotros y todo ser viviente que está con vosotros, por todas las generaciones: Pongo mi arco en las nubes y será por señal del pacto entre yo y la tierra."



Todo pacto tiene una marca o una señal. En este caso fue el arcoíris. Este pacto no solo fue establecido con Noaj y su familia, sino con toda la humanidad, por todas las generaciones. Vale la pena resaltar que únicamente YHWH fija, decreta y establece un pacto con el hombre. Y de ninguna manera es en forma inversa.

## SEXTA ALIYA 9:18-10-32

9:18 "Estos tres fueron los hijos de Noaj, y de ellos se pobló toda la tierra." – Todos los hombres de la tierra vienen de estos tres hijos de Noaj. (Shem, Yefet y Jam).

9:20-21 "Noaj, que era agricultor, fue el primero en plantar una viña. Un día bebió vino y se emborrachó, y se quedó desnudo dentro de su carpa" – Un análisis de las palabras claves nos dará mayor entendimiento.

 Descubierto o desnudo. H 1540.<sup>12</sup> Deshonroso. Cautivo.

Se encontraba cautivo del alcohol. Efesios 5. 18 prohíbe este estado. Debemos ser cuidadosos en el consumo del vino. Nada debe dominar ni bloquear nuestra libertad para obedecer la palabra.

9:22-23 "Jam, el padre de Kenaan, vio a su padre desnudo y salió a contárselo a sus dos hermanos. Pero Shem y Yefet tomaron una capa, se la pusieron en los hombros y, caminando de espaldas, cubrieron desnudez de su padre; como iban mirando para otro lado, no vieron a su padre desnudo." El verbo del que traduce tomó, en hebreo está en singular, por lo que se asume que fue Shem quien tomó la iniciativa de cubrir a su padre, aunque Yefet también lo ayudó. - Un contraste muy marcado hay en la actitud de estos tres hermanos. Uno que ve a su padre en una situación vergonzosa y fue enseguida a contarlo. Sin embargo, los otros dos, cubrieron la vergüenza de su padre. Kenaan es mencionado aquí, por lo que los sabios alegan que tuvo algo que ver con este acto tan vil.





9:24-25 "Cuando Noaj despertó de su embriaguez, y supo lo que su hijo menor le había hecho, dijo: Maldito sea Kenaan; siervo de siervos será para sus hermanos." –



El hijo menor de Noaj era Kenaan ya que en la antigüedad era común adoptar a los nietos como hijos.

La escritura no nos dice lo que había hecho. Algunos comentarios dicen que castró a su abuelo, otros dicen que cometió homosexualidad.

Aquí en este pasaje la palabra "hecho" del H6213.<sup>13</sup> que significa fabricar, hacer, crear. Da la idea de que este había desatado un nuevo nivel de corrupción sobre la tierra.

En el verso 22 el verbo ver indica ver y disfrutar. H 7200.14 Lo que da a entender que cometió un acto de homosexualidad.

Y lo dijo a sus hermanos H 5046.<sup>15</sup> esto implica anunciar, publicar, pero en una actitud de regocijo y fiesta. O sea, tuvo deleite en lo que había hecho. Y no solo eso, expuso ante todos su propio pecado.

# PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 - 11:32 "DESCANSO"

9:26-27 Y añadió: "Bendito sea YAHWEH, Elohim de Shem; que Kenaan sea su esclavo. Que Elohim extienda a Yefet [Extensión], y que habite en las carpas de Shem; y que Kenaan sea esclavo de ellos" – Toda bendición hacia alguien, comienza con una exaltación a YHWH, y Él a su vez bendecirá al receptor de esta; en este caso sobre Shem. Las palabras de un padre tienen poder sobre sus hijos.

De Shem descendieron los hebreos. **Bereshit** (Genesis) 10:21 y 11:10-26. Este pasaje muestra una escena de una familia que determina el destino de un pueblo y naciones. El destino de una familia puede afectar gran cantidad de personas. EL eterno nos llamó a afectar nuestra familia y el entorno en que nos movemos. Para desatar una gran influencia debemos tener 4 cosas esenciales.

- 1. No tolerar el pecado.
- 2. Disciplina Bíblica en el hogar.
- 3. La bendición de YHWH.
- **4.** En todo momento valorar las consecuencias de nuestros actos, para nosotros y para los que nos rodean.

SEPTIMA ALIYA 11:1-32

11:1 "Toda la tierra hablaba la misma lengua y las mismas palabras." – La pregunta es la siguiente: ¿Cuál fue la lengua original? La lengua con la cual el Eterno había creado el mundo, es la lengua hebrea.

<sup>14</sup> Diccionario Strong

<sup>15</sup> Diccionario Strong



11:2 "Y aconteció que según iban hacia el oriente, hallaron una llanura en la tierra de Shinar, y se establecieron allí" – La tierra de Shinar es actualmente Irak, que en la antigüedad se llamaba Babel (Babilonia). Esta es la cuna del paganismo, el ocultismo y la astrología. Babilonia es conocida en la Escritura como la madre de las rameras de la tierra.

11:4 Y dijeron: "Vengan, edifiquémonos una ciudad, y una torre cuya cúspide llegue al cielo, para hacernos famosos, y para no dispersarnos por todo el mundo" – Este acto rebelde fue hecho con el propósito de desafiar a Elohim. Los comentarios afirman que se trataba de un santuario para practicar el ocultismo, así como la astrología. Nimrod fue el autor de esta obra.

11:5 "Yahweh bajó a ver la ciudad y la torre que habían edificado los hombres" – La palabra usada para bajó es el término hebreo "yarád¹6" que significa, entre otras, sojuzgar. YHWH estaba haciendo un acto de presencia con el objetivo de juzgar esta obra.



# PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 – 11:32 "DESCANSO"

11:6 "y dijo Yahweh: "Si, siendo un pueblo con un sólo idioma para todos, así es como han empezado a actuar, entonces nada de lo que se propongan hacer estará fuera de su alcance."—Lo que habían pensado hacer no era solamente la torre. Esta era solo el medio. El verso 4 declara que deseaban hacerse un nombre. Buscaban su propia fama.

Ese mismo espíritu, al cual podriamos llamar el espíritu de Babel, se ve en muchas religiones, donde todo lo que se construye gira alrededor del hombre y lo que este hace. Se búsca la fama detrás de un nivel de estudio dado, e incluso en una construcción de un edificio. Todo para hacer recordar el nombre de ellos y no el del Eterno, donde la frase es "esto lo hizo el hermano tal..." Cuando haces buscas? algo ¿que ¿Reconocimiento o la extensión del reino? Todo se trata, no de lo que hacemos, sino del objetivo que buscamos al hacerlo.

11:7 "Así que bajemos y confundamos allá su idioma, de modo que ninguno entienda el habla del otro" – Aquí vemos lo que se conoce como el Plural Mayestático. Es una forma de hablar de los reyes y de la realeza. Veamos algunos ejemplos Bíblicos.

Bereshit (Génisis) 1:26. Dice hagamos. Daniyel (Daniel) 2.36, Ezra (Esdras) 4.18, 7.13 – 7.24. Aquí vemos a hombres usándolo.

Este plural no indica más de un Dios que forma uno. Sino un solo Elohim. Que es Rey. Y como Rey tomo sus decisiones por todos. Por eso habla en plural.





# PARASHÁ 02 "NOAJ" BERESHIT (GENESIS) 6:9 - 11:32 "DESCANSO"

#### EJERCITO DE DIOS – GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT

Si analizamos el Cap. 12. a la luz del 11. vemos como se oponen estas dos actitudes. Y como Avraham al no buscar su propia gloria recibe la fama que estos hombres buscaban. 12:2 **Un nombre grande**. 12:7-8 lo que edifica este hombre de Elohim es un altar, no un monumento a su nombre.

Si queremos bendición debemos enfocarnos en perpetuar el nombre de Elohim y no el nuestro. Y priorizar las cosas del reino.

Matiyahu (Mateo) 6: 33.

ejercitodeYHWH@gmail.com www.ejercitodeisrael.com



## CONCLUSIONES

Resaltemos verdades que no debes olvidar de estas lecturas:

En Medio de situaciones extremas y de gran maldad, siempre se levanta alguien en santidad para rescatar a los que se puedan salvar de esa generación.

Todo pecado tiene consecuencias: Sobre nosotros y sobre los demás.

Todo el que se exalta, Elohim lo humilla y el que se humilla ante Él, es exaltado.