

#### **ALIYOT DE LA TORÁH:**

1. 19:1-17

**2.** 19:18 – 20:6

**3.** 20:7-13

4. 20:14-21

**5.** 20:22 – 21:9

**6.** 21:10-20

7. 21:21 – 22:1

8. MAFTIR: 21:34 - 22:1

HAFTARÁ: Shoftim (Jueces) 11:1-33

BRIT HADASHA: Yohanan (Juan) 11:1 - 12:50

"ESTATUTO DE"



### PRIMERA ALIYÁ, 19:1-17

19:2 "Esta es la ley ritual que ha mandado YAHWEH: Da instrucciones al pueblo Yisraelita de que te traigan una vaca roja sin tacha, en la que no haya defecto, y a la que no le hayan puesto yugo."- Este pasuk nos presenta el hecho de que la reglamentación de la vaca roja es el juk, o la juká, más importante de la Torá. Como hemos expresado con anterioridad, los mandamientos de carácter juk ג'וקים (plural "jukim" ג'וקים) son los que no tienen una explicación lógica o clara en la Torá. Ahora bien, muchos considerarán que el punto central del cap.19 es la vaca roja en sí; o la aparición de otro ejemplo de los jukim. Esto lo descarta la escritura cuando mirando atentamente. notamos que lo verdaderamente relevante es el agua lustral o purificante que se obtiene mezclando sus cenizas con otras sustancias más.

Esta agua era vital para salvaguardar la pureza ritual del pueblo del Eterno.

Teniendo los mitzvot cuenta que (mandamientos) que tienen el nombre de juk o jukim, están conectados o de una manera muy especial con el Mashíaj Yeshúa. La Escritura nos dice en Ivrim (Hebreos) 9:13-14 "Porque si rociando ceremonialmente a las personas inmundas con la sangre de corderos y toros, y rociando las cenizas de las novillas restauran su pureza externa; 14 entonces, ¡cuánto más, mucho más, la sangre del Mashíaj, quien por medio del Ruaj Eterno, se ofreció a sí mismo a YAHWEH como sacrificio sin mancha, purificará nuestra conciencia de las obras que llevan a muerte para que podamos servir al Elohím viviente!"



Aquí se establece de manera magistral un vínculo que denota tipo y anti tipo que aporta luz a lo aparentemente ilógico de este mandamiento juk.

19:3 "Se la darás a Elazar el Kohen. La sacarán del campamento y la inmolarán en su presencia."- Se refiere el texto al segundo al mando según el orden Kohanim. El mismo asume una responsabilidad única puesto que la ejecución de esta ordenanza ocasionaba contaminación temporal, de la cual el sumo Kohen debía ser protegido. Como siervos del Eterno hemos sido llamados a formar un cerco de cuidado alrededor de nuestros kohanim. Debido a que no es cualquier cosa la responsabilidad que poseen delante del Como escrito Eterno. está (Hebreos)13:17 "Obedezcan a los dirigentes y sométanse a ellos, porque ellos se mantienen vigilando sobre sus vidas, como personas que tendrán que rendir cuentas. Así que hagan esta tarea alegremente por ellos sin ninguna murmuración, porque esto no es provechoso"

19:4 "Elazar el Kohen tomará un poco de su sangre con su dedo y la rociará siete veces hacia el frente de la Carpa de Reunión" – El kohen encargado de sacrificar la vaca roja recoge algo de la sangre en su mano izquierda y sumerge su índice derecho dentro de ella y salpica en la dirección de la entrada al templo que se puede ver desde la montaña. Esto nos muestra que el lugar donde fue quemada la vaca roja tenía que estar situado enfrente de la entrada de templo, en línea recta.

Está escrito que los animales siempre tenían que ser sacrificados "delante del Eterno", es decir, al oriente del lugar Santo. Es como si el Eterno estuviera mirando desde el lugar Santísimo pasando por el velo y luego hacia fuera, en dirección al occidente.

Por lo tanto, también el sacrificio del Mashíaj tenía que ser hecho delante de la entrada del templo en Yerushalayim, en el monte de los Olivos, y no detrás del templo, como indican las dos tradiciones cristianas. La imagen que proyecta la sombra no puede indicar un lugar detrás del Eterno, a espaldas del templo, porque todos los sacrificios tienen que ser presentados delante del Eterno, para que sean agradables, como está escrito en Vayikra (Levítico) 1:3 "Si su ofrenda es una ofrenda quemada de la manada, hará su ofrenda de un macho sin tacha. Lo traerá a la entrada de la Carpa de Reunión, para que se acepte en favor suyo delante de YAHWEH."

También está escrito en Vayikra (Levítico) 3:7 está escrito también que: "Si ha de presentar un cordero como su ofrenda, lo ofrecerá delante de YAHWEH." Además, se enseña en Vayikra (Levítico) 6:25 "Habla a Aharón y a sus hijos y diles: "Esta es la Toráh de la ofrenda por el pecado: la ofrenda por el pecado será ofrecida delante de YAHWEH en el mismo lugar donde la ofrenda de ascensión es ofrecida; es cosa santísima."

19:5 "Quemarán la vaca ante su vista –su cuero, su carne, y su sangre se quemarán, incluso su estiércol" – Todas las partes de la víctima eran consumidas por fuego excepto la sangre usada para rociar. Los ingredientes mezclados con cenizas eran los mismos que los empleados en rociar a los leprosos como vemos en (Vayikra (Levítico) 14:4–7). Era "un agua de separación" y de "santificación" a favor del pueblo apartado para El Eterno. Toda la vaca es quemada lo cual habla de la entrega total del Mashíaj Yeshúa y su ministerio de sanidad (Maassei (Hechos) 3:16). Y es por medio de poner la confianza de que Su Nombre ha dado el poder a este hombre, a quien ven y conocen.





Sí, es la confianza que viene de Yeshúa que le ha dado a éste la perfecta sanidad en presencia de todos ustedes y santificación (Hillel (Lucas) 1:75) siendo Kadosh y en rectitud ante Él, todos nuestros días.

19:6 "y el Kohen tomará madera de cedro, hisopo, y tela escarlata, y las echará al fuego que consume a la vaca" - Los tres objetos, madera de cedro, hisopo y lana carmesí, tenían que ser añadidos para producir las cenizas que luego fueron mezcladas con el agua para que sirvieran de purificación. Es probable que Yeshúa haya sido colgado en un árbol, probablemente en una higuera, que crecía en el monte de los Olivos. Adam y Javá tomaron hojas de higuera en el lugar donde se introdujo el pecado, cerca del árbol de la ciencia que probablemente estaba en el monte de los Olivos, cf. Bereshit (Génesis) 3:7. Yeshúa maldijo una higuera cuando pasó por ese camino al entrar en la ciudad poco antes de su muerte, cf. Meir (Marcos) 11:21. Estas cosas indican que él haya sido colgado en una higuera, y los dos ladrones en el mismo árbol, uno a la derecha y otro a la izquierda, cf. Hillel (Lucas) 23:33. Es lógico llegar a esta conclusión por el hecho de que cuando el soldado romano iba a romper las piernas de los tres colgados, se fue primero a uno de los ladrones y luego a otro, y finalmente llegó a Yeshúa y vio que ya estaba muerto, cf. Yohanan (Juan) 19:32-33. Si los tres hubieran estado en una línea, con Yeshúa en medio, no tiene sentido que el soldado haya saltado sobre el Maestro para ir de un ladrón a otro.

Lo más lógico es que hayan sido colgados como en un triángulo en el mismo árbol. El hisopo se usaba para la purificación, para rociar la sangre y el agua. Se usó en la salida de Egipto para untar sobre las puertas. Se usó en la purificación de los "leprosos" y aquí se usa otra vez para purificar de la contaminación de la muerte.

Está escrito en Ivrim (Hebreos) 9:19-22 "Porque Moshé cuando hubo proclamado mandamiento de la ley a todo el pueblo, tomando la sangre de los becerros y de los machos de cabrío, con agua y lana escarlata e hisopo, roció al libro mismo, así como a todo el pueblo, diciendo: Esta es la sangre del pacto que ha ordenado Elohím respecto de vosotros. Así mismo al tabernáculo y a todos los utensilios del culto, los roció de la misma manera con la sangre. Y según la ley, casi todas las cosas son purificadas con sangre; y sin derramamiento de sangre no hay remisión".

El hisopo fue utilizado en relación con la muerte del Mashíaj conectándole así con la liberación de Egipto. La purificación de tsaráat ("lepra") que simboliza el pecado, la purificación de la impureza ritual producida por el contacto con la muerte y la introducción de los que son su pueblo, por la fe en Yeshúa, en el pacto renovado. La lana carmesí nos habla de la sangre, y alude a la muerte del Mashíaj Yeshúa.

19:7 "El Kohen lavará sus vestidos y bañará su cuerpo en agua; después de eso el Kohen podrá volver a entrar en el campamento, pero estará impuro hasta la tarde"— Otra versión dice: ... el Kohen permanecerá inmundo hasta el anochecer. La impureza que había quedado sobre el sumo Kohen representa los pecados que este llevaba ante Elohím. Por eso era afectado por esta impureza. Nuestro sumo Kohen Yeshúa no solo llevó el pecado de nosotros en El a Elohím, sino que El mismo fue el sacrificio y de la misma manera que se le imputaban los pecados al animal se le atribuyeron a Él.

Se hace referencia a la inmersión en un Mikvé ya que dice sumergirá y lavará.





Para purificarnos de cualquier contaminación, solo debemos acudir arrepentidos, deseando la limpieza de Elohím y seremos limpiados en la sangre del cordero Yeshúa. Luego hacemos la inmersión y así estamos limpios ante el Eterno. Al presentarnos impuros ante el Creador, de manera que pequemos voluntariamente en este asunto, corremos el riesgo de ser apartados o sacados del círculo espiritual con Yisra'el. Aquellos que por alguna razón no pueden acceder a sumergirse en una Mikvé pueden al menos lavarse, ya que tienen a su disposición lo principal que es la sangre del cordero Yeshúa que los purifica de todos sus pecados.

La Escritura nos dice en **Yohanan Alef (1 Juan) 2:1-3** "Hijitos míos, les escribo estas cosas para que no pequen. Y si alguno peca, tenemos un abogado delante del Padre, a Yeshúa el Mashíaj, el justo. <sup>2</sup> Él es la expiación por nuestros pecados, y no solamente por los nuestros, sino también por los de todo el mundo. <sup>3</sup> En esto sabemos que lo hemos conocido: en que guardamos sus mandamientos."

19:9 "Un hombre que esté puro recogerá las cenizas de la vaca y las depositará fuera del campamento en un lugar puro, se guardará para el agua de purificación para la comunidad Yisraelitas. Es para purificación"—



Las cenizas de la vaca roja fueron divididas en tres partes: Una parte fue puesta en el monte de los Olivos, otra parte fue colocada en el "Jel", el área que rodeaba el atrio del templo y otra parte fue dividida entre los 24 grupos de los kohanim que servían en el templo. Según la Mishná, la parte de las cenizas que estaban en el monte de los Olivos fue utilizada para consagrar los sumos kohanim para poder preparar otras vacas rojas. Las cenizas que fueron guardadas en el jel servían para las generaciones futuras, según ordena este pasuk. Las cenizas que estaban entre los kohanim en la tierra de Yisra el, servían para que pudieran purificarse los hijos de Israel que estaban en las demás ciudades.

Ba'midbar (Números) 19:11 "El que toque el cadáver de cualquier ser humano estará impuro por siete días."— Se llama la atención a esta ley aquí para mostrar los usos a los cuales el agua de purificación era aplicada. El caso de una muerte es uno. Y como en toda familia que tenía un fallecimiento, los miembros de ella contraían contaminación, así en una población inmensa, donde casos de muerte y otros casos de impureza estarían ocurriendo frecuentemente, el agua de purificación habría estado en constante demanda.

Para proveer la cantidad de mezcla purificadora, dicen los escritores judíos que una vaca rojiza era sacrificada cada año, y que las cenizas mezcladas con los ingredientes de rociar, eran repartidas entre todas las ciudades y aldeas de Yisra'el.

19:12 "Se purificará con ella en el tercer día y en el séptimo día, y entonces quedará puro."— La necesidad de purificarse (en agua con las cenizas) al tercer día, apunta a que la impureza incide sobre la parte física y la espiritual del contaminado.





Además, alude a la resurrección de Yeshúa quien al tercer día se presentó como ejemplo de consumación plena de purificación. esta Mostrando además como resultado un cuerpo glorificado e incorruptible. También representa el proceso mediante el cual los fieles también seremos transformados. Como lo expresa el Rab Shaul en Qorintiyim Alef (1 Corintios) 15:51-55 "¡Miren, les digo un secreto! ¡No todos nosotros moriremos! ¡Pero todos seremos trasformados! 52. Sólo tomará un momento, en un abrir y cerrar de los ojos, al Shofar final. Porque el Shofar sonará, y los muertos serán resucitados para vivir eternamente y nosotros también seremos transformados. 53. Este material que se corrompe tiene que ser revestido de incorrupción, esto que es mortal tiene que ser revestido de inmortalidad. <sup>54.</sup> Cuando lo que se corrompe se vista de incorrupción; y lo que es mortal se vista de inmortalidad, entonces este pasaje del Tanaj será cumplido: "La muerte será tragada en la victoria." Mientras que el proceso de la purificación ceremonial (por la impureza espiritual contraída), que se extendía durante siete días, había de mostrar que la santificación es progresiva e incompleta mientras no se cumpla la perfecta voluntad del Eterno expresada en mandamientos, toda persona que a sabiendas y presuntuosamente se descuidaba de hacerse rociar con esta agua, era culpable de una ofensa que se castigaba con la excomunión.

19:14 "Este es el ritual: Cuando muere una persona en una carpa, todo el que entre a la carpa y todo el que esté en la carpa quedará impuro por siete días;" – Los ejemplos presentados parecen muy minuciosos y triviales, pero objetivos, son de naturaleza cultica como también sanitaria. Se promovían al llevar a tan grande extremo la idea de la contaminación por el contacto con cadáveres.

Mientras que impediría eficazmente que aquel pueblo "egipcianizado" imitara la costumbre supersticiosa de los egipcios, de tener en sus casas los restos momificados de sus antepasados. Este mitzvot (mandamiento) aseguraba un entierro rápido de todos. Así no sólo teniendo los cementerios a la distancia, sino también sacando de las moradas de los vivos los cadáveres de personas que habían muerto de enfermedades contagiosas y de los campos abiertos los restos insepultos de los extraños y los caídos en batalla.

19:17 "Se tomará para la persona impura un poco de las cenizas del fuego de purificación, y se le añadirá agua fresca en una vasija." -Veamos este texto en la versión Textual: -Ba'midbar (Números) 19.17 (BTX) 17 Para ese impuro se tomará ceniza de la ternera quemada en la expiación, y se echará en ella aguas vivas en una vasija. Las Aguas vivas representan a Elohím mismo como fuente de la purificación, o dador de esa agua purificadora. Veamos lo que nos muestran estos pasajes: Yirmeyah (Jeremías) **2.13** "Porque dos males han hecho mi pueblo: Me abandonaron a mí, fuente de aqua viva. Y cavaron para sí cisternas. Cisternas rotas que no retienen el agua" (BTX) Yohanan (Juan) 4:10 "Yeshúa le respondió: "Si conocieras el don de YAHWEH, y quién es el que te dice: "Dame de beber", tú le hubieras pedido a él, y él te habría dado agua viva"". (VIN2011) Yohanan (Juan) 7:38 "¡Todo el que pone su confianza en mí, como dice el Tanai. ríos de agua viva fluirán de lo más profundo de su ser!" (Kadosh) Nosotros al venir a Elohím a través de Yeshúa somos portadores del agua viva, su Ruaj. La función del Ruaj es purificarnos. Como está escrito en: Galatiyim (Gálatas) 5:16 "Por eso digo: Anden en el espíritu, y así jamás satisfarán los malos deseos de la carne".





Titus (Tito) 3:5 "Él nos salvó, no por las obras de justicia que nosotros hubiésemos hecho, sino según su misericordia; por medio del lavamiento de la regeneración y de la renovación del espíritu de santidad" (VIN2011). Fuimos salvos por el lavamiento de la regeneración, y la renovación en el Ruaj de santidad. Ese lavamiento es al que hacen referencia las aguas vivas, que, con la ceniza del sacrificio, declaran puras nuestras vidas. El Ruaj y el sacrificio del Cordero Yeshúa garantizan nuestra santificación continua. Solo nos queda que hagamos la inmersión del tercer día y del séptimo al habernos contaminado con un muerto.

#### **SEGUNDA ALIYÁ, 19:18 – 20:6**

19:19 "La persona pura rociará a la persona impura en el tercer día y en el séptimo día, purificándolo así para el séptimo día. Ella lavará entonces sus ropas y se bañará en agua, y al atardecer quedará limpia"— Sólo una persona ritualmente limpia podrá rociar sobre los otros para que sean purificados. A su vez solo los limpios podrán asistir a quienes por YHWH son llamados al arrepentimiento y la obediencia a Toráh.

Es imposible que fuera de esta condición alguien esté acto para ministrar a los santos según Toráh. Aunque las distintas propuestas religiosas de hoy, amparadas por sus buenas intenciones de ayuda social, nos quieran vender lo contrario, el remanente santo de YHWH debe tener presente esto siempre. El Eterno nos recuerda sus intenciones por medio del profeta Yejezqel (Ezequiel) 36:24-30 "Porque Yo te recogeré de entre las naciones, te reuniré de todas las tierras, y te regresaré a tu propia tierra.

# PARASHÁ 39 "JUKAT" BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 "ESTATUTO DE"

<sup>25.</sup> Entonces Yo rociaré agua limpia sobre ti, y tú estarás limpio; Yo te lavaré de toda tu inmundicia y de todos tus ídolos. 26. Yo te daré un nuevo corazón y pondré un nuevo Ruaj dentro de ti; Yo sacaré tu corazón de piedra de adentro de tu carne y te daré un corazón de carne. 27. Yo pondré Mi Ruaj dentro de ti y causaré que vivas por mi Toráh, que camines en mis ordenanzas y guardes mis juicios y los hagas [obedezcas]. 28. Morarás en La Tierra que Yo di a tus padres. Tú serás mi pueblo, y Yo seré tu Elohím. 29 Yo te salvaré de toda tu inmundicia. Yo llamaré al grano y lo aumentaré, y no te enviaré hambruna. 30. Yo multiplicaré el producto del fruto de tus árboles y aumentaré la producción en tus campos, para que nunca sufras el reproche de la hambruna entre las naciones."

19:20 "Si alguien que ha quedado impuro deja de purificarse, esa persona será eliminada de la congregación, porque ha contaminado el santuario de YAHWEH. No se le salpicó con el agua de purificación: es impura"- Desde los versículos 13 y 20 al 21 se subraya la seriedad de este rito de purificación. Denotando obligatoriedad por parte del ente contaminante de abandonar este estado. El pecado nos impurifica y nos convierte en agente de corrupción. Aun cuando pensemos que solo nos afecta en el plano personal, no le creamos esa mentira a satán. Recordemos la exhortación de Shaúl en Qorintiyim Bet (2Corintios) 7:1 "Por lo tanto, mis queridos amigos, puesto que tenemos estas promesas, purifiquémonos de todo lo que pueda profanar tanto cuerpo como ruaj, y perfeccionémonos a ser completamente Kadoshim por temor a YAHWEH".

19:21-22 "Esa será para ellos una ley perpetua. Además, el que roció el agua de purificación lavará sus ropas; y todo el que toque el agua de purificación quedará impuro hasta la tarde. Todo lo que esa persona impura toque quedará impuro; y la persona que la toque a ella quedará impura hasta la tarde"—



El verso aplica al que salpica el agua, que contamina solo su ropa. Pero el que toca el agua debe purificarse, está contaminado su ser hasta el anochecer. Aquella persona que rocía el agua de la purificación sobre el inmundo, también adquiere un estado de impureza. No como el inmundo, pero si se contamina.

Se nos dice en la Escritura acerca de Yeshúa, en **Qorintiyim Bet (2 Corintios) 5.21** "Al que no conoció pecado, por nosotros Elohím lo contó como pecador, para que en él se nos contara a nosotros como justos delante de Elohím"

20:1-6 "Los Yisraelitas llegaron en grupo al desierto de Tsin en el primer novilunio, y el pueblo se quedó en Qadesh. Allí murió Miryam, y allí la sepultaron. La comunidad se quedó sin agua, y se juntaron contra Moshé y Aharón. El pueblo riñó con Moshé y le dijo: "¡Si tan hubiéramos perecido siguiera perecieron nuestros hermanos a instancias de YAHWEH! ¿Por qué han traído ustedes a la congregación de YAHWEH a este desierto para que nosotros y nuestras bestias muramos aquí? ¿Por qué nos hicieron salir de Mitsráyim para traernos a este lugar tan malo, un lugar sin grano, ni higos, ni viñas, ni granadas? ¡Ni siquiera hay aqua para beber!" Moshé y Aharón se alejaron de la comunidad, fueron a la entrada de la Carpa de Reunión, y cayeron sobre sus rostros. La Presencia de YAHWEH se les apareció"- Luego del transcurso de treinta y siete años desde la primera misión espía de Yisra'el a la tierra prometida, según vimos en (Ba'midbar (Números) 13, 14), y cuarenta años desde el éxodo de Egipto, la Biblia permanece virtualmente en silencio acerca de aquellos treinta y siete años de peregrinaje a la deriva. La generación de aquellos que vivieron en Mitzrayim (Egipto) casi estaba extinguida, y la nueva generación pronto estaría lista para entrar en la tierra prometida. Moshé, Aarón, Josué y Caleb fueron de los pocos que quedaron de los que salieron de Egipto.

Una vez más acamparon en Cades, el sitio de la primera misión espía que el pueblo estuviera listo para un nuevo comienzo. Permanecieron ahí cuatro meses, hasta el mes quinto cuando llegaron a la montaña de Hor, donde falleció Aharón. Esta localidad de Kadésh estaba situada en el desierto de Tsin, lindando con la tierra de Edóm. La Toráh nos está brindando dos relatos, a saber: La muerte de Miriám y el acontecimiento cuyo desenlace será la muerte de Aharón y de Moshé, antes de cruzar el río Jordán.

... ellos se reunieron contra Moshé y Aharón. Este acto de rebeldía consecutiva, matizada por etapas de reproche, añoranza de la condición de "confort" del cepo (Egipto), la desconfianza manifiesta en todas sus facetas y el reproche que llevó a toda una generación a creerse lo suficientemente elevados como para pretender tachar los mandamientos de irracionales, nos lleva a concluir, con el mismo diagnóstico radical con que el Rab. Shaúl se dirige a los creyentes en Roma cuando les dijo en Romiyim (Romanos) 6:23 "Porque lo que uno gana del pecado es muerte; más recibe vida eterna como don gratuito de YAHWEH en unión con el Mashíaj Yeshúa nuestro Adón".

#### TERCERA ALIYÁ, 20:7-13

20:8 "Tú y tu hermano Aharón tomen la vara y congreguen a la comunidad, y ante sus propios ojos ordénenle a la peña que dé su agua. Así producirás agua para ellos de la peña y proveerás bebida para la congregación y sus bestias". – Después de diferentes lecturas a los posibles motivos de pecado; así como, la defensa, en la actitud de Moshé, el pasuk de forma "peshat" (literal) refleja una clara desatención de Moshé a la orden del Eterno: "Háblale a la roca".



Las declaraciones de enojo contra la congregación de Yisra'el, el golpear la roca en vez de hablarle, el definir si fue con la vara de Aarón o la de él mismo; son condiciones irrelevantes y subjetivas al hecho primordial que nos debe cuestionar y enseñar a cada uno de nosotros: "MOSHE NO SIGUIO LA INSTRUCCIÓN DE YAHWEH".

20:10-11 "Moshé y Aharón convocaron a la congregación frente a la peña; y le dijeron: "Escuchen rebeldes, ¿sacaremos agua para ustedes de esta peña?" y Moshé alzó la mano y golpeó la peña dos veces con su vara. Salió agua copiosamente, y la comunidad y sus bestias bebieron"-



Otra vez parece que la inclinación del pueblo a desconfiar de la provisión de YHWH sobre ellos, los pone en el mismo lugar de Merivah que significa ("Contienda"). Aquí murmuraron contra Moshé y Aarón nuevamente. Hablaron con el mismo lenguaje absurdo y bestial de sus padres. Esto agravó su delito porque ya conocían de antemano la rebelión y la falta de fe de sus padres. No obstante, se aventuraron en las mismas actitudes.

Debemos tener presente que a diferencia del evento paralelo de **Shemot** (Éxodo) 17:6 en el que YHWH manda a Moshé a golpear la peña, en este determina dialogo y estipula sentencia por la desobediencia del mismo 20:12. Moshé (Moisés) debe nuevamente, mandar en el nombre de YHWH que salga agua para ellos de una roca; como siempre fue, el Eterno puede abastecer a su pueblo con lo que necesita. Pero Moshé (Moisés) y Aarón actuaron mal. Se atribuyeron una buena parte de la gloria del hecho maravilloso al declarar: ¡Escuchen, rebeldes! ¿Acaso tenemos que sacarles agua de esta roca? como si lo hicieran por algún poder o valor propio, además de llamarles como a sus padres.

La escritura en su franca exposición de la verdad nos muestra además los pecados de estos hombres, como ejemplo de cuánto daño nos puede hacer una decisión por la desobediencia al mandamiento. Esto nos debe hacer reflexionar que no tenemos idea del tamaño de la bendición que está en juego, ante el desafío de obedecer la palabra de verdad. Estos son los textos que señalan el pecado de Moshé y Aarón, por el que les toco perecer junto a la generación que no entro en la tierra de la promesa: Ba'midbar (Números). 20:2-13. (Ver además Ba'midbar (Números). 20:24; 27:13, 14; Devarim (Deuteronomio) 1:37; 3:23-28; 4:21, 22; 32:48-52; 34:5; Tehilim (Salmos) 106:32, 33.) Aprendamos de la exhortación de Rab Shaúl cuando dijo en Filipivim (Filipenses) 2:12 'Mis amados amigos, así como siempre obedecieron cuando yo estaba con ustedes, es mucho más importante que obedezcan ahora que estoy lejos de ustedes; permanezcan buscando su salvación con temor y temblor"

Un líder está en la mira del pueblo. Por eso su error es mucho más grave que los errores de los que no son líderes, porque arrastran a todo un pueblo.





El poder del ejemplo es muy fuerte. Moshé no cometió un pecado aparentemente grave. Pero en los ojos del Eterno su desobediencia y arrebato de ira con palabras hirientes, fueron suficientemente graves como para prohibirle la entrada a la herencia. ¡Aprendamos la lección para ser cuidadosos como líderes en el cumplimiento de los mandamientos, para que no perdamos nuestra herencia!

20:13 "Esas son las aguas de Meribah – que quiere decir que los Yisraelitas riñeron con YAHWEH- mediante las cuales él afirmó su santidad"-Merivah significa "querella", "provocación", "contienda". Merivah fue el lugar donde el pueblo contendió contra YHWH por causa del agua. Fue un lugar de endurecimiento, donde endurecieron sus corazones. En lugar de optar por creer en el Eterno murmuraron directamente contra Él y contra Moshé. Antes habían murmurado contra Moshé, pero ahora murmuran directamente contra YHWH sin disimulo alguno, lo cual es un resultado del endurecimiento del corazón. La falta de gratitud siempre mana de un corazón duro.

Un corazón agradecido es un corazón sensible. La santidad de YHWH fue manifestada en Moshé y Aharón (Vayikra (Levítico) 10:3) por la sentencia que recibieron por causa de no haberle obedecido junto a la peña. Las aguas fueron la causa por la que YHWH manifestó su santidad en Moshé y Aharón.

Está escrito en **Tehilim** (**Salmo**) **95:7b-11** "Si oís hoy su voz, no endurezcáis vuestro corazón como en Merivah, como en el día de Masá en el desierto, cuando vuestros padres me tentaron, me probaron, aunque habían visto mi obra. Por cuarenta años me repugnó aquella generación, y dije: Es un pueblo que se desvía en su corazón y no conocen mis caminos.

Tehilim (Salmo) 4:4 No terminen el día enojados. Hay una enseñanza hebrea que es corroborada por el Nuevo Pacto. Es un mandato estar Alegres. El enoio es solo falta de fe. Veamos las enseñanzas de estos versículos: Filipiyim (Filipenses) 4.4"¡Regocijaos en el Señor siempre! Otra vez lo diré: ¡Regocijaos!" (BTX) Efesiyim (Efesios) 5:20 "dando gracias siempre por todo al Elohim y Padre, en el nombre de nuestro Maestro Yeshúa el Mashíaj" (VIN2011) Todo lo que enseña el Nuevo Pacto está en el Antiguo. Yirmeyah (Jeremías) 31:7 "Porque así ha dicho Yahweh: "Griten de gozo por Yaaqov, clamen en las encrucijadas de las naciones. Canten fuerte en alabanza, y digan: '¡Salva, Yahweh, a tu pueblo, al remanente de Yisra'el!" (VIN2011)

#### **CUARTA ALIYÁ, 20:14-21**

20:16 "Nosotros clamamos a YAHWEH y Él escuchó nuestro ruego, y envió a un mensajero que nos libertó de Mitsráyim. Ahora estamos en Qadesh, el pueblo en la frontera de tu territorio"—





# PARASHÁ 39 <sup>66</sup>JUKAT<sup>77</sup> BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 <sup>66</sup>ESTATUTO DE<sup>77</sup>

Es importante notar el término "malaj" dado a un ser humano, en este caso específico es a Moshé, quien fue separado, preparado y enviado como caudillo para la liberación de Yisra'el de Egipto. Asociamos estas palabras para evidenciar el mismo ejemplo dado en Hitgalut (Apocalipsis) a los siete ángeles "malajim" de las siete asambleas en los Cap. 2 y 3. La Escritura dice además en **Divré Bet (2 Crónicas) 36:16** "Pero ellos se burlaban de los mensajeros de ha'Elohim y despreciaban sus mensajes e insultaban a sus profetas, hasta que la ira de YAHWEH estalló sin remedio contra su pueblo"

20:17 "Permítenos, pues, cruzar tu país. No pasaremos por campos [sembrados] ni por viñas, y no beberemos agua de tus pozos. Seguiremos el camino real, sin doblar ni a la derecha ni a la izquierda hasta que hayamos cruzado tu territorio". – La frase ... iremos por la carretera de los reyes, se puede referir a dos situaciones, una al camino principal que el mismo rey usa para su tránsito. La otra, tal vez al camino que indique el rey para que el pueblo del Eterno transite por él. En ambos casos es un ejemplo de sujeción, primeramente, al Eterno y luego a las autoridades que él mismo estableció.

Como nos lo dice el Rab Shaúl en: Romiyim (Romanos) 13:1 "Todos tienen que obedecer las autoridades gobernantes. Porque no hay autoridad que no sea de YAHWEH, y las autoridades existentes han sido puestas por YAHWEH". El camino más corto a Canaán desde donde estaba acampado Yisra'el era pasar por el territorio de Edom. Los embajadores enviados regresaron con una negativa.

Los edomitas temían que los israelitas los dañaran. Si este numeroso ejército hubiera estado bajo otra disciplina que no fuera la de YHWH, hubiera habido causa para este celo.

Pero Esaú (sus descendientes ahora) odiaba a Jacob por la bendición. Ahora, cuando la bendición estaba por ser heredada, el odio revivió.

No debe extrañarnos que hombres insensatos nieguen peticiones razonables, y que los que gozan del favor de YHWH sean afrentados por los hombres que celosos intentan, sin éxito, ser obstáculo para detener nuestra bendición.

20:18 "Pero Edom le respondió: "No pasarás por nosotros, de lo contrario iremos contra ti con la espada" – La respuesta realmente fue: "no te imagines que solamente porque nuestros antepasados pronunciaron sobre ti la bendición, y nuestro padre Yitsjak escucho y dijo: "la voz es la vos de Yaakov" (Bereshit (Génesis) 27:22), ahora Elohím escuchará tu voz cuando lo llames. Porque Él también nos bendijo a nosotros, cuando dijo: "pero las manos son las manos de Esaw... tu vivirás por tu espada" (Bereshit (Génesis) 27:40). No quiero que pases por mi tierra, y si te atreves a pasar, saldré ante ti con la misma espada con que mi antepasado me bendijo".

20:19 "Los Yisraelitas les dijeron: "Nos mantendremos en el camino principal, y si nosotros o nuestro ganado bebemos de tu agua, pagaremos por ello. Sólo pedimos el paso a pie –es poca cosa" – Yisra'el hizo saber que no era necesario pasar por las zonas pobladas, sino por las regiones deshabitadas donde no hay campos ni viñedos, para que no sufran ningún daño. Si llegamos a necesitar agua, pagaremos cualquier precio que nos exijan.

20:20 "Pero ellos replicaron: ¡Pues no pasarán!" y Edom salió contra ellos con un gran grupo, fuertemente armados" – Este es un conflicto que está determinado hasta la venida del Mashíaj Yeshúa.



#### EJERCITO DE DIOS – GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT

Como está escrito en **Amós 1:11** "Así dijo YAHWEH: Por tres transgresiones de Edom, por cuatro, no lo revocaré: porque persiguió a su hermano con la espada y reprimió toda piedad, porque su ira se encendió incesantemente y su furia ardió sin límites." Lo que sembró Esav contra Yaakov en sus descendientes permanece hasta el día de hoy. Esav había recibido de YHWH el monte Seír, y por eso Israel no tenía ningún derecho de hacer guerra contra él y tomar alguna parte de su territorio.

Como está escrito en Devarim (Deuteronomio) 2:4-7 "Y encárgale al pueblo lo siguiente: Ustedes van a pasar por el territorio de sus parientes, los descendientes de Esaw, que viven en Seír. Aunque ellos estarán temerosos de ustedes, tengan mucho cuidado <sup>5</sup> de no provocarlos. Porque yo no les daré a ustedes de la tierra de ellos ni la huella de un pie; le he dado la serranía de Seír como posesión a Esav. 6. El alimento que coman lo obtendrán de ellos por dinero; hasta el agua que beban la procurarán de ellos por dinero". 7. Verdaderamente, YAHWEH su Elohím los ha bendecido en todo lo que han emprendido. Él te ha cuidado en tu vagar por este gran desierto; YAHWEH tu Elohím ha estado contigo estos cuarenta años: no te ha faltado nada."

Yisra'el fue ordenado a bendecir a su hermano Esav con la compra de alimentos y bebida, pero aun así él no quiso dejarles pasar por su territorio. Por el odio que tenía no pudo ser bendecido por Israel. Este no es el único ejemplo en el cual nuestro pueblo haya apelado al diálogo y al acuerdo diplomático para la resolución de conflictos con enemigos que arrastran viejas rencillas y que no se conforman a su papel en el gran drama Divino. Vemos en los jueces como el caudillo Jefté hace uso de esta fórmula. Ejemplo de esto es el relato de **Shoftim (Jueces)11:12** "Yiftaj entonces envió mensajeros al rey de los amonitas, diciendo: "¿Qué tienes contra mí que has venido a hacer guerra en mi país?"

## PARASHÁ 39 "JUKAT" BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 "ESTATUTO DE"

Lo interesante es cómo podemos aprender de esta narrativa que pone al descubierto la verdadera razón del acto irracional que da al traste con la gestión diplomática. Mientras los hijos de Israel no tuvieron posesión de aquella región, los amonitas no protestaron. Una vez que tomamos posesión, entonces viene la protesta. Lo mismo ocurre en nuestros días. Por ejemplo, Jordania tuvo bajo su control a Yerushalayim por muchos años.

Pero nadie levantó su voz reclamando a Yerushalayim o pidiendo que fuera denominada una "ciudad internacional" bajo la custodia del Vaticano. Bastó que los hijos de Israel la tomaran, cuando el mundo entero comienza a protestar y a reclamar a Yerushalayim. Yiftaj (Jefté), el héroe militar de este ejemplo, manda a decir a las autoridades amonitas lo narrado en **Shoftim** (Jueces) 11:26 "Mientras Yisra'el ha estado habitando Jeshbón y sus dependencias, Aroer y sus dependencias, y todos los poblados a lo largo del Arnón por trescientos años, ¿por qué no has tratado de recobrarlas en todo ese tiempo?".

No importan las razones que expongamos, esta es una batalla que no tiene "razón" alguna y cuando este tipo de conflagración se levanta, la fuerza de la razón nunca será la solución. Mientras más rápido lo comprendamos menos tiempo perderemos en tratar de conciliar la carne con el espíritu.

#### **QUINTA ALIYÁ, 20:22 – 21:9**

20:24 "Que Aharón sea recogido a su parentela: No va a entrar a la tierra que le he asignado al pueblo Yisraelitas, porque ustedes desobedecieron mi mandato acerca de las aguas de Meribah"—



# PARASHÁ 39 66 JUKAT\*\* BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 66 ESTATUTO DE\*\*

El Rab. Magriso en Me'amLo'es comenta: La Toráh revela que la muerte de Aarón fue adelantada. Cuando los israelitas empezaron a mantener tratos con [los descendientes del] malvado Esaw, se deterioró su conducta y como resultado perdieron a este hombre justo que vivía entre ellos. Esto está en conformidad con la regla general de que inevitablemente uno sufre daño cuando se asocia con los malvados. Vemos así en Malaj Alef (1 Reyes) 22 que cuando Yehosafat, rey de Judea, formo una alianza militar con el rey Ajav de Israel, Elohím se enojó con él y lo castigo. Como está escrito en Divré Bet (2 Crónicas) 19:2"Yehú hijo de Janani el vidente fue a recibirlo. y le dijo al rey Yehosafat: "¿Acaso está bien que ayudes a los malvados y ames a aquellos que odian a YHWH? Por eso, la ira te ha acometido ante Elohim". Así mismo, cuando él se alió con Ajazyahu, Elohim destruyo todo lo que había logrado. El profeta le dijo: "Porque te aliaste con Ajazyah. YAHWEH está destruvendo proyecto."(Divré Bet (2 Crónicas) 20:37). En conformidad, la Toráh dice aquí: "en la montaña de Hor" "Aharon está al ser añadido a su pueblo" Vale decir, las Escrituras afirman que debido a que querían pasar los límites de Edom y tener tratos con ellos como si fuesen amigos, esto produjo la muerte prematura de Aarón, y así fue como esa generación perdió su personalidad (Aarón) más sagrada. En Tehilim (Salmo)1:1"¡Bendecido es el hombre que no ha caminado en el consejo de los perversos, y no ha estado en camino de pecadores ni se ha sentado con los escarnecedores!". Además, cuando [en su intento de reconciliación y fraternización fue rechazado, en] el rechazo de Edom de dejar que pasaran por su territorio, y luego avanzando en contra de ellos, se produjo una profanación del Nombre del Eterno en el mundo. Porque las naciones no sabían que Elohim les había prohibido librar guerra en contra de Esaw.

Y llegaron a la conclusión de que los Yisraelitas habían retrocedido de Edom por temor y cobardía. Cuando los Yisraelitas arribaron a la montaña de Hor, Elohim le dijo a Moshé que dado que había llegado el momento de que falleciera Aarón, él debía de decírselo. Por lo general, a los justos se les informa que su fallecimiento es inminente, para que transfieran su autoridad a sus hijos y los vean ya establecidos como sus sucesores. Es como si YHWH no tuviera deseo de hablar con Aarón de este tema. Por eso le dijo a Moshé que se lo dijera, con tono de consolación.

20:28 "Moshé despojo a Aharón de sus vestimentas y se las puso a su hijo Elazar, y Aharón murió allí en la cumbre del monte. Cuando Moshé y Elazar bajaron del monte,"—



De acuerdo al conocimiento que hemos recibido de la Toráh, cuestionamientos elevados, así como respuestas de la misma condición viene a nuestro entendimiento. Este pasaje nos muestra los milagros ocurridos a la hora de la muerte de Aarón: Vayikra (Levítico) 8:7-9 "Le puso la túnica, le ajustó el cinturón, lo vistió con el manto, y le puso el efod, ciñéndolo con la banda decorada con la que se lo ató. 8. Le puso el pectoral, y puso dentro del pectoral el Urim y el Tumim.





9. Y le puso el turbante en la cabeza; y sobre el turbante, por el frente, le puso el frontal de oro, la diadema sagrada —como había mandado YAHWEH a Moshé". Nos da un orden único y especifico de cómo vestir al Kohen Gadol y en este mismo orden fue vestido Elazar su hijo, quien continuaría con el ministerio de su padre. Es decir, fue quitada la túnica interior primero "sin quitar el cinturón" y sin remover el efod y mucho menos el pectoral, elementos que todos eran amarrados uno del otro. Para en ese mismo orden vestir a Elazar, fueron removidas milagrosamente las prendas interiores antes que las exteriores, para mantener este orden en el momento de la envestidura sacerdotal de Elazar en Kohen Gadol entrante.

Aharón tuvo el privilegio antes de morir de ver a sus hijos con sus vestiduras, pues el texto nos deja ver esta idea. Es algo tan maravilloso ver a un padre siendo sucedido por su hijo en el servicio a Elohim. Murió entonces luego que le vistieron todas las vestiduras. Su alma, dicen los sabios, partió con el Eterno en el momento y sin sufrir.

## PARASHÁ 39 66 JUKAT" BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 "ESTATUTO DE"

El Jumash recoge lo que declara Rabí Guedaliá Schorr cuando dice que mientras más las personas pecan en la vida, crean un lazo entre su alma y los placeres de este mundo, más se les dificulta dejar la existencia física. Pero para personas como Moshé y Aharón cuyas almas permanecieron tan puras como cuando arribaron a este mundo, no hay esfuerzo, remordimiento, ni dolor cuando su alma se reúne con su origen Divino, y su Creador.

20:29 "la comunidad entera supo que Aharón había exhalado su último aliento. Toda la casa de Yisra'el le hizo duelo por treinta días" - Para Aarón (Aharón) fue una gran satisfacción ver que se daba preferencia a su hijo, que le era tan querido, y su oficio preservado y asegurado. Especialmente vemos en esto, una figura del sacerdocio eterno del Mashíaj Yeshúa (Invri (Hebreos) 5:6 Y en otro pasaje dice: «Tú eres sacerdote para siempre, según el orden de Melguisedec). Un hombre bueno debe desear, si fuera la voluntad del Eterno, no vivir más allá de su vida útil. Pensemos, ahora que tenemos este conocimiento ¿Por qué hemos de desear seguir en este mundo, sino mientras podamos servir en algo para la gloria de YHWH v la exaltación de la verdad de la palabra en nuestra generación? Rogamos al Abba Kadosh que mientras Él nos de vida sea para mantenernos activos en su servicio. Sin servirle al Eterno nuestra vida no tendría ningún sentido. Como Está escrito en Tehilim (Salmo) 27:4 "Sólo una cosa he pedido a YAHWEH; sólo esto buscaré de todo corazón: que yo debo morar en la casa de YAHWEH todos los días de mi vida, para contemplar la belleza de YAHWEH y visitarle en Su Templo".

21:1 "Cuando el kenaanita, rey de Arad, que habitaba en el Néguev se enteró de que Yisra'el venía por el camino de los exploradores, se enfrascó en batalla con Yisra'el y tomó cautivos a algunos de ellos" –



Después de la muerte Aharón Israel retornó su marcha hacia Éretz Israel. Lo cual había sido interrumpido por un tiempo de luto. E inmediatamente viene la guerra contra ellos. El avance hacia la tierra prometida siempre trae pérdidas, guerras y conflictos. Solo se fiel a pesar de las pérdidas del camino. Como nos Exhorta **Yohanan (Juan) en Hitgalut (Apocalipsis) 2:10b** "Sé fiel hasta la muerte, y yo te daré la corona de la vida".

21:4 "Salieron del Monte Hor por el camino del Mar de los Juncos para rodear la tierra de Edom. Pero al pueblo se le inquietó el ánimo en el camino," – Siguiendo la ruta para rodear a Edom (ver 20:14–21), el pueblo aparentemente da la vuelta y va hacia el sur. El mar Rojo en el v. 4 es yamsup (mar de cañas) en hebreo, pero aquí debe referirse al golfo Aqaba, un golfo del mar Rojo. Se impacientan a causa de la ruta difícil e indirecta, y murmuran otra vez por la falta de pan y agua (como en el v 4, 5). Esta es la última ocasión mencionada en el texto bíblico en que el pueblo murmura así (al nivel de lo relatado en Shemot (Éxodo) 16 y Ba'midbar (Números) 11).

21:5 "y el pueblo habló contra Elohim y contra Moshé: ¿Por qué nos hiciste salir de Mitsráyim para morir en el desierto? No hay pan ni agua, y hemos llegado a aborrecer esta comida miserable" –



Se impacientó el ánimo del pueblo y hablaron contra Elohim y contra Moshé. Describen el maná como comida miserable o liviana. La desprecian tanto que la consideran aun sin valor. Ya no se quejaron solamente por causa del camino sino empezaron a criticar la comida que el Eterno les estaba dando todos los días.

No debemos olvidar el comentario estadístico que dejamos en la Parashá de los espías, donde aclaramos que de aquellos 600.000 hombres que salieron de Egipto y por sentencia del Eterno "no entrarían a la tierra de Yisra'el" se presupuesta un promedio de 15.000 muertos por año. Es importante entender estas estadísticas que van siendo equiparadas con el número de insurrecciones (tiempos de queias murmuraciones) que el pueblo fue teniendo en el trascurso de esos 40 años en el desierto. Fue la forma justa y justificada de ir eliminando las mentes contaminadas con el cómodo sabor de la esclavitud.

21:6 "YAHWEH envió serpientes venenosas contra el pueblo. Estas mordían a la gente y muchos de los Yisraelitas murieron."- Como en las ocasiones anteriores, la actitud del pueblo provoca la ira del Eterno, quien manda serpientes ardientes entre el pueblo (v. 6). Algunos traducen "venenosas" en vez de ardientes, pero otros creen que ardientes se refiere a la inflamación causada por la mordedura de las serpientes, quienes cobran la vida a muchos de estos desagradecidos. La peor de las calamidades le aguarda al corazón desagradecido, dice un adagio popular, el que nos inculca el hábito de ser agradecidos que debe prevalecer en el creyente pese a lo cambiante de las circunstancias. Revistámonos de esta declaración del Rab Shaúl en Timotios Alef (1Timoteo) 1:12 "y le doy gracias al que me ha dado el poder, el Mashíaj Yeshúa, nuestro Adón, porque me consideró suficientemente confiable para ponerme a su servicio".



## PARASHÁ 39 <sup>66</sup>JUKAT" BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 "ESTATUTO DE"

21:7 "El pueblo vino a Moshé y le dijo: "Nosotros pecamos al hablar contra YAHWEH y contra ti. ¡Intercede con YAHWEH para que nos quite esas serpientes!" Y Moshé intercedió por el pueblo"— Otra vez Moshé obró como un intermediario entre el pueblo y YHWH. El pueblo o oró al Eterno, sino pidieron que Moshé orara por ellos.

Esto nos muestra que el pueblo hebreo necesita un intermediario entre ellos y YHWH. Moshé es una figura de Yeshúa HaMashíaj, que constituye el único camino al Padre para naturales (hebreos) y extranjeros.

21:8 "Entonces YAHVEH le dijo a Moshé: "Hazte una [serpiente] venenosa y móntala en una asta de bandera. Si cualquiera que sea mordido la mira, se recobrará" — Estos versos pueden sugerir que aquí se aplica el mismo principio que opera en los sacrificios y ritos de purificación. Al ser derramada, la sangre puede causar la contaminación, pero es a la vez el agente eficaz que hace la expiación en los sacrificios. El contacto con un cadáver causa la contaminación, pero las cenizas de una vaca roja pueden limpiar de esta contaminación según vimos en (Núm. 19). Aquí, los moribundos a causa de la mordedura de una serpiente pueden recibir la vida por una serpiente de bronce.

Es significativo, simbólicamente hablando, que el cobre se usó por su color rojizo, que tiene fuertes asociaciones con la sangre, usada para purificar y hacer expiación. de forma implícita. El acto de cumplir los mandamientos de YHWH demuestra que la

21:9 "Moshé hizo una serpiente de cobre y la montó en una asta de bandera; y cuando cualquiera era mordido por una serpiente, miraba la serpiente de cobre y se recobraba". –

Serpiente de cobre del Strong H 5175 – H 5178. La raíz de la palabra Strong H5178 es H5153 que indica como el 5175 siseo o sonido. Que repica o suena. Y fue puesta sobre una asta Strong H5251. Que significa también señal. De la raíz hebrea H 5264 que significa brillar desde lejos Elohim".



Cuando alguno miraba del Strong H 5027que significa examinar, mirar intencionalmente, considerar con placer a... (la serpiente de bronce) puesta como señal Vivía H 2425 revivir salvar la vida. Aquí hay un aspecto glorioso y profético: **Yeshayahu (Isaías) 45:22** "¡Vuélvanse a mí y obtengan éxito, todos los confines de la tierra! Porque y Yo soy Él, y no hay otro. Elohim nos llama a mirar a Él de todos los confines de la tierra donde estamos dispersos y seremos salvos. ¿Mirarán? ¿Cómo es posible si nadie le puede ver?

Qorintiyim Bet (2Corintios) 4:4 "Pues el Elohim de este mundo ha cegado el entendimiento de los incrédulos, para que Elohim". no les ilumine el resplandor de la Buena Noticia gloriosa del Mashíaj, quien es Él es la imagen del Elohim invisible, el primogénito de toda la creación" la imagen de Elohim".



**Yojanan (Juan) 14:9** "Yeshúa le dijo: "Tanto tiempo que he esta con ustedes, Felipe, ¿y no me has conocido? El que me ha visto a mí, ha visto al Padre. ¿Cómo dices tú: 'Muéstranos el Padre'?"

Zekharyah (Zacarías) 12.10 "Y derramaré sobre la casa de David y sobre los habitantes de Yerushalayim espíritu de gracia y de oración, y me mirarán a mí, a Quien traspasaron, y llorarán como se llora por causa del unigénito, y se afligirán por Él como quien se aflige por el primogénito". (BTX). Él (Yeshúa) fue levantado como la serpiente. Para ser visto de lo lejos, de las lejanas tierras. Y al mirarle como en el pasado seremos salvos, porque Él es Elohim. Con la fe somos salvos en su sacrificio.

Yohanán (Juan) 3:14 "Y como Moshé levantó la serpiente en el desierto, así es necesario que levanten al Hijo del Hombre"

Yojanan (Juan) 12:34 "Entonces la gente le respondió: "Nosotros hemos oído que, según la Toráh, el Mashíaj permanece para siempre. ¿Y cómo es que tú dices que el Hijo del Hombre tiene que ser levantado? ¿Quién es ese Hijo del Hombre?"

#### **SEXTA ALIYÁ, 21:10-20**

21:13 "De allí salieron y acamparon más allá del Arnón, es decir, en el desierto que se extiende desde el territorio de los emoritas. Porque el Arnón es la frontera de Moav, entre Moav y los emoritas." – Ahora los hijos de Yisra'el entran en territorios nuevos. Arnón es el río que constituye la frontera norte de Moav. Había sido la frontera en un principio, ya que después el pueblo de Israel conquistó ese territorio.

Los Yisraelitas no se metieron hasta ese entonces en el territorio de Moav porque no recibieron permiso para ello, como leemos en **Devarim** (**Deuteronomio**) 2:29 y Shoftim (Jueces) 11:17. Pasó lo mismo con Moav que con Edom.

21:14 "Por eso el Libro de las Guerras de Yahweh habla de "...Waheb en Sufah, y los arroyos: el Arnón"- Este libro, citado por la Toráh, resulta que no aparece mencionado nunca más en todo el Tanaj. IbnHezra comenta al respecto que: "Era un libro independiente, en el cual habrían sido registradas las guerras de YHWH para sus temerosos. es probable que ya existiera desde la época de Abraham, ya que muchos libros se han extraviado y no los tenemos más, como Las Palabras de Natán (2 Crónicas 9:29), el libro de Hiddóh (2 Crónicas 12:15 y 13:22), el libro de Las Crónicas de los Reyes de Israel y Los Poemas del Rey Shelomóh (Salomón) y sus Proverbios (1 Reyes 5:12); otro libro perdido es el que se llamaba SeferHaiashár, según vemos en Yehoshua (Josué)10:13 y 2 Samuel 1:18). Todo esto demuestra que no faltaba actividad literaria en Israel en la época de Moshé, y que había hombres de espíritu e inspiración, probablemente "los narradores" mencionados Ba'midbar en (Números) 21:27. Que contaron los hechos de los cuales fueron testigo y los escribieron para su generación y las venideras. Por el ejemplo de estos hombres la palabra nos exhorta a que marquemos nuestra generación con el puro mensaje de la Toráh y que trasmitamos un legado de santidad y obediencia al mandamiento a las generaciones venideras.

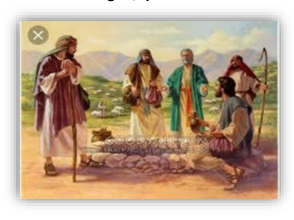
21:16 "Y de allí a Beer, que es el pozo donde YAHWEH le dijo a Moshé: "Congrega al pueblo para darles agua" – El Rab. Magriso en Me´amLo ´es comenta: Este versículo no debe interpretarse como diciendo que los israelitas llegaron a su pozo a esta altura (del viaje).



El pozo los había estado acompañando desde el éxodo, cuando iniciaron sus viajes, cuarenta años antes y no apareció y recién se nombra en este pasaje al cabo de cuarenta años. Vale decir, que las Escrituras aquí no están diciendo que los israelitas viajaron de allí al pozo, sino que una corriente de sangre fluía desde allí hasta el pozo, haciendo que tomaran conciencia del milagro que les estaba haciendo.

Por eso se pusieron a cantar "Fue entonces que Israel canto esta canción: "Levántate, oh pozo, responde..." (21:17) [También podemos ofrecer] otra lectura alternativa: "Por eso habla en el libro, pues las guerras son para Elohim..." En otras palabras, Elohim les está diciendo a los Yisraelitas: "No necesitan ocuparse de la guerra; ocúpense de la Toráh y Yo librare la guerra en vuestro lugar". Así también El Eterno le había dicho a David que, si él se ocupaba de la Toráh, Él le libraría en la guerra.

21:17-20 "Entonces Yisra'el cantó esta canción: "Brota, pozo -cántenle. El pozo que cavaron los capitanes, que comenzaron los nobles del pueblo con mazos, con sus propios bastones". Y de Midbar a Matanah, y de Matanah a Najaliel, y de Najaliel a Bamot, y de Bamot, al valle que está en el país de Moav, en la cumbre del Pisgah, que mira al desierto."-



Yisra'el cantó שִירָה H1696 (dabár) entonó cántico de celebración a YHWH. Un verdadero israelita es uno que canta, o por lo menos intenta cantar, aunque no tenga buena voz. El canto es originalmente algo muy positivo para el ser humano. Sirve para muchas cosas, entre ellas, desahogarse en momentos de presión, tanto negativa como positiva, expresar la alegría y la pena delante del Eterno y los hombres, exaltar a YHWH etc.

El libro de Tehilim (Salmos) contiene canciones de toda clase que expresan alabanza y alegría, pero mucha pena y dolor, dirigidas principalmente al Eterno. YHWH quiere que nos expresemos delante de Él por medio de cánticos. Así que, acostúmbrate a cantar delante de tu hacedor. El Rab. Magriso en Me'amLo'es comenta: "Un pozo cavado por príncipes" - un pozo cavado por Moshé y Aarón con sus varas. Ellos obviamente no habían cavado el pozo, ya que Elohim lo había hecho disponible en el desierto y no había necesidad de cavarlo ni de hacer ninguna otra cosa. en mérito de Moshé y de Aarón.

Si vamos a nuestra apreciación como ministerio de raíces hebreas y que bajo el principio del Remez (alegórico) que está anunciando el cantico del pozo; el habla alegóricamente de la Toráh misma. La cual es el pozo de donde brotan los manantiales de la vida, el agua es la función que ella cumple en nosotros al saciar nuestra sed, y a la vez lavarnos de nuestra inmundicia. Las varas (de Moisés y Aarón, **Tehilim (Salmos) 23:4**) vara del legislador y del Kohen Gadol, referencia directa en Yeshúa quien es el legislador (**Maassei (Hechos) 10:42)** y el Sumo Sacerdote establecido para expiar nuestros pecados.

Yohanán (Juan 3:17) <u>este es "el regalo" en medio</u> <u>de nuestro desierto, la Toráh, La Toráh Viva,</u> Yeshúa HaMashíaj.



La Roca de nuestra Salvación. Amados hermanos, serian interminables las aplicaciones alegóricas que podríamos ver en este pasaje. Lo más importante es valorar nuestro pozo y mantenerlo a disponibilidad mediante nuestro compromiso a la obediencia. Que no cambiemos nuestro pozo de Vida. Yirmeyah (Jeremías) 2:13 "¡Porque mi pueblo ha cometido dos males: ¡ellos me han abandonado, la fuente de agua viviente, y han cavado para sí mismos cisternas, cisternas rotas, que no retienen agua!"

¡EL ETERNO NOS LIBRE DE COSA SEMEJANTE!

#### SÉPTIMA ALIYÁ, 21:21 – 22:1

21:21 "Yisra'el entonces envió mensajeros a Sijón rey de los emoritas, y le dijo." - "En realidad la tierra de Sijón (Soijon), rey del Emori, no estaba protegida por ninguna prohibición de conquista, como lo estaban las tierras de los países hermanos: Hammón y Moab. Sin embargo, Moshé envió un mensaje de paz conciliatorio. Sabiendo posiblemente, que no era el momento histórico de conquistar y poblar esos territorios de Transjordania. La prueba es que, de no mediar el pedido insistente de las tribus de Gad y Reubén y de la media tribu de Menashéh, esas regiones quedarían despobladas por los hijos de Israel. Puesto que Moshé consideraba las tierras allende a la ribera occidental del Jordán "como la buena tierra que fluye leche y miel".

"Ahora bien, Jeshbón era la ciudad de Sijón rey de los emoritas, quien había peleado contra un rey anterior de Moav y le había quitado toda su tierra hasta el Arnón."-

Este verso constituye una afirmación del derecho que Israel tenía de ocupar el territorio de Sijón, aunque haya pertenecido originalmente a Moab. Moab perdió su derecho cuando Sijón conquistó ese lugar.

21:27 "Por eso los bardos recitaban: "Vengan a Jeshbón; firmemente edificada y bien fundada es la ciudad de Sijón." – En el v. 26 se da una nota histórica que explica cómo Sejón antes había tomado este territorio del rey de Moab. Esta nota sirve para introducir el llamado "cántico de Hesbón" en los v. 27–30. Parece que este canto era una mofa (burla) de los moabitas usado por los amorreos para celebrar la victoria anterior de Sejón. Al conquistar el reino de Sejón, los Yisraelitas tomaron de los amorreos también el cántico.

(Así lo entendieron los rabinos judíos, y algunos eruditos modernos están de acuerdo con esta interpretación.) El poema es antiguo y a veces difícil de entender. Parece que el texto ha sufrido cambios en la trasmisión, especialmente el v. 30. Pero el sentido general del cántico queda claro; (Quemós, dios principal de Moab, ha abandonado a su pueblo al conquistador, y el resultado ha sido gran destrucción y la pérdida de territorio e hijos). El propósito de incluir el cántico aquí parece ser, el de establecer el derecho de Israel a este territorio al este del Jordán.

21:33 "Prosiguieron la marcha y subieron por el camino a Bashán, y el rey Og de Bashán, con todo su pueblo, salió a Edreí para enfrascarse en batalla con ellos." – Aquí no hubo comitiva de paz pues Og despachó su ejército a combatir sin esperar a negociar la paz.

Aquí vemos la frase (no le temas) al parecer algo hizo sentir temor al ejército de Israel. El ofrece una referencia a Bashán interesante.



Este salmo es uno de los que son considerados como Mesiánicos. Habla sobre el sufrimiento del Mashíaj Yeshúa. Además de ser un salmo citado por Él, en el madero mientras moría.

El temor de Moshé viene de que este Og era descendiente de los gigantes, **Devarim 3.11**. Tenía cuatro metros de altura. Y su espalda debió tener de ancho unos 2 metros, de manera que era impresionante.

Los Gigantes son el resultado del pecado descrito en Génesis 6. De manera que es probable que esta zona estuviera infestada de esos espíritus inmundos. En **Tehilim (salmo) 22** al hablar de los toros de Bashán, parece no solo reflejar a los hombres que oprimían al Mashíaj, sino la opresión espiritual que sufrió para libertarnos.

En nuestras batallas diarias contra el pecado debemos entender que aquellos que se levantan en nuestra contra, solo son manipulados por los espíritus del mal que tienen sus fortalezas en esa zona y en sus vidas. ¡Como le dijo YHWH a Moshé te decimos ahora a ti hermano en el nombre de Yeshúa, no temas!

**Efesiyim (Efesios) 6:12** "porque nuestra lucha no es contra sangre ni carne, sino contra principados, contra autoridades, contra los gobernantes de estas tinieblas, contra espíritus de maldad en los lugares celestiales".

21:34 "Pero YAHWEH le dijo a Moshé; "No le temas, que yo lo pongo a él, a todo su pueblo, y su tierra en tus manos. Le harás como le hiciste a Sijón rey de los emoritas que habitaba en Jeshbón" – Este rey amorreo, Og que dominaba el territorio de Bashán, al este del Jordán y al norte del Jaboc, resiste a Israel infructuosamente.

Pero YHWH lo entrega en manos de su pueblo en la batalla de Endrei confirmando lo antes dicho a Moshé (Yo lo he entregado a ti con todo su pueblo y su tierra). El territorio de estos reinos amorreos no era incluido originalmente en la tierra prometida. Porque la tierra de Canaán abarcaba el territorio al oeste del Jordán.

No obstante, las victorias ganadas al este del Jordán dieron confianza a Israel para la campaña de la conquista de Canaán, y la tierra tomada era buena y fértil. Las tribus de Rubén y Gad y parte de la tribu de Manasés se asentaron en estas regiones de Galaad y Bashán (según leemos en el capítulo 32:1–42). **Yo lo he entregado**...

El Eterno le transmite a Moshé confianza con esta expresión en pasado, la cual denota un hecho consumado, a pesar de que aún no era la realidad presente del pueblo, debían por la promesa vivir como si lo fuese, esta es una lección que potencia la fe de cada siervo del Eterno (Pues creemos en Él que da vida a los muertos, y llama a las cosas que son inexistentes a la existencia. Romiyim (Romanos) 4:17). "Harás con él como hiciste con Sijón".

Esto nos enseña que la fe puede ser activada y crecer por medio de la experiencia. Como lo habían hecho antes ya no era tan difícil hacerlo de nuevo. Porque la confianza en la ayuda de YHWH había aumentado por la experiencia anterior.

22:1 "Los Yisraelitas entonces prosiguieron la marcha y acamparon en las estepas de Moav, al otro lado del Yardén desde Yerikhó" – "Esta es la planicie que separa la ribera oriental del Jordán – y aunque formaba antes parte del reino se Sijón, aún era llamada Moab, reino al que pertenecía antes". (nota del Jumash)







#### **CONCLUSIONES**

Pureza es un término que bien puede resumir esta Parashá. Cada uno de nosotros estamos llamados a limpiarnos de toda contaminación.

**Qorintiyim Bet (2 Corintios) 7:1** "Así que, amados, ya que tenemos estas promesas, limpiémonos de toda impureza carnal y espiritual, y consagrémonos completamente por respeto a Elohim".

Vamos a analizar este verso.

Limpiémonos del Strong G2511. Purificar. De toda contaminación G 3436.

Mancha de:

Carne: G 4561. Cuerpo.

Espíritu: G 4551.

Tenemos dos áreas para limpiar.

Al hacerlo perfeccionamos nuestra santidad porque tememos a YHWH.

El verso comienza: Así que, amados, teniendo estas promesas... ¿cuáles promesas?

**Qorintiyim Bet (2 Corintios) 6:16-18** "¿Qué acuerdo puede haber entre el templo de YAHWEH y los ídolos? Porque nosotros somos templo de Elohim vivo, como dijo YAHWEH: "Habitaré y andaré entre ellos. Yo seré su Elohim, y ellos serán mi pueblo". <sup>17</sup> "Por eso, ¡Salgan de en medio de ellos, y apártense! dice YAHWEH. No toquen lo inmundo, y yo los recibiré; <sup>18</sup> y seré un Padre para ustedes, y ustedes serán mis hijos y mis hijas, dice YAHWEH el Omnipotente".

Nuestra mente hebrea y profética nos lleva entonces a:

Yeshayahu (Isaías) 52:11 "¡Apártense! ¡Apártense! ¡No toquen nada inmundo mientras salen de ella! ¡Manténganse puros mientras salen de ella, ustedes los que llevan los utensilios de YAHWEH!"

**Hitgalut (Apocalipsis) 18:4** "Oí otra voz del cielo que decía: "¡Salgan de ella, pueblo mío, para que no participen de sus pecados y para que no reciban sus plagas!"

Vayikra (Levíticos) 5:2-6 "o cuando una persona toque algo impuro –sea el cadáver de una bestia impura o el cadáver de ganado impuro o el cadáver de un reptil impuro– y ocurrió inadvertidamente, y luego, al estar impuro, se da cuenta de su culpa; 3 o cuando toca una inmundicia humana –cualquiera de las inmundicias por las que uno se hace impuro– y, aunque lo sabía, el hecho se le había olvidado, pero luego se da cuenta de su culpa.



# PARASHÁ 39 66 JUKAT\*\* BA'MIDBAR (NUMEROS) 19:1 - 22:1 66 ESTATUTO DE\*\*

<sup>4</sup> o cuando una persona exprese un juramento con propósito malo o bueno –cualquier cosa que un hombre exprese en su juramento– y, aunque él lo sabía, se le había olvidado, pero más tarde se da cuenta de su culpa en cualquiera de estos asuntos– <sup>5</sup> cuando se dé cuenta de su culpa en cualquiera de estos asuntos, confesará aquello en lo que haya pecado".

Yo no sé si ya te disté cuenta de tu culpa, ya es tiempo de que, si reconoces tu pecado, busques ser cubierto por el sacrificio de Yeshúa, y hagas arrepentimiento y te vuelvas de tus malos caminos al camino de YHWH.

El resultado de no contaminarnos es tener a Elohim por Padre. **Qorintiyim Bet (2 Corintios) 6:17 y 18** 

**Yirmeyah (Jeremías) 31:1** "En aquel tiempo – declara Yahweh– yo seré el Elohim de todas las tribus de Yisra'el, y ellos serán mi pueblo". Nos purificamos pues la santidad conviene a tus hijos.

**Tehilim (Salmos) 93:5** "Tus decretos son muy firmes; la santidad, oh Yahweh, es el adorno eterno de tu casa".

#### ESTA PARASHÁ CONTIENE LOS MANDAMIENTOS 397 – 399 DE LOS 613

- **397.** Precepto de la Vaca Bermeja (pará adumá), Ba'Midbar (Números) 19:2.
- **398.** Precepto de la impureza causada por un cadáver, Ba'Midbar (úmeros) 19: 14.
- **399.** Precepto del agua mezclada con cenizas de la Vaca Bermeja que impurifica a un hombre puro y purifica a un hombre impuro, Ba'Midbar (Números) 19:19.

#### **GLOSARIO**

Aj: Hermano
 Ajot: Hermana
 Ajim: Hermanos
 Aliyá: Subida, subir
 Ba'Midbar: Números
 Bereshit: Genesis

Besarot: Buenas noticias, Evangelios.
 Besoráh: Buena Noticia. El evangelio.
 Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.

> Devarim: Deuteronomio

> **Drash:** Tercer nivel de interpretación

Eret´z: TierraEzrá: Esdras

Haftará: Comentario de los profetas.

Hillel: Lucas

Jumash: Nombre de una Toráh que contiene comentarios rabínicos

Kadosh: SantoKefa: Pedro

Kohanim: Plural de KohenKohen Gadol: Sumo sacerdote

Kohen: SacerdoteMatityahu: Mateo

Mishkán: Tienda de reunión

Mitzrayim: EgiptoMoshé: Moisés

Mulim: cortados, circuncidados

Parashá: Porción de la Toráh semanal.

Parashot: Plural de Parashá

Pardés: Son los cuatro niveles de entendimiento bíblico

Pasuk: Verso/Cita Bíblica
 Peshat: Lo literal del texto
 Remez: Comentario alegórico

> Roeh: Guía/Pastor

> Rohím: (Plural) Guía/Pastor



EjecitodeYHWH@gmail.com www.ejercitodeisrael.com

Shamayim: CieloShoftim: Jueces

Sod: Lo oculto en el textoTanak: Antiguo Pacto, AP.

Teaser: DiezmoTehilim: SalmosTsaráat: Lepra

> Toráh: Instrucciones/pentateuco/ley

Vayikrá: Levítico
 Yeshayahu: Isaías
 Yehoshúa: Josué
 Yisra'el: Israel





IMÁGENES TOMADAS: WIKIPEDIA