

#### ALIYÁ DE LA TORÁH:

- 1. 28:10-22
- **2.** 29:1-17
- **3.** 29:18 30:13
- **4.** 30:14-27
- **5.** 30:28 31:16
- **6.** 31:17-42
- 7. 31:43 32:2 (3 heb.) 2
- **8.** Maftir: 31:55 (32:1 hebreo) 32:2 (3 heb.)

HAFTARÁ: Hosheas (Oseas) 12:13 – 14:10 (Askenazí) 11:7 – 12:11(12 heb.) (Sefardí)

**BRIT HADASHÁ:** Mardojai (Marcos) 10:32-11:33 Yohanan (Juan) 41:51

"VAYETSÉ" SIGNIFICA
" Y SALIO "



## **PRIMERA ALIYÁ: 28: 10 - 22**

28:10-11 "Yaakov salió de Beer-Sheva y viajó hacia Harán. Y se encontró con el lugar y pasó la noche allí, porque el sol se había puesto; tomó una de las piedras del lugar, la puso de cabecera y se acostó en aquel lugar". – La frase "y se encontró" es en hebreo "va-yifgá", pero en específico, la palabra encontró es "pagá¹", que también significa orar, interceder, pedir, rogar, es suplicar, decir, que su llegada a ese lugar no fue una mera coincidencia, sino que fue guiado allí para:

- 1) Entenderlo como una respuesta a su oración.
- 2) En este lugar aprendería acerca de cómo opera la oración en el mundo espiritual.
- 3) El comentario del Jumash dice: "El lugar era el monte Moriá, donde Avraham ató a Yitzjak sobre el altar y donde en el futuro se erigiría el Templo Sagrado<sup>2</sup>".

Y después agrega: "Dado que el pasuk afirma que esto tuvo lugar inmediatamente antes de irse a dormir, los Sabios le atribuyen a Yaakov la institución de la plegaria , la plegaria nocturna<sup>3</sup>". Es decir "ARBIT" la plegaria de la noche, la de la mañana "SHAJARIT" y la de la tarde "MINJA".

<sup>1</sup> H6293. Diccionario Strong.

<sup>2</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 28:11. Jumash, p.154. 1

<sup>3</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 28:11. Jumash, p.154

## EJERCITO DE DIOS - GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT



28:12 "Y tuvo un sueño, y he aquí, había una escalera apoyada en la tierra cuyo extremo superior alcanzaba hasta el cielo; y he aquí, los ángeles de Elohim subían y bajaban por ella". -



Una de las maneras que YHWH usa para hablar a sus hijos, es a través de los sueños. Este en particular tenía una connotación profética muy especial. Existen muchas interpretaciones de los Sabios, pero ¿Qué es lo que realmente significa este sueño? Dejemos que la propia escritura nos lo diga. Nuestro Maestro Yeshúa dijo de sí mismo: "En verdad, en verdad les digo que verán el cielo abierto y a los mensajeros de Elohim subiendo y bajando sobre el Hijo del Hombre<sup>4</sup>". En otras palabras, Yaakov estaba viendo simbólicamente a Yeshúa y su ministerio de la reconciliación. Si se hace un paralelo entre el sueño y esta declaración de Yeshúa, entendemos mejor cuando este dice: "Yo soy el camino, y la verdad, y la vida; nadie viene al Padre sino por mí<sup>5</sup>".

Que gran privilegio es poder ver el plan redentor, que YHWH preparó para la humanidad, desde el marco profético que nos ofrece la TORAH de Moshé. Podemos ver desde el REMEZ que la escalera que une la tierra con el cielo representa a Yeshúa quien es el único "camino — Derek", peldaño tras peldaño; figura de los mandamientos de la Toráh: "verdad — Emet", que al guardarlos y ponerlos por obra nos llevan a la verdadera "vida — hai".

Así como para nosotros hoy, las parashot, aliyá tras aliyá, nos llevan a nuevos niveles de conocimiento, también son interesantes ciertas paradojas, que al estudiar las escrituras, muestran el carácter del Creador del universo, mientras que nos alienta a subir y ascender espiritualmente; ÉL siempre se ha preocupado por bajar; Filipiyim (Filipenses) 2:5-8 "Dejen que la actitud del uno al otro sea gobernada por el estar en unión con el Mashíaj Yeshúa, aun cuando Él era en formade YAHWEH, no consideró ser igual a YAHWEH algo por lo cual aferrarse. Por el contrario, se despojó a sí mismo en el hecho que tomó forma de esclavo, haciéndose como un ser humano, se humilló a sí mismo todavía más, haciéndose obediente hasta la muerte; jy muerte en la estaca como un criminal!" Yohanan (Juan) 3:13 "Nadie ha subido al cielo, sólo el que ha descendido del cielo; el Ben Ha Adam".

Además "Esto muestra que el Mashíaj es la escalera que vio Yaakov y que por medio de él tenemos acceso al Abba y por medio de Él nuestras oraciones llegan al cielo. La escalera de Yaakov representa diferentes niveles en la vida de oración. Conforme uno va profundizando en la oración, podrá subir de nivel y experimentar hasta elevaciones de su espíritu e incluso de su cuerpo hasta las esferas superiores en los cielos<sup>6</sup>".

6 Dr. K. Blad. Comentario a la Parashá 07

El siguiente pasuk (verso) nos dice: **Qorintiyim Bet (2 Corintios) 12:1-4** "Tengo que jactarme. No hay nada que ganar por ello, pero seguiré a las visiones y revelaciones del Adón. Conozco a un hombre, que, en unión con el Mashíaj, quien hace catorce años fue arrebatado hasta el tercer cielo; si estaba en el cuerpo o fuera del cuerpo no lo sé, YAHWEH lo sabe. Y yo sé que tal hombre; si en el cuerpo o fuera del cuerpo yo no sé, YAHWEH sabe, fue arrebatado al Gan-Edem y escuchó cosas que no se pueden poner en palabras, cosas que no son permitidas a un ser humano pronunciar".

28:14 "También tu descendencia será como el polvo de la tierra, y te extenderás hacia el occidente y hacia el oriente, hacia el norte y hacia el sur; y en ti y en tu simiente serán bendecidas todas las familias de la tierra". -Una vez más YHWH reafirma la promesa dada a Avraham. Solo que en el caso de Yaakov hay una salvedad. "La descendencia de Yaakov sólo es comparada con el polvo de la tierra y la arena del mar, cf. 32:12, nunca como las estrellas de los cielos. Yitzjak está relacionado con las estrellas y Yaakov con el polvo de la tierra y la arena del mar. La tierra representa la tierra de Israel y el mar las naciones gentiles cf. Tehilim (Salmo) 93:3-4; **144:7**; Yeshayahu (Isaías) **17:3**; Yejezgel (Ezeguiel) 26:3. El polvo de la tierra se refiere por lo tanto a los hijos físicos que viven en la tierra de Israel<sup>7</sup>". El entendimiento de "como la arena del mar" de Bereshit (Génesis) 32:12 será planteado en la próxima parashá.

La frase "en ti" hace referencia a los hijos físicos de Yaakov que iban a ser bendición para todas las familias de la tierra. La nación de Israel (la descendencia física de Yaakov) sería una bendición para todo el mundo. ¿Cómo todo el mundo sería alcanzado por esta bendición?

7 Dr. K. Blad. Comentario a la Parashá 07 8 Tehilim (Salmos) 119:92. Biblia VIN Bajo el perfecto plan del Eterno, Quien ha permitido desde la antigüedad a través de los destierros de nuestro pueblo y de todas sus diásporas hoy estar inmersas en todas las familias de la tierra; pues perdimos nuestra identidad desde el año 722 AM (Antes del Mashíaj) en manos del imperio Asirio.

La Escritura dice en **Melajim Alef (1 Reyes)** 11:30:31 Ajiyah se agarró de su manto nuevo que él estaba usando y lo rasgó en doce pedazos. Entonces dijo a Yaroveam: "¡Toma diez pedazos para ti! Porque he aquí lo que YAHWEH el Elohim de Yisra'el dice: 'Yo rompo el reino de la mano de Shlomó, y Yo te daré diez tribus a ti. Después del cumplimiento de estas palabras éstas diez tribus nunca más regresaron.

Esta bendición está dada en tres aspectos diferentes:

#### 1) La Toráh:

Esta es una gran bendición para todos. No importa quién sea o de que nación sea, la Toráh ha demostrado ser el mayor principio de vida de la nación de Israel. La razón de esto la encontramos en Devarim (Deuteronomio) 4:5-6 "Miren, yo les he enseñado leyes y estatutos, así como YAHWEH mi Elohim me ordenó, para que se puedan comportar conforme a ellos en la Tierra donde ustedes van para tomar posesión de ella. Por lo tanto, obsérvelos y háganlos; porque entonces todos los pueblos los verán como teniendo sabiduría y entendimiento. Cuando ellos oigan de todas estas leyes, ellos dirán: 'Esta gran nación es de cierto un pueblo sabio y con entendimiento". Es así como la constitución de muchos países del mundo tiene base en la Toráh. Pero lo más importante es que nos muestra cómo debe ser nuestra relación con el Eterno, y el estilo de vida que Él quiere que llevemos. El salmista decía: "Si tu Toráh no hubiera sido mi deleite yo habría perecido en mi aflicción8".

#### 2) El Mesías:

Maassei (Hechos) 4:11 Este Yeshúa es la piedra desechada por los constructores, la cual se ha convertido en piedra angular. la HA'MASHIAJ es el centro mismo del plan redentor de YHWH para las doce tribus de Israel, por esta razón es imperante hacer notar la importancia de pasukim (versos) como, Maassei "Cuando (Hechos) 1:6 estaban preguntaron: "¿Adón, en este tiempo restaurarás el gobierno de Yisra'el?", Matiyahu (Mateo) 15:24 Él dijo: "Yo he sido enviado sólo a las ovejas perdidas de la casa de Yisra'el.". Esta misma claridad estaba en los apóstoles enviados a difundir las buenas nuevas (BESAROT) a todos dispersos entre los gentiles. Yaacob (Santiago) 1:1 De: Yaakov, un esclavo de YAHWEH y del Adón Yeshúa Ha Mashíaj. A: Las doce tribus en la Galut [Diáspora]: ¡Shalom!, Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 De: Kefa, un emisario de Yeshua Ha Mashiaj, al pueblo escogido de YAHWEH, que vive como expatriado en la Galut; en el Ponto, Galut-Yah, Capadocia la provincia de Asia y Bitinia". No queriendo con este aporte dejar de lado que el Mashíaj Yeshúa es la única oportunidad de salvación para toda persona en el mundo. Yohanan (Juan) 3:16.

#### 3) Una Identidad:

Todo este hermoso plan redentor solo tiene efecto a través del "Nuevo Nacimiento" Yohanan (Juan) 3:5 "Yeshúa respondió: "Sí, en verdad, Yo te digo que a menos que una persona nazca de agua y del Ruaj, no puede entrar en el Reino de YAHWEH." Toda nueva vida comienza con una nueva identidad. Avraham fue llamado a salir de su tierra a una tierra que YHWH le mostraría y una vez que hizo pacto con el Altísimo cambió su identidad. Una vez que el gentil se convierte al Mashíaj recibe un cambio de identidad, deja de ser gentil y se convierte en un israelita cf. Efesiyim (Efesios) 2:11-22, Galatiyim (Gálatas) 3:29, Romiyim (Romanos) 11:17, etc.

La palabra "bendecidas" es la misma palabra que se usa en **Bereshit (Génesis) 12:3,** es "venivrejú", que también significa "**y serán injertadas**".

28:15 "He aquí que Yo estoy contigo; te protegeré donde quiera que vayas y te haré retornar a esta tierra; pues no te abandonaré hasta que haya hecho lo que he hablado respecto a ti". - Este verso tiene, una implicación profética. Al hacer una interpretación vemos que YHWH estaba dando una revelación de lo que su descendencia iba a sufrir. esto es el exilio. Pero que Él estaría con ellos. La frase "Yo estoy contigo" habla de hacer cerco o vallado alrededor. Esto habla de una protección completa y especial. Lo que implica que su simiente no sería jamás destruida, puesto que los haría retornar a la tierra que había jurado le daría a Avraham y su descendencia. Esto prueba la fidelidad del Altísimo a sus promesas y pactos. Él es fiel a las palabras y pactos que ha establecido, es fiel a su Toráh. Ba'Midbar (Números) 23:19 "Elohim no es un humano que miente ni como un hijo de hombre para ser amenazado. ¿Dirá El v no lo hará? ¿Hablará El y no cumplirá Su palabra? Matiyahu (Mateo) 5:18 "¡Sí, en verdad! Les digo que hasta que pasen el cielo y la tierra, ni una iod, ni una tilde pasarán de la Toráh; no hasta que lo que tenga que suceder, suceda".

28:16-17 Yaakov despertó de su sueño y dijo: "Ciertamente Yahweh está en este lugar, y yo no lo sabía". Asustado, dijo: "¡Cuán sublime es este lugar! No es otra cosa que la casa de Elohim, y la puerta del cielo". – Este es, uno de los momentos más grandiosos de la historia de Yaakov. Es el momento que entiende, entre otras cosas, lo especial del lugar en donde estaba. Es consciente de la presencia de YHWH de una manera inequívoca y se admira. La frase "y yo no lo sabía" se puede traducir como "y yo no lo entendía" o "no era consciente de ello".

Lo cierto es que hasta este momento Yaakov no sabía lo especial del lugar donde estaba. Los sabios tienen disímiles interpretaciones con respecto a este pasaje. La más común es que fue en este lugar donde Avraham iba a sacrificar a Yitsjak, donde posteriormente se construiría el Templo. Fue tal el impacto que recibió en esta revelación que dice la escritura que estaba asustado. La palabra asustado viene del hebreo "yaré<sup>9</sup>" que quiere decir: Temer; moralmente reverenciar, asustar: amedrentar, asombrosa, maravilloso, atemorizar. espantar. miedo. reverencia, reverenciar temer temeroso, temible, temor, terrible, tremenda, entre otras. Este temor es causado cuando un ser humano, con naturaleza caída, se encuentra con la Santidad del Altísimo, cf. Bereshit (Génesis) 3:10; Shemot (Éxodo) 33:18-23; Yeshayahu (Isaías) 6:5. La palabra sublime es la misma usada para asustado (yaré) lo que nos habla que era un estado tan grande de asombro que produce el temor de no ser digno de tan grande privilegio. Este es un excelente momento que nos abre esta parashá para inquirir en el término "FE" (EMUNAH); en el Antiguo Pacto (Tanak) cuando se tratan temas referentes a fe - emunah, la Escritura hebrea usa las palabras:

#### 1) YARE:

Temor a YHWH.

#### **2)** AMAN:

Responsabilidad, estabilidad y firmeza.

Este entendimiento nos deja una clara idea de lo que realmente la Sagrada Escritura Hebrea manifiesta con respecto a "FE" y es: Ser un creyente responsable, estable y firme con un profundo temor a YHWH.

Yaakov da dos calificativos a este lugar: "MAKOM".

#### 1. Casa de Elohim:

Se refiere a la tierra de Israel. El lugar donde estaría su templo. En varios lugares de la Escritura es llamado como Templo o como Israel, la casa de Elohim, cf. **Tehilim** (Salmos) **132:13** "Porque YAHWEH ha escogido Tzión, la ha querido por su morada".

**Devarim (Deuteronomio) 12:5** "Más bien, ustedes vendrán al lugar donde YAHWEH su Elohim pondrá Su Nombre. Él lo escogerá de entre todas sus tribus; y ustedes buscarán ese lugar, que es donde Él habitará, e irán allá".

#### 2. Puerta del Cielo:

Este calificativo tiene varios matices tipológicos y proféticos. Si tenemos en cuenta el contexto del sueño de Yaakov (la escalera), entendemos que está hablando de un punto de encuentro donde el Creador se encontraría con su creación.

Palabras como (KAPORET, PROPICIACIÓN Y PROPICIATORIO) tendrán un valor de claridad a través de nuestro recorrido por la Toráh tanto en el Tabernáculo de Reunión como en El Templo de Salomón. La palabra usada para puerta en este pasaje es "sháar10" que significa: Entrada, portón, puerta, etc. En el sueño Yaakov ve encima de la escalera a YHWH. Si a YHWH nadie lo puede ver (como la Escritura lo afirma), entonces ¿A quién vio Yaakov? Si hacemos un paralelo de las enseñanzas de Yeshúa, cuando dice frases como: "Yo soy la puerta": Yohanan (Juan) 10:9; se identifica como el Templo: Yohanan (Juan) 2:19-21; etc. Y las palabras de los profetas como: Zekharyah (Zacarías) 14:1-9 entendemos que YHWH mismo será el punto de encuentro del hombre consigo mismo, cf. Qorintiyim Bet (2 Corintios) 5:18-19, Hitgalut (Apocalipsis) 21:9-**27**.

<sup>9</sup> H3372 Diccionario Strong. 10 H8179 Diccionario Strong.

## EJERCITO DE DIOS - GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT



28:18 "Y se levantó Yaakov muy de mañana, y tomó la piedra que había puesto de cabecera, la erigió por señal y derramó aceite por encima". — Existen marcas indelebles y especiales en nuestras vidas. Señales que nos recuerdan momentos que nos marcaron para siempre. Esta experiencia de Yaakov es una de esas. Tomó una piedra y la estableció como una señal imborrable por todos los tiempos. A nivel de Remez, entendemos que la piedra es simbolismo de Yeshúa.



Esta piedra desechada por los hombres según (Kefa Alef (1 Pedro) 2:4). Este concepto de piedra desechada no surge del Brit Hadashá (lit. Pacto Renovado) en Devarim (Deuteronomio) 32:3-4, 15, 18, 28, 31 e infinidad de pasukim más, nos afirman que La Roca comparada en el Tanak con YHWH y en el Brit Hadashá, no es otro que Yeshúa mismo, La Roca de nuestra Salvación.

28:22 "Y esta piedra que he erigido como pilar, será la casa de Elohim; y de todo loque me des, separaré un diezmo para ti". — Esta es una de las pruebas más evidentes que fue en este lugar donde posteriormente se construyó el Templo. El lugar llamado "La Casa de Elohim". Este pasaje de La Toráh también reafirma el principio del Diezmo con una implicación directa y objetiva, "de todo" lo que el Eterno nos dé.

Esto infiere también que éste (el diezmo) debe ser llevado a la Casa de Elohim, cf. Devarim (Deuteronomio) 12:11-12 entonces traerán todo lo que yo les estoy ordenando al lugar que YAHWEH su Elohim escoja para que Su Nombre habite - sus ofrendas quemadas, sacrificios, décimas partes, las ofrendas de su mano, y todas sus mejores posesiones que ustedes dediquen a YAHWEH; y ustedes se regocijarán en la presencia de YAHWEH su Elohim - ustedes, sus hijos e hijas, sus esclavos y esclavas y el Levi que se esté quedando con ustedes, puesto que no tiene parte o herencia con ustedes". El Pirket Avot los Principios) Tratado de Devarim (Deuteronomio) 14:22 comenta: "Los diezmos son valla que salvaguarda la riqueza. Esto se pasuk aprende del (verso) Devarim (Deuteronomio) 14:22; es decir, diezma para que te enriquezcas (la raíz verbal tiene la connotación tanto de diezmo como de riqueza) (cf. Taanit 9a).



El comentario del Jumash dice: "El Diezmo de Yaakov incluía no solamente un diez por ciento de sus ganancias, sino también su promesa de dedicar una décima parte de sus hijos al servicio a Dios<sup>11</sup>".

<sup>11</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 28:22. Jumash, p.157.

### **SEGUNDA ALIYÁ: 29: 1 - 17**

29:13 "Y sucedió que cuando Laván oyó las noticias de Yaakov, hijo de su hermana, corrió a su encuentro, lo abrazó, lo besó y lo trajo a su casa. Entonces él contó a Laván todas estas cosas". – El comentario del Jumash dice: "Laván, que era una persona tremendamente codiciosa, fue corriendo ante la sola mención del nombre Yaakov, confiado de que este seguramente vendría cargado de riquezas y valiosísimos regalos. Si un mero sirviente, es decir, Eliézer, había llegado con diez camellos atiborrados de riquezas (Bereshit (Genesis) 24:10), entonces el heredero de Yitzjak ciertamente debía ser extremadamente acaudalado<sup>12</sup>".

Con base en este comentario, podemos inferir que este recibimiento de Laván hacia Yaakov estaba fundamentado en un interés económico, más que un deseo de ser hospitalario o su deber familiar. Aunque los sabios señalan que si Yaakov no traía riquezas no era digno de ser hospedado y Laván antepuso sus razones familiares ante las sociales.

29:17 "Y los ojos de Leah eran delicados, pero Rajel era de bella figura y de hermoso parecer".

– El Dr. S. K. Blad cita: "El Midrash cuenta que Leah estaba destinada para casarse con Esaw, su primo mayor, y Rajel para casarse con Yaakov, su primo menor. Por esta razón Leah lloraba y oraba tanto que sus ojos estaban siempre lagrimosos.

El Eterno escuchó su oración y así fue entregada a Yaakov<sup>13</sup>".

12 Comentario a Bereshit (Génesis) 29:13. Jumash, p. 161. 13 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 07. Este comentario toma fuerza al relacionarlo con los aportes de la parashá anterior, cuando recibimos de la tradición hebrea que Yacob fue concebido primero.

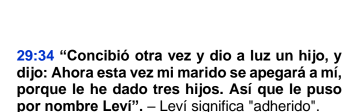
Esto quiere decir que legalmente si debía casarse con Leah. En todo este fenómeno: las suplantaciones de primogenitura, la diferente dirección en los caminos de Esaw y Yaakov en cuanto a lo espiritual y liderazgo, consecuentemente daba legítimos derechos a Yaakov de ejercer su rol como el esposo de Leah.

## TERCERA ALIYÁ: 29:18 - 30:13

29:25 "Cuando fue de mañana, he aquí que era Leah. Y Yaakov dijo a Laván: ¿Qué es esto que me has hecho? ¿No fue por Rajel que te serví? ¿Por qué, pues, me has engañado?". — Yaakov sintió en carne propia el sabor del engaño. En otras palabras, sintió lo mismo que su padre cuando supo que había sido engañado. Galatiyim (Gálatas) 6:7 "No os engañéis; Dios no puede ser burlado; pues todo lo que el hombre sembrare, eso también segará".

29:32 "Y concibió Leah y dio a luz un hijo, y le puso por nombre Reuvén, pues dijo: Por cuanto el Eterno ha visto mi aflicción, sin duda ahora mi marido me amará". – Reuvén significa "mirad, un hijo".

29:33 "Concibió de nuevo y dio a luz un hijo, y dijo: Por cuanto el Eterno ha oído que soy aborrecida, me ha dado también este hijo. Así que le puso por nombre Shimón". — Shimón significa "el que escucha".



29:35 "Concibió una vez más y dio a luz un hijo, y dijo: Esta vez alabaré al Eterno; así que le puso por nombre Yehudá; y dejó de dar a luz". – Yehudá viene de la palabra "yadá" que significa "confesar", "alabar", "agradecer".

30:3 "ella dijo: Aquí está mi sierva Bilhá; llégate a ella para que dé a luz sobre mis rodillas, para que por medio de ella yo también tenga hijos". – Bilhá significa "tímida".

30:6 "Y Rajel dijo: Elohim me ha vindicado ("danani"); ciertamente ha oído mi voz y me ha dado un hijo. Por tanto, le puso por nombre Dan". – Dan significa "juzga" y "juzgó".

30:8 "Y Rajel dijo: Con luchas de Elohim he luchado con mi hermana, y ciertamente he prevalecido. Y le puso por nombre Naftalí". – Naftalí significa "mi lucha".

30:9 "Viendo Leah que había dejado de dar a luz, tomó a su sierva Zilpá y la dio por mujer a Yaakov". — Zilpá significa "chorrear", "gotear".

30:11 "Y Lea dijo: ¡Qué felicidad! Y le puso por nombre Gad". – Gad viene de la palabra "gud" "amontonar (gente), "atacar", "vencer", y está relacionada con "gadad", "amontonar", "reunir (tropas)", "acumular".

30:13 "Y Leah dijo: Dichosa de mí (beashrí); porque las mujeres me llamarán dichosa (ishruni). Y le puso por nombre Asher". – Asher significa "dichoso", "feliz".

14 H1736 Diccionario Strong, 30:17-20

#### **CUARTA ALIYÁ: 30: 14 - 27**

30:14 "Fue Reuvén en los días de la cosecha de trigo, y halló mandrágoras en el campo, y las trajo a su madre Leah. Entonces Rajel dijo a Leah: Dame, te ruego, de las mandrágoras de tu hijo". – El término es "Dudái¹⁴" que significa: hervidor o canasta; también mandrágora (como afrodisíaco). Según los sabios la mandrágora tiene varios significados o interpretaciones. Se cree que se usaban para inducir la fertilidad. Hay quienes creen que Reuvén se las traía a Leah porque sabía que quería tener más hijos.

30:17-20 Y escuchó Elohim a Leah y ella dio a luz el quinto hijo a Yaakov. Y Leah dijo: Elohim me ha dado mi recompensa porque di mi sierva a mi marido. Y le puso por nombre Yisajar. Concibió Leah otra vez y dio a luz el sexto hijo a Yaakov. Y Leah dijo: Elohim me ha favorecido con una buena dote; ahora mi marido vivirá conmigo, porque le he dado seis hijos. Y le puso por nombre Zevulún". – Leah no perdía las esperanzas de lograr que su esposo la amara como lo hacía ella. Pensaba que por el hecho de haberle dado varios hijos podría ganar mayor amor que el que él tenía por su hermana Rajel. Lo que si podemos notar y aun rescatar de este conflicto emocional es el principio de "LA BENDICIÓN DEL MENOSPRECIADO". Enseñan los sabios que esa carencia de amor que Yaakov tenía por Leah fue recompensada con hijos, El Eterno nivelo la importancia de ambas mujeres en medio del núcleo familiar, mientras que Rajel gozaba de todo el amor de Yaakov, Leah gozaba del respeto y la honra de darle a su esposo la extensión de su nombre sobre la tierra (ella era menospreciada), YHWH dio la desfavorecida una bendición extra, así mismo Yaakov fue muy bendecido al mantenerla a su lado y no despreciarla sino cuidarla y honrarla.

## EJERCITO DE DIOS - GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT



El valor espiritual de "LA BENDICIÓN DEL MENOSPRECIADO" debe ser tenida en cuenta pues las Escrituras nos animan a dar un cuidado especial a: Huérfanos, viudas, extranjeros y desamparados. Este tipo de personas tienen una bendición guardada que reposa sobre ellos y todo aquel que se acerque a ellos para bendecirlos recibirá dicha bendición; pero, a su vez todo aquel que no los bendiga y abuse de ellos es como si tocara con YHWH mismo. Devarim (Deuteronomio) 10:17-19 "Porque YAHWEH su Elohim es Elohim de dioses y Amo de señores. el gran poderoso e imponente Elohim, quien no tiene favoritos y no acepta sobornos. Él asegura justicia para el huérfano y la viuda; Él ama al extranjero, dándole comida y ropa".

Por lo tanto, ustedes amarán al extranjero, porque fueron extranjeros en la tierra de Mitzrayim.

**30:22** "Después Elohim se acordó de Rajel; Elohim la oyó y la hizo fecunda". – La idea de "acordarse" se relaciona estrechamente con escuchar la oración levantada por alguien. En este caso YHWH escuchó el clamor de Rajel y le dio lo que tanto deseaba, la hizo fértil.

30:23-24 "Y ella concibió y dio a luz un hijo, y dijo: Elohim ha quitado mi afrenta. Y le puso por nombre Yosef, diciendo: Que el Eterno me añada otro hijo". —



El nombre de Yosef significa YHWH añadirá, creyendo por fe que el Altísimo le daría otro hijo. Esto demostraría que ahora ella gozaba, no solo del favor de su esposo, sino también del de YHWH. Es por eso por lo que cuando concibe a Yosef, declara que ha sido el Eterno quien ha quitado su angustia. Este Yosef juega uno de los papeles más importantes en los dibujos proféticos establecidos en toda La Escritura.

Siempre que lo leamos y estudiemos debe ser con miras a ver los propósitos de YHWH sobre toda la casa de Israel.

30: 26-27 "Dame a mis esposas y mis hijos, por los cuales te he servido, para irme; porque bien sabes los servicios que te he prestado". Pero Laván le dijo: "Si me lo permites, he aprendido adivinación que YAHWEH bendecido por cuenta tuya" – Llegó el momento de partir, de regresar a tomar posesión de la tierra y la promesa dada a Avraham por parte de YHWH. Era el deseo de Yaakov partir con su familia ya que había cumplido con el contrato con Laván. La palabra usada para adivinación es "nakjásh<sup>15</sup>" que significa: susurrar un coniuro (mágico): generalmente pronosticar, adivinar, agorero, agüero, experimentar, hechicero, sortílego. Es decir, que esta "revelación" vino por fuentes oscuras y ajenas a la manera en que YHWH se comunica con sus siervos. Por un lado, el enemigo reconoce la bendición que reposa sobre un siervo del Altísimo. Y, por el otro lado, es el tipo de información que usa Ha Satán, (el adversario), como trampa para evitar que los siervos de YHWH cumplan el propósito por el cual fueron llamados. ¡CUIDADO PUEBLO DE ELOHIM! Laván no quería perder los beneficios recibidos por estar custodiando la vida de un ungido y bendecido de YHWH como su yerno Yaakov, es por eso por lo que apela una vez más a sus artimañas para ofrecerle otra propuesta financiera cómoda para Yaakov.



A nivel de Remez, entendemos que muchas veces el enemigo nos va a poner en situaciones que nos parezcan cómodas, seguras y que parece cuentan con el respaldo del Eterno, para desviarnos del propósito al cual nos ha llamado. ¡CUIDADO PUEBLO DE ELOHIM!

## **QUINTA ALIYÁ: 30: 28 - 31:16**

30:39 "Así se apareaban los rebaños junto a las varas; y los rebaños tenían crías rayadas, moteadas y manchadas". — Las aflicciones de los justos no pasan inadvertidas para YHWH. Personalmente no creo que las varas influyeran en nada, pero sí la fe. Creo que este acto respondía a un anhelo en el corazón de Yaakov de obtener la bendición de que su rebaño creciera como muestra de que Elohim aún estaba con él y lo bendecía.

31:13 "Yo soy el Elohim de Betel, donde tú ungiste un pilar, donde me hiciste un voto. Levántate ahora, sal de esta tierra, y vuelve a la tierra donde naciste". –



A pesar de las circunstancias YHWH siempre cumple su propósito. Independientemente a que Laván cambiaba el salario de Yaakov arbitrariamente y guiado por la ambición, El Altísimo le ordena que salga de ese lugar y regrese a donde pertenece. La orden era imperiosa cuando dice "ahora" le estaba diciendo que tal y como estaba y con lo que tuviera. Eso significa tener fe en la provisión y cuidado que El Eterno tendía sobre él.

Como dice la escritura: "Yahweh es mi porción; he resuelto guardar tus palabras<sup>16</sup>" YHWH se identifica como el Elohim que conoció en Betel, donde tuvo esa experiencia que marcó de manera inequívoca y positiva su vida. En otras palabras, Él le estaba recordando el voto que Yaakov le había hecho en ese lugar y es con base en ese acto que le exige que sea fiel al mismo.

31:14-16 "Entonces Rajel v Leah respondieron, diciendo: "¿Acaso tenemos aún parte en la herencia de la casa de nuestro padre? De seguro que nos considera como extrañas, ya que nos ha vendido y ha usado el precio de nuestra venta. Verdaderamente, toda la riqueza que Elohim le ha quitado a nuestro padre nos pertenece a nosotras y a nuestros hijos. Así que haz ahora como Elohim te ha dicho". - Rajel y Leah reconocieron la diferencia entre su padre y su esposo, la diferencia entre los ídolos de su padre y el Elohim de Yaakov. También vemos como ellas ponen de manifiesto el papel que debe jugar una verdadera mujer y actuar conforme al diseño del Creador, puesto que ÉL mismo expresó: "Por eso el hombre deja a su padre y a su madre para unirse a su esposa, y llegan a ser una sola carne<sup>17</sup>".

16 Tehilim (Salmos) 119:57. Biblia VIN. 17 Bereshit (Génesis) 2:24. Biblia VIN.

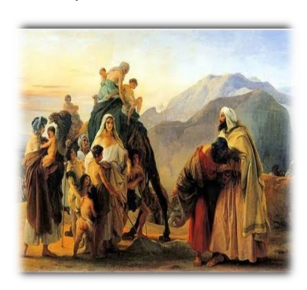


Es bueno y agradable a los ojos de YHWH la mujer que se somete a la autoridad de su esposo; por cuanto su esposo está sometido a YHWH. **Qorintiyim Alef (1ª Corintios) 11:3.** 

#### SEXTA ALIVÁ: 31: 17 - 42

31:19 "Y mientras Laván había ido a trasquilar sus ovejas, Rajel robó los ídolos domésticos que eran de su padre". – El Comentario del Jumash dice: "Los terafim eran ídolos y Rajel se los llevó para evitar que Laván siguiera practicando la idolatría. La Toráh registra este episodio debido a que Rajel tenía intenciones nobles<sup>18</sup>".

## 31:20 "Y Yaakov engañó a Laván arameo al no informarle que huía". –



El pecado de Yaakov no estuvo en irse, puesto que había sido ordenado por YHWH. El problema estuvo en la manera en que lo hizo. Él (Yaakov) como hombre justo, debió decirle a Laván lo que haría, debió enfrentarlo.

Hoy en día son muy comunes frases como: "El fin justifica los medios". Pero no hay nada más lejos de la realidad que esto. Veremos por la escritura como YHWH tiene todo bien establecido, tanto el fin como los medios. Yeshayahu (Isaías) 46:10 En el principio Yo anuncio el fin. Proclamo por adelantado cosas que no han sido hechas; y Yo digo que mi plan permanecerá, Yo haré todo lo que me plazca hacer. Entonces, el problema no está en el fin, el problema radica en los medios, de qué manera es que yo hago lo que hago, (los medios son los que testifican del carácter de YHWH en nosotros). YHWH en su infinita sabiduría nos deió LA TORÁH en la que se establecen todas las instrucciones de vida y comportamiento que a su vez son los "MEDIOS", (mandamientos= medios= medidas= midot) que debemos interiorizar para caminar de una forma agradable mientras que se cumplen todas las cosas. Mientras, más mandamientos de La Toráh cumplamos más estamos viviendo el plan de YHWH. Romiyim (Romanos) 12:2 "En otras palabras, no se conformen a los patrones del olam hazeh<sup>19</sup> En cambio, permanezcan permitiendo que las mentes de ustedes mismo sean renovadas, para que así sepan lo que YAHWEH quiere y estaremos de acuerdo que lo que Él quiere es bueno, satisfactorio y capaz de triunfar".

Esta actitud en Yaakov nos muestra que se puede ser obediente a la palabra del Eterno y aun así no hacer su voluntad. Cuando queremos hacer las cosas a nuestra manera corremos este peligro. Un ejemplo claro lo tenemos en el Rab Shaúl: Creía que al perseguir, apresar y asesinar a los seguidores de Yeshúa, hacía lo correcto, pero luego se dio cuenta que no era así, cf. **Timotios Alef (1ª. Timoteo)1:13** "¡Aunque yo fui un hombre que perseguía, blasfemaba y era arrogante! Pero, en cambio recibí misericordia, porque actué siendo incrédulo sin entender lo que hacía". ¡Cuidado!

<sup>18</sup> Comentario a Bereshit (Génesis) 31:19. Jumash, p. 175 19 Mundo presente, actual.

31:31 Entonces Yaakov respondió, y dijo a Laván: Porque tuve miedo, pues dije: "No sea que me quites a tus hijas a la fuerza". - La palabra importante en este pasaje a destacar es "MIEDO - TEMOR"; infinidad de veces en Las Escrituras El Eterno advierte acerca de esto, no temas ni te acobardes. Son muchos los propósitos que YHWH se ha trazado con cada uno de nosotros. La gran variedad de situaciones, eventos y momentos donde el temor o cualquiera de sus matices se apoderan de nosotros, obstaculizan y frenan los avances del plan de YHWH para nuestras vidas. En gran cantidad de oportunidades hasta es una buena excusa para generar conmiseración У no recibir confrontación de los errores cometidos. Esto nos lleva a huir de momentos valiosos de madurez. donde recibimos la reprensión por nuestras malas actitudes y son ellas las que realmente nos hacen crecer.

31:35 "Y ella dijo a su padre: No se enoje mi señor porque no pueda levantarme delante de ti, pues estoy con lo que es común entre las mujeres. Y él buscó, pero no encontró los ídolos domésticos". –



Rajel, toma una actitud común en aquellos que han pecado, pero que no lo reconocen, ni se arrepienten y lo mejor es esconder el objeto de su pecado, cf. Yahoshúa (Josué) 7:21.

Es discutible el hecho de que realmente estaba en su periodo menstrual o no, lo cierto es que no solo roba el ídolo, sino que lo esconde y engaña una vez más a su padre y a todos los presentes. Un pecado lleva a otro pecado, si no se corta a tiempo puede convertirse en una cadena interminable de errores que nos mantiene cautivos. A esto se le pueden sumar declaraciones delicadas que se hacen en medio del conflicto y que pueden determinar grandes cambios en los propósitos del Eterno. Yaakov momentos antes declaró; Bereshit (Génesis) 31:32 "Toma nota de lo que yo tenga de tu propiedad y tómalo.' Y él no encontró nada y Yaakov dijo: Pero si tú encuentras tus dioses con alguien, esa persona no permanecerá viva entre sus hermanos." Yaakov no sabía que Rajel los había robado.

31:42 "Si el Elohim de mi padre, Elohim de Abraham, y temor de Yitsjak, no hubiera estado conmigo, ciertamente me hubieras enviado ahora con las manos vacías. Pero Elohim ha visto mi aflicción y la labor de mis manos, y anoche hizo justicia". — Yaakov reconoce públicamente, como lo hace un hombre de Toráh, que ha sido Elohim la fuente de su prosperidad y ha sido Él quien le ha hecho justicia.

#### **SEPTIMA ALIYÁ: 31: 43 - 32:2**

31:50 "Si maltratas a mis hijas, o si tomas otras mujeres además de mis hijas, aunque nadie lo sepa, mira, Elohim es testigo entre tú y yo". – El Dr. S. K. Blad comenta: "La expresión "mis hijas" son mencionadas dos veces. Esto implica, según Rashí, que las siervas de Leah y Rajel eran hijas de las concubinas de Laván<sup>20</sup>".

20 Dr. S. K. Blad. Comentario a la Parashá 07

Laván estaba jugando su papel de padre preocupado por el futuro de sus hijas. Alertando a Yaakov que YHWH haría justicia si no trataba a sus esposas como Elohim lo establece, ahora aparece Lavan tomado un interés reverente hacia el Elohim de Yacob. Llega en busca desesperada de sus ídolos y ahora pone al Elohim de Yacob en un lugar de importancia. Esta actitud es el reflejo del mandamiento inventado en el catecismo católico y dogma de su fe de su fe "amar a YHWH sobre todas las cosas".

32:1-2 "Y cuando Yaakov siguió su camino, los ángeles de Elohim le salieron al encuentro. Y al verlos, Yaakov dijo: Este es el campamento de Elohim; por eso le puso a aquel lugar el nombre de Majanáyim". – El término Majanáyim campamentos. mayoría La documentos (biblias), muestran que son dos campamentos. Esto puede significar varias cosas, como las dos casas de Israel; o dos campamentos, uno celestial los malajim (ángeles) que los acompañarían, ya que Yaakov reconoce el campamento Divino (campamento de Elohim), y el campamento físico de Yaakov.

## **GLOSARIO**

Aj: Hermano > Ajot: Hermana Ajim: Hermanos Aliyá: Subida, subir > AP: Antiguo Pacto Ba'Midbar: Números Bereshit: Genesis

Besarot: Buenas noticias, Evangelios.

Besoráh: Buena Noticia. El evangelio. Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.

Devarim: Deuteronomio

> **Drash:** Tercer nivel de interpretación

Eret´z: Tierra **Ezrá:** Esdras

Haftará: Comentario de los profetas.

> Hillel: Lucas

Jumash: Nombre de una Toráh que contiene comentarios rabínicos.

Jukim: Estatutos Kadosh: Santo Kefa: Pedro

Kohanim: Plural de Kohen Kohen Gadol: Sumo sacerdote

Kohen: Sacerdote Korbán: Sacrificio Maassei: Hechos Matityahu: Mateo

Mishkán: Tienda de reunión

Mishpatim: Decretos Mitzrayim: Egipto Moshé: Moisés

Mulim: cortados, circuncidados

NP: Nuevo Pacto

> Olam HaZe: mundo presente Olam HaBá: mundo venidero

Parashá: Porción de la Toráh semanal.

Parashot: Plural de Parashá

Son los cuatro Pardés: niveles de entendimiento bíblico

Pasuk: Verso/Cita Bíblica Peshat: Lo literal del texto Quenahan: Canaán

Remez: Comentario alegórico Roeh: Guía/Apacentador

Rohím: (Plural) Guías / Apacentadores

**Shavuot:** Semanas > Shamayim: Cielo > Shelijim: Apóstoles

Shoftim: Jueces o magistrados

> Sod: Lo oculto en el texto

#### PARASHÁ 07 "VAYETSÉ" BERESHIT (GENESIS) 28:10 – 32:2 (3) "Y SALIO"

Tanak: Antiguo Pacto, AP.

Teaser: Diezmo
 Tehilim: Salmos
 Tsedek: Justicia
 Tsaráat: Lepra

> Toráh: Instrucciones/pentateuco/ley

Vayikrá: Levítico
 Yeshayahu: Isaías
 Yehoshúa: Josué
 Yisra'el: Israel
 Yonah: Jonás

ejercitodeYHWH@gmail.com www.ejercitodeisrael.com





IMÁGENES TOMADAS: WIKIPEDIA

podrás escribir en el siguiente cuadro:

De acuerdo con lo que aprendiste en esta Parashá, comparte con tu familia una breve enseñanza, la cual

# PARASHÁ 07 "VAYETSÉ" BERESHIT (GENESIS) 28:10 – 32:2 (3) " Y SALIO"

Amados hermanos hemos compartido la preciosa enseñanza de Vayetsé, a continuación, podrás ir tomando nota, de las áreas de tu vida que de acuerdo con la Parashá sientas en tu corazón que debes cambiar y como las podrías mejorar.

| тем размине учетурним             |             |
|-----------------------------------|-------------|
| Área Personal                     |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
| Área Espiritual                   | Área social |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
| Mi participación en el Ministerio |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |
|                                   |             |