

#### **ALIYOT DE LA TORÁH**

**1.** 13:17 – 14:8

**2**. 14:9 – 14:14(A); 14:9 – 9:25(S)

**3.** 14:15-25(A): 14:26 – 15:26(S)

4. 14:26 – 15:26(A); 15:27 – 16:10(S)

**5.** 15:27 – 16:10(A); 16:11-29(S)

**6.** 16:11-36(A); 16:30-36(S)

**7.** 17:1-16

8. Maftir: 17:14-16

HAFTARA: Shoftim (Jueces) 4:4 – 5:31 (A); 5:1-31 (S). (A) Askenazíes, (S) Sefardíes

BRIT HADASHA: Hillel (Lucas) 8:1 – 9:62

"BESHALAJ" SIGNIFICA:
"CUANDO DEJÓ IR"



#### PRIMERA ALIYÁ 13:17 - 14:18

13:17 "Sucedió que, cuando el Paroh (Faraón) dejó ir al pueblo, Elohim no lo condujo por el camino de la tierra de los plishtim (filisteos), aunque era más cerca; porque Elohim dijo: "El pueblo podría cambiar de parecer cuando vea la guerra, y regresar a Mitsráyim (Egipto)". – YHWH conoce los corazones de la gente. Él sabía que Yisra'el era inclinado a rendirse ante la primera prueba que viniera. Es por eso por lo que, como acto de amor, los llevó por el camino más largo. La enseñanza de este pasaje es que no siempre el camino más corto es el mejor de los caminos. La guerra con los filisteos y con todos los vecinos de Yisra'el siempre ha estado latente.

En los procesos de retorno a Yisra'el, al hacer este recorrido, muchos que buscaron emancipación de Mitsráyim (Egipto) por tanta esclavitud, eran presas de los plishtim (filisteos) quienes acababan con sus vidas y los dejaban tirados por el camino. Un paisaje deprimente y devastador para la muchedumbre de hebreos que buscaban libertad y descanso de la violencia y la muerte. Este proceso de salida es similar al vivido por nosotros hoy, al querer dejar la esclavitud siendo atraídos por las palabras de Yeshúa en Matityahu (Mateo) 11:28-30 "Vengan a mí todos los que están agobiados y cargados, y Yo les daré descanso. Tomen mi yugo y aprendan de mí, porque Yo soy manso y de corazón humilde; y así encontrarán descanso para sus almas. Porque mi yugo es fácil y mi carga ligera".



13:19 "Y Moshé tomó consigo los huesos de Yosef, pues éste había hecho solemnemente a los hijos de Yisra'el, diciendo: Ciertamente os visitará Elohim, y entonces llevaréis de aquí mis huesos con vosotros". -Una de las maneras de honrar a YHWH es honrar a los demás, especialmente a aquellos que han sido sus siervos. Yosef había profetizado este momento y había hecho jurar a sus hermanos que sacarían sus huesos de allí. Cuando hemos comprendido el plan redentor de YAHWEH, nuestro espíritu se conecta a las palabras y los eventos de una forma tal, que solo constata la veracidad de lo establecido. Los huesos de Yosef significan eso: "Los huesos de la casa de Yosef", todos aquellos que murieron fuera del pacto y todos nosotros que vivíamos como muertos sin Elohim, sin pacto y sin promesas. Yejezgel (Ezeguiel) 37:1-3 "Con la mano de YAHWEH sobre mí, YAHWEH me llevó por Su Ruaj y me puso en el medio del valle, y estaba lleno de huesos. Él me hizo pasar por alrededor de todos ellos - ¡había tantos huesos tendidos en el valle, y estaban tan secos! Él me preguntó: "¿Ben Adam, pueden estos huesos vivir?" Yo respondí: "¡O YAHWEH Elohim! ¡Solamente Tú sabes eso!". Tú y yo éramos parte de esos huesos, pero se nos sopló el espíritu de vida de Yeshúa HaMashíaj y hemos cobrado vida

13:20 "Emprendieron la marcha desde Sukkot, y acamparon en Etam, al borde del desierto". – Al final de esta parashá se ha dispuesto un mapa que nos dará una mejor apreciación del viaje más extraordinario de la historia: el de Israel. En este recorrido, apreciamos lo majestuoso e impresionante del poder de YAHWEH para con los suyos.

una vez más.

13:21-22 "YAHWEH iba delante de ellos en una columna de humo de día, para guiarlos por el camino, y en una columna de fuego de noche, para darles luz, para que viajaran día y noche.

La columna de nube de día y la columna de fuego de noche no se apartaban de delante del pueblo". –



La palabra usada aquí para nube es: "Anán" (μμ (del Strong #6050 que significa: nube, nublado, nube de tormenta. Lo que nos muestra que era una nube tan grande y sublime que se asemejaba a las nubes de tormentas.

Estas columnas (nube y fuego) tenían dos objetivos específicos: servir de guía y proteger al pueblo del clima extremo que se vivía en el desierto. En el día un sol abrazador capaz de deshidratar y en la noche un frio capaz de congelar.



A nivel Remez podemos ver alegóricamente lo siguiente:

- 1) "La nube de su gloria", protegiendo y mostrando su cobertura para con los suyos. Como está escrito en **Tehilim (Salmo) 91:1** "El que habita al abrigo de Elyon y mora a la sombra de Shadai".
- 2) "El Fuego", que deja un amplio contenido de simbología. Sin embargo, queremos resaltar el versículo 105 del Salmo 119 bajo el comentario de a versión Kadosh: **Tehilim (Salmo) 119:105** "Lámpara a mis pies es Tu Toráh y luz en mi senda". Ahora veamos el comentario de la versión Kadosh: "En esta vida, andamos a través de un bosque oscuro de maldad. No obstante, la Toráh es la luz que nos muestra el camino hacia adelante para así no tropezar al caminar. Nos revela las raíces enredadas de filosofías y falsos valores. Estudia la Escritura para que puedas ver tu camino con la suficiente claridad y así permanecer en la senda correcta".
- 14:5 "Cuando le dijeron al rey de Mitsráyim (Egipto) que el pueblo había huido, el Paroh (Faraón) y su corte tuvieron un cambio de actitud hacia el pueblo y dijeron: "¿Qué es lo que hemos hecho, liberando a Yisra'el de nuestro servicio"? - Este anuncio provocó un cambio de actitud, es decir: ese sentimiento de derrota que sufría Faraón al haber sido vencido por YHWH, convertiría en soberbia. sentimiento hace que las personas se olviden de "quienes son" y sobre todo que olvide lo que YHWH ha hecho en ellos y por ellos. Es por esto por lo que Faraón decide una vez más desafiar al Altísimo, buscando esclavizar al pueblo de Israel otra vez. Esta situación se ha repetido a lo largo de la historia, ya que muchos, dominados por la soberbia, han querido esclavizar, y en casos extremos, exterminar a la nación de Yisra'el; confirmando con esto el poderoso significado de su nombre:

Bereshit (Génesis) 32:28 "Entonces el Varón dijo: "Desde ahora en adelante ya no te llamarás Ya'akov, sino Yisra'el; porque has peleado con Elohim y los hombres y has vencido".

14:9 "Los mitsritas (egipcios) se pusieron a perseguirlos, y todos los carros de caballos del Paroh (faraón), con sus jinetes, y sus guerreros los alcanzaron acampados junto al mar, cerca de Pihajirot, frente a Báal Tsefón". –



Con la intención de tomarlos por sorpresa y esclavizarlos nuevamente, Faraón movilizó lo mejor de su ejército. Incluso él personalmente fue al frente de esta contienda. Esto nos muestra que el enemigo siempre viene con toda su fuerza ha esclavizarnos y si lo permitimos nos destruirá. Pero mayor es el que está con nosotros que el que está en el mundo, cf. **Yojanán Alef (1 Juan) 4:4**.

Dice también en **Yojanán (Juan) 10:10** "El ladrón sólo viene para hurtar, matar y destruir; Yo he venido para que tengan vida, vida en su medida más abundante".



#### **SEGUNDA ALIYÁ 14: 9**

14:13-14 Pero Moshé le dijo al pueblo: "¡No tengan miedo! Esperen y verán la liberación que YAHWEH realizará por ustedes hoy; porque a los mitsritas que ven hoy no los volverán a ver nunca más. ¡YAHWEH peleará por ustedes; ustedes quédense quietos!". —



Hay situaciones en las que pensamos que YHWH está haciendo cosas sin sentido, es decir: no vemos el objetivo con el cual hace lo que hace. Y lo primero que debemos tener en cuenta es que nosotros no siempre estamos para entender, si no para contemplar en plenitud de confianza. Divré Bet (2 Crónicas) 20:17 "¡Ustedes ni siquiera necesitan pelear esta batalla! ¡Sólo tomen sus posiciones, Yahudáh y Yerushalayim, párense quietos, y miren como YAHWEH los salvará! No tengan temor ni estén afligidos, vayan contra ellos; porque YAHWEH está con ustedes".

Tehilim (Salmo) 46:10-11 "Estad quietos, y conoced que Yo soy Elohim, Seré exaltado entre las naciones, Seré enaltecido en la tierra. YAHWEH-Elohim T'zevaot está con nosotros. nuestro refugio es el Dios de Jacob". Esta es una de las innumerables situaciones en las que Israel ha estado en la mano de Su Creador. Por un lado. el mar; por el otro Faraón con todo su ejército. No había escapatoria, era una muerte segura. Pero YHWH tenía otro plan en mente para el cumplimiento de sus promesas, puesto que Su Nombre es Fiel y Verdadero. Yojanán (Juan) 11:40 Yeshúa le dijo: "¿No te dije que, si permaneces confiando, verás la Gloria de YAHWEH?". La palabra usada para liberación es "Yeshúa" (מועשַי) (del Strong # 3444 que quiere decir: liberación, prosperidad, salvación, salvador, salvar, triunfo, victoria. Y es así precisamente que se llama nuestro Mashíai.

Podemos pensar que Moshé estaba hablando, tanto momentánea, como proféticamente. Es decir, estaba hablando del evento que estaba a punto de ocurrir, así como del evento que ocurriría en el futuro; de la salvación de Yisra'el por medio de Yeshúa. Otro evento que apoya dicha salvación anunciado desde la Toráh y que muestra dicha salvación, es expresado por el "Sheliaj" (enviado) Shimón Kefa (Naví Pedro) en Kefa Alef (1 Pedro) 3:21: "Aquella agua era un símbolo de la inmersión que ahora los salva a ustedes también, no en cuanto a quitarles la impureza carnal, sino en cuanto a la respuesta de una conciencia limpia para con Yahweh, mediante la resurrección de Yeshúa el Mashíaj".

14:22 "Y los hijos de Yisra'el entraron por en medio del mar, en seco, y las aguas les eran como un muro a su derecha y a su izquierda". – Este evento es considerado como un Tevilah.



Ya que el pueblo pasaba, no solo de un lugar a otro, sino también de un estado a otro. En otras palabras, pasaban de Mitsráyim (Egipto) a conquistar la tierra prometida; de la esclavitud a la libertad: de ser siervos de faraón a ser siervos de YHWH; de guardar las leyes y las tradiciones egipcias, a guardar la Toráh. Eso es precisamente lo que hacemos en el Tevilah, pasar de un estado de impureza a uno de completa pureza. Y gracias a Yeshúa, quien es La Puerta, ingresamos de forma legal a la ciudadanía de Yisra'el. El Tevilah, inmersión o "Nuevo Nacimiento" son el mismo acto, conocido por nosotros como "el bautismo". Expresar estos términos de una forma correcta y entendible seria: El Tevilah (bautismo) para Nuevo Nacimiento es la inmersión que recibimos por primera vez; para recibir el perdón de pecados y con ello la salvación. Como somos estudiantes de Toráh, gracias a la revelación de las raíces hebreas, debemos tener una mayor comprensión de cada término y profundizar en él, hasta llegar al completo y máximo entendimiento del mismo. Y esto es más que crucial, pues de ello depende que pasemos de la muerte a la vida.

El Tevilah para nuestro nacimiento: El Tevilah en agua es una parte de la salvación junto con el Teshuvá (que se traduce como retorno o arrepentimiento) y el don del Ruaj HaKodesh: Maaseh (Hechos) 2:38. La inmersión es la muestra y expresión de fe obediente (Emunah) a las palabras del mismo Yeshúa en Yojanán (Juan) 3:3, 5. Al llegar a este camino lo primero que se establece en nosotros es la obediencia a Su palabra, Mordekhay (Marcos) 16:16; Maaseh 2:41. El modo bíblico de bautizar (Hechos) (Tevilah) es por inmersión en agua, entendiendo el concepto de "las muchas aguas" o "fuentes de muchas aguas" y esto significa aguas que no estén estancadas. Primero, porque fluyan; segundo, porque broten de una fuente natural y finalmente porque estén en constante movimiento.

Estas son características bíblicas que no se presentan con la misma claridad si se hace en piscinas, estangues o los famosos bautisterios. La inmersión es el único método que retiene el simbolismo bíblico de una sepultura, Matityahu (Mateo) 3:16; Maaseh (Hechos) 8:36-39; Romiyim (Romanos) 6:4. La fe (Emunah) en Yeshúa y el arrepentimiento (Teshuvá) de los pecados, son necesarios para la validez del Tevilah. En ese sentido, el bautismo de niños no es válido, Matityahu (Mateo) 3:8; Maaseh (Hechos) 2:38; 8:37. El bautismo (Tevilah) es más que una ceremonia simbólica y más que una declaración pública de una unión a la congregación (kehilá). El eunuco etíope fue bautizado en el desierto sin la presencia de observadores. El Tevilah (bautismo) era tan urgente para el carcelero filipense que lo recibió a la medianoche, justo en el momento que escuchó el mensaje del evangelio.

El significado bíblico de la inmersión en agua es el siguiente:

- 1. YHWH perdona los pecados en la inmersión en agua, Maaseh (Hechos) 2:38; 22:16. YHWH borra la lista de pecados y cancela la pena por el pecado transgresión a la Toráh, Yohanán Alef (1 Juan) 3:4). Él lava los pecados, los sepulta para siempre. No los futuros. A la mujer hallada, supuestamente en adulterio, le dijo: "vete y no peques más".
- 2. El Tevilah es una parte del nuevo nacimiento, Yohanán (Juan) 3:5; Tito 3:5.
- 3. El Tevilah nos identifica con la sepultura de Yeshúa, Romiyim (Romanos) 6:4; Qolosiyim (Colosenses) 2:12. Indica que hemos muerto al pecado por el arrepentimiento y estamos sepultando nuestros pecados pasados, el dominio del pecado y la manera pecaminosa de vivir, es decir, "Vivir sin Toráh".



- 4. El Tevilah en agua es una parte del único nuevo nacimiento de agua y Espíritu que nos coloca en Mashíaj Romiyim (Romanos) 6:3, 4; Galatiyim (Gálatas) 3:27; Efesiyim (Efesios) 4:5. Es una identificación personal con Yeshúa y es una parte vital para la entrada a Su familia. Efesiyim (Efesios) 2:19 "Así que, entonces, ya no son extranjeros ni desconocidos. Por el contrario, ustedes son conciudadanos con el pueblo de YAHWEH y miembros de la misma familia de YAHWEH".
- 5. El Tevilah es una parte de nuestra circuncisión del corazón Qolosiyim (Colosenses) 2:11-13. Por el nuevo nacimiento retornamos a la relación con YHWH pues "El Pacto ha sido Renovado".

La Biblia enseña que el Tevilah debe ser ministrado en el nombre de Yeshúa HaMashíaj, Maaseh (Hechos) 2:38. Esto incluye el invocar el Nombre de Yeshúa oralmente, Maaseh (Hechos) 22:16; Yaaqov (Santiago) 2:7, extender la invitación a los que han sido bautizados en forma diferente, Maaseh (Hechos) 19:1-5, y hacerlo en el Nombre de Yeshúa que ha sido revelado en las raíces hebreas de la FE cristiana. Esta fórmula debe albergar los siguientes elementos:

- Haciéndolo en el Nombre de Yeshúa HaMashíaj (Su identidad verdadera)
- Entendiendo la obra del Mashíaj (muerte, sepultura y resurrección: para salvación)
- Estableciendo la verdadera autoridad (habilidad de salvarnos en sí mismo).

Las razones bíblicas para la inmersión en el Nombre de Yeshúa son las siguientes:

 La congregación del primer siglo adhería para sí exclusivamente esta fórmula. La Biblia registra cinco relatos históricos de inmersiones realizadas en la kehilá, las cuales destacaron El nombre o la fórmula.

En cada caso, es el Nombre de Yeshúa, Maaseh (Hechos) 2:38: 8:16: 10:48: 19:5: 22:16. Las epístolas también hacen referencia a esta fórmula del Nombre de Yeshúa HaMashíai. Romiyim (Romanos) 6:3, 4; Qorintivim Alef (1 Corintios) 1:13; 6:11; Galatiyim (Gálatas) 3:27; Qolosiyim (Colosenses) 2:12. Aún el craso error de Matityahu (Mateo) 28:19, se refiere a esta fórmula, puesto que describe un nombre singular, que representa manifestaciones de la Deidad en este pasaje "tardío". Ese nombre es Yeshúa, Zekharyah (Zacarías) 14:9; Matityahu (Mateo) 1:21; Yohanán (Juan) 5:43; 14:26; Hitgalut (Apocalipsis) 22:3, 4. En adición a lo anterior, Yeshúa es el nombre que se expresa en los otros relatos de la famosa y mal titulada "Gran Comisión", Matityahu (Mateo) 16:17; Hillel (Lucas) 24:47. Ahora bien, para no dejar un mal sabor en la boca, someto a su criterio el concepto de "la gran comisión": Yeshayah (Isaías) 49:6 "Él ha dicho: "Es gran cosa que tú seas mi siervo para establecer las tribus de Ya'akov v recuperar la dispersión de Yisra'el. Yo te he dado a ti por Pacto a un pueblo, Yo también te haré luz para las naciones, para que mi salvación se difunda hasta los confines de la tierra". ¿Cuál es su opinión?

- La Inmersión representa la sepultura junto con Yeshúa HaMashíaj. Con nadie más, Romiyim (Romanos) 6:4.
- 3) La inmersión es una identificación personal con Yeshúa y Su Nombre nos identifica como Su posesión, Romiyim (Romanos) 6:3; Maaseh (Hechos) 15:14-17.





- 4) La Inmersión es para el perdón de pecados y "Yeshúa" es el único Nombre que se asocia con el perdón de pecados, Maaseh (Hechos) 2:38; 10:43.
- 5) El Nombre de Yeshúa representa todo el poder y la autoridad de YAHWEH, Matityahu (Mateo) 28:18; Yojanán (Juan) 14:14; Maaseh (Hechos) 4:7,10. En el momento en el que invocamos Su nombre en ABSOLUTA CONFIANZA, Su poder y Su autoridad vienen a ser ventaja para nosotros, Maaseh (Hechos) 3:6, 16.
- 6) Todo lo que hacemos de palabra y, de hecho, debemos hacerlo en el Nombre de Yeshúa, Qolosiyim (Colosenses) 3:17; y en la inmersión están ambos: palabra y hecho.
- 7) El nombre del Adón Yeshúa HaMashíaj es el Nombre más alto que la humanidad conoce y todos haremos reverencia a ese nombre, Filipiyim (Filipenses) 2:9-11.

- 8) La inmersión es una parte de nuestra salvación y Yeshúa es el único Nombre en el que se es salvo, Maaseh (Hechos) 2:21; 4:12; Kefa Alef (1 Pedro) 3:21.
- 9) La inmersión es una confesión pública de nuestra fe en Yeshúa, y significa la aceptación de Él cómo Salvador: Maaseh (Hechos) 8:12; 8:37; 19:5. Yeshúa es nuestro único Salvador y nuestro único acceso a YHWH, Yojanán (Juan) 14:6-11.
- 10) La inmersión en el Nombre de Yeshúa corresponde a la fe en la que la plenitud de la Deidad está en Yeshúa, Qolosiyim (Colosenses) 2:9.
- 11) La inmersión en el Nombre de Yeshúa demuestra reverencia y obediencia hacia la Palabra de Dios más que a la tradición humana. Es la puerta que nos lleva a La Toráh y todos sus mandamientos.
- 12) El dogma moderno trinitario no se enseña en la Escritura. Por lo tanto, no hay justificación teológica para una fórmula trinitaria.

La fórmula del Nombre de Yeshúa para la inmersión en agua; tiene el apoyo de la exégesis bíblica y hebrea. En el momento en el que una persona recibe el Espíritu de Santidad (Ruaj HaKodesh), antes de la inmersión en agua, adquiere vida espiritual nueva; sin embargo, es mandado a ser sumergido en el Nombre de Yeshúa, Maaseh (Hechos) 10:48.



Tenemos que obedecer el mandato que está escrito, pues de Elohim procede, para siempre permanecer en una relación correcta con Él, **Yohanán (Juan) 7:38** "El que cree en mí, como dice la Escritura, de su vientre fluirán ríos de agua viva".

#### TERCERA ALIYÁ 14: 26 – 15: 26

14:27-28 "Moshé extendió su brazo sobre el mar, y al amanecer el mar volvió a su estado normal, y los mitsritas huían ante él. Pero YAHWEH arrojó a los mitsritas al mar. Las aguas volvieron y cubrieron los carros y los jinetes – todo el ejército del Paroh que los siguieron dentro del mar; no quedó ni uno de ellos". —



Este es sin duda el evento más maravilloso y trascendental que muestra amada nación Yisra'el ha vivido. Fue la prueba fehaciente de que YHWH estaba con ellos. Esta oportunidad, como muchas otras, correspondió a la milagrosa liberación que nuestro pueblo ha vivido en su historia.

Lo que nos enseña, que la batalla es de YHWH y que ÉL nunca desamparará a los suyos, **Hitgalut** (**Apocalipsis 12:6**) "y ella huyó al desierto, donde tiene un lugar preparado por YAHWEH para que pueda ser cuidada por espacio de mil doscientos sesenta días". Aquí, de forma profética y para los últimos tiempos, promete que nuevamente sustentará a su novia Yisra'el en el desierto.

14:31 "Y cuando Yisra'el vio el maravilloso poder que Yahweh había ejercido contra los mitsritas, el pueblo respetó a YAHWEH; tuvieron fe en YAHWEH, y en Moshé su servidor". - Si tenemos en consideración que el pueblo estuvo 430 años en Egipto y que quizás muchos no conocían al Elohim de sus padres, después de este evento, no quedó la más mínima duda de quién era YHWH y su gran poder. Así como tampoco quedó duda de que YHWH había puesto a Moshé para ser juez sobre la nación de Yisra'el. Es interesante y hasta paradójico, cómo el Eterno usa las palabras de sarcasmo y humillación en múltiples ocasiones para tratar a los pueblos. Moshé en el pasado, por querer ayudar a sus propios hermanos, fue rechazado bruscamente.

Shemot (Éxodo) 2: 14a "El respondió: "¿Quién te nombró jefe y juez sobre nosotros? ¿Tienes intenciones de matarme como mataste al Mitzrayim?". Este rechazado, apartado y hasta ajeno personaje era, no solo el elegido sino también, el que vería a YAHWEH cara a cara.

Este pasaje también nos enseña que debemos sujetarnos a los líderes que YHWH nos ha puesto. El ser rebelde a ellos, es ser rebelde a la autoridad que los estableció. Si ellos hacen cosas en las que no estamos de acuerdo, lo que podemos hacer es orar para que El Eterno les de sabiduría y discernimiento. Debemos rogar a YAHWEH por los que están en eminencia.



1 Timoteo 2:1-2 "Primero que todo, yo aconsejo que peticiones, oraciones, intercesiones y acciones de gracia sean hechas por todos los seres humanos, incluyendo reyes y todas las posiciones de prominencia, para que podamos vivir una vida en quietud y Shalom, siendo piadosos e íntegros en todo". Es decir, a las autoridades, El Eterno las establece con un propósito de bienestar para sus hijos y en especial para su pueblo.

Shoftim (Jueces) 2:16 "Pero luego YAHWEH levantó jueces, que los rescataron del poder de aquellos que los estaban saqueando".

Shoftim (Jueces) 2:18 "Cuando YAHWEH levantó jueces para ellos, YAHWEH estaba con el juez y los libraba de las manos de sus enemigos por toda la vida del juez; porque YAHWEH fue movido a piedad por sus lamentos bajo aquellos que los oprimían y aplastaban".

15:1 "Entonces Moshé y los Yisraelitas entonaron esta canción a YAHWEH. Dijeron: "Cantaré a YAHWEH, porque ha triunfado gloriosamente; caballo y jinete ha arrojado al mar". –



El objetivo principal de la alabanza es magnificar a YHWH por lo que es, por lo que hizo, hace y hará. Y ese fue precisamente el objetivo por el cual Moshé y todo el pueblo cantó al Altísimo. Reconocieron que había sido YAHWEH quién había vencido a Faraón y a su ejército.

15:6 "Tu diestra, Yahweh, es gloriosa en poder, tu diestra, YAHWEH destroza al enemigo". - La palabra usada para diestra es "Yamín" del Strong #3225 que significa: brazo derecho, diestra, (lado, mano) derecho, recto, etc. Esta a su vez deriva de "Yamán" del Strong #3231 que significa: Ser (físicamente) derecho (i.e. firme). Por lo que podemos entender que no solo habla de la mano derecha, sino que también habla de poder. rectitud, firmeza, etc. Este término también se cruza con el término "diestra". Haciendo una analogía, encontramos que Yeshúa está a la diestra de YHWH. El Rab Shaúl dijo en Romiyim (Romanos) 8:34 "¿Quién los condenará, cuando el Mashíai Yeshúa fue el que murió? Y no sólo eso sino que también resucitó; y además está a la diestra de Elohim, y también intercede por nosotros". En esta declaración encontramos un dato importante y es que la partícula "a la" es en griego "En" que guiere decir: En, sobre, por, etc. Lo que nos dice que Yeshúa está en o sobre la diestra de YHWH. jo "en el poder de YAHWEH" o Es la Diestra de YAHWEH!

15:9 "El enemigo dijo: "Perseguiré, alcanzaré, repartiré el despojo; se saciará mi alma de ellos; sacaré mi espada, los destruirá mi mano". – Vez tras vez vemos este patrón en los enemigos de Yisra'el. Cada vez que se levanta un enemigo de Yisra'el, lo hace con la idea de exterminarlo. Pero la realidad es que no han podido ni podrán, porque El Altísimo es quien lucha por nosotros. Tehilim (Salmo) 27:3 "Si un ejército acampa contra mí, mi corazón no temerá; si la guerra rompiera contra mí, aun así, yo seguiré confiando".



15:13 "En tu misericordia has guiado al pueblo que has redimido; con tu poder los has guiado a tu santa morada". – Esta declaración afirma claramente que la salida de Egipto fue una redención llevada a cabo por YHWH en favor de su pueblo.

Aquí vemos una marcada tipología de la obra de Yeshúa, al redimirnos y guiarnos a la santa morada de YHWH. Aquí la tierra prometida tipifica la santa morada. Por lo que se infiere que se habla de lo mismo. Es decir, que la santa morada no es otra que la tierra de Israel. Cuando Yeshúa vuelva no es para llevarnos al cielo, sino para llevarnos a Yerushalayim, la ciudad de su reinado aquí en la tierra. El gobernará con vara de hierro a las 70 naciones originales hasta el cumplimiento de los mil años. Luego, descenderá del cielo la Nueva Yerushalayim, no sin antes haberse producido una transformación total del cielo y la tierra. (Le invitamos a leer con detenimiento Hitgalut (Apocalipsis) 20-21).

15:26 Dijo: "Si ustedes oven diligentemente a YAHWEH su Elohim, haciendo lo que es recto a su vista, prestando oído a sus mandamientos y observando todas sus leyes, entonces no ustedes sobre ninguna enfermedades que traje sobre los mitsritas, porque yo YAHWEH soy su sanador". - Muchas veces pedimos a YHWH bendiciones en todas las áreas de nuestra vida, pero se nos olvida que la bendición es el resultado directo de la obediencia. Si queremos bendición y sanidad debemos obedecer la Toráh de YHWH. (Todo el capítulo 28 de Devarim (Deuteronomio) habla tanto de las bendiciones para el que obedece, como las maldiciones para el que desobedece la Toráh). Ahora bien, depende del entendimiento que se haya recibido, si es visto como real o ficticio. De lo que estamos más que convencidos, es que la Biblia es de sentido común, ¿Cómo te van a cubrir todas las promesas de bendición? ¿Sin las responsabilidades para las mismas?

### **CUARTA ALIYÁ 15: 27 - 16:**

15:27 "Llegaron a Elim, donde había doce fuentes de agua y setenta palmeras, y acamparon allí junto a las aguas". – Doce fuentes que representan las doce tribus de Israel. Setenta palmeras que representan las setenta naciones de aquel tiempo, tipificando a la totalidad de naciones que existen hoy. Es decir, proféticamente hablando, que las doce tribus de Israel serían de bendición para las demás naciones del mundo. Y todas las naciones (70) se alimentarían de las fuentes de agua que son todas las tribus de Yisra'el, y no solo una (Yahudá).

16:1 "Emprendiendo viaje desde Elim, toda la comunidad Yisraelita Ilegó al desierto de Sin, que queda entre Elim y el Sinay, el día quince del segundo mes después de su salida de la tierra de Mitsráyim". — Solo queremos resaltar esta fecha desde la salida de Egipto; con el único propósito de establecer qué día de la semana salieron los israelitas de Egipto, buscando un cuadro comparativo interesante, con la muerte de Yeshúa el cordero pascual. "DIA 15 DEL SEGUNDO MES".

16:2 "En el desierto, toda la comunidad Yisraelita se quejó contra Moshé y Aharón". – Debido a la falta de comida, la congregación murmuró contra sus líderes. Muchas veces cuando las cosas van bien, le somos fieles al Eterno. Pero cuando la situación empeora, es donde sale realmente nuestra naturaleza. Lo mismo sucedió con la nación de Yisra'el. Mientras vieron las proezas que YHWH realizó ante sus ojos todo estuvo bien. Pero cuando la necesidad comenzó a arreciar, sus valores fueron removidos. Cuando esto pasa lo primero que hacemos es culpar a los demás.



Y lo que debemos hacer realmente es obedecer al Altísimo, aún en los momentos difíciles y obedecer a los líderes que Él ha puesto. Un no creyente mira a su alrededor; un creyente mira hacia arriba. No olvidemos: "DIA 15 DEL SEGUNDO MES" fue el día en el que murmuraron.

16:3 Los Yisraelitas les dijeron: "¡Ojalá hubiéramos muerto a manos de YAHWEH en la tierra de Mitsráyim, cuando nos sentábamos junto a las ollas de carne, cuando comíamos pan hasta saciarnos! Porque ustedes nos han sacado a este desierto para matar de hambre a toda esta congregación". — Esto fue expresado el "DIA 15 DEL SEGUNDO MES".

16:4 Y YAHWEH le dijo a Moshé: "Yo haré llover sobre ustedes pan del cielo, y el pueblo saldrá y recogerá cada día la porción para ese día – para así probarlos, a ver si seguirán o no mis instrucciones". –



YHWH promete sustentar al pueblo. Él iba a hacer un milagro que ellos no olvidarían; iba a hacer llover pan del cielo, es decir el maná. Pero al mismo tiempo quería probar quien iba a obedecer y quién no. La palabra "Toráh" significa instrucción. La palabra Toratot significa instrucciones.

El Eterno dice a Moshé en tiempo futuro: "Yo causaré que llueva pan del cielo", lo cual corresponde a recolectar la ración "día a día". Es importante recordar que esto lo dice YHWH el "DIA 15 DEL SEGUNDO MES". Existe también una tipología bien clara con respecto a Yeshúa. Él se identificó como el pan de vida, como lo cuenta Yohanán (Juan) 6:31-35 "Nuestros padres comieron maná en el desierto"; como dice en el Tanaj: 'Él les dio pan del cielo para comer.' Yeshúa les dijo: "¡Sí, en verdad! Yo les digo que no fue Moshé quién les dio pan del cielo. Pero mi Padre les está dando el pan genuino del cielo, porque el pan de YAHWEH es el que viene del cielo y da vida al mundo." Ellos le dijeron: "Adón, danos de este pan de ahora en adelante". Yeshúa respondió: "¡Yo soy el pan que es vida! El que venga a mí, nunca tendrá hambre; y el que en mí confíe, nunca tendrá sed."

16:5 "Pero el sexto día, cuando midan lo que hayan traído, resultará ser el doble de la cantidad que recogen cada día". – Resaltaremos este "PERO" el sexto día y retomemos: Los Israelitas murmuran el día 15, YHWH les dice el día 15 que les dará maná día tras día, el día 16 inicia el maná, "PERO" el sexto día, es decir el día 21, recogen doble cantidad. Esto es tremendo, porque entonces el día 22 del segundo mes es "SHABBAT" (séptimo día). Estamos hablando amados hermanos del día 22 de lyar (segundo mes) que era un Shabbat. Por lo que entendemos que murmuraron en el Shabbat anterior, el día 15 de Iyar. Aviv o Nisán es un mes de 30 días. Al hacer el ejercicio de retrospectiva de días, descubrimos algo maravilloso: Yisra'el sale de Egipto el día 15 de Nisán, es decir un "jueves". Entonces la cena de pascua fue el día anterior, el día 14 de lyar, un "MIERCOLES", es decir, el mismo día en que muere Yeshúa como cordero pascual, "EL CORDERO QUE QUITA EL PECADO DEL MUNDO".



Amados hermanos, este razonamiento nos muestra milimétricamente como toda la profecía que proyectamos del éxodo de Egipto, concuerda con nuestra salida de las tinieblas y de la esclavitud del pecado. Nuestro Mashíaj Yeshúa muere entre las dos tardes (3 PM) del miércoles 14 de Nisán y es sepultado antes de la caída del sol; pues se iniciaba el Shabbat alto de Pesaj. Yeshúa cumple con las tres noches y los tres días en la tumba, resucitando después del Havdalá del Shabbat semanal. Esta cuenta nos permite de igual forma comprender, que el primer día de Aviv o Nisán. principio de meses del año y de Rosh Jodesh, cae un jueves. Esto es un argumento contundente que rompe con la teoría del Shabbat lunar en tiempos del Mashíaj Yeshúa.

16:6-8 "Así que Moshé y Aharón dijeron a los Yisraelitas: "A la tarde sabrán ustedes que fue Yahweh quien los sacó de la tierra de Mitsráyim; y por la mañana contemplarán la Presencia de YAHWEH, porque él ha escuchado sus quejas contra YAHWEH. Porque ¿quiénes somos nosotros para que se quejen contra nosotros?" Moshé continuó: "Como es YAHWEH quien les dará carne para comer a la tarde y pan por la mañana hasta la saciedad, porque YAHWEH ha escuchado las quejas que profieren ustedes contra él, ¿cuál es nuestra parte? Su queja no es contra nosotros, sino contra YAHWEH".

De este pasaje entendemos dos cosas:

1.- Que YHWH conoce nuestras necesidades y las suple. Vemos que les da maná en la mañana del siguiente (día 16 de lyar) y carne en la tarde. A veces confundimos lo que queremos con lo que necesitamos; que, en ocasiones, no es lo mismo. Pero debemos tener en cuenta que YHWH nos da lo que necesitamos, independientemente de que lo queramos o no.

2.- Que cuando murmuramos contra las criaturas, en realidad no lo hacemos contra ellas, sino contra su creador. Y fue eso precisamente lo que Moshé le enseñó al pueblo. Que, al murmurar contra él y su hermano, en realidad de quien estaban murmurando era de aquel que los puso donde estaban. Maaseh (Hechos) 5:38-39 "De modo que, en el presente caso, mi consejo a ustedes es que no interfieran con ellos, sino que los dejen estar. Porque si esta idea o este movimiento tiene un origen humano, se desvanecerá; pero si es de Elohim, no podrían detenerlo, jy posiblemente, hasta se encuentren peleando contra Elohim!" Ellos prestaron atención a su consejo".

### QUINTA ALIYÁ 16: 11 -

16:13-14 "Y sucedió que por la tarde subieron las codornices y cubrieron el campamento, y por la mañana había una capa de rocío alrededor del campamento. Cuando la capa de rocío se evaporó, he aquí, sobre la superficie del desierto había una cosa delgada, como copos, menuda, como la escarcha sobre la tierra". —





Tal y como YHWH lo prometió, tanto las codornices como el maná, llegaron sin falta. Este último simulaba un gran manto que cubría la tierra. Es por eso que la mesa de Shabbat es adornada con un mantel blanco, que recuerda lo que nuestros padres vieron en el desierto. Y debemos comprender que el vestir la mesa de Shabbat y poner todos los elementos sobre ella, no es con el propósito de apoyar mandamientos de hombres, sino rescatar el tipo de enseñanza que nuestro hermano judío ha defendido y cuidado siglo tras siglo, para mantener atenta y en plena enseñanza a las nuevas generaciones. El Eterno también ha exaltado y respetado costumbres que no provinieron de ÉL, pero las validó. Bereshit (Génesis) 32:32 "Por eso hasta hoy los hijos de Israel no comen del tendón de la cadera que está sobre la coyuntura del muslo, porque Él tocó la coyuntura del muslo de Jacob en el tendón de la cadera".

16:15 "Cuando los Yisraelitas la vieron, se preguntaron unos a otros: "¿Qué es eso?" porque no sabían lo que era. Y Moshé les dijo: "Ese es el pan que YAHWEH les ha dado para comer". - Fue tan grande el impacto que este evento causó en los hijos de Israel, que no encontraron palabras para definirlo y solo se les ocurrió preguntar: ¿Qué es esto? Nada más ni nada menos que "PAN QUE DESCENDIA DEL CIELO". De igual manera sucedió con Yeshúa, ya que muchas veces la gente se preguntó ¿Quién es éste? cf. Hillel (Lucas) 7:49; 8:25; etc. Yohanán (Juan) 6:51 "Yo Soy el pan viviente que ha bajado del cielo; si alguno come este pan, vivirá para siempre. Además, el pan que Yo daré es mi propia carne, la cual daré por la vida del mundo".

El comentario de la versión Kadosh expresa: [Comer pan de vida significa aceptar a Yeshúa y unirnos a Él. Nos unimos a Yeshúa de dos formas:

1) Al creer en su muerte (el sacrificio de su carne) y resurrección, y 2) al obedecer Su Toráh].

16:16 "Esto es lo que ha mandado Yahweh: Recojan de él todo lo que necesite cada uno de ustedes para comer, un ómer por persona, para todas las personas que haya; cada uno recogerá para los de su carpa". - El mandato era recoger solo lo que se consumiría en ese día. No se podía guardar para el siguiente. Al poner límites a la cantidad que cada persona podía recoger. YHWH nos está enseñando una lección importante, que es la confianza en que El proveerá día a día. Como es expresado en Matityahu (Mateo) 6:31-34 "Por tanto, no se afanen diciendo: ¿Qué comeremos?' o '¿Qué beberemos?' o '¿Con qué nos cubriremos?' Porque los gentiles buscan todas esas cosas, pero su Padre que está en el cielo sabe que ustedes tienen necesidad de todas estas cosas. Más bien, busquen primeramente el Reino de Elohim y su justicia, y todas estas cosas se les darán por añadidura. Así que, no se afanen por el día de mañana, porque el día de mañana traerá su propio afán. Basta a cada día su propio mal."

16:23 él les dijo: "Esto fue lo que dijo Yahweh: Mañana es un día de reposo, un Shabbat santo de Yahweh. Asen lo que quieran asar, y hiervan lo que quieran hervir; y todo lo que sobre apártenlo y guárdenlo para mañana". —





Solo había un día en el que se podía recoger una doble porción y era el día antes del Shabbat.

Esto nos enseña dos cosas fundamentales:

- 1. YHWH proveerá siempre para Shabbat, así como los demás días. Al abstenernos de hacer las labores diarias en Shabbat, el Eterno promete suplirnos todas nuestras necesidades.
- 2. El Shabbat es el día por excelencia, establecido para dedicarlo única y exclusivamente a YHWH, así como a pasarlo en familia. Es decir, es cuando todos, como familia y como comunidad nos reunimos para adorar al Creador y agradecerle por lo que ha hecho en nuestras vidas.

Notemos además como inicia el pasuk (verso), "Esto fue lo que dijo Yahweh: Mañana es un día de reposo, un Shabbat santo de Yahweh". Nos está hablando del día 22 de Ivar. En el verso 16:5 hace el conteo desde el inicio del milagro del maná, hasta la orden del sexto día para recoger la doble porción. Esto nos muestra que la luna aquí no tiene ninguna implicación como base o fundamento de conteo para Shabbat. Es de gran importancia comprender que la semana es un misterioso sistema de medida diaria, única y sin discusión en cualquiera de las culturas del mundo. Como si todas obedecieran a los conceptos de creación bíblicos, sin objeción. Esto nos deja de manifiesto que, en el cuarto día de la creación, Bereshit (Génesis) 1:14, es el momento en el que son establecidas las luminarias en el cielo.

Estas tienen un solo propósito: marcar los MOEDIM, "Las Citas con El Eterno", "La Fiestas de YHWH". Estas fechas están relacionadas con la rotación y traslación de los astros, las cuales marcan las medidas de tiempo cronológico entendido hoy por medio del calendario. El primer Shabbat fue tres días después de la creación de la luna. Ningún movimiento de la tierra, de la luna o del sol, concuerdan con estos tres días ni tampoco con esa extraña y misteriosa medida de días de la semana. Lo que nos permite concluir que nuestra fiesta del Shabbat no pertenece a las MOEDIM. Es una mitzvá (mandamiento) a guardar por el simple hecho de ser decretada por nuestro ABBA KADOSH. Pertenece al grupo de las leyes morales de YHWH por haber sido expresadas en Las Diez Palabras (Aseret HaDavarim); las dos tablas de piedra que Diez Mandamientos, contienen Los Shemot (Éxodo) 20). Sin embargo, es el recordatorio eterno de lo dicho por YHWH en: Bereshit (Génesis) 2:2-3 "En el sexto día Elohim terminó con sus trabajos los cuales Él había hecho, así que El descansó en el séptimo día de todos sus trabajos que El hizo. Elohim bendijo el séptimo día y lo separó como Kadosh; porque en ese día Elohim descansó de todos sus trabajos que Elohim había comenzado a hacer".

Que interesante que todos los días son pronunciados de forma cardinal y así permanecen en la lengua Kadosh; pero la distinción la recibe el séptimo día, pues es el único que recibe el nombre SHABBAT. Que detalle de importancia deja El Eterno allí impreso al finalizar su creación. "El Shabbat es el día en el que todo lo creado se alinea con SU CREADOR".



#### **SEXTA ALIYÁ 16: 30 - 36**

16:33-34 "Y Moshé le dijo a Aharón: "Toma una vasija, pon un ómer de maná en ella, y colócala delante de YAHWEH, para que se conserve a través de los siglos". Como YAHWEH le había ordenado a Moshé, Aharón la colocó delante de la Alianza, para conservarla". —



He aquí un milagro. Se trataba de una medida de maná que sería conservado milagrosamente por todas las generaciones. Un testimonio fiel e innegable de la provisión de YHWH a nuestros padres en el desierto, establecido de forma espiritual para todas las generaciones. Por algo la palabra expresa en: Hitgalut (Apocalipsis) 2: 17a "El que tiene oído, oiga qué dice el Ruaj a las Kehilot. Al que venza, le daré del Man HaGanuz (maná escondido)".

#### **SEPTIMA ALIYÁ 17: 1 – 16**

17:2 Entonces el pueblo se puso a reclamarle a Mosheh, diciendo: "¡Danos agua para beber!" Y Mosheh les respondió: "¿Por qué me reclaman a mí? ¿Por qué ponen a prueba a Yahweh?". Una vez más la necesidad sacó a relucir lo que había en sus corazones. Yeshúa dijo en Hillel (Lucas) 6:45 "La buena persona produce cosas buenas de lo bueno que está almacenado en su corazón, mientras la persona malvada produce cosas malas de lo que está almacenado en su corazón. Porque su boca habla lo que reboza en su corazón". Una vez más se reafirma el hecho de que quien cuestiona el liderazgo, cuestiona al que lo puso en su posición, en este caso YHWH. Es necesario reconocer la necesidad que tiene el pueblo creyente en YHWH de volver a sus diseños perfectos; y entre ellos están las líneas de liderazgo impuestas por ÉL.

Efesiyim (Efesios) 4:11-12 "Y Él mismo dio: Unos, Shelijim (enviados); otros, Navi'ím (profetas); otros, proclamadores de la Besoráh (buenas noticias); y otros, Kohi'im (cuidadores) y Melamdim (maestros); a fin de adiestrar a los kadosh para la obra de la Maaséh HaAvodáh (obra de servicio), para la edificación del cuerpo del Mashíai".

17:8 "Amaleq vino a pelear contra Yisra'el en Refidim". — Amalek simboliza ese espíritu antisemita que generación tras generación se ha levantado en contra de Yisra'el. Es curioso el hecho de que este personaje aparezca en el momento en el que Yisra'el estaba en contienda contra Moshé. Lo cual nos enseña que cuando hay contiendas en el pueblo de Elohim, le damos lugar al enemigo para que tome terreno en nuestra vida.



#### EJERCITO DE DIOS – GOD'S ARMY YHWH T'ZEVAOT

Efesiyim (Efesios) 6:10-11 "Finalmente, ¡tengan un crecimiento poderoso en unión con el Adón, en unión con su poderosa fuerza! <sup>11</sup>Usen toda la coraza y las armas que YAHWEH provee, para que puedan permanecer firmes frente a las tácticas de decepción de ha satán".

17:10 "Yehoshúa hizo como le diio Moshé v peleó contra Amaleg, mientras Moshé, Aharón y Jur subieron a lo alto de la colina". - En la Kehilá de los hijos del Eterno cada uno tiene su función única e irrevocable. Moshé era el líder que estaba en comunión directa con YHWH en favor del pueblo y Yehoshúa era el líder militar del pueblo. Ambos eran importantes. En el reino todos somos importantes. Romiyim (Romanos) 12:4-5 "Porque de la misma manera que hay muchos miembros que componen un cuerpo, pero las partes no todas tienen la misma función; así hay muchos de unión con el nosotros que en Mashíai componemos un solo cuerpo, con cada uno de nosotros perteneciendo a los demás".

17:12 "Pero a Moshé se le cansaron los brazos; así que tomaron una piedra y se la pusieron debajo para que sentara en ella, mientras Aharón y Jur, uno a cada lado, le sostenían los brazos; de esta manera sus brazos permanecieron firmes hasta la puesta del sol".



### PARASHÁ 16 "BESHALAJ" SHEMOT (ÉXODO) 13:17 – 17:16 "CUANDO DEJÓ IR"

Librar esta guerra con Amalek tenía implicaciones tanto físicas, como espirituales. Mientras Yehoshúa hacía la guerra en el campo físico, Moshé la hacía en el campo espiritual, estableciendo así una conexión de lo físico con lo espiritual. Cuando esta conexión se rompía, el enemigo prevalecía. Debe haber correspondencia entre lo físico y lo espiritual para que haya victoria. Es por eso que Aharón y Jur apoyaron a Moshé en la guerra espiritual. Es nuestra responsabilidad apoyar no solo física, sino espiritualmente а nuestros líderes. precisamente lo que enseñó el Rab Shaúl cuando dijo en Tesaloniquim Alef (1 Tesalonicenses) 5:12 "Les rogamos, hermanos, que reconozcan a los que entre ustedes trabajan, que los presiden en el Maestro v que les dan instrucción". Todos nosotros debemos tener la misma actitud de Aarón y Jur; Y es la de apoyar a los que están en autoridad en la kehilá para que la labor sea soportada por todos en compromiso y amor. Galatiyim (Gálatas) 6:2 "Soporten las cargas el uno del otro; de esta manera estarán cumpliendo el verdadero significado de la Toráh, la que el Mashíaj sostiene".

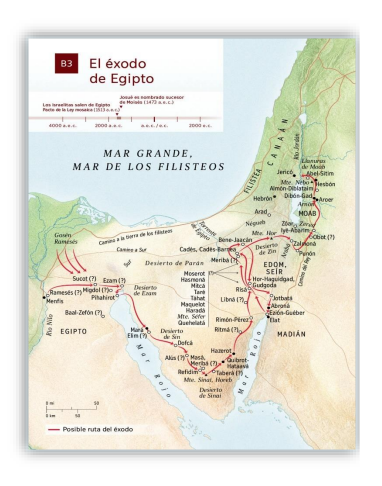
17:14 Entonces YAHWEH le dijo a Moshé: "Escribe esto en un documento como memorial, y léeselo en voz alta a Yehoshúa: Yo eliminaré totalmente de esta tierra el recuerdo de Amaleq". — En un sentido profético, YHWH estaba diciendo que cada vez que se levantara un Amalequita Él lo eliminaría. Al mismo tiempo le estaba diciendo que llegaría un día que derrotaría a este espíritu de una vez por todas. Evento que pasará cuando vuelva nuestro Mashíaj Yeshúa.

EN ESTA PARASHÁ SE ENCUENTRA EL MITZVOT (MANDAMIENTO) NUMERO 24 DE LOS 613

**24.** Prohibición de traspasar los límites permitidos en Shabbat, Shemot (Éxodo) 16:29.



# PARASHÁ 16 "BESHALAJ" SHEMOT (ÉXODO) 13:17 – 17:16



ejercitodeYHWH@gmail.com www.ejercitodeisrael.com

# CÓDIGO QR



IMÁGENES TOMADAS: WIKIPEDIA