02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Le SAINT-SIEGE Q

JEAN-PAUL II [EXHORTATIONS APOSTOLIQUES FRANGAIS ¥

s B A

EXHORTATION APOSTOLIQUE
POST-SYNODALE
PASTORES DABO VOBIS
DE SA SAINTETE LE PAPE
JEAN-PAUL II
A L'EPISCOPAT, AU CLERGE
ET AUX FIDELES
SUR LA FORMATION DES PRETRES
DANS LES CIRCONSTANCES ACTUELLES

INTRODUCTION
1. « Je vous donnerai des pasteurs selon mon coeur » (Jr 3,15).

Par ces paroles du prophéte Jérémie, Dieu promet a son peuple de ne jamais le laisser sans pasteur qui le rassemble et le
guide : « Je susciterai pour [mes brebis] des pasteurs qui les feront paitre ; elles n'auront plus crainte ni terreur » (Jr 23,4).

L'Eglise, peuple de Dieu, fait toujours I'expérience de la réalisation de cette annonce prophétique et continue, dans la joie, &
rendre grace au Seigneur. Elle sait que Jésus Christ lui-méme est I'accomplissement vivant, supréme et définitif, de la
promesse de Dieu : « Je suis le Bon Pasteur » (Jn 10,11). Lui, « le grand Pasteur des brebis » (He 13,20), a confié aux Apétres
et a leurs successeurs le ministére de paitre les brebis de Dieu (cf. Jn 21,15-17 ; 1P 5,2).

En particulier, I'Eglise ne pourrait pas, sans prétre, vivre I'obéissance fondamentale qui est au ceeur de son existence et de sa
mission dans I'histoire, I'obéissance au commandement de Jésus : « Allez donc, de toutes les nations faites des disciples »
(Mt 28,19) et « faites ceci en mémoire de moi » (Lc 22,19 ; cf. 1 Co 11, 24). C'est-a-dire le commandement d'annoncer
I'Evangile et de renouveler chaque jour le sacrifice de son corps donné et de son sang versé pour la vie du monde.

La foi nous enseigne que le Seigneur ne peut manquer a sa promesse. Cette promesse est précisément le motif de la joie de
I'Eglise et sa force devant la floraison et I'augmentation du nombre des vocations sacerdotales que I'on note aujourd'hui en
certaines parties du monde. Cette promesse constitue aussi le fondement et le stimulant d'un acte de foi plus grand et d'une
espérance plus vive face a la grave pénurie de prétres en d'autres parties du monde.

Nous sommes tous appelés a partager la confiance totale dans I'accomplissement ininterrompu de la promesse de Dieu dont
les Péres synodaux ont voulu témoigner de facon claire et forte : « Avec la confiance totale en la promesse du Christ qui a dit
: "Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu'a la fin du monde" (Mt 28,20), le Synode est conscient de I'activité constante
de I'Esprit Saint dans I'Eglise ; il croit profondément que I'Eglise ne sera jamais totalement dépourvue de ministres sacrés...
Méme si, en diverses régions, on note une pénurie de prétres, I'action du Pére, qui suscite les vocations, ne manquera
cependant jamais & son Eglise » (1).

Face a la crise des vocations sacerdotales, comme je I'ai dit en conclusion du Synode, « la premiére réponse de I'Eglise se
trouve dans un acte de foi totale a I'Esprit Saint. Nous sommes profondément convaincus que cet abandon confiant ne
décevra pas si nous demeurons fidéles a la grace regue » (2).

2. Demeurer fidéle a la grace regue ! En effet, le don de Dieu ne détruit pas la liberté de I'homme, mais la suscite, la
développe et la demande.

Aussi, dans I'Eglise, la confiance totale dans la fidélité inconditionnelle de Dieu & sa promesse va de pair avec la grave
responsabilité de coopérer a I'action du Dieu qui appelle, de contribuer a créer et a maintenir les conditions dans lesquelles le
bon grain, semé par Dieu, peut prendre racine et porter des fruits abondants. L'Eglise ne cessera jamais de prier le Maitre de
la moisson afin qu'il envoie des ouvriers a sa moisson (cf. Mt 9,38) ; elle proposera aux nouvelles générations un projet de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 1/60


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.pdf
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations.index.html#apost_exhortations

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

vocation clair et courageux ; elle les aidera a discerner I'authenticité de I'appel de Dieu et a y répondre avec générosité ; elle
apportera une attention particuliere a la formation des candidats au presbytérat.

Vraiment, pour I'avenir de I'évangélisation de I'humanité, I'Eglise considére comme une tache de grande importance et
particulierement délicate la formation attentive des futurs prétres, diocésains et religieux, prolongée durant toute leur vie,
pour favoriser leur sanctification personnelle dans le ministére et une constante mise a jour de leur engagement pastoral.

Par cette ceuvre de formation, I'Eglise poursuit dans le temps I'ccuvre du Christ que I'évangéliste Marc présente ainsi : « Jésus
gravit la montagne, et il appelle a lui ceux qu'il voulait. lls vinrent a lui. Et il en institua Douze pour étre avec lui et pour les
envoyer précher, avec pouvoir de chasser les démons » (Mc 3,13-15).

Au cours de son histoire, on peut I'affirmer, I'Eglise a toujours revécu, avec une intensité ou des modalités diverses, cette
page de I'Evangile par I'cuvre de formation des candidats au presbytérat et des prétres eux-mémes. Aujourd'hui cependant,
I'Eglise se sent appelée a revivre dans un nouveau type d'engagement ce que le Maitre a fait avec ses Apétres ; en cela, elle
est stimulée par les profondes et rapides transformations de la société et des cultures de notre temps, par la multiplicité et la
diversité des contextes ol elle annonce I'Evangile et en témoigne. Elle est aussi sollicitée par I'évolution favorable du nombre
des vocations sacerdotales dans divers diocéses du monde, par I'urgence d'un nouvel examen des contenus et des
méthodes de la formation sacerdotale, par I'inquiétude des évéques et de leurs communautés devant la raréfaction
persistante du clergé, par I'absolue nécessité que la « nouvelle évangélisation » trouve dans les prétres ses premiers «
nouveaux évangélisateurs ».

C'est précisément dans ce contexte historique et culturel que s'est située en 1990 la derniére Assemblée générale ordinaire
du Synode des Evéques, consacrée 3 « la formation des prétres dans les circonstances actuelles », vingt-cing ans aprés la
fin du Concile, avec l'intention de compléter la doctrine conciliaire sur ce point et de I'adapter avec plus de pertinence aux
conditions actuelles (3).

3. Dans la continuité des textes du Concile Vatican Il au sujet de I'ordre sacerdotal et de la formation des prétres (4) et dans
le but d'en appliquer concrétement la doctrine riche et autorisée aux différentes situations, I'Eglise a déja traité plusieurs fois
des problémes de la vie, du ministére et de la formation des prétres.

Les occasions les plus solennelles furent les Synodes des Evéques. Dés la premiére Assemblée générale, tenue en octobre
1967, le Synode a consacré cing congrégations générales au theme du renouveau des séminaires. Ce travail a apporté une
contribution décisive a I'élaboration du document de la Congrégation pour I'Education catholique : « Normes fondamentales
pour la formation sacerdotale » (5).

C'est surtout la seconde Assemblée générale ordinaire, en 1971, qui a consacré la moitié de ses travaux au sacerdoce
ministériel. Les fruits de cette longue réflexion, repris et condensés en quelques « recommandations » soumises a mon
Prédécesseur le Pape Paul VI et lues a I'ouverture du Synode de 1974, concernaient principalement la doctrine sur le
sacerdoce ministériel et certains aspects de la spiritualité et du ministére presbytéral.

En plusieurs autres occasions, le Magistére de I'Eglise a continué & manifester sa sollicitude pour la vie et le ministére des
prétres. Dans les années postconciliaires, peut-on dire, il n'y eut pas d'intervention du Magistére qui, sous une forme ou sous
une autre, n'ait pris en considération de fagon explicite ou implicite, le sens de la présence des prétres dans la communauté,
leur réle et leur nécessité pour I'Eglise et pour la vie du monde.

Ces derniéres années, et en de nombreux endroits, on a éprouvé la nécessité de revenir sur le théme du sacerdoce, en
I'abordant d'un point de vue relativement nouveau et plus adapté aux circonstances ecclésiales et culturelles présentes. Du
probléme de l'identité du prétre, I'attention s'est portée vers les problémes liés a I'itinéraire de la formation au sacerdoce et a
la qualité de vie des prétres. En réalité, les nouvelles générations d'appelés au sacerdoce ministériel présentent des
caractéristiques notablement différentes de celles de leurs prédécesseurs immeédiats et vivent dans un monde nouveau sous
bien des aspects, en continuelle et rapide évolution. Et de tout cela, il importe de tenir compte dans I'élaboration des
programmes et la réalisation des itinéraires de formation au sacerdoce ministériel.

Quant aux prétres qui exercent leur ministére depuis plus ou moins longtemps, ils semblent souffrir aujourd'hui d'une
dispersion excessive dans des activités pastorales toujours plus nombreuses. Face aux difficultés de la société et de la
culture contemporaine, ils se sentent obligés de repenser leur style de vie et les priorités de leurs engagements pastoraux,
alors qu'ils éprouvent toujours plus la nécessité d'une formation permanente.

Les préoccupations et les réflexions du Synode des Evéques de 1990 ont porté sur I'augmentation des vocations au
presbytérat, sur la formation - afin que les candidats connaissent et suivent Jésus en se préparant a célébrer et a vivre le
sacrement de I'Ordre qui les configure au Christ Téte et Pasteur, Serviteur et Epoux de I'Eglise - et sur la définition
d'itinéraires de formation permanente propres a soutenir de fagon réaliste et efficace le ministére et la vie spirituelle des
prétres.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 2/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Ce méme Synode voulait aussi répondre a une demande du Synode précédent sur la vocation et la mission des laics dans
I'Eglise et dans le monde. Les laics eux-mémes avaient souhaité que les prétres s'engagent a les former afin de les aider de
fagon adéquate dans I'accomplissement de la mission ecclésiale commune. En réalité, « plus se développe I'apostolat des
laics, plus on ressent fortement le besoin d'avoir des prétres qui soient bien formés, des prétres saints. Ainsi, la vie méme du
Peuple de Dieu traduit I'enseignement du Concile Vatican Il sur le rapport entre le sacerdoce commun et le sacerdoce
ministériel et hiérarchique. En effet, dans le mystére de I'Eglise, la hiérarchie a un caractére ministériel (cf. Lumen gentium, n.
10). Plus on approfondit le sens de la vocation propre des laics, plus apparait a I'évidence ce qui est propre au prétre » (6).

4. Dans |'expérience ecclésiale typique du Synode, c'est-a-dire « |'expérience particuliere de communion épiscopale dans
I'universalité, qui affermit le sens de I'Eglise universelle, la responsabilité des évéques envers I'Eglise universelle et sa
mission, en communion affective et effective autour de Pierre » (7), on a entendu la voix claire et attristée de diverses Eglises
particuliéres et, en ce Synode, pour la premiére fois, de certaines Eglises de I'Est ; elles ont proclamé leur foi dans
I'accomplissement de la promesse de Dieu : « Je vous donnerai des pasteurs selon mon coeur » (Jr 3,15). Elles ont renouvelé
leur engagement pastoral pour le soin apporté aux vocations et pour la formation des prétres, conscientes que I'avenir de
I'Eglise, son développement et sa mission universelle de salut en dépendent.

Reprenant maintenant le fonds trés riche des réflexions, des orientations et des indications qui ont préparé et accompagné
les travaux des Péres synodaux, par cette Exhortation apostolique post-synodale, j'y joins ma voix d'Evéque de Rome et de
successeur de Pierre. Je m'adresse au coeur de tous les fidéles et de chacun d'entre eux, en particulier des prétres et de
tous ceux qui sont engagés dans le délicat ministere de leur formation. Oui, je désire rejoindre tous les prétres et chacun
d'entre eux, diocésains ou religieux, par cette Exhortation.

Je fais miens les sentiments et les paroles des Péres synodaux dans le « Message final du Synode au Peuple de Dieu » : «
Pleins de reconnaissance et d'admiration, nous nous tournons vers vous qui étes nos premiers collaborateurs dans le
ministére apostolique. Votre réle dans I'Eglise est vraiment nécessaire et irremplagable. C'est vous qui portez le poids du
ministére sacerdotal et qui avez un contact direct avec les fideles. Vous étes les ministres de I'Eucharistie, les dispensateurs
de la miséricorde divine dans le sacrement de la Pénitence, les consolateurs des ames et les guides de tous les fideles dans
le tourbillon des difficultés de la vie d'aujourd'hui.

« Nous vous saluons de tout notre cceur, nous vous exprimons notre gratitude, et nous vous exhortons a persévérer dans
cette voie avec joie et enthousiasme. Ne cédez pas au découragement. Notre tache n'est pas ndtre, mais celle de Dieu.

« Celui qui nous a appelés et qui nous envoie demeure avec nous, tous les jours de notre vie. En effet, nous ceuvrons,
mandatés par le Christ » (8).

CHAPITREI

PRIS D'ENTRE LES HOMMES
La formation sacerdotale face aux défis de la fin du second millénaire

Le prétre et son temps

5. « Tout grand prétre, pris d'entre les hommes, est établi pour intervenir en faveur des hommes dans leurs relations avec
Dieu » (He 5,1).

La Lettre aux Hébreux affirme clairement I'« humanité » du ministre de Dieu : il vient des hommes et est au service des
hommes, imitant Jésus Christ, « lui qui a été éprouvé en tout, d'une maniere semblable a nous, a I'exception du péché » (He
415).

Dieu appelle toujours ses prétres dans des milieux humains et ecclésiaux déterminés par lesquels ils sont inévitablement
marqués et auxquels ils sont envoyés pour le service de I'Evangile du Christ.

C'est pourquoi le Synode a replacé la question des prétres dans le contexte actuel de la société et de I'Eglise. Il I'a aussi
ouverte aux perspectives du troisieme millénaire, comme il résulte de la formulation méme du théme: « La formation des
prétres dans les circonstances actuelles ».

Il'y a assurément « une physionomie essentielle du prétre qui ne change pas: en effet, le prétre de demain, non moins que
celui d'aujourd'hui, devra ressembler au Christ. Au cours de sa vie terrestre, Jésus a présenté en lui-méme le visage définitif
du prétre, réalisant un sacerdoce ministériel dont les Apotres furent les premiers investis; ce sacerdoce est destiné a durer, a
se perpétuer constamment en toutes les périodes de I'histoire. Le prétre du troisieme millénaire sera, en ce sens, le
continuateur des prétres qui, dans les précédents millénaires, ont animé la vie de I'Eglise. Méme en I'an 2000, la vocation
sacerdotale continuera a étre I'appel a vivre le sacerdoce unique et permanent du Christ » (9). Pareillement, la vie et le
ministere du prétre doivent « s'adapter a chaque époque et a tous les milieux de vie ... C'est pourquoi, nous devons chercher
a nous ouvrir, autant que possible, a la lumiere supréme de I'Esprit Saint, afin de découvrir les orientations de la société

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 3/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

contemporaine, de reconnaitre ses besoins spirituels les plus profonds, de déterminer ses devoirs concrets les plus
importants, et les méthodes pastorales a adopter, afin de répondre de fagcon adéquate aux attentes humaines » (10).

Devant conjuguer le sens authentique permanent du ministére presbytéral avec les exigences et les caractéristiques du
temps présent, les Péres synodaux ont cherché a répondre a certaines questions qui s'imposent: quels problemes et, en
méme temps, quels stimulants positifs le contexte socio-culturel et ecclésial actuel suscite-t-il chez les enfants, les
adolescents et les jeunes qui doivent marir pour toute leur existence un projet de vie sacerdotale ? Quelles difficultés et
quelles nouvelles possibilités offre notre temps pour I'exercice d'un ministére sacerdotal cohérent avec le don du sacrement
recu et avec I'exigence d'une vie spirituelle appropriée ?

Je reprends maintenant quelques éléments de I'analyse de la situation que les Péres synodaux ont développée. La grande
variété de contextes socio-culturels et ecclésiaux actuels dans les différents pays améne a ne signaler que les phénomeénes
les plus profonds et les plus répandus, en particulier ceux qui se rapportent aux probléemes éducatifs et a la formation
sacerdotale.

L'Evangile aujourd’hui: espoirs et obstacles

6. De nombreux facteurs semblent favoriser chez I'homme d'aujourd'hui une conscience plus aigué de la dignité de la
personne et une nouvelle ouverture aux valeurs religieuses, a I'Evangile et au ministére sacerdotal.

Malgré de nombreuses contradictions, nous trouvons dans la société une soif de justice et de paix plus répandue et plus
forte, un sens plus aigu d'une saine gérance de la création et du respect de la nature, une recherche plus ouverte de la vérité
et de la protection de la dignité humaine ; en bien des groupes de la population mondiale, on note un engagement croissant
pour une solidarité internationale plus concréete et pour un nouvel ordre planétaire dans le respect de la liberté et de la justice.

Alors que se développe le potentiel d'énergie offert par les sciences et les techniques et que se propagent I'information et la
culture, on voit aussi grandir une nouvelle demande éthique, c'est-a-dire la quéte de sens et donc d'une échelle objective de
valeurs qui permette de réguler les possibilités et les limites du progrés.

Dans le domaine plus proprement religieux et chrétien, des préjugés idéologiques et des refus violents face a la proposition
des valeurs spirituelles et religieuses tombent, et des possibilités nouvelles et inespérées d'évangélisation et de reprise de la
vie ecclésiale apparaissent en plusieurs régions du monde. On note une diffusion croissante de la connaissance des Saintes
Ecritures, une vitalité et une force d'expansion de nombreuses Eglises jeunes avec un engagement de plus en plus important
dans la défense et la promotion des valeurs de la personne et de la vie humaine ; on reléve encore un magnifique témoignage
du martyre de la part des Eglises du Centre et de I'Est de I'Europe ainsi que celui de la fidélité et du courage d'autres Eglises
encore soumises a des persécutions et a des tribulations au nom de la foi (11).

Le désir de Dieu et d'une relation vivante et significative avec lui est si manifeste aujourd'hui qu'il favorise, la ou manque
I'annonce authentique et intégrale de I'Evangile de Jésus, la diffusion de formes de religiosité sans Dieu et de multiples
sectes. Leur propagation, méme dans certains milieux traditionnellement chrétiens, est, pour tous les fils de I'Eglise,
particulierement pour les prétres, un motif constant d'examen de conscience sur la crédibilité de leur témoignage
évangeélique ; mais cette propagation est aussi un signe de ce que la recherche de Dieu demeure profonde et largement
répandue.

7. Plusieurs autres éléments problématiques ou négatifs se trouvent mélés a ces facteurs et a d'autres facteurs positifs.

Le rationalisme qui, au nom d'une conception réductrice de la « science », ferme la raison humaine a la rencontre de la
Révélation et de la transcendance divine, est encore trés répandu.

On enregistre aussi une défense exaspérée du subjectivisme de la personne qui tend a la refermer dans I'individualisme,
incapable de véritables relations humaines. Ainsi, beaucoup, surtout les adolescents et les jeunes, cherchent a compenser
cette solitude par des succédanés de nature variée, avec des formes plus ou moins fortes d'hédonisme et de fuite des
responsabilités; prisonniers de I'éphémeére, ils cherchent a vivre les expériences personnelles les plus fortes et les plus
gratifiantes possibles au niveau des émotions et des sensations immédiates, se trouvant ainsi inévitablement indifférents et
comme paralysés face a I'appel d'un projet de vie qui inclut une dimension spirituelle et religieuse ou un engagement de
solidarité.

En outre, partout dans le monde, méme apres la chute des idéologies qui avaient fait du matérialisme un dogme et du rejet de
la religion un programme, se diffuse une sorte d'athéisme pratique et existentiel qui coincide avec une vision sécularisée de
la vie et du destin de I'homme. Cet homme « tout préoccupé de lui-méme, cet homme qui se fait non seulement centre de
tous les intéréts, mais ose se dire le principe et la raison de toute réalité » (12), se trouve toujours plus dépourvu du «
supplément d'ame » qui lui est d'autant plus nécessaire qu'une plus grande disponibilité de biens matériels et de ressources
lui donne l'illusion de I'autosuffisance. On n'a plus besoin de combattre Dieu, on se passe tout simplement de lui.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 4/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

En ce contexte, on doit noter, en particulier, la désagrégation de la réalité familiale et I'obscurcissement ou la déformation du
vrai sens de la sexualité humaine : phénomenes qui ont une incidence trés fortement négative sur I'éducation des jeunes et
sur leur ouverture a toute vocation religieuse. On note encore I'aggravation des injustices sociales et la concentration des
richesses entre les mains d'un petit nombre de personnes, comme fruit d'un capitalisme déshumanisé (13) qui élargit
toujours davantage le fossé entre peuples riches et peuples pauvres: ainsi surviennent dans la société humaine des tensions
et des inquiétudes qui troublent profondément la vie des personnes et des communautés.

Dans le milieu ecclésial, on enregistre aussi des phénomeénes inquiétants et négatifs qui ont une incidence sur la vie et le
ministére des prétres : par exemple l'ignorance religieuse qui persiste chez de nombreux croyants ; la faible influence de la
catéchese, étouffée par les messages plus répandus et plus forts des moyens de communication sociale ; le pluralisme
théologique, culturel et pastoral mal compris qui, tout en partant parfois de bonnes intentions, finit par rendre difficile le
dialogue cecuménique et par mettre en danger la nécessaire unité de la foi ; la persistance d'une méfiance et d'une quasi-
intolérance envers le Magistéere hiérarchique ; les poussées unilatérales et réductrices de la richesse du message
évangélique qui transforment I'annonce et le témoignage de la foi en un simple facteur de libération humaine et sociale ou
bien en un refuge aliénant dans la superstition et dans la religiosité sans Dieu (14).

La présence sur un méme territoire de groupes consistants de personnes de races et de religions différentes est un
phénoméne trés important, méme s'il est relativement récent en plusieurs pays d'ancienne tradition chrétienne. Ainsi se
développe toujours davantage une société multiraciale et plurireligieuse. Si ce phénomene peut étre I'occasion, d'une part,
d'un exercice plus fréquent et plus fructueux de dialogue, d'une ouverture des esprits et d'expériences d'accueil et de juste
tolérance, il peut, d'autre part, étre source de confusion et de relativisme, surtout chez des personnes et des groupes a la foi
peu assurée.

A ces facteurs, et en lien étroit avec la montée de I'individualisme, on peut ajouter le phénomeéne du subjectivisme de la foi.
On remarque chez un nombre croissant de chrétiens moins d'attachement a I'ensemble du contenu objectif de la doctrine de
la foi : on adhére de fagon subjective a ce qui plait, a ce qui correspond a sa propre expérience, a ce qui ne dérange pas ses
habitudes personnelles. Enfin, I'appel a I'inviolabilité de la conscience individuelle, Iégitime en soi, ne manque pas de revétir,
en pareil contexte, des caractéristiques dangereuses et ambigués.

De 14 découle le fait que I'appartenance a I'Eglise est de plus en plus partielle et conditionnelle, ce qui exerce une influence
négative sur I'éclosion de nouvelles vocations au sacerdoce, sur la conscience que le prétre a de son identité et sur son
ministére dans la communauté.

Enfin, aujourd'hui encore, I'Eglise en plusieurs régions connait des problémes graves a cause de la présence insuffisante des
forces sacerdotales, qui sont donc moins disponibles. Les fidéles sont souvent abandonnés durant de longues périodes,
sans le soutien pastoral adéquat. La croissance de leur vie chrétienne dans son ensemble en souffre et, plus encore, leur
capacité de devenir eux-mémes les promoteurs de I'évangélisation s'en trouve amoindrie.

Les jeunes face a la vocation et a la formation sacerdotales

8. Les nombreuses contradictions et potentialités dont sont marquées nos sociétés et nos cultures et, en méme temps, nos
communautés ecclésiales sont pergues et vécues avec une intensité toute particuliere par le monde des jeunes, avec des
répercussions immeédiates et trés fortes sur leur itinéraire éducatif. En ce sens, I'émergence et le développement des
vocations sacerdotales chez les enfants, les adolescents et les jeunes s'affrontent continuellement a des obstacles et a des
sollicitations.

Quelle puissance sur les jeunes que celle de la fascination de ce qu'on appelle la « société de consommation », qui les rend
victimes et prisonniers d'une interprétation individualiste, matérialiste et hédoniste de I'existence humaine ! Le « bien-étre »,
compris au sens matériel, tend a s'imposer comme I'unique idéal de vie, un bien-étre a obtenir a n'importe quelle condition et
a n'importe quel prix. Il en résulte le refus de tout sacrifice et I'abandon de tout effort pour rechercher et pour vivre des
valeurs spirituelles et religieuses. La « préoccupation » exclusive de I'avoir supplante le primat de I'étre ; et, en conséquence,
les valeurs personnelles et interpersonnelles sont interprétées et vécues non selon la logique du don et de la gratuité, mais
selon celle de la possession égoiste et de I'exploitation de |'autre.

Cela se retrouve spécialement dans la conception de la sexualité humaine déchue de sa dignité, a savoir d'étre service de la
communion et du don interpersonnels, pour étre réduite a un simple bien de consommation. Ainsi, I'expérience affective de
nombreux jeunes n'aboutit pas a la croissance harmonieuse et joyeuse de leur personnalité s'ouvrant a I'autre dans le don de
s0i, mais a une sérieuse régression psychologique et éthique ayant de lourdes conséquences sur leur avenir.

Pour beaucoup de jeunes, c'est une expérience déformée de la liberté qui est a la racine de ces tendances : loin d'étre
obéissance a la vérité objective et universelle, la liberté est vécue comme un assentiment aveugle aux forces de l'instinct et a
la volonté de domination de chacun. Deviennent alors en quelque sorte naturels, du point de vue des mentalités et du
comportement, I'effritement de I'adhésion intérieure aux principes moraux ; et, du point de vue religieux, sinon dans tous les
cas, le refus explicite de Dieu, du moins I'indifférence ou une vie qui, méme dans ses moments les plus significatifs et dans

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 5/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

ses choix les plus décisifs, est vécue comme si Dieu n'existait pas. Dans ce contexte, la réalisation et méme la
compréhension du sens d'une vocation au sacerdoce deviennent difficiles ; car la vocation est un témoignage spécifique du
primat de I'étre sur I'avoir ; elle est aussi une reconnaissance du sens de la vie comme don libre et responsable de soi aux
autres et comme disposition a se mettre entiérement au service de I'Evangile et du Royaume de Dieu dans le sacerdoce.

Méme dans la communauté ecclésiale, le monde des jeunes constitue souvent un « probleme ». En effet, si chez les jeunes
encore plus que chez les adultes, il y a une forte tendance au subjectivisme de la foi chrétienne et a une appartenance
seulement partielle et conditionnelle & la vie et & la mission de I'Eglise, dans la communauté ecclésiale on peine, pour toute
une série de raisons, a organiser une pastorale des jeunes adaptée et vigoureuse: les jeunes risquent d'étre abandonnés a
eux-mémes, aux prises avec leur fragilité psychologique, insatisfaits et critiques face a un monde d'adultes qui, ne vivant pas
leur foi de fagon cohérente et mire, ne se présentent pas comme des modeles crédibles.

Il devient alors difficile de proposer aux jeunes une expérience intégrale et mobilisatrice de vie chrétienne et ecclésiale et de
les y former. De ce fait, la perspective de la vocation au sacerdoce demeure éloignée des centres d'intérét concrets des
jeunes.

9. Cependant, il ne manque pas de situations stimulantes et positives pour susciter et favoriser dans le cceur des adolescents
et des jeunes une nouvelle disponibilité ainsi qu'une véritable et authentique recherche de valeurs éthiques et spirituelles qui,
par nature, offrent un terrain propice & I'éclosion de la vocation en vue d'un don total de soi au Christ et & I'Eglise dans le
sacerdoce.

On note d'abord que se sont atténués certains phénomenes récents qui avaient provoqué bien des problémes, comme la
contestation radicale, les montées libertaires, les revendications utopiques, les formes de socialisation sans discrimination et
la violence.

Par ailleurs, on doit reconnaitre que les jeunes d'aujourd'hui, avec la force et la fraicheur typiques de leur age, sont porteurs
d'idéaux qui s'insérent peu a peu dans I'histoire : la soif de liberté, la reconnaissance de la valeur incommensurable de la
personne, le besoin d'authenticité et de transparence, une nouvelle conception et un nouveau style de réciprocité dans les
rapports entre hommes et femmes, la recherche convaincue et passionnée d'un monde plus juste, plus solidaire et plus uni,
I'ouverture au dialogue avec tous, I'engagement pour la paix.

Chez beaucoup de jeunes de notre temps, on note le développement si riche et si vivant de nombreuses et diverses formes
de volontariat en réponse aux besoins de personnes dans des situations d'abandon et de précarité au sein de notre société ;
cette disposition représente aujourd'hui un ressort éducatif particulierement important, parce qu'il stimule et soutient les
jeunes dans un mode de vie plus désintéressé, plus ouvert et plus solidaire avec les pauvres. Ce style de vie peut faciliter la
compréhension, le désir et I'acceptation d'une vocation a un service stable et total envers les autres et notamment dans la
voie de I'entiére consécration a Dieu dans une vie sacerdotale.

Le récent effondrement des idéologies, la maniere fortement critique de se situer face au monde des adultes qui n'offrent
pas toujours un témoignage de vie inspirée par les valeurs morales et transcendantes, I'expérience méme de camarades qui
cherchent I'évasion dans la drogue et la violence, contribuent beaucoup a rendre plus vive et inévitable la question
fondamentale des valeurs véritablement capables de donner la plénitude de leur sens a la vie, a la souffrance et a la mort.
Chez beaucoup de jeunes, le désir religieux et le besoin de spiritualité se font plus explicites : d'ou le désir d'expériences de
désert et de priére, le retour a une lecture plus personnelle et habituelle de la Parole de Dieu et a une étude de la théologie.

Comme dans le cadre du volontariat, de méme dans celui de la communauté ecclésiale, les jeunes deviennent des
protagonistes toujours plus actifs, surtout dans la participation aux divers groupes, depuis les plus anciens mais renouvelés
jusqu'aux plus récemment fondés : I'expérience d'une Eglise appelée a la « nouvelle évangélisation » par la fidélité & I'Esprit
qui I'anime et selon les aspirations du monde éloigné du Christ mais qui a besoin de Lui, comme aussi I'expérience d'une
Eglise toujours plus solidaire avec I'homme et avec les peuples dans la défense et la promotion de la dignité de la personne
et des droits humains de tous et de chacun, tout cela ouvre le cceur et la vie des jeunes a des idéaux fascinants et
engageants qui peuvent trouver leur réalisation concréte dans la suite du Christ et dans le sacerdoce.

Naturellement, cette situation humaine et ecclésiale, marquée d'une forte ambivalence, sera sous-jacente non seulement a la
pastorale des vocations et dans la formation des futurs prétres, mais encore dans le cadre de la vie et du ministére des
prétres et dans leur formation permanente. Ainsi, si I'on comprend les formes variées de « crises » vécues par les prétres
d'aujourd'hui dans I'exercice de leur ministére, dans leur vie spirituelle et dans I'interprétation méme de la nature et de la
signification du sacerdoce ministériel, on doit aussi reconnaitre, avec joie et espérance, les nouvelles possibilités positives
que le tournant historique actuel offre aux prétres pour I'accomplissement de leur mission.

Le discernement évangélique

10. La situation complexe actuelle, évoquée par quelques apergus rapides et a titre d'exemples, doit étre non seulement
connue mais aussi et surtout interprétée. Ainsi seulement, on pourra répondre de fagon adéquate a la question fondamentale

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 6/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

: « Comment former des prétres qui soient vraiment a la hauteur des circonstances actuelles, capables d'évangéliser le
monde d'aujourd'hui ? » (15)

La connaissance de la situation est importante. Un simple relevé des données ne suffit pas ; il faut une enquéte « scientifique
» qui permette de préciser le contour d'un cadre concret des circonstances socio-culturelles et ecclésiales.

L'interprétation de la situation est encore plus importante. Elle est requise par I'ambivalence et parfois par le caractére
contradictoire de la situation qui, & la maniére du champ de I'Evangile dans lequel sont semés et poussent ensemble le bon
grain et I'ivraie (cf. Mt 13, 24-30), révélent comme profondément enchevétrés entre eux des difficultés et des potentialités,
des éléments négatifs et des raisons d'espérer, des obstacles et des ouvertures.

La lecture interprétative, qui sache distinguer entre le bien et le mal, entre les signes d'espérance et les menaces, n'est pas
toujours facile. Dans la formation des prétres, il ne s'agit pas simplement d'accueillir les facteurs positifs et de les opposer
aux négatifs. Mais il importe de soumettre ces mémes facteurs positifs a un discernement attentif, pour ne pas les isoler I'un
de l'autre et ne pas les mettre en opposition entre eux, comme s'ils étaient des absolus en opposition. Il en est de méme pour
les facteurs négatifs : il ne faut pas les rejeter en bloc et sans distinction, parce qu'en chacun d'eux peut se cacher une
valeur qui attend d'étre libérée et rendue a sa vérité totale.

Pour le croyant, l'interprétation de la situation historique se fait a partir du principe d'intelligence et du critére des choix
d'action qui en découlent, qui se trouvent dans une exigence nouvelle et originale, le discernement évangélique ; cette
interprétation nait dans la force et la lumiére de I'Evangile, de I'Evangile vivant et personnel qui est Jésus Christ, et grace au
don de I'Esprit Saint. Ainsi, dans la situation historique et ses aléas, le discernement évangélique recueille non une simple «
donnée » dont il faut prendre acte avec précision et face a laquelle il est possible de rester indifférent ou passif, mais plutot
un « devoir », un défi pour la liberté responsable, soit de la personne seule soit de la communauté. C'est un défi lié a un «
appel » que Dieu fait retentir dans la situation historique elle-méme : aussi, en elle et par elle, Dieu appelle I'Eglise en premier
lieu et le croyant a faire en sorte que « I'Evangile de la vocation et du sacerdoce » exprime la pérennité de la vérité dans les
circonstances changeantes de la vie. Il faut appliquer aussi a la formation des prétres les paroles du Concile Vatican Il : «
L'Eglise a le devoir, & tout moment, de scruter les signes des temps et de les interpréter a la lumiére de I'Evangile, de telle
sorte qu'elle puisse répondre, d'une maniére adaptée a chaque génération, aux questions éternelles des hommes sur le sens
de la vie présente et future et sur leurs relations réciproques. Il importe donc de connaitre et de comprendre ce monde dans
lequel nous vivons, ses attentes, ses aspirations, son caractére souvent dramatique » (16).

Ce discernement évangélique s'appuie sur la confiance en I'amour de Jésus Christ qui, toujours et inlassablement, prend
soin de son Eglise (cf. Ep 5,29), Lui qui est Seigneur et Maitre, clef de volte, centre et fin de toute I'histoire humaine (17) ; il
est éclairé et affermi par I'Esprit Saint, qui suscite en tout temps et en tout lieu I'obéissance de la foi, le joyeux courage de
suivre Jésus, le don de la sagesse qui juge tout et n'est jugée par personne (cf. 1 Co 2,15) ; il repose sur la fidélité du Pére a
ses promesses.

Ainsi, I'Eglise se sent capable d'affronter les difficultés et les défis de cette nouvelle période de I'histoire. Elle peut aussi
assurer pour le présent et pour I'avenir la formation de prétres qui soient des ministres fervents et convaincus pour la «
nouvelle évangélisation », des serviteurs fidéles et généreux de Jésus Christ et des hommes.

Ne nous cachons pas les difficultés. Elles ne sont ni rares ni légéres. Pour les vaincre, nous avons notre espérance, notre foi
en l'indéfectible amour du Christ, et notre certitude du caractére irremplagable du ministére sacerdotal pour la vie de I'Eglise
et du monde.

CHAPITREII

IL M'A CONSACRE PAR L'ONCTION ET IL M'A ENVOYE
La nature et la mission du sacerdoce ministériel

Le regard sur le sacerdoce

11. « Tous dans la Synagogue avaient les yeux fixés sur lui » (Lc 4, 20). Ce que dit I'évangéliste Luc au sujet de ceux qui
étaient présents ce sabbat a la synagogue de Nazareth et ont écouté Jésus commenter le passage du livre du prophéte Isaie
qu'il avait lu, peut s'appliquer a tous les chrétiens, toujours appelés a reconnaitre en Jésus de Nazareth I'accomplissement
définitif de I'annonce prophétique : « Alors il se mit & dire : "Aujourd'hui cette Ecriture est accomplie pour vous qui
I'entendez" (Lc 4, 21). Ce texte de I'Ecriture disait : « L'Esprit du Seigneur est sur moi parce qu'il m'a consacré par I'onction
pour porter la Bonne Nouvelle aux pauvres. Il m'a envoyé annoncer aux captifs la délivrance et aux aveugles le retour a la
vue, renvoyer en liberté les opprimés, proclamer une année de grace du Seigneur » (Lc 4, 18-19 ; cf. Is 61, 1-2). Jésus se

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 7/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

présente donc comme rempli de I'Esprit Saint, « consacré par I'onction », « pour porter la Bonne Nouvelle aux pauvres » : il
est le Messie, le Messie prétre, prophéte et roi.

Les chrétiens doivent garder les yeux de la foi et de I'amour fixés sur ce visage du Christ. C'est a la lumiére de cette «
contemplation » que les Péres synodaux ont réfléchi au probléme de la formation des prétres dans les circonstances
actuelles. On ne peut répondre a cette question sans réfléchir au préalable a la finalité du processus de la formation : et la
finalité, c'est le sacerdoce ministériel, plus précisément le sacerdoce ministériel comme participation au sacerdoce méme de
Jésus Christ, dans I'Eglise. La connaissance de la nature et de la mission du sacerdoce ministériel est le présupposé
nécessaire et en méme temps le guide le plus sdr et le stimulant le plus fort pour développer dans I'Eglise I'action pastorale,
en vue de la promotion et du discernement des vocations sacerdotales et de la formation de ceux qui sont appelés au
ministére ordonné.

La recherche d'une connaissance exacte et profonde de la nature et de la mission du sacerdoce ministériel est donc la voie a
suivre - c'est celle que le Synode a effectivement suivie - pour sortir de la crise de I'identité du prétre : « Cette crise - comme
je I'ai dit dans le discours de cléture du Synode - est apparue dans les années qui ont suiviimmédiatement le Concile. Elle
est née d'une interprétation erronée, parfois méme volontairement tendancieuse, de la doctrine du Magistére conciliaire. La
se trouve indubitablement I'une des causes d'un grand nombre de défections alors subies par I'Eglise ; défections qui ont
gravement atteint le service pastoral et les vocations au sacerdoce, en particulier les vocations missionnaires. C'est comme
si le Synode de 1990, redécouvrant toute la profondeur de I'identité sacerdotale par tant d'interventions entendues dans
cette Aula, était venu apporter I'espérance aprés les défections douloureuses. Ces interventions ont révélé notre conscience
du lien ontologique spécifique qui unit le prétre au Christ, Prétre Supréme et Bon Pasteur. Cette identité est sous-jacente a la
nature de la formation qui doit étre donnée en vue du sacerdoce et ensuite durant toute la vie sacerdotale. C'était le but
précis de ce Synode ». (18)

A cette fin, le Synode considére qu'il fallait rappeler, de maniére synthétique, ce qui a trait aux fondements de la nature et de
la mission du sacerdoce ministériel, nature et mission que la foi de I'Eglise a reconnues au cours de son histoire
multiséculaire et que le Concile Vatican Il a présentées aux hommes de notre temps. (19)

Dans I'Eglise, mystére, communion et mission

12. « L'identité sacerdotale - ont écrit les Péres synodaux -, comme toute identité chrétienne, prend sa source dans la Tres
Sainte Trinité » (20), qui se révéle et se communigque aux hommes dans le Christ, constituant, en Lui et par I'action de I'Esprit,
I'Eglise comme « le germe et le commencement » du Royaume (21). L'exhortation Christifideles laici, synthétisant
I'enseignement du Concile, présente I'Eglise comme mystére, communion et mission ; « elle est mystére parce que I'amour et
la vie du Pére, du Fils et de I'Esprit Saint sont le don absolument gratuit offert a tous ceux qui sont nés de I'eau et de I'Esprit
(cf. Jn 3, 5), appelés a vivre la communion méme de Dieu, a la manifester et a la communiquer dans I'histoire (mission) ».
(22)

C'est a I'intérieur de I'Eglise comme mystére de communion trinitaire en tension missionnaire que se révéle toute identité
chrétienne, et donc aussi l'identité spécifique du prétre et de son ministere. En effet, le prétre, en vertu de la consécration
qu'il a regue par le sacrement de I'Ordre, est envoyé par le Pére, par Jésus Christ, a qui il est configuré de maniere spéciale
comme Téte et Pasteur de son peuple, pour vivre et agir, dans la force de I'Esprit Saint, pour le service de I'Eglise et pour le
salut du monde. (23)

On peut comprendre ainsi le caractére essentiellement « relationnel » de I'identité du prétre: par le sacerdoce naissant de la
profondeur du mystére ineffable de Dieu, c'est-a-dire de I'amour du Pére, de la grace de Jésus Christ et du don de ['unité
dans I'Esprit Saint, le prétre est intégré sacramentellement dans la communion avec I'évéque et avec les autres prétres, (24)
pour servir le Peuple de Dieu qui est I'Eglise et pour conduire tous les hommes au Christ, conformément a la priére du
Seigneur : « Pére saint, garde-les dans ton nom que tu m'as donné pour qu'ils soient un comme nous... Comme toi, Pére, tu
es en moi et moi en toi, qu'eux aussi soient en nous, afin que le monde croie que tu m'as envoyé » (Jn 17, 11. 21).

On ne peut donc définir la nature et la mission du sacerdoce ministériel hors de cette trame multiple et riche des rapports qui
ont leur source dans la Trés Sainte Trinité et qui se prolongent dans la communion de I'Eglise comme signe et instrument,
dans le Christ, de I'union des hommes avec Dieu et de I'unité de tout le genre humain. (25) Ainsi I'ecclésiologie de
communion devient décisive pour saisir I'identité du prétre, sa dignité propre, sa vocation et sa mission dans le Peuple de
Dieu et dans le monde. C'est pourquoi la référence a I'Eglise est nécessaire, méme si elle n'est pas premiére dans la
définition de I'identité du prétre. En tant que mystére, I'Eglise est essentiellement relative & Jésus Christ ; en effet, elle est, de
lui, la plénitude, le corps et I'épouse. Elle est le « signe », le « mémorial » vivant de sa présence permanente et de son action
parmi nous et pour nous. Le prétre trouve la pleine vérité de son identité dans le fait d'étre une participation spécifique et une
continuation du Christ lui-méme, souverain et unique prétre de la Nouvelle Alliance : il est une image vivante et transparente
du Christ prétre. Le sacerdoce du Christ, expression de sa « nouveauté » absolue dans I'histoire du salut, constitue la source

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 8/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

unique et le paradigme irremplagable du sacerdoce du chrétien, et en particulier du prétre. La référence au Christ est ainsi la
clef absolument nécessaire pour la compréhension de la réalité du sacerdoce.

La relation fondamentale avec le Christ Téte et Pasteur

13. Jésus Christ a manifesté en lui-méme la figure parfaite et définitive du sacerdoce de la Nouvelle Alliance (26) : il I'a
révélée par toute sa vie terrestre, mais par-dessus tout dans I'événement central de sa passion, de sa mort et de sa
résurrection.

Comme I'écrit I'auteur de la Lettre aux Hébreux, étant homme comme nous et en méme temps Fils unique de Dieu, Jésus est,
en son étre méme, médiateur parfait entre le Pére et I'numanité (cf. He 8-9), celui qui nous donne I'accés immédiat auprés de
Dieu, grace au don de I'Esprit : « Dieu a envoyé dans nos cceurs I'Esprit de son Fils qui crie : Abba, Pére ! » (Ga 4, 6 ; cf. Rm
8, 15).

Jésus accomplit sa fonction de médiateur par I'offrande de lui-méme sur la Croix, par laquelle il ouvre, une fois pour toutes,
I'accés au sanctuaire céleste et a la maison du Pére (cf. He 9, 24-28). Par rapport a Jésus, Moise et tous les « médiateurs »
de I'Ancien Testament entre Dieu et son peuple - les rois, les prétres et les prophétes - ne se présentent que comme « figure
» et « ombre des biens & venir », et non comme « I'expression méme des réalités » (cf. He 10, 1).

Jésus est le Bon Pasteur annoncé a I'avance par les prophétes (cf. Ez 34), celui qui connait ses brebis une par une, qui offre
sa vie pour elles et qui veut les rassembler toutes comme un seul troupeau avec un seul pasteur (cf. Jn 10, 11-16). Il est le
pasteur, venu non « pour étre servi, mais pour servir » (Mt 20, 28), qui, dans le geste pascal du lavement des pieds (cf. Jn 13,
1-20), laisse aux siens le modéle du service qu'ils devront se rendre les uns aux autres, et qui s'offre liorement comme «
agneau innocent » immolé pour notre rédemption (cf. Jn 1, 36 ; Ap 5, 6-12).

Par le sacrifice de la Croix unique et définitif, Jésus confére a tous ses disciples la dignité et la mission de prétres de la
nouvelle et éternelle Alliance. Ainsi s'accomplit la promesse que Dieu avait faite a Israél : « Je vous tiendrai pour un royaume
de prétres, une nation sainte » (Ex 19, 6). C'est tout le peuple de la Nouvelle Alliance - écrit saint Pierre - qui est constitué
comme un « édifice spirituel », « un sacerdoce saint, en vue d'offrir des sacrifices spirituels, agréables a Dieu par Jésus
Christ » (1P 2, 5). Les baptisés sont les « pierres vivantes » qui construisent I'édifice spirituel, faisant corps avec le Christ, «
pierre vivante,...choisie, précieuse auprés de Dieu » (1P 2, 4). Le nouveau peuple sacerdotal, qui est I'Eglise, non seulement
a dans le Christ son image propre et authentique, mais aussi recoit de Lui une participation réelle et ontologique a son éternel
et unique sacerdoce, auquel il doit conformer toute sa vie.

14. Au service de ce sacerdoce universel de la Nouvelle Alliance, Jésus a appelé a lui, au cours de sa mission terrestre,
plusieurs de ses disciples ; avec |'autorité d'une mission spécifique, il appelle et institue les Douze « pour étre ses
compagnons et pour les envoyer précher, avec pouvoir de chasser les démons » (Mc 3, 14-15).

Ainsi, déja durant son ministére public (cf. Mt 16, 18) et ensuite, en plénitude, aprés sa mort et sa résurrection (cf. Mt 28, 16-
20 ; Jn 20-21), Jésus confére a Pierre et aux Douze des pouvoirs tout a fait particuliers vis-a-vis de la communauté future et
pour |'évangélisation de tous les peuples. Aprés les avoir appelés a le suivre, il les garde aupres de lui et il vit avec eux, leur
communiquant par I'exemple et par la parole son message de salut; enfin, il les envoie a tous les hommes. Pour
I'accomplissement de cette mission, Jésus confére aux Apdtres, avec la force de I'effusion pascale de I'Esprit Saint, la méme
autorité messianique qu'il a recue du Pére, qui lui a été conférée, et qui a été manifestée en plénitude par la Résurrection : «
Tout pouvoir m'a été donné au ciel et sur la terre. Allez donc, de toutes les nations faites des disciples, les baptisant au nom
du Pere et du Fils et du Saint-Esprit, et leur apprenant a observer tout ce que je vous ai prescrit. Voici que je suis avec vous
pour toujours jusqu'a la fin du monde » (Mt 28, 18-20).

Jésus établit ainsi une stricte relation entre le ministere confié aux Apotres et sa propre mission : « Qui vous accueille
m'accueille, et qui m'accueille accueille Celui qui m'a envoyé » (Mt 10, 40) ; « Qui vous écoute m'écoute, qui vous rejette me
rejette, et qui me rejette rejette Celui qui m'a envoyé » (Lc 10, 16). Bien plus, dans le quatriéme Evangile, a la lumiére de
I'événement pascal de la mort et de la résurrection, Jésus affirme avec beaucoup de force et de clarté : « Comme le Pére m'a
envoyé, moi aussi je vous envoie » (Jn 20, 21; cf. 13, 20 ; 17, 18). De méme que Jésus a une mission qui lui vient directement
de Dieu et qui rend présente I'autorité méme de Dieu (cf. Mt 7, 29 ; 21, 23 ; Mc 1,27 ; 11, 28 ; Lc 20, 2 ; 24, 19), de méme les
Apbtres ont une mission qui vient de Jésus. Comme « le Fils ne peut rien faire de lui-méme » (Jn 5, 19), de sorte que sa
doctrine n'est pas sa propre doctrine, mais la doctrine de Celui qui I'a envoyé (cf. Jn 7, 16), de méme Jésus dit aux Apdtres : «
Hors de moi vous ne pouvez rien faire » (Jn 15, 5) : leur mission n'est pas leur propre mission, mais la mission méme de
Jésus. Son accomplissement est possible non a partir des forces humaines, mais seulement avec le « don » du Christ et de
son Esprit, avec la grace sacramentelle : « Recevez I'Esprit Saint. Ceux a qui vous remettrez les péchés, ils leur seront remis,
ceux a qui vous les retiendrez, ils leur seront retenus » (Jn 20, 22-23). Ainsi, ce n'est pas en vertu de quelque mérite
particulier, mais seulement en vertu d'une participation gratuite a la grace du Christ, que les Apétres poursuivent dans
I'histoire, jusqu'a la fin des temps, la mission de salut du Christ lui-méme en faveur des hommes.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 9/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Le signe et le présupposé de |'authenticité et de la fécondité de cette mission est I'unité des Apdtres avec Jésus et, en lui,
entre eux et avec le Pére, comme en témoigne la priére sacerdotale du Seigneur, synthése de sa mission (cf. Jn 17, 20-23).

15. A leur tour, les Apétres, institués par le Seigneur, s'acquitteront progressivement de leur mission en appelant, sous des
formes diverses mais finalement convergentes, d'autres hommes, comme évéques, comme prétres et comme diacres, pour
accomplir la mission regue du Christ ressuscité qui les a envoyés a tous les hommes de tous les temps.

Le Nouveau Testament souligne unanimement que I'Esprit du Christ lui-méme a introduit dans le ministére ces hommes
choisis du milieu des fréres. Par le geste de I'imposition des mains (cf. Ac 6,6 ;1Tm 4,14 ; 5, 22 ; 2 Tm 1, 6), qui transmet le
don de I'Esprit, ces hommes sont appelés et habilités a continuer le méme ministére de réconcilier, de paitre le troupeau de
Dieu, et d'enseigner (cf. Ac 20, 28 ;1P 5, 2).

Les prétres sont ainsi appelés a prolonger la présence du Christ, unique et souverain Pasteur, en retrouvant son style de vie
et en se rendant en quelque sorte transparents a lui au milieu du troupeau qui leur est confié. Comme I'écrit de maniere claire
et précise la premiére Lettre de Pierre : « Les anciens qui sont parmi vous, je les exhorte, moi, ancien comme eux, témoin des
souffrances du Christ, et qui dois participer a la gloire qui va étre révélée. Paissez le troupeau de Dieu qui vous est confié,
veillant sur lui, non par contrainte, mais de bon gré, selon Dieu ; non pour un gain sordide, mais avec I'élan du cceur ; non pas
en faisant les seigneurs a I'égard de ceux qui vous sont échus en partage, mais en devenant les modeéles du troupeau. Et
quand paraitra le Chef des pasteurs, vous recevrez la couronne de gloire qui ne se flétrit pas » (1P 5, 1-4).

Dans I'Eglise et pour I'Eglise, les prétres représentent sacramentellement Jésus Christ Téte et Pasteur, ils proclament
authentiquement la Parole, ils répétent ses gestes de pardon et d'offre du salut, surtout par le Baptéme, la Pénitence et
I'Eucharistie, ils exercent sa sollicitude pleine d'amour, jusqu'au don total de soi-méme, pour le troupeau qu'ils rassemblent
dans I'unité et conduisent au Pére par le Christ dans I'Esprit. En un mot, les prétres existent et agissent pour I'annonce de
I'Evangile au monde et pour I'édification de I'Eglise au nom du Christ Téte et Pasteur en personne. (27)

Telle est la maniéere typique et particuliere dont les ministres ordonnés participent a I'unique sacerdoce du Christ. Par
I'onction du sacrement de I'Ordre, I'Esprit Saint les configure, a un titre nouveau et spécifique, a Jésus Christ Téte et Pasteur,
il les y conforme intérieurement et les anime de sa charité pastorale ; et dans I'Eglise, il en fait des serviteurs qualifiés pour
I'annonce de I'Evangile a toutes les créatures et pour la plénitude de la vie chrétienne de tous les baptisés.

La vérité du prétre telle qu'elle émane de la Parole de Dieu, c'est-a-dire de Jésus Christ lui-méme, et de son dessein
concernant la constitution de I'Eglise, est chantée en une joyeuse action de grace liturgique dans la préface de la messe
chrismale : « Par I'onction de I'Esprit Saint, tu as établi ton Fils unique prétre de I'Alliance nouvelle et éternelle ; et tu as voulu
que son unique sacerdoce demeure vivant dans I'Eglise. C'est lui, le Christ, qui donne & tout le peuple racheté la dignité du
sacerdoce royal; c'est lui qui choisit, dans son amour pour ses fréres, ceux qui, recevant l'imposition des mains, auront part a
son ministeére. lls offrent en son nom I'unique sacrifice du salut a la table du banquet pascal: ils ont a se dévouer au service
de ton peuple pour le nourrir de ta Parole et le faire vivre de tes sacrements ; ils seront de vrais témoins de la foi et de la
charité, préts a donner leur vie comme le Christ pour leurs freres et pour toi ».

Au service de I'Eglise et du monde

16. La relation fondamentale du prétre est celle qui I'unit a Jésus Christ Téte et Pasteur: il participe en effet, d'une maniére
spécifique et authentique, a la « consécration », ou « onction », et a la « mission » du Christ (cf. Lc 4, 18-20). Mais & cette
relation-la est intimement liée celle qui I'unit & I'Eglise. Il ne s'agit pas de « relations » simplement juxtaposées : elles sont
elles-mémes intimement unies par une sorte d'immanence réciproque. La référence a I'Eglise est inscrite dans I'unique et
méme rapport du prétre au Christ, en ce sens que c'est la "représentation sacramentelle" du Christ par le prétre qui fonde et
anime son rapport & I'Eglise.

En ce sens, les Péres synodaux ont écrit: « En tant qu'il représente le Christ Téte, Pasteur et Epoux de I'Eglise, le prétre est
placé non seulement dans I'Eglise, mais aussi face a I'Eglise. Le sacerdoce, en méme temps que la Parole de Dieu et les
signes sacramentels dont il est le serviteur, appartient aux éléments constitutifs de I'Eglise. Le ministére du prétre est
entiérement au service de I'Eglise pour promouvoir I'exercice du sacerdoce commun de tout le peuple de Dieu ; il est
ordonné non seulement & I'Eglise particuliére, mais encore & I'Eglise universelle (cf. Presbyterorum ordinis, n. 10), en
communion avec |I'évéque, avec Pierre et sous I'autorité de Pierre. Par le sacerdoce de I'évéque, le sacerdoce du second
ordre est incorporé & la structure apostolique de I'Eglise. Ainsi le prétre, comme les Apétres, remplit la fonction
d'ambassadeur du Christ (cf. 2 Co 5, 20). C'est la que se fonde le caractére missionnaire du sacerdoce » .(28)

Le ministére ordonné nait ainsi avec I'Eglise ; qu'il s'agisse de celui des évéques ou, en référence et en communion avec eux,
de celui des prétres, il a un lien particulier avec le ministére des Apoétres a I'origine, dont il prend réellement la succession,
méme si, par rapport a celui-ci, il présente des modalités existentielles différentes.

On ne doit donc pas considérer le sacerdoce ordonné comme s'il était antérieur a I'Eglise : il est entiérement au service de
I'Eglise elle-méme ; mais il ne doit pas non plus étre envisagé comme postérieur & la communauté ecclésiale, comme si

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 10/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

celle-ci pouvait étre comprise comme étant déja constituée sans ce sacerdoce.

La relation du prétre avec Jésus Christ et, en lui, avec son Eglise s'inscrit dans I'étre méme du prétre, en vertu de sa
consécration ou de I'onction sacramentelle, et dans son agir, c'est-a-dire dans sa mission ou dans son ministére. En
particulier, « le prétre ministre est serviteur du Christ présent dans I'Eglise mystére, communion et mission. Du fait qu'il
participe a I'"onction" et a la "mission" du Christ, il peut prolonger dans I'Eglise sa priére, sa parole, son sacrifice, son action
salvifique. Il est donc serviteur de I'Eglise mystére parce qu'il accomplit les signes ecclésiaux et sacramentels de la présence
du Christ ressuscité. Il est serviteur de I'Eglise communion parce que - en unité avec I'évéque et en lien étroit avec le
presbyterium - il construit I'unité de la communauté ecclésiale dans I'harmonie des diverses vocations, des charismes et des
services. |l est, enfin, serviteur de I'Eglise mission parce qu'il fait de la communauté une communauté annonciatrice et
témoin de I'Evangile. » (29)

Ainsi dans son étre méme et dans sa mission sacramentelle, le prétre apparait, dans la structure de I'Eglise, comme signe de
la priorité absolue et de la gratuité de la grace, qui est donnée a I'Eglise par le Christ ressuscité. Par le sacerdoce ministériel,
I'Eglise prend conscience, dans la foi, de ne pas exister par elle-méme, mais par la grace du Christ dans I'Esprit Saint. Les
Apdtres et leurs successeurs, comme détenteurs d'une autorité qui leur vient du Christ Téte et Pasteur, sont placés - par leur
ministére - face a I'Eglise, comme prolongement visible et signe sacramentel du Christ, & sa propre place en face de I'Eglise
et du monde, comme origine permanente et toujours nouvelle du salut, « lui le sauveur du Corps » (Ep 5, 23).

17. Le ministére ordonné, de par sa nature méme, ne peut étre accompli que pour autant que le prétre est uni au Christ par
I'insertion sacramentelle dans I'ordre presbytéral et donc pour autant qu'il est en communion hiérarchique avec son évéque.
Le ministere ordonné est radicalement de « nature communautaire » et ne peut étre rempli que comme « ceuvre collective »
(30). Le Concile s'est longuement exprimé sur cette nature communionnelle du sacerdoce, en examinant successivement les
relations du prétre avec son évéque, avec les autres prétres et avec les laics. (31)

Le ministere des prétres est avant tout communion et collaboration responsable et nécessaire au ministére de I'évéque, dans
sa sollicitude pour I'Eglise universelle et pour I'Eglise particuliére, au service de laquelle ils constituent avec I'évéque un
unique presbyterium.

Chaque prétre, qu'il soit diocésain ou religieux, est uni aux autres membres du presbyterium, en fonction du sacrement de
I'Ordre, par des liens particuliers de charité apostolique, de ministere et de fraternité. Tous les prétres, en effet, diocésains ou
religieux, participent a I'unique sacerdoce du Christ Téte et Pasteur, « visent le méme but: construire le Corps du Christ ; de
notre temps surtout, cette tache réclame des fonctions multiples et des adaptations nouvelles », et le ministére s'enrichit au
cours des siécles de charismes toujours nouveaux. (32)

Les prétres, enfin, parce que leur figure et leur engagement dans I'Eglise ne remplacent pas, mais bien plutét promeuvent le
sacerdoce baptismal de tout le peuple de Dieu, le conduisant a sa pleine réalisation ecclésiale, se trouvent en relation
positive et constructive avec les laics. lls sont au service de leur foi, de leur espérance et de leur charité. lls en reconnaissent
et soutiennent, comme fréres et amis, la dignité de fils de Dieu et ils les aident a exercer pleinement leur réle spécifique dans
le cadre de la mission de I'Eglise. (33)

Le sacerdoce ministériel conféré par le sacrement de I'ordre et le sacerdoce commun ou « royal » des fidéles, qui ont entre
eux une différence essentielle et non seulement de degrés (34), sont ordonnés I'un a I'autre; ils dérivent I'un et I'autre - sous
des formes différentes - de I'unique sacerdoce du Christ. Le sacerdoce ministériel, en effet, ne signifie pas en soi un degré
plus élevé de sainteté par rapport au sacerdoce commun des fidéles; mais, par le sacerdoce ministériel, les prétres ont recu
du Christ, par I'Esprit, un don spécifique, afin de pouvoir aider le peuple de Dieu a exercer fidelement et pleinement le
sacerdoce commun qui lui est conféré. (35)

18. Comme le Concile le souligne, « le don spirituel que les prétres ont recu a I'ordination les prépare non pas a une mission
limitée et restreinte, mais a une mission de salut d'ampleur universelle "jusqu'aux extrémités de la terre" ; n'importe quel
ministére sacerdotal participe, en effet, aux dimensions universelles de la mission confiée par le Christ aux Apotres ». (36) En
vertu de la nature méme de leur ministére, ils doivent donc étre pénétrés et animés d'un profond esprit missionnaire et « de
cet esprit vraiment catholique qui les habituera a dépasser les limites de leur propre diocése, de leur nation et de leur rite,
pour subvenir aux besoins de I'Eglise entiére, préts au fond du cceur a précher I'Evangile jusqu'aux extrémités de la terre ».
(37)

En outre, en particulier parce que le prétre est, a I'intérieur de I'Eglise, homme de la communion, il doit é&tre, & I'égard de tous
les hommes, homme de la mission et du dialogue. Profondément enraciné dans la vérité et dans la charité du Christ, et animé
du désir et de la nécessité intérieure d'annoncer a tous le salut, il est appelé a nouer avec tous les hommes des rapports de
fraternité et de service, dans une recherche commune de la vérité, en travaillant a promouvoir la justice et la paix. Il doit
nouer ces rapports fraternels en premier lieu avec les fréres des autres Eglises et des confessions chrétiennes, mais aussi
avec les fideles des autres religions, avec les hommes de bonne volonté, et, d'une maniére spéciale, avec les pauvres et
avec les plus faibles, ainsi qu'avec tous ceux qui aspirent, sans le savoir ou sans I'exprimer, a la vérité et au salut apporté par

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 11/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

le Christ, selon la parole et I'exemple de Jésus qui a dit : « Ce ne sont pas les gens en bonne santé qui ont besoin du
médecin, mais les malades ;... je ne suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs » (Mc 2, 17).

Aujourd'hui, en particulier, la tache pastorale prioritaire de la nouvelle évangélisation incombe a tout le peuple de Dieu, et
demande une nouvelle ardeur, de nouvelles méthodes et un nouveau langage pour I'annonce et le témoignage évangéliques.
Il exige que les prétres soient radicalement et totalement plongés dans le mystére du Christ et capables de réaliser un
nouveau style de vie pastorale, caractérisé par une profonde communion avec le Pape, les évéques et entre eux, et par une
collaboration féconde avec les laics, dans le respect et la promotion des divers rbles, des charismes et des ministéres au sein
de la communauté ecclésiale. (38)

« Aujourd'hui, cette Ecriture est accomplie pour vous qui I'entendez » (Lc 4, 21). Ecoutons encore une fois ces paroles de
Jésus a la lumiere du sacerdoce ministériel dont nous avons présenté la nature et la mission. L'« aujourd'hui » dont parle
Jésus, parce qu'il appartient a la « plénitude des temps » et la définit - temps du salut accompli et définitif -, désigne le
temps de I'Eglise. La consécration et la mission du Christ exprimées par ces paroles : « L'Esprit du Seigneur... m'a consacré
par I'onction, pour porter aux pauvres la Bonne Nouvelle » sont la racine vivante d'ou germe la consécration et la mission de
I'Eglise, « plénitude » du Christ (cf. Ep 1, 23) ; avec la régénération baptismale, tous les chrétiens ont recu I'effusion de
I'Esprit du Seigneur, qui les consacre pour former un temple spirituel et un sacerdoce saint. L'Esprit les envoie proclamer les
merveilles accomplies par Celui qui les a appelés des ténébres a son admirable lumiére (cf. 1P 2, 4-10). Le prétre participe a
la consécration et a la mission du Christ de maniéere spécifique et authentique, c'est-a-dire par le sacrement de I'Ordre, qui
I'a configuré, dans son étre méme, a Jésus Christ, Téte et Pasteur ; il participe a la mission d'« annoncer aux pauvres la
Bonne Nouvelle » au nom et en la personne du Christ.

Dans leur message final, les Péres synodaux ont condensé en une formule bréve, mais riche de sens, la « vérité », ou mieux
le « mystere » et le « don » du sacerdoce ministériel, en disant : « Notre identité a sa source ultime dans I'amour du Pére. Au
Fils qu'il a envoyé, Souverain Prétre et Bon Pasteur, nous sommes unis sacramentellement par le sacerdoce ministériel dans
la puissance de I'Esprit Saint. La vie et le ministére du prétre sont la continuation de la vie et de I'action du Christ lui-méme.
La réside notre identité, notre vraie dignité, notre source de joie, et notre certitude de vie ». (39)

CHAPITRE Il

L'ESPRIT DU SEIGNEUR EST SUR MOI
La vie spirituelle du prétre

Un appel « spécifique » a la sainteté

19. « L'Esprit du Seigneur est sur moi » (Lc 4,18). L'Esprit ne se tient pas seulement « sur » le Messie, mais il le remplit, le
pénétre, le rejoint dans son étre et dans son action. L'Esprit, en effet, est le principe de la « consécration » et de la « mission
» du Messie : « Parce qu'il m'a consacré par I'onction et m'a envoyé pour annoncer la bonne nouvelle aux pauvres... » (Lc
418). Par la force de I'Esprit, Jésus appartient totalement et exclusivement a Dieu, il participe a I'infinie sainteté de Dieu qui
I'appelle, le choisit et I'envoie. Ainsi, I'Esprit du Seigneur se révele source de sainteté et appel a la sanctification.

Ce méme « Esprit du Seigneur » est « sur » le peuple de Dieu tout entier, qui est constitué comme peuple « consacré » a Dieu
et « envoyé » par Dieu pour annoncer I'Evangile qui sauve. De I'Esprit, les membres du peuple de Dieu sont « enivrés » et «
marqués » (cf.1C012,13 ;2 Co 1, 21-22 ; Ep 1,13 ; 4, 30) et appelés a la sainteté.

En particulier, I'Esprit nous révéle et nous communique la vocation fondamentale que le Pére depuis I'éternité adresse a tous
: la vocation d'étre « saints et immaculés en sa présence dans I'amour », en vertu de la prédestination « a étre pour lui des
fils adoptifs par Jésus Christ » (Ep 1, 4-5). Non seulement il nous révéle et nous communique cette vocation, mais I'Esprit se
fait en nous principe et source de sa réalisation : Iui, I'Esprit du Fils (cf. Ga 4, 6), nous conforme au Christ Jésus et nous rend
participants de sa vie filiale, c'est-a-dire de sa charité envers le Pére et envers ses freres. « Puisque I'Esprit est notre vie, que
I'Esprit nous fasse aussi agir » (Ga 5, 25). Par ces paroles, I'Apotre Paul nous rappelle que I'existence chrétienne est « vie
spirituelle », c'est-a-dire vie animée et guidée par I'Esprit vers la sainteté et la perfection de la charité.

L'affirmation du Concile : « L'appel a la plénitude de la vie chrétienne et a la perfection de la charité s'adresse a tous ceux qui
croient au Christ, quels que soient leur état ou leur forme de vie » (40) s'applique tout spécialement aux prétres : ils sont
appelés, non seulement en tant que baptisés, mais aussi et spécifiquement en tant que prétres, a savoir a un titre nouveau et
selon des modalités propres, découlant du sacrement de I'Ordre.

20. Au sujet de la « vie spirituelle » des prétres, et du don de la sainteté et de la responsabilité de devenir « saints », le décret
conciliaire sur le ministére et la vie des prétres nous offre une synthése riche et stimulante : « Les prétres sont ministres du
Christ Téte pour construire et édifier son Corps tout entier, I'Eglise, comme coopérateurs de I'Ordre épiscopal : c'est & ce titre
que le sacrement de I'Ordre les configure au Christ Prétre. Certes, par la consécration baptismale, ils ont déja regu, comme
tous les chrétiens, le signe et le don d'une vocation et d'une grace qui comporte pour eux la possibilité et I'exigence de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 12/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

tendre, malgré la faiblesse humaine, a la perfection dont parle le Seigneur: "Vous, donc, vous serez parfaits comme votre
Pére céleste est parfait" (Mt 5, 48). Mais cette perfection, les prétres sont tenus de I'acquérir a un titre particulier : en
recevant I'Ordre, ils ont été consacrés a Dieu d'une maniere nouvelle pour étre les instruments vivants du Christ Prétre
éternel, habilités a poursuivre au long du temps I'action admirable par laquelle, dans sa puissance souveraine, il a restauré la
communauté humaine tout entiere. Dés lors qu'il tient a sa maniére la place du Christ en personne, tout prétre est, de ce fait,
doté d'une grace particuliére ; cette grace lui permet de tendre, par le service des hommes qui lui sont confiés et du peuple
de Dieu tout entier, vers la perfection de Celui qu'il représente ; c'est encore au moyen de cette grace que sa faiblesse
d'homme charnel se trouve guérie par la sainteté de Celui qui est devenu pour nous le Grand Prétre "saint, innocent,
immaculé, séparé des pécheurs" (He 7, 26) ». (41)

Le concile affirme avant tout la vocation « commune » a la sainteté. Cette vocation s'enracine dans le baptéme, qui définit le
prétre comme un « fidele » (Christifidelis), comme « un frére parmi des fréres », inséré et uni au peuple de Dieu, dans la joie
de partager les dons du salut (cf. Ep 4, 4-6) et dans le devoir commun de marcher « selon I'Esprit », a la suite de l'unique
Maitre et Seigneur. Souvenons-nous de la célébre parole de saint Augustin : « Pour vous, je suis évéque ; avec vous, je suis
chrétien. Le premier nom est celui d'un office regu ; le second, de la grace ; le premier nom est celui d'un danger ; le second,
du salut ». (42)

Avec la méme clarté, le texte conciliaire parle aussi d'une vocation « spécifique » a la sainteté, plus précisément d'une
vocation qui se fonde sur le sacrement de I'Ordre, comme sacrement propre du prétre, donc en raison d'une nouvelle
consécration & Dieu au moyen de I'ordination. A cette vocation spécifique, saint Augustin fait allusion également en faisant
suivre I'affirmation « Pour vous, je suis évéque ; avec vous, je suis chrétien », de ces autres paroles : « Si donc étre avec
vous comme racheté m'apporte plus de joie que d'étre placé a votre téte, en suivant le commandement du Seigneur, je
tacherai de vous servir, avec le plus grand dévouement, pour ne pas étre ingrat envers celui qui m'a racheté au prix de
m'avoir fait votre serviteur ». (43)

Le texte du Concile continue en signalant quelques éléments nécessaires pour définir le contenu spécifique de la vie
spirituelle des prétres. Ces éléments sont liés a la « consécration » propre aux prétres qui les configure a Jésus Christ Téte et
Pasteur de I'Eglise. lls sont liés a la « mission » ou au ministére particulier des prétres eux-mémes, qui les habilitent et les
engagent a étre des « instruments vivants du Christ Prétre éternel » et a agir « au nom et en la personne du Christ lui-méme
» ; ils sont aussi liés a toute leur « vie », devant manifester et témoigner d'une fagon originale le « radicalisme évangélique ».
(44)

La configuration a Jésus Christ Téte et Pasteur et la charité pastorale

21. Par la consécration sacramentelle, le prétre est configuré & Jésus Christ en tant que Téte et Pasteur de I'Eglise et recoit le
don d'un « pouvoir spirituel » qui est participation & I'autorité avec laquelle Jésus Christ, par son Esprit, guide I'Eglise. (45)

Grace a cette consécration, opérée par I'effusion de I'Esprit dans le sacrement de I'Ordre, la vie spirituelle du prétre est
empreinte, modelée, et marquée par les comportements qui sont propres au Christ Téte et Pasteur de I'Eglise et qui se
résument dans sa charité pastorale.

Jésus Christ est Téte de I'Eglise, son Corps. Il est « Téte » dans le sens nouveau et original d'étre « serviteur », selon ses
paroles mémes : « Aussi bien, le Fils de I'nomme n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie en rangon
pour une multitude » (Mc 10, 45). Le service de Jésus atteint sa plénitude par la mort sur la croix, c'est-a-dire par le don total
de soi dans I'humilité et I'amour : « Il s'anéantit lui-méme, prenant condition d'esclave et devenant semblable aux hommes.
S'étant comporté comme un homme, il s'humilia plus encore, obéissant jusqu'a la mort, et a la mort sur la croix... » (Ph 2, 7-
8). L'autorité de Jésus Christ Téte coincide donc avec son service, avec le don total de lui-méme, humble et plein d'amour, a
I'Eglise. Et cela, en parfaite obéissance au Pére: il est I'unique vrai Serviteur souffrant du Seigneur, en méme temps Prétre et
Victime.

La vie spirituelle de tout prétre doit &tre animée et vivifiée par ce type précis d'autorité ou de service envers I'Eglise,
précisément comme exigence de sa configuration & Jésus Christ Téte et serviteur de I'Eglise (46). C'est ainsi que saint
Augustin s'adressait a un évéque le jour de son ordination : "Celui qui est a la téte du peuple doit avant tout se rendre compte
qu'il est le serviteur de beaucoup. Et qu'il ne dédaigne pas de I'étre, je le répéte, qu'il ne dédaigne pas d'étre serviteur de
beaucoup parce que le Seigneur des seigneurs n'a pas dédaigné de se faire notre serviteur ». (47)

La vie spirituelle des ministres du Nouveau Testament devra donc étre empreinte de cette attitude primordiale de service a
I'égard du peuple de Dieu (cf. Mt 20, 24-28 ; Mc 10, 43-44), et exempte de toute présomption et de tout désir « de faire le
seigneur » sur le troupeau qui leur est confié (cf. 1P 5, 2-3). Un service accompli librement et de bon cceur, pour Dieu: de
cette facon, les ministres - les « anciens » de la communauté, c'est-a-dire les prétres - pourront étre « forme » du troupeau
qui, a son tour, est appelé a assumer au regard du monde entier cette méme attitude sacerdotale de service pour le plein
épanouissement de I'homme et sa libération intégrale.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 13/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

22. L'image de Jésus Christ Pasteur de I'Eglise, son troupeau, reprend et présente, avec des nuances nouvelles et plus
suggestives, les mémes sens que celle de Jésus Christ Téte et Serviteur. Réalisant I'annonce prophétique du Messie
Sauveur, chantée joyeusement par le psalmiste en priére et par le Prophéte Ezéchiel (cf. Ps 23/22 ; Ez 34, 11-16), Jésus se
présente lui-méme comme « le Bon Pasteur » (Jn 10, 11.14) non seulement d'Israél mais de tous les hommes (cf. Jn 10, 16). Et
sa vie est une manifestation ininterrompue, et méme une réalisation quotidienne de sa « charité pastorale » : il éprouve de la
compassion pour les foules parce qu'elles sont fatiguées et épuisées, comme des brebis sans pasteur (cf. Mt 9, 35-36) ; il
cherche celles qui sont perdues et dispersées (cf. Mt 18, 12-14), et il éclate de joie quand il les a retrouvées ; il les rassemble
et les défend ; il les connait et les appelle une a une (cf. Jn 10, 3) ; il les conduit sur des prés d'herbe fraiche et vers des eaux
tranquilles (cf. Ps 23/22) ; pour elles, il prépare la table, les nourrissant de sa propre vie. Le Bon Pasteur offre sa vie, dans sa
mort et sa résurrection, comme le chante la liturgie romaine de I'Eglise : « Il est ressuscité, Jésus, le vrai Pasteur, lui qui a
donné sa vie pour son troupeau, Iui qui a choisi de mourir pour nous sauver, Alleluia » .(48)

Pierre appelle Jésus le « Chef des pasteurs » (1P 5, 4) parce que son ceuvre et sa mission se poursuivent dans I'Eglise, par
les Apotres (cf. Jn 21, 15-17) et leurs successeurs (cf. 1P 5, 1-4), par les prétres. En vertu de leur consécration, les prétres
sont configurés a Jésus le Bon Pasteur et sont appelés a imiter et a revivre sa propre charité pastorale.

Le don que le Christ fait de lui-méme & son Eglise, fruit de son amour, prend le sens original du don propre de I'époux envers
son épouse, comme le suggérent plus d'une fois les textes sacrés. Jésus est I'époux véritable, qui offre le vin du salut a
I'Eglise (cf. Jn 2, 11). Lui, qui est « la Téte de I'Eglise, lui le Sauveur du Corps » (Ep 5, 23), « a aimé I'Eglise et s'est livré pour
elle, afin de la sanctifier en la purifiant par le bain d'eau qu'une parole accompagne ; car il voulait se la présenter a lui-méme
toute resplendissante, sans tache ni ride ni rien de tel, mais sainte et immaculée" (Ep 5,25-27). L'Eglise est certes le corps
dans lequel le Christ Téte est présent et opérant, mais elle est aussi I'Epouse, qui sort comme une nouvelle Eve du coté
ouvert du Rédempteur sur la Croix : c'est pourquoi le Christ se tient « devant » I'Eglise, « la nourrit et en prend soin » (cf. Ep
5,29) par le don de sa vie pour elle. Le prétre est appelé a étre I'image vivante de Jésus Christ, Epoux de I'Eglise (49) :
assurément, il reste toujours dans la communauté dont il fait partie, comme croyant, uni a tous ses fréres et ses sceurs
rassemblés par I'Esprit ; mais, en vertu de sa configuration au Christ Téte et Pasteur, il se trouve en cette situation sponsale,
qui le place en face de la communauté. « En tant qu'il représente le Christ Téte, Pasteur et Epoux de I'Eglise, le prétre a sa
place non seulement dans I'Eglise, mais aussi en face de I'Eglise » (50). C'est pourquoi il est appelé, dans sa vie spirituelle, a
revivre I'amour du Christ époux envers I'Eglise épouse. Sa vie doit donc étre illuminée et orientée par ce caractére sponsal
qui lui demande d'étre témoin de I'amour sponsal du Christ ; ainsi sera-t-il capable d'aimer les gens avec un coeur nouveau,
grand et pur, avec un authentique détachement de lui-méme, dans un don de soi total, continu et fidéle. Et il en éprouvera
comme une « jalousie » divine (cf. 2 Co 11, 2), avec une tendresse qui se pare méme des nuances de I'affection maternelle,
capable de supporter les « douleurs de I'enfantement » jusqu'a ce que « le Christ soit formé » dans les fideles (cf. Ga 4, 19).

23. Le principe intérieur, la vertu qui anime et guide la vie spirituelle du prétre, en tant que configuré au Christ Téte et Pasteur,
est la charité pastorale, participation a la charité pastorale du Christ Jésus : don gratuit de I'Esprit Saint, et, en méme temps,
engagement et appel a une réponse libre et responsable de la part du prétre.

Le contenu essentiel de la charité pastorale est le don de soi, le don total de soi-méme & I'Eglise, & I'image du don du Christ
et en partage avec lui. « La charité pastorale est la vertu par laquelle nous imitons le Christ dans son don de soi et dans son
service. Ce n'est pas seulement ce que nous faisons, mais c'est le don de nous-mémes qui manifeste I'amour du Christ pour
son troupeau. La charité pastorale détermine notre fagon de penser et d'agir, notre mode de relation avec les gens. Cela
devient particulierement exigeant pour nous... » (51).

Le don de soi, racine et sommet de la charité pastorale, a comme destinataire I'Eglise. Ainsi en a-t-il été du Christ « qui a
aimé I'Eglise et s'est livré pour elle » (Ep 5, 25). Ainsi doit-il en étre du prétre. Avec la charité pastorale qui imprégne
I'exercice du ministére sacerdotal, comme un « office d'amour » (52), « le prétre, qui accueille la vocation au ministere, est en
mesure d'en faire un choix d'amour, par lequel I'Eglise et les ames deviennent son intérét principal. Vivant concrétement
cette spiritualité, il devient capable d'aimer I'Eglise universelle et la partie qui lui en est confiée, avec tout I'élan d'un époux
pour son épouse » (53). Le don de soi n'a pas de limites, marqué qu'il est par le méme élan apostolique et missionnaire que
le Christ, le Bon Pasteur, qui a dit : « J'ai encore d'autres brebis qui ne sont pas de cet enclos ; celles-la aussi il faut que je
les méne ; elles écouteront ma voix ; et il y aura un seul troupeau et un seul pasteur » (Jn 10, 16).

A l'intérieur de la communauté ecclésiale, la charité pastorale du prétre demande et exige, d'une facon particuliére et
spécifique, qu'il soit en rapport personnel avec le presbyterium, en dépendance de I'évéque et avec lui, comme ['écrit
explicitement le Concile : « La charité pastorale exige des prétres, s'ils ne veulent pas courir pour rien, un travail vécu en
communion permanente avec les évéques et leurs autres fréres dans le sacerdoce » (54).

Le don de soi a I'Eglise la concerne en tant qu'elle est le corps et I'épouse de Jésus Christ. C'est pourquoi la charité du
prétre se relie d'abord a celle de Jésus Christ. C'est seulement si elle aime et sert le Christ Téte et Epoux que la charité
devient source, critére, mesure, impulsion de I'amour et du service du prétre envers I'Eglise, corps et épouse du Christ. C'est
bien ce dont I'Apdtre Paul a une conscience limpide et forte, lui qui écrit aux chrétiens de I'Eglise de Corinthe : « Nous ne

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 14/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

sommes, nous, que Vos serviteurs, a cause de Jésus » (2 Co 4, 5). C'est surtout I'enseignement explicite de Jésus qui ne
confie a Pierre le ministére de paitre son troupeau qu'aprés un triple témoignage d'amour, et méme d'un amour de
prédilection : « Il lui dit pour la troisieme fois "Simon, fils de Jean, m'aimes-tu ?" Pierre... lui dit : "Seigneur tu sais tout ; tu
sais bien que je t'aime". Jésus lui dit : "Pais mes brebis" » (Jn 21, 17).

La charité pastorale, qui a sa source spécifique dans le sacrement de I'Ordre, trouve son expression pléniére et son aliment
principal dans I'Eucharistie : « Cette charité pastorale - lisons-nous dans le Concile - découle surtout du sacrifice
eucharistique ; celui-ci est donc le centre et la racine de toute la vie du prétre, dont I'esprit sacerdotal s'efforce d'intérioriser
tout ce qui se fait sur I'autel du sacrifice » (55). C'est en effet dans I'Eucharistie qu'est représenté - plus précisément rendu a
nouveau présent - le sacrifice de la Croix, le don total du Christ & son Eglise, le don de son corps livré et de son sang
répandu, comme témoignage supréme de sa qualité de Téte et Pasteur, Serviteur et Epoux de I'Eglise. C'est précisément
pourquoi la charité pastorale du prétre non seulement nait de I'Eucharistie, mais trouve dans la célébration de celle-ci sa plus
haute réalisation. De méme, c'est de I'Eucharistie que le prétre recoit la grace et la responsabilité de donner un sens «
sacrificiel » a toute son existence.

Cette méme charité pastorale constitue le principe intérieur et dynamique capable d'unifier les diverses et multiples activités
du prétre. Grace a elle, peut se réaliser I'exigence essentielle et permanente d'unité entre la vie intérieure et de nombreux
actes et responsabilités du ministére. Or cette exigence est plus que jamais impérieuse dans un contexte socio-culturel et
ecclésial fortement marqué par la complexité, la fragmentation et la dispersion. C'est seulement, en rapportant chaque
instant et chaque geste au choix fondamental, celui de « donner sa vie pour le troupeau », que I'on peut assurer cette unité
vitale, indispensable pour I'harmonie et I'équilibre de la vie spirituelle du prétre : « Ce qui doit permettre aux prétres de la
construire, c'est de suivre, dans I'exercice du ministére, I'exemple du Christ Seigneur, dont la nourriture était de faire la
volonté de celui qui I'a envoyé et d'accomplir son ceuvre... Menant ainsi la vie méme du Bon Pasteur, ils trouveront dans
I'exercice de la charité pastorale, le lien de la perfection sacerdotale qui raménera a I'unité leur vie et leur action » (56).

La vie spirituelle dans I'exercice du ministére

24. 'Esprit du Seigneur a consacré le Christ et I'a envoyé annoncer I'Evangile (cf. Lc 4, 18). La mission n'est pas un élément
extérieur et paralleéle a la consécration, mais elle en constitue le but intrinseque et vital : la consécration est pour la mission.
De cette fagon, non seulement la consécration, mais aussi la mission se trouvent sous le signe et la force sanctificatrice de

I'Esprit.

Il en a été ainsi de Jésus. Il en a été ainsi des Apdtres et de leurs successeurs. Il en est ainsi de I'Eglise entiére et, en elle, des
prétres : tous recgoivent I'Esprit comme appel et comme don de sanctification dans et par I'accomplissement de leur mission
(57).

Il existe donc, entre la vie spirituelle du prétre et I'exercice de son ministére, un rapport intime (58) que le Concile exprime
ainsi : « C'est en exercant le ministére d'Esprit et de justice (cf. 2 Co 3, 8-9), que [les prétres] s'enracinent dans la vie
spirituelle, pourvu qu'ils soient accueillants a I'Esprit du Christ qui leur donne la vie et les conduit. Ce qui ordonne leur vie a la
perfection, ce sont leurs actes liturgiques de chaque jour, c'est leur ministére tout entier exercé en communion avec |'évéque
et les prétres. Par ailleurs la sainteté des prétres est d'un apport essentiel pour rendre fructueux le ministére qu'ils
accomplissent » (59).

« Vivez ce que vous accomplirez et conformez-vous au mystére de la Croix du Seigneur ! » Telle est I'invitation, la monition
que I'Eglise adresse aux prétres dans le rite de I'ordination quand les offrandes du peuple saint pour le sacrifice
eucharistique leur sont remises. Le « mystére », dont le prétre est le « dispensateur » (cf.1 Co 4, 1), c'est, en définitive, Jésus
Christ lui-méme qui dans I'Esprit, est source de sainteté et appel a la sanctification. Le « mystere » doit étre au coeur de la vie
quotidienne du prétre. Il exige donc grande vigilance et vive conscience. C'est encore le rite d'ordination qui fait précéder les
paroles citées plus haut de la recommandation : « Prenez bien conscience de ce que vous ferez ». Déja, Paul avertissait
I'évéque Timothée : « Ne néglige pas le don spirituel qui est en toi (1 Tm 4,13 ; cf. 2 Tm 1, 6).

Le rapport entre vie spirituelle et exercice du ministéere sacerdotal peut aussi trouver son explication a partir de la charité
pastorale donnée par le sacrement de I'Ordre. Le ministere du prétre, précisément parce qu'il est une participation au
ministére salvifique de Jésus Christ Téte et Pasteur, ne peut manquer de rendre présente sa charité pastorale qui est a la fois
source et esprit de son service et du don de lui-méme. Dans sa réalité objective, le ministére sacerdotal est amoris officium,
selon I'expression déja citée de saint Augustin ; cette réalité objective se présente justement comme un fondement et comme
I'appel d'un ethos correspondant, qui ne peut étre que celui de I'amour, ainsi que le dit saint Augustin : « Sit amoris officium
pascere dominicum gregem » (60). Cet ethos, et donc la vie spirituelle du prétre, n'est autre que I'accueil de la « vérité » du
ministere sacerdotal, comme amoris officium, dans la conscience et dans la liberté, et donc dans I'esprit et le cceur, dans les
décisions et dans les actions.

25. Il est essentiel, pour une vie spirituelle qui se développe dans I'exercice du ministére, que le prétre renouvelle sans cesse
et approfondisse toujours plus sa conscience d'étre ministre de Jésus Christ en vertu de sa consécration sacramentelle et de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 15/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

la configuration au Christ Téte et Pasteur de I'Eglise. Cette conscience ne correspond pas seulement a la vraie nature de la
mission que le prétre accomplit en faveur de I'Eglise et de I'humanité, mais elle détermine aussi la vie spirituelle du prétre qui
accomplit cette mission. En effet, le prétre est choisi par le Christ, non pas comme un « objet » mais comme une « personne
» ; il n'est pas un instrument inerte et passif, mais un « instrument vivant », comme dit le Concile, la ou il parle de |'obligation
de tendre a la perfection (61). Et c'est encore le Concile qui présente les prétres comme « associés et collaborateurs » d'un
Dieu « saint et sanctificateur » (62).

En ce sens, la personne du prétre, consciente, libre et responsable, est profondément engagée dans |'exercice du ministére.
Le lien avec Jésus Christ, assuré par la consécration et la configuration qui découlent du sacrement de I'Ordre, fonde et
exige de la part du prétre un autre lien, qui est celui de « l'intention », celui de la volonté consciente et libre de faire, par I'acte
ministériel, ce que I'Eglise entend faire. Ce lien tend par sa nature a devenir le plus ample et le plus profond possible,
engageant I'esprit, les sentiments, la vie, en un mot une série de dispositions morales et spirituelles correspondant aux actes
ministériels que le prétre accomplit.

Il n'y a pas de doute que le ministére sacerdotal, en particulier la célébration des sacrements, regoit son efficacité salutaire
de I'action méme de Jésus Christ, présente dans les sacrements. Mais, par un dessein divin qui veut exalter I'absolue
gratuité du salut, en faisant de I'hnomme a la fois un « sauvé » et un « sauveur » - toujours et seulement avec Jésus Christ -,
I'efficacité de I'exercice du ministére est aussi fonction de la participation humaine et de I'accueil plus ou moins grands (63).
En particulier, la sainteté plus ou moins réelle du ministre a une véritable influence sur sa fagon d'annoncer la parole, de
célébrer les sacrements et de conduire la communauté dans la charité. Et c'est bien ce qu'affirme avec clarté le Concile : «
La sainteté elle-méme des prétres est d'un apport essentiel pour rendre fructueux le ministere qu'ils accomplissent ; la grace
de Dieu, certes, peut accomplir I'ceuvre du salut méme par des ministres indignes, mais, a I'ordinaire, Dieu préfére manifester
ses hauts faits par des hommes accueillants a I'impulsion et a la conduite du Saint-Esprit, par des hommes que leur intime
union avec le Christ et la sainteté de leur vie rend capables de dire avec I'Apétre : "Si je vis, ce n'est plus moi, mais le Christ
qui vit en moi" (Ga 2, 20) » (64).

La conscience d'étre ministre de Jésus Christ Téte et Pasteur porte aussi en elle la joie d'avoir regu de Jésus Christ une
grace particuliére : la grace d'avoir été choisi par le Seigneur comme « instrument vivant » de I'ceuvre du salut. Ce choix
témoigne de I'amour de Jésus Christ pour le prétre. Cet amour qui, plus grand que tout autre amour, exige qu'on y réponde.
Aprés sa résurrection, Jésus pose a Pierre la question fondamentale sur I'amour : « Simon, fils de Jean, m'aimes-tu plus que
ceux-ci ? ». C'est apreés la réponse de Pierre que la mission est conférée : « Pais mes agneaux » (Jn 21, 15). Pour pouvoir lui
confier son troupeau, Jésus demande auparavant a Pierre s'il I'aime. Mais en réalité, c'est I'amour libre et prévenant de Jésus
lui-méme qui le pousse a adresser cette demande a I'Apbtre et a lui confier « ses » brebis. Ainsi, tout acte ministériel, en
méme temps qu'il conduit & aimer et & servir I'Eglise, pousse a m(rir toujours davantage dans I'amour et dans le service du
Christ Téte, Pasteur et Epoux de I'Eglise ; cet amour se présente toujours comme une réponse a I'amour prévenant, libre et
gratuit de Dieu dans le Christ. A son tour, la croissance de I'amour envers Jésus Christ détermine la croissance de I'amour
envers I'Eglise : « Nous sommes vos pasteurs (pascimus vobis) ; avec vous, nous sommes nourris (pascimur vobiscum). Que
le Seigneur nous donne la force de vous aimer au point de pouvoir mourir pour vous, ou effectivement ou par le coeur (aut
effectu aut affectu) » (65).

26. Grace au précieux enseignement du Concile Vatican Il (66), nous pouvons saisir les conditions, les exigences, les

modalités et les fruits du rapport intime qui existe entre la vie spirituelle du prétre et I'exercice de son triple ministere : de la
Parole, des Sacrements et du service de la Charité.

Le prétre est avant tout ministre de la Parole de Dieu. Il est consacré et envoyé pour annoncer a tous I'Evangile du Royaume,
appelant tout homme a I'obéissance de la foi et conduisant les croyants a une connaissance et a une communion toujours
plus profondes du mystére de Dieu, a nous révélé et communiqué par le Christ. C'est pourquoi le prétre lui-méme doit tout
d'abord acquérir une grande familiarité personnelle avec la Parole de Dieu. Il ne lui suffit pas d'en connaitre I'aspect
linguistique ou exégétique, ce qui est cependant nécessaire. Il lui faut accueillir la Parole avec un cceur docile et priant, pour
gu'elle pénétre a fond dans ses pensées et ses sentiments et engendre en lui un esprit nouveau, « la pensée du Seigneur » (1
Co 2,16). Ainsi, ses paroles et plus encore ses choix et ses attitudes seront toujours plus transparents a I'Evangile,
I'annonceront et en rendront témoignage. C'est seulement en « demeurant » dans la Parole que le prétre deviendra parfait
disciple du Seigneur, connaitra la vérité et sera vraiment libre, dépassant tout conditionnement contraire ou étranger a
I'Evangile (cf. Jn 8,31-32). Le prétre devra étre le premier & croire & la Parole dans la pleine conscience que les paroles de
son ministere ne sont pas « siennes », mais de Celui qui I'a envoyé. De cette Parole, il n'est pas maitre: il en est le serviteur.
De cette Parole, il n'est pas I'unique possesseur : il en est le débiteur a I'égard du peuple de Dieu. C'est justement parce qu'il
évangélise, et pour qu'il puisse évangéliser, que le prétre, comme I'Eglise, doit prendre de plus en plus conscience du besoin
permanent qu'il a d'étre évangélisé (67). Il annonce la Parole, en sa qualité de « ministre », il participe a I'autorité prophétique
du Christ et de I'Eglise. A cette fin, pour avoir en lui-méme et pour donner aux fidéles la garantie de transmettre I'Evangile
dans son intégrité, le prétre est appelé a cultiver en lui une sensibilité, une disponibilité et un attachement particuliers a

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 16/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

I'égard de la Tradition vivante de I'Eglise et de son Magistére. Tout cela n'est pas étranger a la Parole, mais contribue & son
interprétation correcte et en protége le sens authentique. (68)

C'est surtout dans la célébration des sacrements, ainsi que dans la célébration de la liturgie des heures, que le prétre est
appelé a vivre et a manifester |'unité profonde entre I'exercice de son ministére et sa vie spirituelle. Par le don de la grace fait
a I'Eglise, I'Eucharistie est principe de sainteté et appel a la sanctification. Pour le prétre, elle occupe une place vraiment
centrale, dans son ministere comme dans sa vie spirituelle. « Car la sainte Eucharistie contient tout le trésor spirituel de
I'Eglise, c'est-a-dire le Christ lui-méme, lui notre Paque, Iui le pain vivant, dont la chair vivifiée par I'Esprit Saint, et vivifiante,
donne la vie aux hommes, les invitant et les conduisant a offrir en union avec lui, leur propre vie, leur travail, toute la création
». (69)

Des divers sacrements, et en particulier de la grace spécifique et propre a chacun d'eux, la vie spirituelle du prétre recoit des
connotations particulieres : en effet, elle est structurée et modelée par les multiples caractéristiques et exigences des
sacrements célébrés et vécus.

Je voudrais faire une mention spéciale du sacrement de la Pénitence dont les prétres sont les ministres, mais dont ils doivent
également étre les bénéficiaires, devenant témoins de la compassion de Dieu pour les pécheurs. Je propose a houveau ce
que j'ai écrit dans I'exhortation Reconciliatio et pcenitentia : « La vie spirituelle et pastorale du prétre, comme celle de ses
fréres laics et religieux, dépend, pour sa qualité et sa ferveur, de la pratique personnelle, assidue et consciencieuse, du
sacrement de Pénitence. La célébration de I'Eucharistie et le ministére des autres sacrements, le zéle pastoral, les relations
avec les fideles, la communion avec ses fréres prétres, la collaboration avec I'évéque, la vie de priére, en un mot toute la vie
du prétre subit un déclin inévitable si lui-méme, par négligence ou pour tout autre motif, ne recourt pas de fagon réguliere et
avec une foi et une piété authentiques au sacrement de Pénitence. Chez un prétre qui ne se confesserait plus ou se
confesserait mal, son étre sacerdotal et son action sacerdotale s'en ressentiraient vite, et la communauté elle-méme dont il
est pasteur ne manquerait pas de s'en rendre compte ». (70)

Enfin, les prétres sont appelés a exercer |'autorité et le service de Jésus Christ Téte et Pasteur de I'Eglise en animant et en
conduisant la communauté ecclésiale, c'est-a-dire en rassemblant « la famille de Dieu, fraternité qui n'a qu'une ame, et, par
le Christ dans I'Esprit, ils la conduisent a Dieu le Pére » (71). Ce « munus regendi » est une tache trés délicate et complexe qui
inclut, outre I'attention a chacune des personnes et aux vocations diverses, la capacité de coordonner tous les dons et
charismes que I'Esprit suscite dans la communauté, en les vérifiant et en les valorisant pour I'édification de I'Eglise, toujours
en union avec les évéques. Il s'agit d'un ministére qui demande au prétre d'avoir une vie spirituelle intense, riche des qualités
et des vertus propres a la personne qui « préside » et qui « guide » une communauté, a I'« ancien », dans le sens le plus fort
et le plus noble du terme, comme sont la fidélité, la cohérence, la sagesse, la faculté d'accueil de tous, I'affabilité, la fermeté
sur les choses essentielles, le détachement des points de vue trop subjectifs, le désintéressement personnel, la patience, le
go(t de I'engagement quotidien, la confiance dans le travail caché de la grace qui se manifeste chez les gens simples et
chez les pauvres (cf. Tt 1, 7-8).

L'existence sacerdotale et le radicalisme évangélique

27. « L'Esprit du Seigneur est sur moi » (Lc 4, 18). L'Esprit Saint donné par le sacrement de I'Ordre est source de sainteté et
appel a la sanctification. Car, d'abord, il configure le prétre au Christ Téte et Pasteur de I'Eglise, et il lui confie la mission
prophétique, sacerdotale et royale a accomplir au nom et en la personne du Christ. Ensuite, il anime le prétre et vivifie son
existence quotidienne, I'enrichissant de dons et d'exigences, de vertus et d'élans, qui se concrétisent dans la charité
pastorale. Cette charité est une synthése des valeurs et des vertus évangéliques et elle est la force qui soutient leur
développement jusqu'a la perfection chrétienne. (72)

Pour tous les chrétiens sans exception, le radicalisme évangélique est une exigence fondamentale et irremplagable, qui
découle de I'appel du Christ a le suivre et a I'imiter, en vertu de |'étroite communion de vie avec lui, opérée par le Saint Esprit
(cf. Mt 8, 18-20 ; 10, 37-39 ; Mc 8, 34-38; 10, 17-21; Lc 9, 57-62). Cette méme exigence s'impose également aux prétres,
non seulement parce qu'ils sont « dans » I'Eglise, mais aussi parce qu'ils sont « devant » I'Eglise, en tant qu'ils sont
configurés au Christ Téte et Pasteur, consacrés et engagés dans le ministere ordonné, animés par la charité pastorale. Or,
dans le radicalisme évangélique et pour le manifester, il y a toute une floraison de nombreuses vertus et exigences morales
qui sont décisives pour la vie pastorale et spirituelle du prétre. Citons par exemple la foi, I'humilité en face du mystere de
Dieu, la miséricorde, la prudence. Les différents « conseils évangéliques » que Jésus propose dans le Discours sur la
Montagne sont I'expression privilégiée du radicalisme évangélique (cf. Mt 5-7). Parmi ces conseils, intimement coordonnés
entre eux, se trouvent I'obéissance, la chasteté et la pauvreté (73). Le prétre est appelé a les vivre selon les modalités et, plus
encore, selon les finalités et le sens original qui découlent de I'identité du prétre et I'expriment.

28. « Parmi les qualités les plus indispensables pour le ministere des prétres, il faut mentionner la disponibilité intérieure qui
leur fait rechercher non pas leur propre volonté, mais la volonté de celui qui les a envoyés (cf. Jn 4, 34 ; 5, 30 ; 6, 38) » (74).
C'est I'obéissance qui, dans le cas de la vie spirituelle du prétre, présente certaines caractéristiques particuliéres.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 17/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Celle-ci est avant tout une obéissance « apostolique », en ce sens qu'elle reconnait, aime et sert I'Eglise dans sa structure
hiérarchique. En effet, il n'y a pas de ministére sacerdotal en dehors de la communion avec le Souverain Pontife et le collége
épiscopal, en particulier avec I'évéque du diocese, a qui « le respect filial et I'obéissance » promis a I'ordination doivent étre
rendus. Cette « soumission » a ceux qui sont revétus de I'autorité ecclésiale n'a rien d'humiliant, mais elle résulte de la liberté
responsable du prétre qui accueille les exigences de la vie ecclésiale structurée et organisée. Il accueille aussi la grace du
discernement et du sens de la responsabilité dans les décisions ecclésiales. Cette grace, Jésus en a doté les Apdtres et leurs
successeurs pour que le mystére de I'Eglise soit gardé fideélement et pour que la cohésion de la communauté chrétienne soit
maintenu sur le chemin unique qui la conduit au salut.

L'obéissance chrétienne authentique, correctement motivée et vécue sans servilité, aide le prétre a exercer, avec une
transparence évangélique, I'autorité qu'il a pour mission d'exercer auprés du peuple de Dieu : sans autoritarisme et sans
procédés démagogiques. Seul celui qui sait obéir dans le Christ sait comment demander I'obéissance a autrui dans I'esprit de
I'Evangile.

L'obéissance du prétre présente en outre une exigence « communautaire » : ce n'est pas I'obéissance d'un individu isolé en
rapport avec |'autorité, mais au contraire cette obéissance est profondément intégrée dans I'unité du presbyterium qui,
comme tel, est appelé a vivre en collaboration cordiale avec I'évéque et, par lui, avec le successeur de Pierre (75).

Cet aspect de I'obéissance sacerdotale demande une ascése considérable : d'une part, le prétre s'habitue a ne pas trop
s'attacher a ses propres préférences ou a ses propres points de vue ; d'autre part, il laisse aux confreres I'espace suffisant
pour qu'ils mettent en valeur leurs talents et leurs capacités, a I'exclusion de toute jalousie, envie et rivalité. L'obéissance
sacerdotale est une obéissance solidaire, qui repose sur I'appartenance du prétre a I'unique presbyterium et qui, toujours a
I'intérieur de celui-ci, et avec lui, exprime des orientations et des choix coresponsables.

Enfin, I'obéissance sacerdotale a un caractere particulier, le caractere « pastoral ». Cela veut dire que le prétre vit dans un
climat de constante disponibilité pour se laisser saisir, ou pour se laisser « manger » a-t-on pu dire, par les nécessités et les
exigences du troupeau qui doivent étre raisonnables ; elles devront parfois faire I'objet d'un discernement et étre soumises a
vérification, mais il est indéniable que la vie du prétre est totalement remplie par la faim d'Evangile, de foi, d'espérance et
d'amour de Dieu et de son mystere, laquelle, plus ou moins consciemment, est présente dans le peuple de Dieu qui lui est
confié.

29. Parmi les conseils évangéliques - écrit le Concile -, « il y a en premiére place ce don précieux de grace fait par le Pére a
certains (cf. Mt 19, 11; 1 Co 7, 7) de se consacrer plus facilement et avec un cceur sans partage a Dieu seul (cf. 1 Co 7, 32-34)
dans la virginité ou le célibat. Cette continence parfaite & cause du Régne de Dieu a toujours été I'objet, de la part de I'Eglise,
d'un honneur spécial, comme signe et stimulant de la charité, et comme une source particuliere de fécondité spirituelle dans
le monde » (76). Dans la virginité et le célibat, la chasteté maintient sa signification fondamentale, c'est-a-dire celle d'une
sexualité humaine vécue comme authentique manifestation et précieux service de I'amour de communion et de donation
interpersonnelle. Cette signification subsiste pleinement dans la virginité qui, méme dans le renoncement au mariage, réalise
la « signification sponsale » du corps, moyennant une communion et une donation personnelle & Jésus Christ et & son Eglise
; cette communion et cette donation préfigurent et anticipent la communion et la donation parfaites et définitives de I'au-dela
: « Dans la virginité, I'hnomme est en attente, méme dans son corps, des noces eschatologiques du Christ avec I'Eglise, et il se
donne entiérement a I'Eglise dans I'espérance que le Christ se donnera a elle dans la pleine vérité de la vie éternelle ». (77)

A cette lumiére, on peut facilement comprendre et apprécier les motifs du choix pluriséculaire que I'Eglise d'Occident a fait et
qu'elle a maintenu, malgré toutes les difficultés et les objections soulevées au long des siécles, de ne conférer I'ordination
presbytérale qu'a des hommes qui attestent étre appelés par Dieu au don de la chasteté dans le célibat absolu et perpétuel.

Les Péres synodaux ont exprimé avec clarté et avec force leur pensée dans une importante proposition qui mérite d'étre
rapportée intégralement et littéralement : « Restant sauve la discipline des Eglises orientales, le Synode, convaincu que la
chasteté parfaite dans le célibat sacerdotal est un charisme, rappelle aux prétres qu'elle constitue un don inestimable de Dieu
a I'Eglise et représente une valeur prophétique pour le monde actuel. Ce Synode affirme, de nouveau et avec force, ce que
I'Eglise latine et certains rites orientaux demandent, a savoir que le sacerdoce soit conféré seulement aux hommes qui ont
recu de Dieu le don de la vocation & la chasteté dans le célibat (sans préjudice pour la tradition de certaines Eglises
orientales et de cas particuliers de clercs mariés provenant de conversions au catholicisme, pour lesquels il est fait exception
dans I'encyclique de Paul VI sur le célibat sacerdotal) [n. 42]. Le Synode ne veut laisser aucun doute dans I'esprit de tous sur
la ferme volonté de I'Eglise de maintenir la loi qui exige le célibat librement choisi et perpétuel pour les candidats a
I'ordination sacerdotale, dans le rite latin. Le Synode demande que le célibat soit présenté et expliqué dans toute sa richesse
biblique, théologique et spirituelle comme don précieux fait par Dieu & son Eglise et comme signe du Royaume qui n'est pas
de ce monde, signe aussi de I'amour de Dieu envers ce monde, ainsi que de I'amour sans partage du prétre envers Dieu et le
peuple de Dieu, de sorte que le célibat soit regardé comme un enrichissement positif du sacerdoce ». (78)

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 18/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Il est particulierement important que le prétre comprenne la motivation théologique de la loi ecclésiastique sur le célibat. En
tant que loi, elle exprime la volonté de I'Eglise, méme avant que le sujet exprime sa volonté d'y étre disponible. Mais la
volonté de I'Eglise trouve sa derniére motivation dans le lien du célibat avec I'Ordination sacrée, qui configure le prétre &
Jésus Christ Téte et Epoux de I'Eglise. L'Eglise, comme Epouse de Jésus Christ veut étre aimée par le prétre de la maniére
totale et exclusive avec laquelle Jésus Christ Téte et Epoux I'a aimée. Le célibat sacerdotal alors, est don de soi dans et avec
le Christ a son Eglise, et il exprime le service rendu par le prétre a I'Eglise dans et avec le Seigneur.

Pour une vie spirituelle authentique, le prétre doit considérer et vivre le célibat non comme un élément isolé ou purement
négatif, mais comme un des aspects d'une orientation positive, spécifique et caractéristique de sa personne. Laissant son
pére et sa mere, il suit Jésus le Bon Pasteur dans une communion apostolique, au service du peuple de Dieu. Le célibat doit
donc étre accueilli dans une décision libre et pleine d'amour, a renouveler continuellement, comme un don inestimable de
Dieu, comme un « stimulant de la charité pastorale » (79), comme une participation particuliére a la paternité de Dieu et a la
fécondité de I'Eglise, comme un témoignage du Royaume eschatologique donné au monde. Pour vivre toutes les exigences
morales, pastorales et spirituelles du célibat sacerdotal, la priere humble et confiante est absolument nécessaire, comme
nous en prévient le Concile : « Certes, il y a, dans le monde actuel, bien des hommes qui déclarent impossible la continence
parfaite : c'est une raison de plus pour que les prétres demandent avec humilité et persévérance, en union avec I'Eglise, la
grace de la fidélité, qui n'est jamais refusée a ceux qui la demandent. Qu'ils emploient aussi les moyens naturels et
surnaturels qui sont a la disposition de tous » (80). Ce sera encore la priére unie aux sacrements de I'Eglise et & |'effort
ascétique qui donnera I'espérance dans les difficultés, le pardon dans les fautes, la confiance et le courage dans la reprise
de la marche en avant.

30. De la pauvreté évangélique, les Péres synodaux ont donné une description plus concise et plus profonde que jamais, la
présentant comme « soumission de tous les biens au Bien supréme de Dieu et de son Royaume » (81). En réalité, seul celui
qui contemple et vit le mystere de Dieu comme Bien unique et supréme, comme vraie et définitive richesse, peut comprendre
et réaliser la pauvreté. Elle n'est certainement pas mépris et refus des biens matériels, mais elle est usage libre de ces biens,
et en méme temps joyeux renoncement a ceux-ci dans une grande disponibilité intérieure, pour Dieu et pour ses desseins.

La pauvreté du prétre, en raison de sa configuration sacramentelle au Christ Téte et Pasteur, revét des connotations
pastorales précises. C'est a elles que les Peres synodaux se sont arrétés, reprenant et développant I'enseignement
conciliaire (82). lls écrivent entre autres : « Les prétres, a I'exemple du Christ, qui, de riche qu'il était, s'est fait pauvre par
amour pour nous (cf. 2 Co 8, 9), doivent considérer les pauvres et les plus faibles comme leur étant confiés d'une maniére
spéciale, et doivent étre capables de donner un témoignage de pauvreté par une vie simple et austére, étant déja habitués a
renoncer généreusement aux choses superflues (Optatam totius, n. 9 ; C.L.C., can. 282) ». (83)

Il est vrai que « I'ouvrier mérite son salaire » (Lc 10, 7), et que « le Seigneur a prescrit & ceux qui annoncent I'Evangile de
vivre de I'Evangile » (1 Co 9, 14) ; mais il est vrai aussi que ce droit de I'apétre ne peut étre confondu avec une quelconque
pré tention de subordonner le service de I'Evangile et de I'Eglise aux avantages et aux intéréts qui peuvent en dériver. Seule
la pauvreté assure au prétre la disponibilité nécessaire pour étre envoyé la ou son action est plus utile et urgente, méme au
prix d'un sacrifice personnel. C'est la condition préalable de la docilité de I'apbtre a I'Esprit, qui le rend prét a « aller » sans
bagage et sans lien, suivant seulement la volonté du Maitre (cf. Lc 9, 57-62 ; Mc 10, 17-22).

Personnellement intégré dans la vie de la communauté dont il est responsable, le prétre doit présenter le témoignage d'une
totale « transparence » dans 'administration des biens de la communauté. Il ne les traitera jamais comme s'ils étaient un
patrimoine personnel, mais comme ce dont il doit rendre compte a Dieu et a ses fréres, surtout aux pauvres. Et la conscience
d'appartenir a un presbyterium unique engagera le prétre a favoriser soit une plus équitable répartition des biens entre
confréres, soit un certain usage commun de ces biens (cf. Ac 2, 42-45).

La liberté intérieure, nourrie et conservée grace a la pauvreté évangélique, rend le prétre capable de se tenir du cété des plus
faibles, de se faire solidaire de leurs efforts pour I'instauration d'une société plus juste, d'étre plus sensible et plus capable
de compréhension et de discernement des phénoménes touchant I'aspect économique et social de la vie, ainsi que de
promouvoir le choix préférentiel des pauvres. Sans exclure personne de I'annonce et du don du salut, le prétre sait étre
attentif aux petits, aux pécheurs, a tous les marginaux, selon le modéle donné par Jésus dans le déroulement de son
ministére prophétique et sacerdotal (cf. Lc 4, 18).

On n'oubliera pas la signification prophétique de la pauvreté sacerdotale, spécialement urgente dans les sociétés d'opulence
et de consommation : « Le prétre vraiment pauvre est certainement un signe concret de la séparation, du renoncement et
non de la soumission a la tyrannie du monde contemporain qui met toute sa confiance dans I'argent et dans la sécurité
matérielle ». (84)

Sur la Croix, Jésus Christ porte a sa perfection sa charité pastorale, dans un dépouillement extréme, extérieur et intérieur ; il
est le modele et la source des vertus d'obéissance, de chasteté et de pauvreté que le prétre est appelé a vivre comme
expression de son amour pastoral pour ses freres. Selon ce que Paul écrit aux chrétiens de Philippes, le prétre doit avoir les «

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 19/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

mémes sentiments » que Jésus, se dépouillant de son propre « moi » pour trouver dans la charité obéissante, chaste et
pauvre, la voie royale de I'union avec Dieu et de I'unité avec ses fréres (cf. Ph 2, 5).

L'appartenance et le dévouement a I'Eglise particuliére

31. Comme toute vie spirituelle authentiquement chrétienne, celle du prétre possede aussi une dimension ecclésiale
essentielle et irremplacable : elle est participation a la sainteté de I'Eglise elle-méme, Eglise dont nous professons dans le
Credo qu'elle est « Communion des Saints ». La sainteté du chrétien découle de celle de I'Eglise, I'exprime et en méme temps
I'enrichit. Cette dimension ecclésiale revét des modalités, des finalités et des significations particuliéres dans la vie spirituelle
du prétre, a cause du rapport spécifique de celui-ci avec I'Eglise, toujours a partir de sa configuration au Christ Téte et
Pasteur, de son ministére ordonné et de sa charité pastorale.

Dans cette perspective, il faut considérer comme valeur spirituelle du prétre, son appartenance et son dévouement a I'Eglise
particuliére. Ces réalités ne sont pas seulement motivées par des raisons d'organisation et de discipline. Au contraire le
rapport avec I'évéque dans I'unité du presbyterium, le partage de sa sollicitude pour I'Eglise, le dévouement pastoral au
service du peuple de Dieu dans les conditions historiques et sociales concrétes de I'Eglise particuliére sont des éléments
qu'on ne peut pas négliger quand on veut tracer le portrait du prétre et de sa vie spirituelle. En ce sens, « l'incardination » ne
se réduit pas a un lien juridique, mais elle suppose aussi une série d'attitudes et de choix spirituels pastoraux contribuant a
donner sa physionomie propre a la vocation du prétre.

Il est nécessaire que le prétre ait conscience que le fait d'étre dans une Eglise particuliére constitue, de soi, un élément
déterminant pour vivre une spiritualité chrétienne. En ce sens, le prétre trouve précisément dans son appartenance et dans
son dévouement a I'Eglise particuliére une source de sens, de critéres de discernement et d'action, qui modélent sa mission
pastorale et sa vie spirituelle.

A la marche vers la perfection peuvent aider aussi des inspirations ou des références a d'autres traditions de vie spirituelle,
capables d'enrichir la vie sacerdotale des personnes et d'animer le presbyterium par de précieux dons spirituels. C'est le cas
de beaucoup d'associations ecclésiales anciennes et nouvelles qui accueillent aussi des prétres dans leurs rangs, depuis les
sociétés de vie apostolique jusqu'aux instituts séculiers de prétres, depuis les formes variées de communion et de partage
spirituel jusqu'aux mouvements ecclésiaux. Les prétres appartenant aux ordres religieux et aux congrégations religieuses
sont une richesse spirituelle pour tout le presbyterium diocésain auquel ils apportent la contribution de leurs charismes
spécifiques et de leurs ministéres qualifiés ; par leur présence, ils stimulent I'Eglise particuliére & vivre plus intensément son
ouverture universelle. (85)

L'appartenance du prétre a I'Eglise particuliére et son dévouement & celle-ci jusqu'au don de sa vie, pour I'édification de
I'Eglise « en la personne » du Christ Téte et Pasteur, au service de toute la communauté chrétienne, en cordiale et filiale
référence a I'évéque, doivent étre renforcés par tout charisme qui inspire directement ou indirectement la vie d'un prétre.
(86)

Pour que les dons abondants de I'Esprit soient accueillis dans la joie et qu'on les fasse fructifier pour la gloire de Dieu et pour
le bien de toute I'Eglise, il faut d'abord que tous connaissent et discernent leurs charismes personnels et ceux d'autrui.
Ensuite, I'exercice de ces charismes doit toujours étre accompagné d'humilité chrétienne, du courage de I'autocritique, de
I'intention, prévalant sur toute autre préoccupation, d'aider a I'édification de toute la communauté, au service de laquelle est
placé tout charisme particulier. En outre, a tous est demandé un effort sincére d'estime réciproque, de respect mutuel et de
valorisation coordonnée de toutes les diversités positives et lIégitimes, présentes dans le presbyterium. Tout cela aussi fait
partie de la vie spirituelle et de I'ascese continue du prétre.

32. L'appartenance et le dévouement a I'Eglise particuliére ne limitent pas & cette derniére toute I'activité et la vie du prétre.
Elles ne peuvent pas y &tre réduites en raison de la nature méme de I'Eglise particuliére (87) et de celle du ministére
sacerdotal. Le Concile écrit a ce sujet : « Le don spirituel que les prétres ont regu a |'ordination les prépare, non pas a une
mission limitée et restreinte, mais a une mission de salut d'ampleur universelle, "jusqu'aux extrémités de la terre" (Ac 1, 8) ;
n'importe quel ministére sacerdotal participe, en effet, aux dimensions universelles de la mission confiée par le Christ aux
Apotres ». (88)

Il en résulte que la vie spirituelle des prétres doit étre profondément marquée par I'élan et le dynamisme missionnaires. Il leur
revient, dans I'exercice de leur ministére et dans le témoignage de leur vie, de faire de la communauté qui leur est confiée
une communauté authentiquement missionnaire. Comme je I'ai écrit dans I'encyclique Redemptoris missio, « tous les prétres
doivent avoir un coeur et une mentalité missionnaires, étre ouverts aux besoins de I'Eglise et du monde, attentifs aux plus
éloignés, et surtout aux groupes non chrétiens de leur milieu. Dans la priére et en particulier dans le sacrifice eucharistique,
ils porteront la sollicitude de toute I'Eglise pour I'ensemble de I'humanité ». (89)

Si cet esprit missionnaire anime généreusement la vie des prétres, il sera plus facile de répondre a une situation toujours plus
grave aujourd'hui dans I'Eglise, celle qui provient de I'inégale distribution du clergé. Sur ce point, le Concile a été on ne peut
plus clair et fort : « Les prétres se souviendront donc qu'ils doivent avoir au coeur le souci de toutes les Eglises. Ainsi les

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 20/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

prétres des diocéses plus riches en vocation se tiendront préts a partir volontiers,avec la permission de leur Ordinaire ou a
son appel, pour exercer leur ministere dans des pays, des missions ou des activités qui souffrent du manque de prétres ».
(90)

« Renouvelle en eux I'effusion de ton Esprit de sainteté »

33. « L'Esprit du Seigneur est sur moi, parce qu'il m'a consacré par I'onction. Il m'a envoyé porter la bonne nouvelle aux
pauvres » (Lc 4, 18). Jésus fait retentir encore aujourd'hui dans notre coeur de prétres les paroles qu'il a prononcées dans la
synagogue de Nazareth. Notre foi, en effet, nous révéle la présence active de I'Esprit du Christ dans notre étre, notre agir et
notre vie, de la méme fagon que le sacrement de I'Ordre les a formés, habilités et modelés.

Oui, I'Esprit du Seigneur est le grand protagoniste de notre vie spirituelle. Il crée le « coeur nouveau », I'anime, le guide avec
la « loi nouvelle » de la charité, de la charité pastorale. La conscience que la grace de I'Esprit Saint ne manque jamais au
prétre comme don totalement gratuit et comme engagement a la responsabilité, est décisive pour le développement de sa vie
spirituelle. La conscience de ce don pénétre et soutient I'inébranlable confiance du prétre au milieu des difficultés, des
tentations, des faiblesses qui jalonnent I'itinéraire spirituel.

Je propose de nouveau a tous les prétres ce que j'ai dit a beaucoup d'entre eux en une autre occasion : « La vocation
sacerdotale est essentiellement un appel a la sainteté dans la forme qui découle du sacrement de I'Ordre. La sainteté est
intimité avec Dieu, elle est imitation du Christ pauvre, chaste et humble ; elle est amour sans réserve envers les ames, et don
de soi-méme pour leur véritable bien ; elle est amour pour I'Eglise qui est sainte et nous veut saints, car telle est la mission
que le Christ lui a confiée. Chacun de vous doit aussi étre saint afin d'aider ses fréres a réaliser leur vocation a la sainteté.

« Comment ne pas réfléchir [...] sur le réle essentiel que I'Esprit Saint joue dans I'appel spécifique a la sainteté propre au
ministere sacerdotal ? Rappelons les paroles du rite de I'Ordination sacerdotale, que I'on estime centrales dans la formule
sacramentelle : "Nous t'en prions, Pére tout-puissant, donne a tes serviteurs que voici d'entrer dans I'ordre des prétres.
Répands une nouvelle fois au plus profond d'eux-mémes I'Esprit de sainteté. Qu'ils regoivent de toi, Seigneur, la charge de
seconder |'ordre épiscopal. Qu'ils incitent a la pureté des moeurs par I'exemple de leur conduite".

« Par I'Ordination, chers amis, vous avez regu I'Esprit méme du Christ, qui vous rend semblables a lui afin que vous puissiez
agir en son nom et vivre en vous-mémes ses propres sentiments. Tandis que cette intime communion avec I'Esprit du Christ
assure |'efficacité de I'action sacramentelle que vous accomplissez in persona Christi, elle requiert également de s'exprimer
dans la ferveur de la priére, dans la cohérence de la vie, dans la charité pastorale d'un ministére inlassablement orienté vers
le salut des fréres. En un mot elle requiert votre sanctification personnelle ». (91)

CHAPITRE IV

VENEZ ET VOYEZ
La vocation sacerdotale dans la pastorale de I'Eglise

Chercher, suivre, demeurer

34. « Venez et voyez » (Jn 1, 39). C'est ainsi que Jésus répond aux deux disciples de Jean Baptiste qui lui demandaient ou il
habitait. Dans ces paroles, nous trouvons la signification de la vocation.

Voici comment I'Evangéliste raconte I'appel d'André et de Pierre : « Le lendemain, Jean se tenait |a, de nouveau, avec deux
de ses disciples. Fixant les yeux sur Jésus qui passait, il dit : "Voici I'agneau de Dieu". Les deux disciples, I'entendant ainsi
parler, suivirent Jésus. Jésus se retourna et vit qu'ils le suivaient. Il leur dit : "Que voulez-vous ?" lIs lui répondirent : "Rabbi
(ce mot signifie Maitre), ou demeures-tu ?" Il leur dit : "Venez et voyez". lIs allérent donc et virent ou il demeurait, et ils
restérent auprés de lui ce jour-la. C'était environ la dixiéme heure.

« André, le frére de Simon-Pierre, était I'un des deux qui avaient entendu les paroles de Jean et suivi Jésus. Il rencontre
d'abord son frere Simon et lui dit : "Nous avons trouvé le Messie" - ce qui veut dire Christ. Il 'amena a Jésus. Jésus le
regarda et dit : "Tu es Simon, le fils de Jean ; tu t'appelleras Céphas" - ce qui veut dire Pierre » (Jn 1, 35-42).

Cette page de I'Evangile est I'une des nombreuses pages ol la Sainte Ecriture décrit le « mystére » de la vocation ; dans le
cas présent, il s'agit du mystére de la vocation des Apobtres de Jésus. La page de Jean, qui a aussi une signification pour la
vocation chrétienne comme telle, est d'une valeur exemplaire pour la vocation sacerdotale. L'Eglise, en tant que communauté
des disciples de Jésus, est appelée a fixer son regard sur cette scéne, qui, en quelgue maniere, se renouvelle
continuellement dans I'histoire. Elle est invitée a approfondir le sens original et personnel de I'appel a suivre le Christ, dans le
ministére sacerdotal, et I'inséparable lien entre la grace divine et la responsabilité humaine, lien contenu et révélé par deux
mots que nous trouvons plusieurs fois dans I'Evangile : viens et suis-moi (cf. Mt 19, 21). Elle est appelée & expliquer et &
décrire le dynamisme propre de la vocation, son développement graduel et concret selon les étapes suivantes: chercher
Jésus, le suivre, et demeurer avec lui.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 21/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

L'Eglise trouve dans cet « Evangile de la vocation » I'exemple, la force et I'élan nécessaires a sa pastorale des vocations,
c'est-a-dire la mission qui vise a s'occuper de la naissance, du discernement et de I'accompagnement des vocations, en
particulier des vocations au sacerdoce. Parce que « le manque de prétres est certainement la tristesse de toute Eglise »(92),
la pastorale des vocations doit, aujourd'hui surtout, étre entreprise avec une ardeur nouvelle, vigoureuse et plus déterminée,
par tous les membres de I'Eglise. On doit étre convaincu qu'elle n'est pas un élément secondaire ou accessoire, ni un
moment isolé ou limité, telle une simple « partie », si importante soit-elle, de la pastorale d'ensemble de I'Eglise ; c'est plutét,
comme l'ont répété les Péres synodaux, une activité intimement insérée dans la pastorale générale de toute Eglise (93), une

charge qui doit étre incorporée et pleinement identifiée a ce qu'on appelle habituellement « charge d'ames » (94), une
dimension connaturelle et essentielle & la pastorale de I'Eglise, comme & sa vie et & sa mission (95).

Oui, le théme de la vocation est connaturel et essentiel a la pastorale de I'Eglise. La raison en est que la vocation constitue,
en un sens, I'étre profond de I'Eglise, avant méme son action. Le nom de I'Eglise, Ecclesia, indique que sa nature est liée en
profondeur & la vocation, parce que I'Eglise est vraiment « convocation », assemblée des appelés : « L'assemblée de ceux
qui regardent dans la foi vers Jésus, auteur du salut, principe d'unité et de paix, Dieu I'a convoquée et il en a fait I'Eglise,
pour qu'elle soit aux yeux de tous et de chacun le sacrement visible de cette unité salutaire » (96).

Une lecture proprement théologique de la vocation sacerdotale et de la pastorale qui la concerne ne peut se faire qu'a partir
du mystére de I'Eglise, comme mysterium vocationis.

L'Eglise et le don de la vocation

35. Toute vocation chrétienne trouve son fondement dans I'élection gratuite et prévenante de la part du Pére « qui nous a
bénis par toutes sortes de bénédictions spirituelles, aux cieux, dans le Christ. C'est ainsi qu'll nous a élus en Lui, dés avant la
création du monde, pour étre saints et immaculés sous son regard, dans I'amour, déterminant d'avance que nous serions
pour Lui des fils adoptifs par Jésus Christ. Tel fut le bon plaisir de sa volonté » (Ep 1, 3-5).

Toute vocation chrétienne vient de Dieu, est don de Dieu ; mais elle n'est jamais donnée en dehors ou indépendamment de
I'Eglise. Elle passe toujours dans I'Eglise et par I'Eglise, parce que, comme le rappelle le Concile Vatican Il, « il a plu & Dieu
que les hommes ne regoivent pas la sanctification et le salut séparément hors de tout lien mutuel ; il a voulu au contraire en
faire un peuple qui le reconnaitrait selon la vérité et le servirait dans la sainteté » (97).

Non seulement I'Eglise accueille en elle toutes les vocations que Dieu lui donne sur son chemin de salut, mais elle prend elle-
méme les traits d'un mystére de vocation, lumineux et vivant reflet du mystére de la sainte Trinité. En réalité, I'Eglise, « peuple
réuni par I'unité du Pére, du Fils et de I'Esprit Saint » (98), porte en elle le mystére du Pére qui, sans étre appelé ou envoyé
par personne (cf. Rm 11, 33-35), appelle tout le monde & sanctifier son nom et & accomplir sa volonté ; I'Eglise garde en elle-
méme le mystére du Fils, qui est appelé et envoyé par le Pére pour annoncer a tous le Royaume de Dieu, en les appelant tous
a le suivre. L'Eglise enfin est dépositaire du mystére de I'Esprit Saint qui consacre pour la mission ceux et celles que le Pére
appelle par son Fils Jésus Christ.

L'Eglise qui, par nature, est « vocation », est génératrice et éducatrice de vocations. Elle I'est dans son étre de « sacrement »
en tant que « signe » et « instrument », dans lequel retentit et s'accomplit la vocation de tout chrétien; elle I'est dans son
action, c'est-a-dire dans I'exercice de son ministére d'annonce de la Parole, de célébration des sacrements, de service et de
témoignage de la charité.

On peut dés lors saisir a quel point la vocation chrétienne a, par avance, une dimension ecclésiale. Non seulement la vocation
dérive « de » I'Eglise et de sa médiation ; non seulement elle se fait reconnaitre et s'accomplit « dans » I'Eglise ; mais - dans
le service fondamental qu'elle rend & Dieu - elle se présente aussi et nécessairement comme rendant service « a » I'Eglise.
La vocation chrétienne, dans toutes ses formes, est un don destiné a I'édification de I'Eglise, a la croissance du Régne de
Dieu dans le monde (99).

Ce que nous disons de toute vocation chrétienne trouve une réalisation particuliére dans la vocation sacerdotale. Cette
vocation est un appel, par le sacrement de I'Ordre regu dans I'Eglise, & se mettre au service du peuple de Dieu avec une
appartenance spéciale et une configuration a Jésus Christ, comportant |'autorité d'agir « au nom et dans la personne » de
celui qui est la Téte et le Pasteur de I'Eglise.

Dans cette perspective, on comprend ce qu'écrivent les Péres synodaux : « La vocation de chaque prétre existe dans I'Eglise
et pour I'Eglise : c'est par elle que s'accomplit cette vocation. Il s'ensuit que tout prétre recoit la vocation du Seigneur, par
I'intermédiaire de I'Eglise, comme un don gracieux, une grace gratis data (charisme). Il appartient a I'évéque ou au supérieur
compétent non seulement de soumettre a examen |'aptitude et la vocation du candidat, mais aussi de la reconnaitre. Une telle
intervention de I'Eglise fait partie de la vocation au ministére presbytéral comme tel. Le candidat au presbytérat doit recevoir
la vocation sans imposer ses propres conditions personnelles, mais en acceptant aussi les normes et les conditions posées
par I'Eglise elle-méme, selon sa propre responsabilité » (100).

Le dialogue de la vocation : I'initiative de Dieu et la réponse de I'homme

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 22/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

36. L'histoire de toute vocation sacerdotale, comme d'ailleurs de toute vocation chrétienne, est I'histoire d'un ineffable
dialogue entre Dieu et I'homme, entre I'amour de Dieu qui appelle et la liberté de I'homme qui, dans I'amour, répond a Dieu.
Ces deux aspects indissociables de la vocation, le don gratuit de Dieu et la liberté responsable de I'homme, ressortent de
maniére trés claire et particulierement puissante dans les paroles lapidaires par lesquelles I'évangéliste Marc présente la
vocation des Douze : Jésus « gravit la montagne et il appelle a Iui ceux qu'il voulait. lls vinrent a lui » (3, 13). D'un cété, ily a
la décision absolument libre de Jésus, de l'autre, la « venue » des Douze, autrement dit, leur « suite de Jésus ».

Tel est I'exemple constant, le donné indissociable de toute vocation : celle des prophétes, des apbtres, des prétres, des
religieux, des fideles laics, de toute personne.

Mais ce qui est tout a fait prioritaire, et méme primordial et décisif, c'est I'intervention libre et gratuite de Dieu qui appelle. Il a
I'initiative d'appeler. Voici par exemple I'expérience du prophéte Jérémie : « La parole du Seigneur me fut adressée : "Avant
que tu ne sois formé dans le sein de ta mére, je te connaissais, avant que tu ne sortes a la lumiére, je t'avais consacré; je t'ai
établi prophéte des nations" » (Jr 1, 4-5). La méme vérité est présentée par I'Apdtre Paul qui enracine toute vocation dans
I'éternelle élection du Christ, faite « avant la création du monde » et « selon le bon plaisir de sa volonté » (Ep 1, 5). Le primat
absolu de la grace dans la vocation est affirmé avec la plus grande clarté dans la parole de Jésus : « Ce n'est pas vous qui
m'avez choisi, mais c'est moi qui vous ai choisis et vous ai établis pour que vous alliez et portiez du fruit et que votre fruit
demeure » (Jn 15, 16).

Si la vocation sacerdotale témoigne indiscutablement du primat de la grace, la libre et souveraine décision de Dieu d'appeler
I'hnomme demande un respect absolu : elle ne peut nullement étre forcée par une quelconque prétention humaine, elle ne
peut étre remplacée par aucune décision humaine. La vocation est un don de la grace divine, et jamais un droit de I'homme.
C'est pourquoi « on ne peut jamais considérer la vie sacerdotale comme une promotion simplement humaine, ni la mission du
ministre comme un simple projet personnel » (101). Par Ia est radicalement exclue toute prétention ou présomption de la part
de ceux qui sont appelés (cf. He 5, 4). Tout I'espace spirituel du coeur doit étre rempli d'une gratitude pleine d'admiration et
d'émotion, et d'une espérance inébranlable, parce que les candidats savent que leur appui ne réside pas dans leurs propres
forces, mais seulement dans la fidélité inconditionnée de Dieu qui appelle.

« Il appela ceux qu'il voulait et ils vinrent a lui » (Mc 3, 13). Cette « venue » qui s'identifie avec la « suite » de Jésus, exprime
la réponse libre des Douze a |'appel du Maitre. Il en a été ainsi de Pierre et d'André : « Il leur dit : "Suivez-moi, je vous ferai
pécheurs d'hommes". Et eux, aussitdt, ayant laissé leurs filets, le suivirent » (Mt 4, 19-20). Identique fut I'expérience de
Jacques et de Jean (cf. Mt 19, 21-22). C'est ainsi que toujours, dans la vocation, brillent ensemble I'amour gratuit de Dieu et
I'exaltation la plus haute possible de la liberté humaine, celle de I'adhésion a I'appel de Dieu et de la confiance en lui.

En réalité, grace et liberté ne s'opposent pas. Au contraire, la grace anime et soutient la liberté humaine, la délivrant de
I'esclavage du péché (cf. Jn 8, 34-36), la guérissant et I'élevant dans ses capacités d'ouverture et d'accueil du don de Dieu.
Et si on ne peut contester I'initiative absolument gratuite de Dieu qui appelle, on ne peut davantage contester I'extréme
sérieux avec lequel la liberté de I'homme est mise au défi de répondre. C'est ainsi qu'au « viens et suis-moi » de Jésus, le
jeune homme riche oppose un refus, signe - quoique négatif - de sa liberté : « Mais lui, a ces mots, s'assombrit et il s'en alla
contristé, car il avait de grands biens » (Mc 10, 22).

La liberté, donc, est essentielle a la vocation, une liberté qui, dans une réponse positive, prend le sens d'une adhésion
personnelle profonde, comme donation d'amour ou mieux comme restitution au Donateur, qui est Dieu, auteur de I'appel,
comme une oblation. « L'appel - disait Paul VI - est proportionné a la réponse. Il ne peut y avoir de vocations que libres,
c'est-a-dire offertes spontanément d'elles-mémes, conscientes, généreuses, totales... Nous les appelons offrandes : voila,
pratiquement, le véritable probléme... C'est la voix humble et pénétrante du Christ qui dit, aujourd'hui comme hier, plus
qu'hier : "Viens". La liberté est placée devant sa plus haute épreuve : justement, celle de I'offrande, de la générosité, du
sacrifice » (102).

L'offrande libre, qui constitue le noyau le plus intime de la réponse de I'homme a Dieu qui appelle, trouve son modele
incomparable, mieux, sa racine vive, dans I'offrande tres libre de Jésus Christ, le premier des appelés, a la volonté du Peére : «
C'est pourquoi, en entrant dans le monde, le Christ dit : "Tu n'as voulu ni sacrifice, ni oblation, mais tu m'as fagonné un
corps... Alors j'ai dit : Voici, je viens pour faire, 6 Dieu, ta volonté" » (He 10, 5-7).

En communion intime avec le Christ, Marie, la Vierge Mere, a été la créature qui, plus que toutes, a vécu la pleine vérité de la
vocation, parce que personne n'a répondu comme elle par un amour si grand a I'amour immense de Dieu (103).

37. « Mais lui, a ces mots, s'assombrit et s'en alla contristé, car il avait de grands biens » (Mc 10, 22). Le jeune homme riche
de I'Evangile qui ne répond pas a I'appel de Jésus nous rappelle les grands obstacles qui peuvent bloquer ou empécher la
réponse libre de I'homme : non seulement les biens matériels peuvent fermer le coeur humain aux valeurs de I'Esprit et aux
exigences radicales du Régne de Dieu, mais certaines conditions sociales et culturelles de notre temps peuvent aussi créer
de nombreuses menaces et imposer des visions déformées et fausses de la vraie nature de la vocation, en rendant difficiles,
sinon impossibles, I'accueil et la compréhension elle-méme.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 23/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Beaucoup ont de Dieu une idée tellement générale et confuse qu'elle est voisine de formes de religiosité sans Dieu, dans
lesquelles la volonté de Dieu est congue comme un destin immuable et inéluctable auquel I'hnomme n'a qu'a s'adapter et se
résigner en pleine passivité. Mais ce n'est pas le visage de Dieu que Jésus Christ a voulu nous révéler. En fait, Dieu est le
Péere qui, avec un amour éternel et prévenant, appelle I'hnomme et noue avec lui un dialogue merveilleux et permanent,
I'invitant a partager, en fils, sa vie divine elle-méme. Il est certain qu'avec une vision erronée de Dieu, I'hnomme ne peut méme
pas reconnaitre ce qu'il est lui-méme en vérité, puisque la vocation ne peut étre ni pergue, ni vécue dans sa valeur
authentique : elle peut seulement étre ressentie comme un fardeau imposé et insupportable.

De méme, certaines idées fausses sur I'homme, souvent soutenues par des arguments prétendument philosophiques ou «
scientifiques », conduisent quelquefois I'homme a comprendre son existence et sa liberté comme totalement déterminées et
conditionnées par des facteurs externes d'ordre éducatif, psychologique, culturel ou social. D'autres fois, la liberté est
entendue en termes d'autonomie absolue, prétendant étre la source unique et ultime des choix personnels, se définissant
comme affirmation de soi a tout prix. Mais, de cette maniére, il devient impossible de comprendre et de vivre la vocation
comme un libre dialogue d'amour qui nait de la communication de Dieu a I'hnomme et s'achéve, pour I'homme, dans le don
sincére de lui-méme.

Dans le contexte actuel, on trouve aussi la tendance a penser le rapport de Dieu avec I'homme d'une fagon qui reléve de
I'indi vidualisme et de I'intimisme, comme si I'appel de Dieu était adressé a chaque personne de maniére directe, sans
aucune médiation communautaire, et comme s'il avait pour objectif un avantage, ou méme le salut de chaque candidat, et
non pas le don total de lui-méme fait a Dieu pour le service de la communauté. Nous rencontrons également une autre
menace plus profonde, en méme temps que subtile, qui empéche de reconnaitre et de recevoir avec joie la dimension
ecclésiale inscrite naturellement dans toute vocation chrétienne, et spécialement dans la vocation sacerdotale. En effet,
comme le rappelle le Concile, le sacerdoce ministériel acquiert sa signification authentique et réalise sa pleine vérité dans le
service et la croissance de la communauté chrétienne et du sacerdoce des fideles (104).

Le contexte culturel que nous venons de rappeler, dont I'influence n'est pas absente chez les chrétiens et spécialement les
jeunes, aide a comprendre I'ampleur de la crise des vocations sacerdotales elles-mémes qui, a leur origine et durant leur
développement, ont affaire a de bien plus graves crises de foi. Les Péres synodaux I'ont déclaré explicitement, reconnaissant
que la crise des vocations au presbytérat a de profondes racines dans le milieu culturel, dans la mentalité et la pratique des
chrétiens (105).

Dés lors, il est urgent que la pastorale des vocations de I'Eglise s'applique résolument et en priorité & reconstituer la «
mentalité chrétienne », engendrée et soutenue par la foi. Plus que jamais, I'évangélisation consiste a présenter
inlassablement le vrai visage de Dieu comme Pére qui, en Jésus Christ, appelle chacun de nous, ainsi que I'authentique sens
de la liberté humaine, comme principe et force du don responsable de soi. C'est seulement ainsi que seront posées les bases
indispensables pour que toute vocation, y compris celle des prétres, puisse étre percue dans sa vérité, aimée dans sa
beauté, et vécue avec dévouement total et joie profonde.

Contenu de la pastorale des vocations et moyens dont elle dispose

38. La vocation est certainement un mystére insondable qui implique la relation que Dieu établit avec I'homme : unique et non
renouvelable ; mystére pergu et ressenti comme un appel attendant une réponse venue du fond de la conscience, «
sanctuaire ou I'homme est seul avec Dieu et ol sa voix se fait entendre » (106). Mais cela n'élimine pas la dimension
communautaire, et spécialement ecclésiale, de la vocation ; I'Eglise aussi est réellement présente et & I'ceuvre dans la
vocation de tout prétre.

Pour servir la vocation sacerdotale et son itinéraire, c'est-a-dire la naissance, le discernement et I'accompagnement de la
vocation, I'Eglise peut trouver un exemple dans André, I'un des deux premiers disciples qui se mirent & la suite de Jésus.
C'est lui-méme qui se mit a raconter a son frére ce qui lui était arrivé : « Nous avons trouvé le Messie (c'est-a-dire le Christ) »
(Jn 1, 47). Et la narration de cette « découverte » ouvre la voie a la rencontre : « Et il le conduisit & Jésus » (Jn 1, 42). Aucun
doute sur I'initiative absolument libre et sur la décision souveraine de Jésus : c'est Jésus qui appelle Simon et lui donne un
nouveau nom : « Jésus le regarda et dit : "Tu es Simon, le fils de Jean ; tu t'appelleras Céphas" (ce qui veut dire Pierre) » (Jn
1, 42). Mais André avait eu sa part d'initiative : il avait sollicité la rencontre de son frére avec Jésus.

« Et il le conduisit a Jésus ». C'est ici, dans un sens, que se trouve le coeur de toute la pastorale des vocations par laquelle
I'Eglise veille sur la naissance et la croissance des vocations, en se servant des dons et des responsabilités, des charismes
et du ministére recus du Christ et de son Esprit. L'Eglise, comme peuple sacerdotal, prophétique et royal, est chargée de
promouvoir et de servir la naissance et la maturation des vocations sacerdotales, par la priére et la vie sacramentelle, par
I'annonce de la Parole et I'éducation de la foi, sous I'influence et avec le témoignage de la charité.

L'Eglise, dans sa dignité et sa responsabilité de peuple sacerdotal, indique comme moments essentiels et premiers de la
pastorale des vocations la priére et la célébration de la liturgie. En effet, nourrie de la Parole de Dieu, la priére chrétienne crée
I'espace idéal pour que chacun puisse découvrir la vérité de son étre et I'identité du projet de vie, personnel et unique, que le

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 24/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Pere forme pour lui. Il est donc nécessaire d'éduquer les enfants et les jeunes pour qu'ils soient fideles a la priere et a la
méditation de la Parole de Dieu : dans le silence et dans I'écoute, ils pourront percevoir I'appel du Seigneur au sacerdoce et
le suivre avec promptitude et générosité.

L'Eglise doit accueillir chaque jour I'invitation pressante et insistante de Jésus, qui demande de « prier le Maitre de la
moisson, d'envoyer des ouvriers & sa moisson » (Mt 9, 38). Obéissant au commandement du Christ, I'Eglise accomplit, avant
toute autre chose, une humble profession de foi : priant pour les vocations dont elle ressent toute I'urgence pour sa vie et
pour sa mission, elle reconnait que les vocations sont un don de Dieu et que, comme telles, elles doivent étre demandées
dans une supplication incessante et con- fiante. Cette priére, charniére de toute la pastorale des vocations, doit étre
pratiquée non seulement par chacun, mais par les communautés ecclésiales tout entiéres. Personne ne doute de
I'importance des initiatives particulieres de priere, des moments spéciaux réservés a cette demande, a commencer par la
Journée mondiale annuelle pour les vocations, et de I'engagement explicite de personnes et de groupes particulierement
sensibles au probléme des vocations sacerdotales. Mais, aujourd'hui, I'attente de nouvelles vocations dans la priere doit
devenir toujours plus une habitude constante et largement partagée par la communauté chrétienne tout entiére, et par toute
réalité ecclésiale. C'est ainsi que I'on pourra revivre I'expérience des Apdtres qui, au Cénacle, unis a Marie, attendent en
priere I'effusion de I'Esprit (cf. Ac 1, 14), qui ne manquera pas de susciter encore dans le peuple de Dieu « les prétres dont le
monde a besoin, pour le service de la priére et de I'Eucharistie, et pour annoncer I'Evangile du Christ » (107).

Sommet et source de la vie de I'Eglise (108) et en particulier de toute priére chrétienne, la liturgie a aussi un réle
indispensable et une incidence privilégiée dans la pastorale des vocations. En fait, elle constitue une expérience vivante du
don de Dieu et une grande école de la réponse a son appel. Comme telle, toute célébration liturgique, et surtout celle de
I'Eucharistie, a de nombreux effets. Elle nous révéle le vrai visage de Dieu ; elle nous fait communier au mystére de la Paque,
c'est-a-dire a I'« heure » pour laquelle Jésus est venu dans le monde et vers laquelle il s'est librement et volontairement
acheminé, par obéissance a I'appel du Pére (cf. Jn 13, 1) ; enfin, elle nous manifeste le visage de I'Eglise, comme peuple de
prétres et communauté bien soudée, dans la variété et la complémentarité des charismes et des vocations. Le sacrifice
rédempteur du Christ, que I'Eglise célébre dans le mystére, donne une valeur particuliérement précieuse a la souffrance
vécue en union avec le Seigneur Jésus. Les Péres synodaux nous ont invités a ne jamais oublier que « par I'offrande des
souffrances, si fréquentes dans la vie des hommes, le chrétien malade s'offre comme victime a Dieu, a I'image du Christ qui
s'est consacré lui-méme pour nous tous (cf. Jn 17, 19) » et que « I'offrande des souffrances a cette intention est de grande
utilité pour la promotion des vocations » (109).

39. Dans I'exercice de sa mission prophétique, I'Eglise sent que, d'une facon inévitable, le devoir lui incombe d'annoncer et
de manifester le sens chrétien de la vocation, nous pourrions dire « I'Evangile de la vocation ». Elle percoit aussi en ce
domaine I'urgence des paroles de I'Ap6tre : « Malheur a moi si je n'évangélise pas ! » (1 Co 9,16). Cet avertissement résonne
avant tout pour nous pasteurs et regarde, en méme temps que nous, tous les éducateurs dans I'Eglise. La prédication et la
catéchese doivent toujours mettre en évidence leurs rapports intimes aux vocations : la Parole de Dieu donne aux croyants la
lumiére nécessaire pour voir la vie comme une réponse a I'appel de Dieu et elle les accompagne pour accepter, dans la foi, le
don de la vocation personnelle.

Mais tout cela, bien qu'important et essentiel, ne suffit pas : il faut une « prédication directe sur le mystére de la vocation
dans I'Eglise, sur la valeur du sacerdoce ministériel, sur son urgente nécessité pour le peuple de Dieu » (110). Une catéchése
organique et offerte a tous les membres de I'Eglise dissipe les doutes, combat les idées unilatérales et déviées sur le
ministére sacerdotal, ouvre également les coeurs des croyants a |'attente du don et crée des conditions favorables pour la
naissance de nouvelles vocations. Le temps est venu de parler courageusement de la vie sacerdotale, comme d'une valeur
inestimable et comme d'une forme splendide et privilégiée de vie chrétienne. Les éducateurs et spécialement les prétres ne
doivent pas craindre de proposer d'une fagon explicite et forte la vocation au presbytérat comme une possibilité réelle pour
les jeunes qui ont les dons et les qualités appropriés. Cela ne conditionne pas ou ne limite pas leur liberté ; au contraire, une
proposition précise, faite au bon moment, peut étre décisive pour provoquer chez les jeunes une réponse libre et
authentique. Du reste, I'histoire de I'Eglise et celle de tant de vocations sacerdotales, écloses méme dans un age tendre,
atteste abondamment le caractére providentiel du voisinage et de la parole d'un prétre : non seulement de la parole, mais du
voisinage, c'est-a-dire d'un témoignage concret et joyeux, capable de faire surgir des interrogations et de conduire a des
décisions définitives.

40. En tant que peuple royal, I'Eglise se sent enracinée dans la « loi de I'Esprit qui donne la vie » (Rm 8, 2), et animée par elle.
Or, cette loi est essentiellement la loi royale de la charité (cf. Jc 2, 8) ou la loi parfaite de la liberté (cf. Jc 1, 25). C'est
pourquoi I'Eglise remplit sa mission quand elle améne tout fidéle & découvrir et & vivre sa propre vocation dans la liberté, et a
la porter a son achévement dans la charité.

Dans sa tache éducative, I'Eglise vise avec une attention privilégiée a susciter chez les enfants, chez les adolescents et chez
les jeunes le désir et la volonté de suivre Jésus Christ en tout et de prés. L'ceuvre éducative, tout en concernant la
communauté chrétienne comme telle, doit s'adresser a chaque personne: Dieu, en effet, par son appel, rejoint le coeur de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 25/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

chaque homme, et I'Esprit, qui demeure au dedans de chaque disciple (cf. 1Jn 3, 24), se donne a chaque chrétien avec ses
charismes divers et ses manifestations particuliéres. Chacun doit donc étre aidé a recevoir le don qui lui est confié
individuellement, comme a une personne unique et irremplagable, et étre aidé a écouter les paroles que I'Esprit de Dieu lui
adresse.

Dans cette perspective, le souci des vocations au sacerdoce saura s'exprimer aussi dans une proposition ferme et
persuasive de direction spirituelle. Il est nécessaire de redécouvrir la grande tradition de I'accompagnement spirituel
personnel, qui a toujours donné des fruits nombreux et précieux dans la vie de I'Eglise, démarche qui peut étre complétée,
dans des cas déterminés et des conditions précises, par des formes d'analyse ou de secours psychologiques, mais non
remplacée par elles (111). Les enfants, les adolescents et les jeunes seront invités a découvrir et a apprécier le don de la
direction spirituelle, a le rechercher, a en faire I'expérience, a le demander avec une confiante insistance a leurs éducateurs
dans la foi. Les prétres, de leur c6té, doivent étre les premiers a consacrer du temps et de I'énergie a cette ceuvre
d'éducation et de soutien spirituel personnel : ils ne regretteront jamais d'avoir négligé ou fait passer au second plan
beaucoup d'autres choses, méme belles et utiles, si cela était inévitable pour continuer a croire a leur ministére de
collaborateurs de I'Esprit afin d'éclairer et de conduire ceux qui sont appelés.

La fin de I'éducation du chrétien est d'atteindre, sous I'influence de I'Esprit, la « pleine maturité du Christ » (Ep 4,13). Cela se
réalise quand, en imitant et en partageant la charité du Christ, on fait de toute sa vie un service d'amour (cf. Jn 13, 14-15), en
offrant a Dieu un culte spirituel qui lui soit agréable (cf. Rm 12, 1) et en se dévouant aux freres. Le service d'amour est le sens
fondamental de toute vocation, et cela se vérifie tout spécialement dans la vocation du prétre, qui, en effet, est appelé a
revivre de la fagcon la plus radicale possible la charité pastorale de Jésus, c'est-a-dire I'amour du Bon Pasteur qui « offre sa
vie pour ses brebis » (Jn 10, 11).

C'est pourquoi une authentique pastorale des vocations ne se lassera jamais d'éduquer les enfants, les adolescents et les
jeunes au godt de I'engagement, au sens du service gratuit, a la valeur du sacrifice, au don de soi inconditionné.
L'expérience du volontariat, pour lequel grandit I'attrait de beaucoup de jeunes, est particulierement utile, a condition qu'il
s'agisse d'un volontariat évangéliquement motivé, capable d'éduquer au discernement des besoins, vécu chaque jour avec
dévouement et fidélité, ouvert a I'éventualité d'un engagement définitif dans la vie consacrée, nourri de priére ; alors, il saura
plus srement soutenir une vie d'engagement désintéressé et gratuit, et rendra celui qui s'y adonne plus sensible a la voix de
Dieu qui peut I'appeler au sacerdoce. Au contraire du jeune homme riche, le bénévole pourrait accepter l'invitation pleine
d'amour que Jésus lui adresse (cf. Mc 10, 21) ; et il pourrait I'accepter parce que ses biens consistent déja dans le don de lui-
méme aux autres et dans la « perte » de sa vie.

Tous, nous sommes responsables des vocations sacerdotales

41. La vocation sacerdotale est un don de Dieu, qui constitue certainement un grand bien pour celui qui en est le premier
destinataire. Mais c'est aussi un don pour I'Eglise entiére, un bien pour sa vie et pour sa mission. L'Eglise, donc, est appelée a
garder ce don, a I'estimer, a I'aimer: elle est responsable de la naissance et de la maturation des vocations sacerdotales. En
conséquence, la pastorale des vocations a comme sujet actif, comme protagoniste, la communauté ecclésiale comme telle,
dans ses diverses expressions : de I'Eglise universelle & I'Eglise particuliére et, analogiquement, de celle-ci & la paroisse et &
tous les membres du peuple de Dieu.

Il est plus que jamais urgent, aujourd'hui surtout, que se répande et s'enracine la conviction que ce sont tous les membres de
I'Eglise, sans en exclure aucun, qui ont la grace et la responsabilité du souci des vocations. Le Concile Vatican Il a été aussi
explicite que possible en affirmant que « le devoir de favoriser I'augmentation des vocations sacerdotales appartient a toute
la communauté chrétienne, qui est tenue de s'acquitter de ce devoir avant tout par une vie pleinement chrétienne » (112).
C'est seulement sur la base de cette conviction que la pastorale des vocations pourra manifester son visage vraiment
ecclésial et développer une action concertée, en se servant aussi d'organismes spéciaux et d'instruments adaptés de
communion et de coresponsabilité.

La premiére responsabilité de la pastorale orientée vers les vocations sacerdotales, c'est celle de I'évéque (113), qui est

appelé a I'assumer personnellement, méme s'il peut et doit susciter de multiples collaborations. Il est un pére et un ami dans
son presbyterium et il lui revient de « maintenir la continuité » du charisme et du ministere sacerdotal, en lui associant de
nouvelles forces par I'imposition des mains. |l veillera a ce que la dimension des vocations soit toujours présente dans
I'ensemble de la pastorale ordinaire, bien plus, a ce qu'elle s'intégre et s'identifie avec elle. C'est a lui qu'il appartient de
promouvoir et de coordonner les diverses initiatives en faveur des vocations (114).

L'évéque sait qu'il peut compter avant tout sur la collaboration de son presbyterium. Tous les prétres sont, avec lui, solidaires
et coresponsables dans la recherche et dans la promotion des vocations presbytérales. En effet, comme ['affirme le Concile,
« il appartient aux prétres, comme éducateurs de la foi, de veiller a ce que chaque chrétien parvienne, dans le Saint-Esprit, a
I'épanouissement de sa vocation personnelle » (115). Et c'est la « un devoir qui découle de la mission sacerdotale elle-méme,
par laquelle le prétre participe au souci qu'a I'Eglise entiére d'éviter toujours ici-bas le manque d'ouvriers dans le peuple de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 26/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Dieu » (116). La vie des prétres, leur dévouement absolu au peuple de Dieu, leur témoignage de service d'amour pour le
Seigneur et son Eglise - un témoignage marqué du signe de la croix, acceptée dans I'espérance et la joie pascale -, leur
concorde fraternelle et leur zéle pour I'évangélisation du monde sont les premiers et les plus convaincants des facteurs de la
fécondité des vocations (117).

Une responsabilité trés particuliere est confiée a la famille chrétienne, qui, en vertu du sacrement de mariage, participe d'une
facon spéciale et originale & la mission éducatrice de I'Eglise maitresse et mére. Comme I'ont écrit les Péres synodaux, « la
famille chrétienne, qui est véritablement comme une "Eglise domestique" (Lumen gentium, n. 11), a toujours offert et continue
a offrir les conditions favorables pour la naissance des vocations. Parce que, aujourd'hui, I'image de la famille chrétienne est
en danger, il faut donner une grande importance a la pastorale familiale. De cette fagon les familles elles-méme, accueillant
généreusement le don de la vie humaine, constitueront "comme le premier séminaire" (Optatam totius, n. 2), dans lequel les
enfants pourront acquérir, dés le début, le sens de la piété, de la priére et de I'amour envers I'Eglise » (118). En continuité et
en harmonie avec I'action des parents et de la famille, on doit placer I'école, qui est appelée a vivre son identité de «
communauté éducatrice » avec aussi un projet culturel capable de faire la lumiére sur la dimension de la vocation, comme
valeur naturelle et fondamentale de la personne humaine. En ce sens, une fois opportunément enrichie d'esprit chrétien (soit
par une présence religieuse explicite a I'école d'Etat, selon les divers arrangements nationaux, soit surtout dans le cas de
I'école catholique), I'école peut faire pénétrer, « dans I'esprit des enfants et des jeunes, le désir d'accomplir la volonté de
Dieu dans I'état de vie le plus adapté a chacun, sans jamais exclure la vocation au ministére sacerdotal »(119).

Les fidéles laics, en particulier les catéchistes, les enseignants, les éducateurs, les animateurs de la pastorale des jeunes,
chacun avec ses ressources et ses capacités propres, ont une grande importance dans la pastorale des vocations
sacerdotales. En effet, plus ils approfondiront le sens de leur vocation et de leur mission dans I'Eglise, plus ils pourront
reconnaitre la valeur et le caractere irremplagable de la vocation et de la mission sacerdotale.

Dans le cadre des communautés diocésaines et paroissiales, les groupes de réflexion sur les vocations doivent étre estimés
et encouragés. Leurs membres offrent leur contribution de priere et de souffrances pour les vocations sacerdotales et
religieuses, ainsi que leur soutien moral et matériel.

Il faut rappeler ici également les nombreux groupes, mouvements et associations de fideles laics que I'Esprit Saint fait lever
et croitre dans I'Eglise, en relation avec une présence chrétienne plus missionnaire dans le monde. Ces diverses
organisations de laics se révelent comme un milieu particulierement riche en vocations consacrées, comme des lieux
véritablement adaptés a la proposition et a la croissance des vocations. De nombreux jeunes, en effet, précisément dans le
cadre et a cause de ces associations, ont entendu I'appel du Seigneur a le suivre sur la voie du sacerdoce ministériel et ont
répondu avec une réconfortante générosité (120). Il faut donc les faire valoir afin qu'en communion avec toute I'Eglise et par
leur croissance, elles donnent leur contribution propre au développement de la pastorale des vocations.

Les instances variées et les différents membres de I'Eglise engagés dans la pastorale des vocations rendront leur action
d'autant plus efficace qu'ils feront davantage comprendre a la communauté ecclésiale comme telle, a commencer par la
paroisse, que le probléme des vocations sacerdotales ne peut absolument pas étre délégué a certains « spécialistes sur
lesquels on se décharge » (en général des prétres et plus particulierement des prétres des séminaires), mais que c'est « un
probléme vital qui est au coeur méme de I'Eglise » (121), et donc qu'il doit se situer au centre de I'amour de tout chrétien pour
I'Eglise.

CHAPITRE V

IL EN INSTITUA DOUZE POUR ETRE SES COMPAGNONS
La formation des candidats au sacerdoce

Vivre d la suite du Christ comme les Apétres

42. « |l gravit la montagne et il appelle a lui ceux qu'il voulait. lls vinrent a lui, et il en institua Douze pour étre ses
compagnons et pour les envoyer précher, avec le pouvoir de chasser les démons » (Mc 3, 13-15).

« Pour étre ses compagnons » : dans ces mots, il n'est pas difficile de lire « I'accompagnement des vocations » des Apétres,
de la part de Jésus. Apres les avoir appelés et avant de les envoyer, et méme pour pouvoir les envoyer précher, Jésus leur
impose un temps de formation destiné a développer un rapport de communion et d'amitié profonde avec lui. Il leur réserve
une catéchése approfondie (cf. Mt 13, 11), et il veut en faire des témoins de sa priére silencieuse a son Pére (cf. Jn 17, 1-26 ;
Lc 22, 39-45).

Dans le soin qu'elle apporte aux vocations sacerdotales, I'Eglise, de tout temps, s'inspire de I'exemple du Christ. Il y a eu, et il
y a encore aujourd'hui dans I'Eglise, des modalités concrétes trés variées de pastorale des vocations, celle-ci étant destinée

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 27/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

non seulement a discerner, mais aussi a « accompagner » les vocations au sacerdoce. Mais I'esprit qui doit les animer et les
soutenir est le méme : mener jusqu'au sacerdoce seulement ceux qui y sont appelés apres les avoir adéquatement formés ;
elle les dispose ainsi a donner une réponse consciente et libre engageant toute leur personne a Jésus Christ, qui appelle a
vivre dans son intimité et dans le partage de sa mission de salut. En ce sens, le « séminaire », dans ses différentes formes,
et, de fagon analogue, la « maison de formation » des prétres religieux, avant d'étre un lieu ou un espace matériel, est un
espace spirituel, un itinéraire de vie, une atmosphére qui favorise et assure un processus de formation permettant a celui qui
est appelé par Dieu au sacerdoce de devenir, par le sacrement de I'Ordre, une image vivante de Jésus Christ, Téte et Pasteur
de I'Eglise. Dans leur Message final, les Péres synodaux ont exprimé clairement le sens original et spécifique de la formation
des candidats au sacerdoce : « Vivre au séminaire, école d'Evangile, veut dire vivre a la suite du Christ comme les Apétres,
se laisser initier par lui au service du Pére et des hommes, sous la conduite de I'Esprit Saint, et se laisser configurer au Christ
Bon Pasteur pour un meilleur service sacerdotal dans I'Eglise et dans le monde. Se former au sacerdoce signifie s'entrainer a
donner une réponse personnelle a la question fondamentale du Christ : "M'aimes-tu ?" La réponse, pour le futur prétre, ne
peut étre que le don total de sa vie »(122).

Il s'agit de traduire en fonction des conditions sociales, psychologiques, politiques et culturelles du monde actuel cet esprit,
qui ne manquera jamais a I'Eglise ; ces conditions sont variées et complexes, comme en ont témoigné les Péres synodaux, eu
égard a la situation des différentes Eglises particuliéres. Avec des accents reflétant d'angoissantes préoccupations mais
aussi une grande espérance, les Péres ont pu réfléchir longuement sur les efforts de recherche et d'adaptation des
méthodes de formation des candidats au sacerdoce, en cours de réalisation dans leurs Eglises.

La présente Exhortation n'a d'autre intention que de recueillir le fruit des travaux synodaux. Elle veut préciser quelques points
acquis, désigner les objectifs auxquels on ne peut renoncer, mettre a la disposition de tous la richesse des itinéraires de
formation déja expérimentés d'une fagon positive. Dans cette Exhortation, on fait la distinction entre la formation « initiale » et
la formation « permanente », sans jamais oublier cependant le lien profond qui les unit et qui fait des deux un unique
parcours de vie chrétienne et sacerdotale. L'Exhortation traite des différentes dimensions de la formation humaine, spirituelle,
intellectuelle et pastorale, comme aussi des milieux et des sujets responsables de la formation des candidats.

I. LES DIMENSIONS DE LA FORMATION SACERDOTALE
La formation humaine, fondement de toute la formation sacerdotale

43. « Sans une formation humaine adéquate, la formation sacerdotale tout entiére serait privée de son fondement nécessaire
» (123). Cette affirmation des Péres synodaux n'exprime pas seulement une donnée toujours suggérée par la raison et
confirmée par I'expérience : c'est une exigence qui trouve son motif le plus profond et le plus spécifique dans la nature
méme du prétre et de son ministére. Le prétre, appelé a étre « image vivante » de Jésus Christ, Téte et Pasteur de I'Eglise,
doit chercher a refléter en lui-méme, dans la mesure du possible, la perfection humaine, qui resplendit dans le Fils de Dieu
fait homme et qui transparait avec une singuliére efficacité dans ses attitudes avec les autres, comme les évangélistes les
présentent. Le ministére du prétre est, certes, d'annoncer la Parole, de célébrer les sacrements, de guider la communauté
chrétienne « au nom et dans la personne du Christ », mais cela, en s'adressant toujours a des hommes concrets : « Tout
grand prétre, en effet, pris d'entre les hommes, est établi pour intervenir en faveur des hommes dans leurs relations avec
Dieu » (He 5, 1). C'est pourquoi la formation humaine du prétre revét une importance particuliére en raison de sa relation aux
destinataires de sa mission. En effet, pour que son ministere soit humainement plus crédible et plus acceptable, il faut que le
prétre modéle sa personnalité humaine de fagon a en faire un « pont » et non un obstacle pour les autres dans la rencontre
avec Jésus Christ Rédempteur de I'homme. Il est nécessaire qu'a I'exemple de Jésus qui « savait ce qu'il y a dans I'homme »
(Jn 2, 25; cf. 8, 3-11), le prétre soit capable de connaitre en profondeur I'esprit humain, d'avoir I'intuition des difficultés et
des problémes, de faciliter la rencontre et le dialogue, d'obtenir confiance et collaboration, d'exprimer des jugements sereins
et objectifs.

Ce n'est donc pas seulement pour acquérir un nécessaire et juste épanouissement et pour se réaliser eux-mémes, mais aussi
pour la pratique de leur ministere, que les futurs prétres doivent cultiver un ensemble de qualités humaines, indispensables a
la construction de personnalités équilibrées, fortes et libres : c'est pour étre capables de porter le poids des responsabilités
pastorales. D'ou la nécessité de I'éducation a I'amour de la vérité, a la loyauté, au respect de toute personne, au sens de la
justice, a la fidélité a la parole donnée, a la véritable compassion, a la cohérence et en particulier a I'équilibre du jugement et
du comportement (124). Dans sa lettre aux Philippiens, I'Apotre Paul propose un programme simple et exigeant pour cette
formation humaine : « Tout ce qu'il y a de vrai, de noble, de juste, de pur, d'aimable, d'honorable, tout ce qu'il peut y avoir de
bon dans la vertu et la louange humaines, voila ce qui doit vous préoccuper » (Ph 4, 8). Il est intéressant de noter que Paul,
précisément dans ces qualités profondément humaines, se donne comme modéle a ses fidéles : « Ce que vous avez appris -
poursuit-il immédiatement -, recu, entendu de moi et constaté en moi, voila ce que vous devez pratiquer » (Ph 4, 9).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 28/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

La relation avec les autres est d'une particuliere importance. C'est un élément vraiment essentiel pour celui qui est appelé a
étre responsable d'une communauté et a étre un « homme de communion ». Cela exige que le prétre ne soit ni arrogant, ni
chicanier, mais qu'il soit affable, accueillant, sincére dans ses propos et dans son coeur (125), prudent et discret, généreux et
prét a rendre service, capable d'établir avec les autres et de susciter chez tous des relations sincéres et fraternelles, prompt
a comprendre, a pardonner et a consoler (cf. aussi1 Tm 3, 1-5; Tt 1, 7-9). L'humanité actuelle, souvent condamnée a des
situations de massification et de solitude, surtout dans les grandes concentrations urbaines, est de plus en plus sensible a la
communion : celle-ci est aujourd'hui I'un des signes les plus éloquents et I'une des voies les plus efficaces du message
évangélique.

La formation a la maturité affective du candidat au sacerdoce s'inscrit dans ce contexte comme un élément important et
décisif, véritable aboutissement de I'éducation a I'amour vrai et responsable.

44. La maturité affective suppose que I'on ait conscience de la place centrale de I'amour dans |'existence humaine. En réalité,
comme je I'ai écrit dans I'encyclique Redemptor hominis, « I'hnomme ne peut vivre sans amour. Il demeure pour lui-méme un
étre incompréhensible, sa vie est privée de sens s'il ne regoit pas la révélation de I'amour, s'il ne rencontre pas I'amour, s'il
n‘en fait pas I'expérience et s'il ne le fait pas sien, s'il n'y participe pas fortement » (126).

Il s'agit d'un amour qui englobe la personne entiere, dans ses dimensions et ses composantes physiques, psychiques et
spirituelles, et qui se traduit dans la « signification nuptiale » du corps humain, grace auquel la personne se donne a |'autre et
I'accueille. C'est a la compréhension et a la réalisation de cette « vérité » de I'amour humain que tend I'éducation sexuelle
correctement comprise. On note aujourd'hui une situation sociale et culturelle diffuse « qui "banalise" en grande partie la
sexualité humaine, en l'interprétant et en la vivant de fagon réductrice et appauvrie, en la reliant uniguement au corps et au
plaisir égoiste » (127). Les situations mémes des familles d'ou proviennent les vocations sacerdotales présentent souvent a
cet égard des carences notables et parfois de graves déséquilibres.

Dans ce contexte, il devient plus difficile mais aussi plus urgent d'assurer une éducation de la sexualité qui soit vraiment et
pleinement personnelle et qui ouvre a I'estime et a I'amour de la chasteté, « vertu qui développe la maturité authentique de la
personne, en la rendant capable de respecter et de promouvoir la "signification nuptiale" du corps » (128).

Or I'éducation a I'amour responsable et la maturation affective de la personne sont absolument nécessaires a celui qui,
comme le prétre, est appelé au célibat, c'est-a-dire a offrir, avec la grace de I'Esprit et par la libre réponse de sa volonté
propre, la totalité de son amour et de sa sollicitude & Jésus Christ et & I'Eglise. En vue de I'engagement au célibat, la maturité
affective doit savoir inclure dans les rapports humains de sereine amitié et de profonde fraternité un amour ardent, vif et
personnel pour Jésus Christ. Comme I'ont écrit les Peres synodaux, « I'amour du Christ, prolongé par une offrande de soi
universelle, est de la plus haute importance pour susciter la maturité affective. C'est ainsi que le candidat appelé au célibat
trouvera dans la maturité affective un ferme appui pour vivre la chasteté dans la fidélité et la joie (129).

Le charisme du célibat, méme authentique et éprouvé, laisse intactes les inclinations de |'affectivité et les pulsions de
I'instinct : aussi les candidats au sacerdoce ont-ils besoin d'une maturité affective, qui les rende capables de prudence, de
renoncement a tout ce qui peut la compromettre, de vigilance corporelle et spirituelle, d'estime et de respect dans les
relations interpersonnelles entre hommes et femmes. Une aide précieuse peut étre apportée par une éducation adaptée a la
véritable amitié, a I'image des liens de fraternelle affection que le Christ lui-méme a vécus pendant son existence (cf. Jn 11,
5).

La maturité humaine et en particulier la maturité affective exigent une formation limpide et forte a la liberté qui prend les traits
d'une obéissance convaincue et cordiale a la « vérité » de son étre propre, au « sens » de son existence, c'est-a-dire au don
sincére de soi, comme route et contenu fondamental de I'authentique réalisation de soi (130). Ainsi comprise, la liberté exige
que la personne soit vraiment maitresse d'elle-méme, décidée a combattre et a surmonter les diverses formes d'égoisme et
d'individualisme qui menacent la vie de chacun, prompte a s'ouvrir aux autres, généreuse dans le dévouement et le service
du prochain. Cela est important pour la réponse a donner a la vocation, spécialement la vocation au sacerdoce, pour la
fidélité a celle-ci et aux engagements qui lui sont liés, surtout dans les moments difficiles. La vie communautaire du
séminaire peut apporter une aide en vue de cette progression de I'éducation vers une liberté mare et responsable (131).

L'éducation de la conscience morale est intimement liée a la formation a la liberté responsable. La conscience morale
sollicite, du plus profond du « moi », I'obéissance aux obligations morales ; en méme temps, elle révéle la signification
profonde de cette obéissance, réponse consciente et libre, donc motivée par I'amour, aux demandes de Dieu et de son
amour. « La maturité humaine du prétre - écrivent les Péres synodaux - doit inclure spécialement la formation de sa
conscience. En effet, pour que le candidat puisse fidélement satisfaire & ses obligations envers Dieu et I'Eglise et sagement
guider la conscience des fidéles, il doit s'habituer a écouter la voix de Dieu qui lui parle au cceur et adhérer avec amour et
fermeté a sa volonté » (132).

La formation spirituelle : en communion avec Dieu et d la recherche du Christ

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 29/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

45. Cette formation humaine, si elle est développée dans le contexte d'une anthropologie qui admet I'entiere vérité sur
I'homme, s'ouvre et se compléte dans la formation spirituelle. Tout homme, créé par Dieu et racheté par le sang du Christ, est
appelé a étre régénéré « par I'eau et par I'Esprit » (Jn 3, 5) et a devenir « fils dans le Fils ». C'est dans ce dessein efficace de
Dieu que se trouve le fondement de la dimension religieuse constitutive de I'étre humain, laquelle d'ailleurs est découverte et
reconnue par la simple raison : 'homme est ouvert au transcendant, a I'absolu; son coeur est inquiet jusqu'a ce qu'il repose
dans le Seigneur (133).

Le processus éducatif d'une vie spirituelle comprise comme relation et communion avec Dieu prend sa source et se
développe dans cette fondamentale et indestructible exigence religieuse. Selon la Révélation et I'expérience chrétienne, la
formation spirituelle posséde une originalité unique qui provient de la nouveauté évangélique. En effet « elle est ceuvre de
I'Esprit et engage la personne dans sa totalité ; elle introduit dans la communion profonde avec Jésus Christ Bon Pasteur ;
elle conduit a une soumission de toute la vie a I'Esprit, dans une attitude filiale a I'égard du Pére et dans un attachement
confiant & I'Eglise. Elle s'enracine dans I'expérience de la croix, pour pouvoir introduire, dans une communion profonde, a la
totalité du mystére pascal » (134).

Comme on le voit, il s'agit d'une formation spirituelle qui est commune a tous les fidéles, mais qui demande a étre structurée
selon le sens et les connotations qui dérivent de I'identité du prétre et de son ministere. Or, pour tout fidéle, la formation
spirituelle doit étre centrale et doit unifier son étre et sa vie de chrétien, c'est-a-dire de créature nouvelle dans le Christ, qui
progresse dans |'Esprit. De la méme maniere, pour tout prétre, la formation spirituelle constitue le « coeur » qui unifie et vivifie
son « étre » et son « agir » de prétre. En ce sens, les Péres du Synode affirment que « sans la formation spirituelle, la
formation pastorale resterait sans fondement » (135), et que la formation spirituelle constitue « I'élément le plus important
dans I'éducation sacerdotale » (136).

Le contenu essentiel de la formation spirituelle dans un cheminement déterminé vers le sacerdoce est bien exprimé dans le
décret conciliaire Optatam totius : « La formation spirituelle [...] sera donnée de telle fagon que les séminaristes soient
prépareés a vivre dans la communion continuelle et familiére avec le Pére, par son Fils Jésus Christ, dans I'Esprit Saint.
Destinés a étre conformés au Christ prétre par la sainte ordination, ils s'habitueront a lui étre attachés comme des amis dans
I'intimité de toute leur vie. Qu'ils vivent son mystére pascal de fagcon a savoir initier a ce mystere le peuple qui leur sera
confié. On leur apprendra a chercher le Christ dans une méditation fidéle de la Parole de Dieu, dans une communion active
aux trés saints mystéres de I'Eglise, en premier lieu dans I'Eucharistie et I'office divin. Il le chercheront dans I'évéque qui les
envoie et dans les hommes auxquels ils sont envoyés, surtout les pauvres, les petits, les malades, les pécheurs et les
incroyants. Avec une confiance filiale, ils aimeront et honoreront la bienheureuse Vierge Marie, que le Christ Jésus mourant
sur la croix donna comme mére a son disciple » (137).

46. Ce texte conciliaire mérite d'étre médité avec attention. On peut y discerner facilement quelques valeurs et exigences
fondamentales pour l'itinéraire spirituel proposé au candidat au sacerdoce.

Ce qui s'impose avant tout, c'est la valeur et I'exigence d'une « vie intimement unie » a Jésus Christ. L'union au Seigneur
Jésus, fondée sur le Baptéme et alimentée par I'Eucharistie, se traduit par un renouvellement radical, dans la vie de chaque
jour. La communion intime avec la Sainte Trinité, c'est-a-dire la vie nouvelle de la grace qui rend fils de Dieu, constitue la «
nouveauté » du croyant, une nouveauté qui s'étend a I'étre et a I'action. Elle constitue le mystéere de I'existence chrétienne
placée sous le souffle de I'Esprit ; elle doit, en conséquence, constituer I'« ethos » de la vie du chrétien. Jésus nous a
enseigné ce merveilleux contenu de la vie chrétienne, qui est le coeur méme de la vie spirituelle, dans I'allégorie de la vigne
et des sarments : "Je suis la vigne véritable et mon Pére est le vigneron... Demeurez en moi, comme moi en vous. De méme
que le sarment ne peut de lui-méme porter du fruit s'il ne demeure pas sur la vigne, ainsi vous non plus, si vous ne demeurez
pas en moi. Je suis la vigne; vous, les sarments. Celui qui demeure en moi, et moi en lui, celui-la porte beaucoup de fruit; car
hors de moi vous ne pouvez rien faire » (Jn 15, 1. 4-5).

Dans la culture actuelle, les valeurs spirituelles et religieuses ne manquent pas, et I'homme, en dépit des apparences, reste
constamment affamé et assoiffé de Dieu. Mais souvent la religion chrétienne risque d'étre considérée comme une religion
parmi les autres, ou d'étre réduite a une pure éthique sociale au service de I'homme. Ainsi, sa bouleversante nouveauté dans
I'histoire ne ressort pas toujours: elle est « mystére », elle est I'événement du Fils de Dieu qui s'est fait homme et qui donne a
ceux qui l'accueillent le « pouvoir de devenir enfants de Dieu » (Jn 1, 12) ; elle est I'annonce et méme le don d'une alliance
personnelle d'amour et de vie de Dieu avec I'homme. Les futurs prétres ne pourront communiquer aux autres cette nouvelle
étonnante et source de bonheur (cf. 1Jn 1, 1-4) que s'ils ont acquis eux-mémes une connaissance profonde et progressé
dans I'expérience de ce « mystére », grace a une formation spirituelle adaptée.

Le texte conciliaire, tout en soulignant la transcendance absolue du mystere chrétien, présente la communion intime des
futurs prétres avec Jésus en y ajoutant une nuance d'amitié. Il ne s'agit pas la d'une absurde prétention de I'homme. C'est
simplement un don inestimable du Christ, qui a dit a ses Apbtres : « Je ne vous appelle plus serviteurs, car le serviteur ne sait
pas ce que fait son maitre ; mais je vous appelle amis, parce que tout ce que j'ai entendu de mon Pére, je vous l'ai fait
connaitre » (Jn 15, 15).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 30/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Le texte conciliaire poursuit en indiquant une autre grande valeur spirituelle : la recherche de Jésus. « On leur apprendra a
chercher le Christ ». C'est |a, avec le quaerere Deum, un théme classique de la spiritualité chrétienne illustré de maniere
exemplaire par la vocation des Apobtres. En racontant comment les deux premiers disciples ont suivi Jésus, Jean met en
lumiere la place occupée par cette « recherche ». C'est Jésus lui-méme qui pose la question: « Que cherchez-vous ? » Et
tous deux répondent : « Maitre, ou demeures-tu ? » L'évangéliste poursuit : « Il leur dit : "Venez et voyez". lls vinrent donc et
virent ol il demeurait, et ils demeurérent auprés de lui ce jour-la » (Jn 1, 37-39). En un sens, la vie spirituelle de celui qui se
prépare au sacerdoce est dominée par cette recherche: chercher et « trouver » le Maitre, le suivre et demeurer avec lui. Dans
le ministére et la vie du prétre, il faudra continuer cette « recherche », car le mystére de I'imitation du Christ et de la
participation a sa vie est inépuisable. De méme, il faudra continuer a « trouver » le Maitre en vue de le désigner aux autres, et
mieux encore, en vue de susciter chez les autres le désir de chercher le Maitre. Mais cela n'est vraiment possible que si I'on
propose aux autres une « expérience » de vie, une expérience qui mérite d'étre partagée. Ce fut la voie suivie par André pour
conduire son fréere Simon a Jésus. André, écrit I'évangéliste Jean, « rencontre au lever du jour son frere Simon et lui dit :
"Nous avons trouvé le Messie" - ce qui veut dire Christ. Il I'amena a Jésus ». Et ainsi, Simon lui aussi sera appelé comme
Apodtre a suivre le Messie : « Jésus le regarda et dit : "Tu es Simon, le fils de Jean ; tu t'appelleras Céphas" - ce qui veut dire
Pierre » (Jn 1, 41-42).

Mais que signifie, dans la vie spirituelle, chercher le Christ ? Ou le trouver ? « Rabbi, ou demeures-tu ? » Le décret concilaire
Optatam totius semble indiquer un triple chemin a parcourir : la méditation fidéle de la Parole de Dieu, la participation active
aux saints mystéres de I'Eglise, le service de la charité a I'égard des « petits ». Ce sont la trois grandes valeurs et exigences
qui définissent le contenu de la formation spirituelle du candidat au sacerdoce.

47. La lecture méditée et priante de la Parole de Dieu (lectio divina), en écoutant avec humilité et amour celui qui parle, est un
élément essentiel de la formation spirituelle. C'est en effet dans la lumiére et la force de la Parole de Dieu que chacun peut
découvrir, comprendre, aimer et suivre sa vocation, et accomplir sa mission ; de telle sorte que toute I'existence trouve sa
signification pléniere et radicale dans le fait d'étre le terme de la Parole de Dieu qui appelle 'homme et le principe de la
parole de I'hnomme qui répond a Dieu. La familiarité avec la Parole de Dieu facilitera I'itinéraire de la conversion, dans un
double sens : non seulement renoncer au mal pour adhérer au bien, mais aussi faire grandir dans le cceur les pensées de
Dieu. La foi, en tant que réponse a la Parole, devient alors le nouveau critére de jugement et d'évaluation des hommes et des
choses, des événements et des problémes.

Tout cela, a condition que la Parole de Dieu soit entendue et accueillie selon sa vraie nature, car elle fait rencontrer Dieu lui-
méme, Dieu qui parle a I'homme ; elle fait rencontrer le Christ, le Verbe de Dieu, la Vérité, qui est également le Chemin et la
Vie (cf. Jn 14, 6). Il s'agit de lire les « écritures », en écoutant les « paroles », la « Parole » de Dieu, comme le rappelle le
Concile: « Les Saintes Ecritures contiennent la Parole de Dieu et, puisqu'elles sont inspirées, elles sont vraiment Parole de
Dieu » (138). Le Concile dit encore : « Dans cette révélation, le Dieu invisible (cf. Col 1,15 ;1 Tm 1, 17) s'adresse aux hommes
en son immense amour comme a des amis (cf. Ex 33, 11; Jn 15, 14-15), il s'entretient avec eux (cf. Ba 3, 38), pour les inviter et
les admettre a partager sa propre vie »(139).

La connaissance intime et pleine d'amour de la Parole de Dieu acquise dans la priere revét une importance toute spéciale
pour le ministere prophétique du prétre ; elle est une condition indispensable pour qu'il I'exerce d'une maniere adéquate,
surtout dans le contexte de la « nouvelle évangélisation » a laquelle I'Eglise est appelée aujourd'hui. Comme le Concile y
invite, « tous les clercs, en premier lieu les prétres du Christ, et tous ceux qui vaquent normalement, comme diacres ou
comme catéchistes, au ministére de la parole, doivent, par une lecture spirituelle assidue et par une étude approfondie,
s'attacher aux Ecritures, de peur que I'un d'eux ne devienne "un vain prédicateur de la Parole de Dieu au dehors, lui qui ne
I'écouterait pas au-dedans de lui" (S. Augustin, Serm. 179, 1: PL 38, 966) » (140).

La réponse fondamentale a la Parole est la priére, qui constitue sans aucun doute une valeur et une exigence primordiales de
la formation spirituelle. Cette derniere doit amener les candidats au sacerdoce a connaitre et a expérimenter le sens
authentique de la priere chrétienne : étre une rencontre vivante et personnelle avec le Pére, par son Fils unique sous I'action
de I'Esprit, un dialogue qui devient participation au dialogue filial de Jésus avec son Pére. C'est d'ailleurs un aspect, et non
des moindres, de la mission du prétre, que d'étre « éducateur de priere ». Mais le prétre ne pourra former les autres a I'école
de Jésus priant que s'il a lui-méme été formé et s'il continue a se former a cette école. C'est cela que les hommes
demandent au prétre : « Le prétre est I'hnomme de Dieu, celui qui appartient a Dieu et fait penser a Dieu. Quand la Lettre aux
Hébreux parle du Christ, elle le présente comme un "grand prétre miséricordieux et fidéle dans les choses qui regardent
Dieu" (He 2, 17)... Les chrétiens espérent trouver dans le prétre non seulement un homme qui les accueille, qui les écoute
volontiers et leur témoigne une certaine sympathie, mais aussi et surtout un homme qui les aide a regarder Dieu, a monter
vers lui. Il faut donc que le prétre soit formé a une profonde intimité avec Dieu. Ceux qui se préparent au sacerdoce doivent
comprendre que toute la valeur de leur vie sacerdotale dépendra du don qu'ils sauront faire d'eux-mémes au Christ et, par le
Christ, au Pére » (141).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 31/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Dans le contexte d'agitation et de bruit qui est celui de notre société, I'éducation au sens humain profond et a la valeur
religieuse du silence, atmosphére spirituelle indispensable pour percevoir la présence de Dieu et se laisser conquérir par elle
(cf. 1R 19, 11-12), est une pédagogie nécessaire de la priére.

48. Le sommet de la priére chrétienne, c'est I'Eucharistie, qui se présente a son tour comme « sommet et source » des
sacrements et de la liturgie des heures. L'éducation liturgique, au sens plénier d'une insertion vitale dans le mystere de Jésus
Christ, mort et ressuscité, présent et opérant dans les sacrements de I'Eglise, est absolument nécessaire pour la formation
spirituelle de tout chrétien et en particulier de tout prétre. La communion avec Dieu, axe de la vie spirituelle entiére, est un
don et un fruit des sacrements. En méme temps, elle est un devoir et une responsabilité que les sacrements conférent a la
liberté du croyant, pour que cette communion inspire les décisions, les choix, les attitudes et les actions de la vie
quotidienne. En ce sens, la « grace » qui rend « nouvelle » la vie chrétienne est la grace de Jésus Christ, mort et ressuscite,
qui continue a répandre dans les sacrements son Esprit, saint et sanctificateur. De méme, la « loi nouvelle » qui doit guider et
régler 'existence du chrétien est inscrite par les sacrements dans le « coeur nouveau ». C'est la loi de charité envers Dieu et
envers les freres, comme réponse et prolongement de la charité de Dieu envers I'homme qui est signifiée et communiquée
par les sacrements. On peut ainsi comprendre la valeur d'une participation « pleine, consciente et active » (142) aux
célébrations sacramentelles, pour accueillir et mettre en pratique le don de la « charité pastorale » qui constitue I'ame du
ministére sacerdotal.

Cela vaut surtout pour la participation a I'Eucharistie, mémorial du sacrifice et de la mort du Christ et de sa glorieuse
résurrection, « sacrement de piété, signe d'unité, lien de charité » (143), banquet pascal « ou le Christ est regu en nourriture,
I'ame est remplie de sa grace, et la gloire a venir nous est déja donnée » (144). Or les prétres, en qualité de ministres des

choses sacrées, sont surtout les ministres du Sacrifice de la Messe (145) : leur role est absolument indispensable, parce que,
sans prétre, il ne peut y avoir d'offrande eucharistique.

Cela montre l'importance essentielle de I'Eucharistie pour la vie et le ministere du prétre, et donc dans la formation spirituelle
des candidats au sacerdoce. Avec une grande simplicité et pour étre trés concret, je redis : « Il conviendra que les
séminaristes participent chaque jour a la célébration eucharistique, de fagon qu'ensuite ils prennent comme régle de leur vie
sacerdotale cette célébration quotidienne. On leur apprendra en outre a considérer la célébration eucharistique comme le
moment essentiel de leur journée. lls y participeront activement, sans jamais se contenter d'y assister par pure habitude.
Enfin, les candidats au sacerdoce seront formés aux dispositions intimes que I'Eucharistie fait naitre : la reconnaissance pour
les bienfaits recus d'en haut, puisque que I'Eucharistie est une action de grace ; I'attitude d'offrande, qui les pousse a unir
I'offrande d'eux-mémes a I'offrande eucharistique du Christ; la charité, nourrie par un sacrement qui est signe d'unité et de
partage ; le désir de contemplation et d'adoration devant le Christ réellement présent sous les espéces eucharistiques »
(146).

Il est plus que jamais urgent de faire redécouvrir, a l'intérieur de la formation spirituelle, la beauté et la joie du sacrement de
pénitence. Notre culture, en effet, avec le renouveau des formes les plus subtiles d'autojustification, risque de faire perdre le
« sens du péché » et, en conséquence, la joie consolante de la demande de pardon (cf. Ps 51/50, 14) et de la rencontre avec
Dieu « riche en miséricorde » (Ep 2, 4). Aussi est-il nécessaire d'éduquer les futurs prétres a la vertu de pénitence que
I'Eglise a la sagesse d'inspirer dans ses célébrations et dans les temps forts de I'année liturgique, et qui trouve sa plénitude
dans le sacrement de la Réconciliation. De la découlent le sens de I'ascése et de la discipline intérieure, I'esprit de sacrifice
et de renoncement, I'acceptation de la peine et de la croix. Ces éléments de la vie spirituelle présentent souvent de grandes
difficultés pour beaucoup de candidats au sacerdoce qui ont grandi dans des conditions relativement aisées : ils sont moins
portés et moins sensibilisés a ces éléments par les exemples et les idéaux véhiculés par les moyens de communication
sociale, méme dans les pays ou les conditions de vie sont plus précaires et ou la situation des jeunes est plus austére. Pour
cette raison, mais surtout pour réaliser, a I'exemple du Christ Bon Pasteur, le « don radical de soi » requis du prétre, les Péres
synodaux ont écrit : « Il est nécessaire d'inculquer le sens de la croix, qui est au coeur du mystére pascal. Grace a cette
identification au Christ crucifié, au Christ serviteur, le monde peut retrouver la valeur de I'austérité, de la douleur et méme du
martyre, au sein de la culture actuelle, imprégnée de sécularisme, d'avidité et d'hédonisme »(147).

49. La formation spirituelle apprend aussi a chercher le Christ dans les hommes. La vie spirituelle est certes vie intérieure, vie
d'intimité avec Dieu, vie de priére et de contemplation. Mais justement, la rencontre avec Dieu et avec son amour de Pére de
tous les hommes entraine |'exigence inévitable de la rencontre avec le prochain, du don de soi aux autres, dans le service
humble et désintéressé que Jésus a proposé a tous comme programme de vie en lavant les pieds de ses Apétres : « Je vous
ai donné I'exemple, pour que vous fassiez, vous aussi, comme moi j'ai fait pour vous » (Jn 13, 15).

La formation au don généreux et gratuit de soi, favorisée par la vie communautaire normalement requise dans la préparation
au sacerdoce, constitue une condition indispensable pour celui qui est appelé a se faire transparence, épiphanie du Bon

Pasteur qui donne la vie (cf. Jn 10, 11. 15). Sous cet aspect, la formation spirituelle doit développer sa dimension intrinséque,
pastorale ou caritative. Une juste, forte et tendre dévotion au Coeur du Christ peut contribuer a cette formation comme I'ont
souligné les Péres du Synode : « Former les futurs prétres dans la spiritualité du Coeur du Seigneur, c'est les conduire a une

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 32/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

vie qui corresponde a I'amour et a I'affection du Christ Prétre et Bon Pasteur, a son amour pour le Pére, dans I'Esprit Saint, a
son amour pour les hommes jusqu'a donner sa vie en s'immolant »(148).

Le prétre est donc I'homme de la charité ; il est appelé a apprendre aux autres a imiter le Christ et a vivre le commandement
nouveau de I'amour fraternel (cf. Jn 15, 12). Cela exige que Ilui-méme se laisse continuellement éduquer par I'Esprit Saint a la
charité du Christ. En ce sens, la préparation au sacerdoce implique nécessairement une solide formation a la charité, en
particulier a I'amour préférentiel pour les « pauvres », dans lesquels la foi découvre la présence de Jésus (cf. Mt 25, 40), et a
I'amour miséricordieux pour les pécheurs.

C'est dans la perspective de la charité, qui consiste dans le don de soi par amour, que I'éducation a I'obéissance, au célibat
et a la pauvreté trouve sa place dans la formation spirituelle du futur prétre (149). L'invitation du Concile va aussi dans ce
sens : « Les séminaristes devront comprendre clairement qu'ils ne sont pas destinés a la domination ni aux honneurs, mais
qu'ils appartiennent tout entiers au service de Dieu et au ministére pastoral. On cultivera en eux avec un soin particulier
I'obéissance sacerdotale, le golt d'une vie pauvre, I'esprit d'abnégation, si bien qu'ils seront habitués a renoncer rapidement
méme aux choses permises mais non opportunes, et a se conformer au Christ crucifié » (150).

50. Dans la formation spirituelle de celui qui est appelé a vivre le célibat, on doit étre particulierement attentif a préparer le
futur prétre a connaitre, estimer, aimer et vivre le célibat dans sa vraie nature et dans ses vraies finalités, donc dans ses
motifs évangéliques, spirituels et pastoraux. Le présupposé et le contenu de cette préparation est la vertu de chasteté, qui
qualifie toutes les relations humaines et qui conduit « a expérimenter et a manifester... un amour sincére, humain, fraternel,
personnel et capable de sacrifice a I'exemple du Christ envers tous et envers chacun » (151).

Le célibat des prétres confere a la chasteté certaines caractéristiques en vertu desquelles, « renongant a la vie conjugale
pour le régne des cieux (cf. Mt 19, 12), ils peuvent adhérer au Seigneur par un amour sans partage qui convient parfaitement
a la Nouvelle Alliance ; ils donnent le témoignage de la résurrection du monde a venir (cf. Lc 20, 36) et trouvent une aide
particulierement apte a I'exercice continuel de cette charité parfaite qui leur permet d'étre tout a tous dans le ministére
sacerdotal » (152). En ce sens, le célibat sacerdotal n'est pas a considérer comme une simple norme juridique ni comme une
condition tout extérieure pour étre admis a I'ordination. Au contraire, le célibat est une valeur profondément liée a
I'Ordination. Il rend conforme & Jésus Christ, Bon Pasteur et Epoux de I'Eglise. Il permet le choix d'un amour plus grand et
sans partage pour le Christ et son Eglise, dans une disponibilité pleine et joyeuse pour le ministére pastoral. Il faut considérer
le célibat comme une grace spéciale, comme un don que tous ne peuvent comprendre, mais seulement ceux a qui c'est
donné (cf. Mt 19, 11). Cette grace exige, avec une force singuliére, la réponse consciente et libre de la part de celui qui la
recoit. Ce charisme de I'Esprit Saint confére aussi la grace de la fidélité durant toute la vie et celle d'accomplir avec
générosité et joie les obligations qui y sont attachées. Dans la formation au célibat sacerdotal, la conscience de ce « don
précieux de Dieu » (153) devra étre solidement établie ; et cela aménera a prier et a veiller pour que ce don soit préservé de
tout ce qui peut le menacer.

Le célibat du prétre, authentiquement vécu, favorisera I'accomplissement de son ministere auprés du peuple de Dieu. En
particulier, en témoignant de la valeur évangélique de la virginité, le prétre pourra aider les époux chrétiens a vivre en
plénitude le « grand sacrement » de I'amour du Christ Epoux pour son Epouse I'Eglise et, par sa fidélité dans le célibat, il sera
une inspiration pour la fidélité des époux(154).

L'importante et délicate préparation au célibat sacerdotal, spécialement dans les situations sociales et culturelles
d'aujourd'hui, a conduit les Péres synodaux a une série de requétes, dont la valeur permanente est confirmée par la sagesse
de notre mére I'Eglise. Je les propose de nouveau avec autorité, comme critéres a suivre dans la formation a la chasteté dans
le célibat : « Les évéques, ainsi que les recteurs et directeurs spirituels des séminaires, établiront des principes, offriront des
criteres et donneront des aides pour le discernement en cette matiére. La sollicitude de I'évéque et la vie fraternelle entre les
prétres est de la plus haute importance pour la formation a la chasteté dans le célibat. Au séminaire, c'est-a-dire pendant la
période de formation, le célibat doit étre présenté avec clarté, sans aucune ambiguité et d'une fagon positive. Le séminariste
doit avoir un degré suffisant de maturité psychique et sexuelle ainsi qu'une vie assidue de priere, et doit se placer sous la
direction d'un pére spirituel. Le directeur spirituel doit aider le séminariste a arriver a une décision mdre et libre qui soit
fondée sur I'estime de I'amitié sacerdotale et de I'autodiscipline, comme aussi sur |'acceptation de la solitude et sur un état
personnel physique et psychologique correct. A cet effet, les séminaristes connaitront bien la doctrine du Concile Vatican Il
I'encyclique Sacerdotalis ceelibatus et I'Instruction pour la formation au célibat sacerdotal publiée par la Congrégation pour
I'Education catholique en 1974. Pour que le séminariste puisse embrasser avec une décision libre le célibat sacerdotal pour le
Royaume des cieux, il est nécessaire qu'il connaisse la nature chrétienne et vraiment humaine de la sexualité dans le mariage
et dans le célibat, ainsi que sa finalité. Il est également nécessaire d'instruire et d'éduquer les fidéles laics sur les motifs
évangeéliques, spirituels et pastoraux qui justifient le célibat sacerdotal, de fagon qu'ils aident les prétres de leur amitié, de
leur compréhension et de leur collaboration » (155).

La formation intellectuelle : I'intelligence de la foi

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 33/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

51. La formation intellectuelle, bien qu'ayant ses exigences spécifiques, est profondément liée a la formation humaine et
spirituelle, au point d'en constituer une dimension nécessaire : elle se présente en fait comme une exigence de l'intelligence
par laquelle I'nomme « participe a la lumiére de I'intelligence divine » et cherche a acquérir une sagesse qui, a son tour, porte
a connaitre Dieu et a adhérer a lui (156).

La formation intellectuelle des candidats au sacerdoce trouve sa justification spécifique dans la nature méme du ministéere
ordonné, et le défi de la « nouvelle évangélisation » a laquelle le Seigneur appelle I'Eglise au seuil du troisiéme millénaire la
rend plus urgente aujourd'hui. « Si tout chrétien - écrivent les Péres synodaux - doit étre prét a défendre la foi et a rendre
compte de I'espérance qui vit en nous (cf. 1P 3, 15), a plus forte raison les candidats au sacerdoce et les prétres doivent-ils
apprécier la valeur de la formation intellectuelle dans I'éducation et dans I'activité pastorales ; en effet, pour le salut de leurs
fréres et de leurs soeurs, ils doivent acquérir une plus profonde connaissance des mystéres divins » (157). La situation
actuelle est fortement marquée par l'indifférence religieuse ; elle I'est également par une défiance diffuse a I'égard de la
capacité réelle de la raison de rejoindre la vérité objective et universelle ; elle I'est encore par les interrogations nouvelles
suscitées par les découvertes scientifiques et technologiques. Tout cela justifie la forte exigence d'un excellent niveau de
formation intellectuelle permettant aux prétres d'annoncer, dans un tel contexte, I'immuable Evangile du Christ et de le rendre
crédible face aux légitimes exigences de la raison humaine. En outre, le phénomeéne du pluralisme est aujourd'hui
considérablement accentué non seulement dans la société humaine, mais aussi dans la communauté ecclésiale. Cela
demande une aptitude particuliére au discernement critique. Cette situation fait apparaitre clairement la nécessité d'une
formation intellectuelle plus sérieuse que jamais.

Cette motivation « pastorale » de la formation intellectuelle confirme ce qui a été dit plus haut au sujet de I'unité du
processus éducatif, compris dans ses différentes dimensions. L'obligation de I'étude, qui occupe une partie notable de la vie
du candidat au sacerdoce, n'est pas un élément extérieur et secondaire du développement humain, chrétien et spirituel de sa
vocation. En réalité, par I'étude, surtout de la théologie, le futur prétre adhére a la Parole de Dieu, grandit dans la vie
spirituelle et se dispose a accomplir le ministére pastoral. Tel est le but a la fois un et multiple de I'étude de la théologie,
indiqué par le Concile (158) et repris dans I'Instrumentum laboris du Synode : « Pour la rendre pastoralement plus efficace, la
formation intellectuelle sera intégrée dans un parcours spirituel marqué par I'expérience personnelle de Dieu, de fagon a
dépasser une science purement notionnelle et a parvenir a cette intelligence du coeur qui sait "voir" d'abord et qui est en
mesure ensuite de communiquer le mystére de Dieu aux fréres » (159).

52. L'étude de la philosophie, qui conduit a une compréhension et a une interprétation plus profondes de la personne, de sa
liberté, de ses relations avec le monde et avec Dieu, est un élément essentiel de la formation intellectuelle. Elle se révele
d'une grande urgence, d'abord en raison du lien qui existe entre les problémes philosophiques et les mysteres du salut,
étudiés en théologie, a la lumiére de la foi (160), mais aussi en raison de la situation culturelle, aujourd'hui si diffuse, ou

prévaut le subjectivisme comme mesure et critere de la vérité. Seule une saine philosophie peut alors aider les candidats au
sacerdoce a développer une conscience réfléchie du rapport constitutif qui existe entre I'esprit humain et la vérité, vérité qui
se révele pleinement a nous en Jésus Christ. On ne doit pas minimiser I'importance de la philosophie, sous prétexte de
garantir cette « certitude de vérité » qui, seule, peut étre a la base du don total de la personne a Jésus et a I'Eglise. Il n'est
pas difficile de comprendre que certaines questions trés concrétes, comme l'identité du prétre et son engagement
apostolique et missionnaire, sont profondément liées a la question, nullement abstraite, de la vérité. Si I'on n'est pas certain
de la vérité, comment peut-on mettre en jeu sa vie entiére, et avoir la force d'interpeller sérieusement celle des autres ?

La philosophie aide beaucoup le candidat a enrichir sa formation intellectuelle du « culte de la vérité », c'est-a-dire d'une
sorte de vénération amoureuse de la vérité qui conduit a reconnaitre que la vérité elle-méme n'est pas créée ni mesurée par
I'nomme, mais qu'elle est donnée a I'homme par la Vérité supréme, par Dieu ; que la raison humaine peut, bien que d'une
facon limitée et non sans difficulté parfois, atteindre la vérité objective et universelle, celle méme qui concerne Dieu et le
sens radical de I'existence ; enfin, que la foi elle-méme ne peut pas faire abstraction de la raison ni dispenser de I'effort de «
penser » ses contenus, comme en témoignait le grand esprit qu'est saint Augustin : « J'ai désiré sonder avec l'intelligence ce
en quoi j'ai mis ma foi, et j'ai discuté beaucoup et j'ai beaucoup peiné » (161).

Pour une compréhension plus profonde de I'homme et des phénomeénes sociaux, en vue d'un exercice aussi « incarné » que
possible du ministere pastoral, les sciences de I'hnomme, comme on les appelle, sont d'une utilité certaine ; ce sont la
sociologie, la psychologie, la pédagogie, les sciences de I'économie et de la politique, la science des communications
sociales. Dans le cadre précis des sciences positives ou descriptives, ces sciences de I'hnomme aident le futur prétre a
prolonger I'action du Christ qui s'est fait contemporain des hommes de son temps : « Le Christ, disait Paul VI, s'est fait
contemporain de certains hommes et s'est exprimé dans leur langage. Lui étre fidéle, c'est faire en sorte qu'il continue a étre
notre contemporain » (162).

53. La formation intellectuelle du futur prétre se fonde et se développe surtout dans I'étude de la sacra doctrina, la théologie.
La valeur et I'authenticité de la formation théologique dépendent du respect scrupuleux de la nature propre de la théologie,
gue les Péres synodaux ont ainsi résumée : « La vraie théologie provient de la foi et entend conduire a la foi » (163). C'est

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 34/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

cela que I'Eglise, et spécialement son Magistére, ont constamment proposé. C'est cette ligne qu'ont suivie les grands
théologiens qui ont enrichi la pensée de I'Eglise au long des siécles. Saint Thomas est on ne peut plus explicite quand il
affirme que la foi est comme I'habitus de la théologie, c'est-a-dire son principe d'opération permanent (164), et que « toute la

théologie est ordonnée a nourrir la foi » (165).

Le théologien est donc avant tout un croyant, un homme de foi. Mais c'est un croyant qui s'interroge sur sa propre foi (fides
queerens intellectum), qui s'interroge afin d'arriver a une compréhension plus profonde de sa foi. Les deux aspects, la foi et la
réflexion méthodique, sont connexes et s'interpénétrent : c'est justement leur intime coordination, leur interpénétration, qui
caractérise la vraie nature de la théologie, et, par suite, ses contenus, ses modalités et I'esprit selon lesquels la doctrine
sacrée sera élaborée et étudiée.

Or la foi, point de départ et d'arrivée de la théologie, crée une relation personnelle du croyant avec Jésus Christ dans I'Eglise.
Et c'est pourquoi la théologie possede, elle aussi, des connotations intrinséques, christologiques et ecclésiales que le
candidat au sacerdoce doit faire siennes consciemment, a cause des implications non seulement pour sa vie personnelle,
mais aussi pour son ministére pastoral. Si la foi est accueil de la Parole de Dieu, elle s'achéve dans un « oui » radical du
croyant a Jésus Christ, Parole pléniére et définitive de Dieu au monde (cf. He 1, 1-4). Il doit donc en étre de méme de la
réflexion théologique, qui trouve son centre dans |'adhésion a Jésus Christ, Sagesse de Dieu : cette réflexion doit se
considérer comme une participation a la « pensée » du Christ (cf. 1 Co 2, 16) sous I'aspect humain d'une science (scientia
fidei). En méme temps, la foi introduit le croyant dans I'Eglise et le rend participant de la vie de I'Eglise comme communauté
de foi. En conséquence, la théologie posséde une dimension ecclésiale, parce qu'elle est une réflexion sur la foi de I'Eglise,
et cela de la part d'un théologien qui est membre de I'Eglise (166).

Ces perspectives christologiques et ecclésiales, qui sont connaturelles a la théologie, aident a développer chez les candidats
au sacerdoce, en méme temps que la rigueur scientifique, un grand et vif amour envers Jésus Christ et son Eglise. Cet amour
qui nourrit leur vie spirituelle, les oriente aussi vers le généreux accomplissement de leur ministére. C'est précisément ce que
voulait le Concile Vatican I, quand il demandait la réorganisation des études ecclésiastiques, en répartissant mieux les
différentes disciplines philosophiques et théologiques « pour les faire contribuer de concert a ouvrir de plus en plus I'esprit
des séminaristes au mystére du Christ, qui, concernant I'histoire entiére du genre humain, ne cesse d'agir dans I'Eglise et
d'opérer surtout par le ministére sacerdotal » (167).

La formation intellectuelle théologique et la vie spirituelle, en particulier la vie de priére, s'unissent et se renforcent
mutuellement, sans rien 6ter ni au sérieux de la recherche ni a la saveur spirituelle de la priére. Saint Bonaventure nous
prévient : « Que personne ne croie que suffisent la lecture sans I'onction, la spéculation sans la dévotion, la recherche sans
I'admiration, I'observation sans la jubilation, I'activité sans la piété, la science sans la charité, l'intelligence sans I'humilité,
I'étude sans la grace divine, la connaissance de soi sans la sagesse infuse de Dieu » (168).

54. La formation théologique est une ceuvre complexe et laborieuse. Elle doit aider le candidat au sacerdoce a posséder une
conception des vérités révélées par Dieu en Jésus Christ, et de I'expérience de foi de I'Eglise, qui soit compléte et unifiée. De
la découle une double exigence : connaitre « toutes » les vérités chrétiennes, sans opérer de choix arbitraires, et les
connaitre d'une maniére méthodique. Cela exige que I'on aide I'étudiant a opérer une synthése qui soit le fruit des apports
des différentes disciplines théologiques, dont la spécificité n'acquiert de valeur authentique que dans leur profonde
coordination.

Dans sa réflexion sur la foi, la théologie va dans deux directions. La premiere est celle de I'« étude de la Parole de Dieu » : la
parole écrite dans le Livre sacré, célébrée et vécue dans la tradition vivante de I'Eglise, authentiquement interprétée par le
Magistére de I'Eglise. Cela demande I'étude de la Sainte Ecriture, « qui doit étre comme I'ame de toute la théologie » (169),
I'étude des Péres de I'Eglise, de la liturgie, de I'histoire de I'Eglise et des déclarations du Magistére. La seconde direction est
celle de I'nomme interlocuteur de Dieu : I'hnomme appelé a « croire », a « vivre », a « communiquer » aux autres la foi, et I'«
ethos » chrétien. Cela entraine donc I'étude de la dogmatique, de la théologie morale, de la théologie spirituelle, du droit
canonique et de la théologie pastorale.

La référence a I'hnomme croyant conduit la théologie a étre particulierement attentive d'une part a l'instance fondamentale et
permanente du rapport foi-religion, et d'autre part a certaines exigences davantage liées a la situation sociale et culturelle de
notre époque. Dans la premiére orientation, se situe la théologie fondamentale, qui a pour objet le fait de la révélation
chrétienne et de sa transmission dans I'Eglise. Dans la seconde orientation, se placent des disciplines qui ont connu et
connaissent un développement plus intense, comme réponses a des problémes aujourd'hui fortement pergus. C'est le cas de
I'étude de la doctrine sociale de I'Eglise qui « entre dans le domaine... de la théologie et particulierement de la théologie
morale » (170) et qui est a ranger parmi les « éléments essentiels » de la « nouvelle évangélisation », dont elle constitue un
instrument (171). Il en est ainsi de I'étude de la missiologie, de I'cecuménisme, du judaisme, de I'islam, et des autres religions
non chrétiennes.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 35/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

55. La formation théologique actuelle doit préter attention a certains problémes qui soulévent souvent des difficultés, créent
des tensions et entretiennent des confusions dans la vie de I'Eglise. Que I'on pense au rapport entre les déclarations du
Magistére et les discussions théologiques, qui ne se présente pas toujours de maniére souhaitable, c'est-a-dire en esprit de
collaboration : « Tout en ayant des charismes et des fonctions différentes, le Magistére vivant de I'Eglise et la théologie ont
en définitive un méme but : garder le peuple de Dieu dans la vérité qui libére et en faire ainsi la "lumiére des nations". Ce
service de la communauté ecclésiale met en relations réciproques le théologien et le Magistére. Ce dernier enseigne
authentiquement la doctrine des ap6tres et, tirant profit du travail théologique, réfute les objections et les déformations de la
foi, proposant en outre, avec |'autorité regue de Jésus Christ, des approfondissements, des explicitations et des applications
nouvelles de la doctrine révélée. La théologie au contraire acquiert, par la réflexion, une intelligence toujours plus profonde
de la Parole de Dieu, contenue dans I'Ecriture et fidélement transmise par la Tradition vivante de I'Eglise, sous la conduite du
Magistére ; elle cherche a éclairer I'enseignement de la Révélation face aux instances de la raison, et lui donne enfin une
forme organique et systématique » (172). Quand, cependant, pour toute une série de motifs, cette collaboration diminue, il ne
faut pas se laisser égarer par des équivoques et des confusions ; il faut savoir faire soigneusement la distinction entre « la
doctrine commune de I'Eglise et les opinions des théologiens ainsi que les tendances qui passent (les "modes") » (173). Il n'y
a pas de magistére « paralléle », parce que I'unique Magistére est celui de Pierre et des apdtres, du Pape et des évéques
(174).

Un autre probléme, qui se rencontre surtout la ou la formation intellectuelle des séminaristes est confiée a des instituts
académiques, concerne le rapport entre la rigueur scientifique de la théologie et sa destination pastorale, et donc la nature
pastorale de la théologie. Il s'agit en réalité de deux caractéristiques de la théologie et de son enseignement qui, non
seulement ne s'opposent pas, mais concourent, méme sous des profils différents, a une plus compléte « intelligence de la foi
». En fait, le caractére pastoral de la théologie ne signifie pas que la théologie est moins doctrinale ou privée de son
caractere scientifique ; elle signifie au contraire que la théologie habilite les futurs prétres a annoncer le message
évangélique en tenant compte des facteurs culturels de leur temps et a comprendre I'action pastorale selon une authentique
vision théologique. Ainsi, d'un c6té, une étude respectueuse du caractére rigoureusement scientifique de chacune des
disciplines théologiques contribuera a la formation plus compléte et plus profonde du pasteur d'ames, comme maitre de la foi
; d'un autre coté, chez le futur prétre, une sensibilité qui correspond a I'orientation pastorale rendra vraiment formatrice pour
lui I'étude sérieuse et scientifique de la théologie.

L'exigence, aujourd'hui fortement ressentie, de I'évangélisation des cultures et de l'inculturation du message de la foi souléve
encore un autre probléme. C'est une question éminemment pastorale qui doit étre traitée largement et avec beaucoup
d'attention au cours de la formation des candidats au sacerdoce : « Dans les circonstances actuelles, en différentes régions
du monde, la religion chrétienne est considérée comme quelque chose d'étranger aux cultures soit anciennes soit modernes
; il est donc d'une grande importance que, dans toute la formation intellectuelle et humaine, on considére comme nécessaire
et essentielle la dimension de I'inculturation » (175). Cela exige au préalable une théologie authentique, inspirée des principes
catholiques concernant I'inculturation. Ces principes sont liés au mystére de I'lncarnation du Verbe de Dieu et a
I'anthropologie chrétienne ; ils éclairent le sens authentique de I'inculturation. Celle-ci, face aux cultures les plus diverses et
parfois opposées présentes dans les différentes parties du monde, veut étre un acte d'obéissance au commandement du
Christ de précher I'Evangile & toutes les nations et jusqu'aux confins de la terre. Cette obéissance ne signifie ni syncrétisme,
ni simple adaptation de I'annonce évangélique, mais le fait que I'Evangile pénétre vitalement dans les cultures, s'incarne en
elles, dépassant leurs éléments culturels incompatibles avec la foi et la vie chrétiennes et élevant leurs valeurs jusqu'au
mystére du salut qui provient du Christ (176). Le probléme de I'inculturation peut avoir un intérét spécial quand les candidats
au sacerdoce proviennent eux-mémes de cultures autochtones : ils auront alors besoin de parcours de formation adaptés,
soit pour éviter le risque d'étre moins exigeants et de se contenter d'une éducation plus faible en valeurs humaines,
chrétiennes et sacerdotales, soit pour mettre en valeur les éléments bons et authentiques de leurs cultures et de leurs
traditions (177).

56. En suivant I'enseignement et les orientations du Concile Vatican Il et les normes pratiques de la Ratio fundamentalis
institutionis sacerdotalis, un vaste « aggiornamento » de I'enseignement des disciplines philosophiques et surtout
théologiques a été accompli dans les séminaires. Si cet « aggiornamento » appelle encore dans certains cas des retouches
et des développements, il a contribué dans I'ensemble a améliorer toujours plus I'éducation donnée dans le cadre de la
formation intellectuelle. A ce sujet, « les Péres synodaux ont de nouveau affirmé fréquemment et avec clarté la nécessité et
méme |'urgence que soit appliqué dans les séminaires et les maisons de formation le programme fondamental des études,
qu'il s'agisse du programme universel ou de celui des divers pays ou Conférences épiscopales » (178).

Il est nécessaire de combattre fermement la tendance a abaisser le niveau et le sérieux des études, tendance qui se
manifeste dans certains secteurs de I'Eglise et qui est due en partie a I'insuffisance et aux lacunes de la formation
intellectuelle de base regue par les étudiants qui commencent le cycle philosophique et théologique. C'est la situation
contemporaine elle-méme qui exige que les maitres soient toujours davantage a la hauteur de la complexité des temps et

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 36/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

soient en mesure d'affronter avec compétence, clarté et profondeur d'argumentation les questions sur le sens posées par les
hommes d'aujourd'hui, questions auxquelles seul I'Evangile de Jésus Christ apporte la réponse pleine et définitive.

La formation pastorale : communier a la charité de Jésus Christ, Bon Pasteur

57. Toute la formation des candidats au sacerdoce est destinée a les disposer d'une fagon plus particuliere a communier a la
charité du Christ Bon Pasteur. Cette formation doit donc, dans ses divers aspects, avoir un caractére essentiellement
pastoral. Le décret conciliaire Optatam totius I'affirmait clairement en parlant des grands séminaires : « L'éducation compléte
des éléves des grands séminaires doit tendre a faire d'eux de véritables pasteurs d'ames, a I'exemple de notre Seigneur
Jésus Christ, Maitre, Prétre et Pasteur. lls seront donc préparés au ministére de la parole, afin qu'ils comprennent toujours
mieux la parole révélée de Dieu, qu'ils la possédent par la méditation et qu'ils I'expriment par leur voix et par leur vie ; au
ministére du culte et de la sanctification, afin que, s'adonnant a la priére et aux célébrations liturgiques, ils accomplissent
I'oeuvre du salut par le sacrifice eucharistique et les sacrements ; au ministére de pasteur, afin qu'ils sachent rendre présent
aux hommes le Christ, qui "n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie en rancon pour les multitudes"
(Mc 10, 45 ; cf. Jn 13, 12-17), et pour que, devenus les serviteurs de tous, ils en gagnent un plus grand nombre (cf. 1 Co 9, 19)
» (179).

Le texte conciliaire insiste sur la profonde coordination qui existe entre les divers aspects de la formation humaine, spirituelle
et intellectuelle, et en méme temps sur leur finalité spécifiquement pastorale. En ce sens, la finalité pastorale assure a la
formation humaine, spirituelle et intellectuelle des contenus déterminés et des caractéristiques précises, pour unifier et
spécifier toute la formation des futurs prétres.

Comme toute autre formation, la formation pastorale se réalise par une mire réflexion et des exercices pratiques ; elle plonge
ses racines vivantes dans un esprit qui est le centre de tout et constitue une force d'impulsion et de développement.

L'étude d'une véritable discipline théologique est donc nécessaire : la théologie pastorale ou pratique, réflexion scientifique
sur I'Eglise qui se construit chaque jour, avec la force de I'Esprit, au cours de I'histoire, donc sur I'Eglise comme « sacrement
universel de salut » (180), comme signe et instrument vivant du salut de Jésus Christ dans la Parole, dans les sacrements et
dans le service de la charité. La pastorale n'est pas seulement un art, ni un ensemble d'exhortations, d'expériences, de
recettes ; elle posséde sa pleine dignité théologique, parce qu'elle recoit de la foi les principes de I'action pastorale de
I'Eglise dans I'histoire, d'une Eglise qui « engendre » tous les jours I'Eglise elle-méme, selon I'heureuse expression de saint
Béde le Vénérable : « Nam et Ecclesia quotidie gignit Ecclesiam » (181). Parmi ces principes et ces critéres, il y a celui,
particulierement important, du discernement évangélique de la situation socio-culturelle et ecclésiale dans laquelle se
développe I'action pastorale.

L'étude de la théologie pastorale doit éclairer I'action concréte a laquelle les candidats au sacerdoce doivent s'adonner en
faisant des stages de pastorale, de fagcon progressive et toujours en harmonie avec les autres exigences de la formation. Ces
« expériences » pastorales constitueront éventuellement un vrai « noviciat pastoral » qui pourra durer un certain temps et
devra étre évalué de maniére méthodique.

Mais I'étude et I'activité pastorales renvoient a une source intérieure que la formation aura soin de préserver et de mettre en
valeur : la communion toujours plus profonde avec la charité pastorale de Jésus. Comme elle a constitué I'origine et la force
de I'action salvifique de Jésus, de méme elle doit aussi, grace a |'effusion de I'Esprit dans le sacrement de I'Ordre, constituer
I'origine et la force du ministére du prétre. Il s'agit d'une formation destinée non seulement a assurer une compétence
pastorale scientifique et une habileté pratique, mais aussi et surtout a garantir la croissance d'une maniéere d'étre en
communion avec les sentiments et les comportements mémes du Christ Bon Pasteur : « Ayez entre vous les mémes
sentiments qui sont dans le Christ Jésus » (Ph 2, 5).

58. Ainsi entendue, la formation pastorale ne peut évidemment pas se réduire a un simple apprentissage, destiné a se
familiariser avec des techniques pastorales. Le projet éducatif du séminaire se propose d'apprendre aux étudiants a acquérir
une sensibilité pastorale, a assumer avec conscience et maturité leurs propres responsabilités, a s'entrainer intérieurement a
évaluer des situations, a établir des priorités et a trouver les moyens de les réaliser, le tout a la lumiére de la foi et selon les
exigences théologiques de la pastorale elle-méme.

Par cette expérience initiale et progressive du ministére, les futurs prétres pourront étre introduits dans la tradition pastorale
vivante de leur Eglise particuliére ; ils apprendront & élargir I'horizon de leur esprit et de leur coeur a la dimension
missionnaire de la vie ecclésiale ; ils s'exerceront a certaines formes de collaboration entre eux et avec les prétres aupres
desquels ils seront envoyés. A ces derniers revient une responsabilité éducative pastorale de grande importance, en liaison
avec |'enseignement donné au séminaire.

Dans le choix des lieux et des services en vue des expériences pastorales, on devra accorder une attention particuliére a la
paroisse (182), cellule vitale des différentes expériences pastorales, dans laquelle les stagiaires se trouveront en face des

problémes particuliers de leur futur ministere. Les Péres synodaux ont fourni une série d'exemples concrets, comme la visite
aux malades, le soin des émigrés, des exilés et des nomades, le zéle de la charité qui se traduit en des oeuvres sociales

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 37/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

diverses. lls écrivent en particulier : « Il est nécessaire que le prétre soit témoin de la charité du Christ lui-méme, qui "est
passé en faisant le bien" (Ac 10, 38) ; le prétre doit aussi étre le signe visible de la sollicitude de I'Eglise qui est Mére et
Maitresse. Et, parce que I'homme d'aujourd'hui est frappé par tant d'épreuves, spécialement I'homme qui est écrasé par une
pauvreté inhumaine, par la violence aveugle et par le pouvoir injuste, il est nécessaire que I'homme de Dieu, bien préparé a
toute ceuvre bonne (cf. 2 Tm 3, 17), revendique les droits et la dignité de I'nomme. Qu'il se garde, cependant, d'adhérer a de
fausses idéologies, et, alors qu'il veut promouvoir le progrés, d'oublier que le monde est racheté par la seule croix du Christ »
(183).

L'ensemble de ces activités et d'autres semblables éduque le futur prétre a vivre comme un « service » sa mission d'«
autorité » dans la communauté, en s'abstenant de toute attitude de supériorité ou de I'exercice d'un pouvoir qui ne serait pas
toujours et uniquement justifié par la charité pastorale.

Pour une formation adaptée, il est nécessaire que les différentes expériences des candidats au sacerdoce revétent un
caractére « ministériel », restant intimement liées a toutes les exigences qui sont propres a la préparation au presbytérat et
(sans que ce soit au détriment des études) en référence au service de la Parole, du culte et de la présidence. Ces services
peuvent devenir la traduction concréte des ministéres de lectorat, acolytat et diaconat.

59. Parce que I'action pastorale est destinée par sa nature & animer I'Eglise qui est essentiellement « mystére », «
communion », « mission », la formation pastorale devra tenir compte de ces dimensions dans I'exercice du ministére.

Il est fondamental d'avoir conscience que I'Eglise est « mystére », c'est-a-dire ceuvre divine, fruit de I'Esprit du Christ, signe
efficace de la grace, présence de la Trinité dans la communauté chrétienne. Cette conscience, loin d'atténuer le sens de la
responsabilité propre au pasteur, le convaincra que la croissance de I'Eglise est une ceuvre gratuite de I'Esprit et que son
service - confié par grace divine & la libre responsabilité humaine - est celui du « serviteur inutile » de I'Evangile (cf. Lc 17,
10).

De plus, la conscience que I'Eglise est « communion » préparera le candidat au sacerdoce & pratiquer une pastorale
communautaire en cordiale collaboration avec les divers membres de I'Eglise : prétres et évéques, prétres diocésains et
religieux, prétres et laics. Mais une telle collaboration suppose d'abord la connaissance et I'estime des différents dons et
charismes, des diverses vocations et responsabilités que I'Esprit offre et confie aux membres du corps du Christ. Elle exige
aussi un sens vif et précis de son identité et de celle des autres dans I'Eglise. Elle réclame en outre confiance mutuelle,
patience, douceur, capacité de compréhension et d'écoute ; enfin et surtout, elle s'enracine dans un amour de I'Eglise plus
grand que I'amour que I'on a pour soi et pour les groupes auxquels on appartient. Il est particulierement important de
préparer les futurs prétres a la collaboration avec les laics, pour qu'ils « soient préts - dit le Concile - a écouter I'avis des
laics, en tenant compte fraternellement de leurs aspirations et en s'aidant de leur expérience et de leur compétence dans les
différents domaines de I'activité humaine, afin de pouvoir avec eux lire les signes des temps » (184). De méme, le récent
Synode a insisté sur la sollicitude pastorale envers les laics : « |l faut que le candidat au sacerdoce devienne capable
d'intéresser et d'initier les fidéles laics, surtout les jeunes, aux différentes vocations (au mariage, aux services sociaux, a
I'apostolat, aux ministéres, aux responsabilités d'ordre pastoral, a la vie consacrée, aux charges de la vie politique et sociale,
a la recherche scientifique, a I'enseignement). Surtout, il est nécessaire d'éclairer et de soutenir les laics dans leur vocation a
s'engager dans le monde et a le transformer a la lumiére de I'Evangile, en reconnaissant la valeur de cet engagement et en le
respectant »(185).

Enfin, la conscience de I'Eglise comme communion « missionnaire », aidera le candidat au sacerdoce & aimer et a vivre la
dimension missionnaire essentielle de I'Eglise et des diverses activités pastorales ; & &tre ouvert et disponible & toutes les
possibilités offertes aujourd'hui d'annoncer I'Evangile, sans oublier le service précieux que les moyens de communication
sociale peuvent et doivent rendre en cette matiére (186) ; a se préparer a un ministére qui, concrétement, pourra exiger de lui
la disponibilité, en réponse a I'Esprit-Saint et & I'évéque, pour étre envoyé précher I'Evangile au-dela des frontiéres de son
pays (187).

1. LES MILIEUX DE LA FORMATION SACERDOTALE
La communauté de formation du grand séminaire

60. La nécessité du grand séminaire - et de la maison religieuse analogue - pour la formation des candidats au sacerdoce,
affirmée avec autorité par le Concile Vatican Il (188), a été réaffirmée par le Synode de la fagon suivante : « Il faut affirmer de

nouveau que l'institution du grand séminaire, comme le meilleur lieu de formation, est I'espace normal, méme matériel, d'une
vie communautaire et hiérarchique, et aussi la maison appropriée a la formation des candidats au sacerdoce, avec des
supérieurs vraiment consacrés a ce ministere. Cette institution a donné des fruits abondants au long des siécles et continue a
en donner dans le monde entier » (189).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 38/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Le séminaire se présente comme un temps et comme un lieu ; mais il se présente surtout comme une communauté éducative
en cheminement : c'est la communauté établie par I'évéque pour offrir a celui qui est appelé par le Seigneur a servir comme
les apotres la possibilité de revivre I'expérience éducative que le Seigneur a réservée aux Douze. En réalité, une relation
prolongée et intime de vie avec Jésus est présentée, dans I'Evangile, comme préalable nécessaire au ministére apostolique.
Cette intimité oblige les Douze a réaliser, d'une fagon particulierement claire et spécifique, le détachement, proposé dans
une certaine mesure a tous les disciples, a I'égard du milieu d'origine, du travail habituel, des affections les plus cheres (cf.
Mc 1,16-20; 10, 28 ; Lc 9, 23. 57-62 ; 14, 25-27). Bien des fois, nous avons rapporté la tradition de Marc qui souligne le lien
profond unissant les ap6tres avec le Christ et entre eux : avant d'étre envoyés pour précher et accomplir des guérisons, ils
sont appelés a « étre ses compagnons » (Mc 3, 14).

La nature profonde du séminaire est d'étre, & sa maniére, une continuation, dans I'Eglise, de la communauté apostolique
groupée autour de Jésus, a I'écoute de sa Parole, en marche vers I'expérience de la Paque, dans |'attente de I'Esprit donné
pour la mission. Tel est I'idéal auquel doit tendre tout séminaire. Le séminaire, comme institution humaine, a connu dans
I'histoire les formes les plus diverses et de multiples vicissitudes. Son identité le stimule toujours a trouver une réalisation
concrete, fidéle aux valeurs évangéliques dont il s'inspire, et capable de répondre aux situations et aux nécessités des
temps.

Le séminaire est en lui-méme une expérience originale de la vie de I'Eglise : en Iui, I'évéque se rend présent par le ministére
que le recteur accomplit avec les autres éducateurs, en esprit de coresponsabilité et de communion sous sa direction et son
animation, pour la croissance pastorale et apostolique des candidats. Les divers membres de la communauté du séminaire,
réunis par I'Esprit Saint en une fraternité unique, collaborent, chacun selon son propre don, a la croissance de tous dans la foi
et la charité. C'est ainsi qu'ils se préparent a devenir prétres et donc a prolonger, dans I'Eglise et dans I'histoire, la présence
salvifique de Jésus Christ, le Bon Pasteur.

Déja, sur le plan humain, le grand séminaire doit tendre a devenir « une communauté dont les membres sont liés par une
amitié et une charité profondes, pour constituer dans la joie une vraie famille » (190). Sur le plan chrétien, le séminaire doit se
constituer - continuent les Péres synodaux - comme « communauté ecclésiale », comme « communauté des disciples du
Seigneur, dans laquelle une méme liturgie impregne toute la vie d'esprit de priére ; elle est rassemblée par I'écoute et la
méditation quotidienne de la Parole de Dieu et par le sacrement de I'Eucharistie ; elle est unie dans |'exercice de la charité
fraternelle et de I'esprit de justice ; dans cette communauté, I'Esprit du Christ et I'amour de I'Eglise resplendissent, grace au
progrés de la vie communautaire et de la vie spirituelle de chacun de ses membres » (191). Confirmant et explicitant
concretement la dimension ecclésiale essentielle du séminaire, les Péres synodaux continuent : « Comme communauté
ecclésiale, tant diocésaine qu'interdiocésaine ou méme religieuse, le séminaire doit nourrir le sens de la communion
ecclésiale des candidats avec leur évéque et avec leur presbyterium, de sorte qu'ils participent a leur espérance et a leurs
angoisses et sachent étendre cette ouverture aux nécessités de I'Eglise universelle » (192).

Il est essentiel, pour la formation des candidats au sacerdoce et au ministére pastoral qui est ecclésiale par sa nature, que le
séminaire soit considéré, non d'une maniére extérieure et superficielle, c'est-a-dire comme un simple lieu d'habitation et
d'étude, mais d'une fagon intérieure et profonde, comme une communauté spécifiquement ecclésiale, une communauté qui
revive I'expérience des Douze unis a Jésus (193).

61. Le séminaire est donc une communauté ecclésiale éducative, mieux, une communauté particuliere qui éduque. Ce qui
détermine sa physionomie, c'est sa fin spécifique, c'est-a-dire 'accompagnement de la vocation des futurs prétres, et, par
conséquent, le discernement de cette vocation, I'aide pour y répondre et la préparation a recevoir le sacrement de I'Ordre
avec les gréaces et les responsabilités qu'il comporte et par lesquelles le prétre est configuré a Jésus Christ, Téte et Pasteur,
et est habilité et engagé a en partager la mission de salut dans I'Eglise et dans le monde.

Le séminaire étant une communauté éducative, toute la vie que I'on y méne, dans ses expressions les plus diverses, est axée
sur la formation humaine, spirituelle, intellectuelle et pastorale des futurs prétres : c'est une formation qui, bien qu'ayant de
nombreux points communs avec la formation humaine et chrétienne de tous les membres de I'Eglise, présente des contenus,
des modalités et des caractéristiques qui découlent d'une fagon particuliére de la fin poursuivie: préparer au sacerdoce.

Or les contenus et les formes de I'ceuvre éducative exigent que le séminaire ait sa programmation précise, c'est-a-dire un
programme de vie ayant son unité organique en méme temps qu'il s'harmonise en accord avec la seule fin qui justifie
I'existence du séminaire: la préparation des futurs prétres.

En ce sens, les Péres synodaux écrivent : « En tant que communauté éducative, [le séminaire] doit suivre un programme
clairement défini qui ait comme note caractéristique I'unité de la direction, représentée par le Recteur et ses collaborateurs,
par la cohérence dans I'ordonnancement de la vie et de I'activité formatrice et par les exigences fondamentales de la vie
communautaire, laquelle comporte aussi des aspects essentiels relevant de la tadche de formation. Ce programme doit étre,
sans hésitation ni flottement, au service de la finalité spécifique qui seule justifie I'existence du séminaire : la formation des
futurs prétres, pasteurs de I'Eglise » (194). Et pour que ce programme soit vraiment adapté et efficace, il faut que ses

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 39/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

grandes lignes se traduisent plus concretement, en détail, par quelques normes particulieres destinées a ordonner la vie
communautaire, en fixant des moyens et des rythmes temporels précis.

Un autre aspect est a souligner ici. L'oeuvre éducative est par nature I'accompagnement de personnes concrétes, qui vivent
dans I'histoire, qui marchent vers des choix et vers I'adhésion a certains idéaux de vie. C'est précisément la raison pour
laquelle I'ceuvre éducative doit savoir concilier harmonieusement la vision claire du but a atteindre, I'exigence d'une marche
sérieuse vers ce but, I'attention au « voyageur », c'est-a-dire au sujet concret engagé dans |'aventure de la formation, et
donc a une série de situations, de problémes, de difficultés, de rythmes de marche et de croissance. Cela exige une sage
souplesse, qui exclut tout compromis sur les valeurs comme sur I'engagement conscient et libre, et qui signifie amour
véritable et respect sincére pour celui qui avance vers le sacerdoce dans ses dimensions personnelles. Cela vaut non
seulement pour chacune des personnes, mais aussi pour les différents contextes sociaux et culturels dans lesquels vivent les
séminaires et les diverses formes de leur histoire. En ce sens, I'ceuvre éducative exige un continuel renouvellement. Les
Péres I'ont souligné avec force, méme en ce qui concerne la configuration des séminaires : « Etant sauve la valeur des
formes classiques du séminaire, le Synode désire que le travail de consultation des Conférences épiscopales sur les besoins
actuels de la formation se poursuive, comme cela a été prévu par le décret Optatam totius (n. 1) et par le Synode de 1967. Les
Rationes de chaque nation ou rite seront revues opportunément, soit a I'occasion des demandes faites par les Conférences
épiscopales, soit dans les visites apostoliques des séminaires des différentes nations, pour y introduire les diverses
modalités de formation, qui doivent répondre aux besoins des peuples de culture dite autochtone, aux besoins des vocations
d'adultes, des vocations pour les missions etc. » (195).

62. La finalité et la structure éducative du grand séminaire exigent que les candidats au sacerdoce y entrent aprés une
certaine préparation. Celle-ci ne posait pas de probléme particulier, du moins jusqu'a ces derniéres décennies, lorsque les
candidats au sacerdoce provenaient habituellement des petits séminaires et que la vie chrétienne des communautés
ecclésiales offrait facilement a tous, sans distinction, une bonne instruction et une bonne éducation chrétienne.

La situation a évolué en beaucoup d'endroits. Il y a un grand contraste entre, d'un cété, le style de vie et la préparation de
base des enfants, des adolescents et des jeunes, méme s'ils sont chrétiens et parfois engagés dans la vie de I'Eglise, et, de
I'autre, le style de vie du séminaire et ses exigences de formation. Dans ce contexte, en communion avec les Péres
synodauy, je demande qu'il y ait une période convenable de préparation précédant la formation donnée au séminaire : « Il est
utile qu'il y ait une période de préparation humaine, chrétienne, intellectuelle et spirituelle pour les candidats au grand
séminaire. Ces candidats doivent cependant présenter des qualités déterminées : I'intention droite, un degré suffisant de
maturité humaine et une connaissance assez ample de la doctrine de la foi, une certaine initiation aux méthodes de priére et
a un style de vie conforme a la tradition chrétienne. Qu'ils aient aussi les comportements qui expriment, selon les usages de
leurs régions, un effort de recherche de Dieu et de la foi (cf. Evangelii nuntiandi, n. 48) (196).

La « connaissance assez ample de la doctrine de la foi » dont parlent les Péres synodaux est requise avant la théologie : on
ne peut pas développer I'« intelligence de la foi », si on ne connait pas la « foi » en son contenu. Une telle lacune pourra étre
plus facilement comblée grace au prochain Catéchisme universel.

Alors que la conviction de la nécessité de cette préparation avant I'entrée au séminaire se généralise, les opinions divergent
sur ses contenus et ses caractéristiques, c'est-a-dire sur son but premier : formation spirituelle pour le discernement de la
vocation ou formation intellectuelle et culturelle. D'autre part, on ne peut pas oublier les nombreuses et profondes diversités
qui existent non seulement chez les différents candidats, mais aussi dans les régions ou les pays. Cela invite a prolonger la
phase actuelle d'étude et d'expérimentation pour que I'on puisse définir d'une fagon plus opportune et plus significative les
éléments de cette préparation ou « période propédeutique » : temps, lieu, forme, thémes de cette période, qu'il faut par
ailleurs coordonner avec les années suivantes de la formation au séminaire.

En ce sens, je reprends moi-mé&me et je propose a nouveau a la Congrégation pour I'Education catholique la demande
formulée par les Péres synodaux : « Le Synode demande que la Congrégation pour I'Education catholique recueille toutes les
informations sur les premieres expériences de cette formation déja faites ou qui se déroulent en ce moment. En temps
opportun, la Congrégation communiquera aux Conférences épiscopales les informations sur ce probléme » (197).

Le petit séminaire et les autres formes d'accompagnement de vocations

63. Comme ['atteste une longue expérience, la premiere manifestation d'une vocation sacerdotale coincide souvent avec les
années de la pré-adolescence ou avec les toutes premiéres années de la jeunesse. Et méme chez les sujets qui se décident
plus tard a entrer au séminaire, il n'est pas rare de constater la présence d'un appel de Dieu dans des périodes bien plus
anciennes. L'histoire de I'Eglise témoigne sans cesse d'appels du Seigneur dans le jeune age. Saint Thomas, par exemple,
explique la prédilection de Jésus pour I'Ap6tre Jean « en raison de son jeune age » et en tire la conclusion suivante : "Cela
fait comprendre que Dieu aime de fagon spéciale ceux qui se donnent a son service dés leur premiére jeunesse » (198).

L'Eglise prend soin de ces germes de vocation semés dans les cceurs d'enfants ; par les petits séminaires, elle réalise un
premier discernement et les accompagne avec attention. Dans différentes parties du monde, ces séminaires continuent a

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 40/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

faire une ceuvre éducative précieuse, pour garder et développer les germes de la vocation sacerdotale, afin que les éléves
puissent plus facilement la reconnaitre et soient rendus plus capables d'y répondre. Le projet éducatif de ces séminaires
tend a favoriser, d'une maniére adaptée et par étapes, la formation humaine, culturelle et spirituelle qui conduira le jeune a
prendre le chemin du grand séminaire avec une base appropriée et solide.

« Se préparer a suivre le Christ rédempteur avec générosité d'esprit et pureté de coeur » : telle est le but du petit séminaire
indiqué dans le décret Optatam totius, qui en présente ainsi le style éducatif : « Sous la conduite paternelle des supérieurs,
avec la coopération si utile de leurs parents, ils méneront une vie qui convienne a I'dge, a la mentalité et a I'évolution
d'adolescents, et qui réponde pleinement aux normes d'une saine psychologie. On n'omettra pas de leur assurer une
expérience convenable des réalités humaines et des rapports normaux avec leurs familles » (199).

Le petit séminaire pourra étre dans le diocése un point de référence pour la pastorale des vocations, en proposant des
formes opportunes d'accueil et en offrant des occasions d'information pour les adolescents qui sont en recherche de
vocation ou qui, déja déterminés a la suivre, sont contraints de retarder leur entrée au séminaire en raisons de diverses
circonstances, familiales ou scolaires.

64. La ou le petit séminaire - « qui, en beaucoup de régions, semble nécessaire et trés utile » - ne peut étre établi, il faut faire
en sorte de constituer d'autres « institutions » (200), comme, par exemple, des groupes de vocations pour adolescents ou
pour jeunes. Bien que n'étant pas permanents, ces groupes pourront offrir, dans un contexte communautaire, des conditions
favorables a la confirmation et a la croissance des vocations. Tout en vivant dans leur famille et en fréquentant la
communauté chrétienne qui les aide dans leur parcours de formation, ces enfants et ces jeunes gens ne doivent pas étre
laissés seuls. lls ont besoin d'un groupe particulier ou d'une communauté de référence sur laquelle ils puissent s'appuyer
pour accomplir I'itinéraire de vocation que le don de I'Esprit Saint a commencé en eux.

Comme cela s'est toujours produit au cours de I'histoire de I'Eglise, on observe actuellement, avec une nouveauté et une
fréquence réconfortantes, le phénomene de vocations sacerdotales naissant a I'age adulte, aprés une plus ou moins longue
expérience de vie laique et d'engagement professionnel. Il n'est pas toujours possible ni méme opportun bien souvent,
d'inviter ces adultes a suivre l'itinéraire éducatif du grand séminaire. On doit plutdt, aprés un soigneux discernement de
I'authenticité de ces vocations, présenter quelque forme spécifique d'accompagnement et de formation, de maniére a
assurer, moyennant les adaptations voulues, I'indispensable formation spirituelle et intellectuelle (201). Un bon dosage de
relations avec les autres candidats au sacerdoce et de périodes de présence dans la communauté du grand séminaire pourra
garantir la pleine insertion de ces vocations dans |'unique presbyterium et leur communion intime et cordiale avec lui.

1l. LES PROTAGONISTES DE LA FORMATION SACERDOTALE
L'Eglise et I'Evéque
65. Parce que la formation des candidats au sacerdoce fait partie de la pastorale des vocations conduite par I'Eglise, on doit

dire que I'Eglise, comme telle, est le sujet communautaire qui a la grace et la responsabilité d'accompagner ceux que le
Seigneur appelle a devenir ses ministres dans le sacerdoce.

En ce sens, c'est la connaissance du mystére de I'Eglise qui nous aide & mieux préciser la place et le devoir qu'ont ses
différents membres, soit comme personnes particuliéres, soit comme membres d'un groupe, dans la formation des candidats
au presbytérat.

Or I'Eglise est, par sa nature intime, « la mémoire », le « sacrement » de la présence et de I'action de Jésus Christ au milieu
de nous et pour nous. C'est a sa présence salvifique que I'on doit I'appel au sacerdoce : non seulement I'appel, mais
I'accompagnement pour que |'appelé puisse reconnaitre la grace du Seigneur et y répondre librement et avec amour. C'est
I'Esprit de Jésus qui fait la lumiére et donne la force dans le discernement et dans le parcours de la vocation. Il n'y a pas
alors d'authentique ceuvre de formation au sacerdoce sans le don de I'Esprit du Christ. Tout formateur humain doit en étre
pleinement conscient. Comment ne pas y voir une « ressource » totalement gratuite et radicalement efficace qui a son «
poids » décisif dans I'engagement en vue de la formation au sacerdoce ? Et comment ne pas se réjouir devant la dignité de
tout formateur humain qui devient, en un sens, le représentant visible du Christ pour le candidat au sacerdoce ? Si la
formation au sacerdoce est essentiellement la préparation d'un futur « pasteur » a I'image de Jésus Christ Bon Pasteur, qui,
mieux que Jésus lui-méme par I'effusion de son Esprit, peut communiquer et porter a maturité la charité pastorale qu'il a
vécue jusqu'au don total de lui-méme (cf. Jn 15, 13 ; 10, 11) et dont il veut qu'elle soit revécue par tous les prétres ?

Le premier représentant du Christ dans la formation sacerdotale est I'évéque. On pourrait dire de I'évéque, de tout évéque,
ce que I'évangéliste Marc nous dit dans le texte cité déja plusieurs fois : « Il appelle a lui ceux qu'il voulait. lls vinrent a lui, et il
en institua Douze pour étre ses compagnons et pour les envoyer précher... » (Mc 3, 13-14). En réalité, I'appel intérieur de
I'Esprit a besoin d'étre confirmé par I'appel authentique de I'évéque. Sitous peuvent « venir a I'évéque » parce qu'il est le
Peére et le Pasteur de tous, ses prétres le peuvent d'une maniére particuliere, a cause de leur commune participation au

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 41/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

méme sacerdoce et au méme ministere : I'évéque, dit le Concile, doit les considérer et les traiter comme « des fréres et des
amis » (202). Et cela peut se dire d'une fagon analogique de ceux qui se préparent au sacerdoce. En ce qui concerne I'autre
point : « étre ses compagnons », compagnons de |'évéque, la responsabilité de ce dernier, comme formateur des candidats
au sacerdoce, lui fait un devoir de les visiter souvent et d'étre en quelque maniére « leur compagnon ».

La présence de I'évéque a une valeur particuliere, non seulement parce qu'elle aide la communauté du séminaire a vivre son
insertion dans I'Eglise particuliére et sa communion avec le Pasteur qui la guide, mais aussi parce qu'elle authentifie et sert la
finalité pastorale qui caractérise toute la formation des candidats au sacerdoce. Surtout, en étant présent au milieu des
candidats au sacerdoce, et en leur faisant part de tout ce qui regarde la marche pastorale de I'Eglise particuliére, I'évéque
apporte un élément fondamental & leur formation au « sens de I'Eglise », qui est une valeur spirituelle et pastorale centrale
dans I'exercice du ministére sacerdotal.

La communauteé éducative du séminaire

66. La communauté éducative du séminaire se construit autour des différents formateurs : le recteur, le directeur ou pére
spirituel, les supérieurs et les professeurs. Ceux-ci doivent se sentir profondément unis a I'évéque, qu'ils représentent a
divers titres et de différentes maniéres ; ils doivent avoir entre eux une communion et une collaboration profondes et
cordiales. Cette unité des éducateurs rend possible une réalisation adéquate du projet éducatif, et surtout elle donne aux
candidats au sacerdoce un exemple significatif et concret de la communion ecclésiale qui constitue une valeur fondamentale
de la vie chrétienne et du ministére pastoral.

Il est évident qu'une grande partie de |'efficacité de la formation dépend de la personnalité mare et forte des formateurs, du
point de vue humain et évangélique. C'est pourquoi il importe particulierement de choisir avec soin les formateurs et de les
encourager vivement a se rendre toujours plus aptes a la charge qui leur est confiée. Sachant bien que la préparation des
candidats au sacerdoce dépend du choix et de la formation des formateurs, les Péres synodaux ont longuement précisé leurs
qualités. lls ont écrit en particulier : « La charge de la formation des candidats au sacerdoce exige non seulement une
préparation spéciale des formateurs, qui soit vraiment technique, pédagogique, spirituelle, humaine et théologique, mais
aussi un esprit d'union et de collaboration afin de réaliser dans une trés étroite unité le programme de formation, de telle
sorte que soit toujours sauvegardée I'unité dans I'action pastorale du séminaire sous |'autorité du recteur. Le groupe des
formateurs donnera le témoignage d'une vie vraiment évangélique et d'une consécration totale au Seigneur. Il est opportun
qu'il jouisse d'une certaine stabilité et qu'il ait sa résidence habituelle dans la communauté du séminaire. Il sera intimement
uni a I'évéque, qui est le premier responsable de la formation des prétres » (203).

Les évéques doivent étre les premiers a sentir leur grave responsabilité pour la formation de ceux qui seront chargés de
I'éducation des futurs prétres. Pour ce ministére, il faut choisir des prétres de vie exemplaire, possédant un ensemble de
qualités : « Maturité humaine et spirituelle, expérience pastorale, compétence professionnelle, stabilité dans leur propre

vocation, préparation doctrinale dans les sciences humaines (spécialement la psychologie) correspondant a leur charge,
connaissance des méthodes de travail en groupe » (204).

Etant sauves la distinction du for interne et du for externe, I'entiére liberté de choix des confesseurs ainsi que la prudence et
la discrétion qui conviennent au ministére de directeur spirituel, la communauté presbytérale des éducateurs se sentira
solidaire dans la responsabilité d'éduquer les candidats au sacerdoce. C'est a elle, toujours en référence a I'évaluation
autorisée de I'évéque et du recteur, qu'appartient en premier lieu le réle de promouvoir et de vérifier |'aptitude des candidats
quant aux dons spirituels, humains et intellectuels, surtout en ce qui concerne I'esprit de priére, I'assimilation profonde de la
doctrine de la foi, la capacité d'une authentique fraternité et le charisme du célibat (205).

En tenant compte - comme les Péres synodaux I'ont rappelé - des indications de I'Exhortation Christifideles laici et de la
Lettre apostolique Mulieris dignitatem (206), qui soulignent I'utilité d'une saine influence de la spiritualité laique et du
charisme de la féminité sur tout parcours éducatif, il est important de prévoir, sous des formes prudentes et adaptées aux
différents contextes culturels, la collaboration de fidéles laics, hommes et femmes, dans |'ceuvre de formation des futurs
prétres. lls doivent étre choisis avec soin, dans le cadre des lois de I'Eglise, selon leur charisme particulier et leurs
compétences éprouvées. De leur collaboration bien coordonnée et intégrée aux responsabilités éducatives des formateurs
de futurs prétres, il est permis d'attendre des fruits bienfaisants pour une croissance équilibrée du sens de I'Eglise et pour
une perception plus précise de I'identité sacerdotale, de la part des candidats au presbytérat (207).

Les professeurs de théologie

67. Ceux qui introduisent et accompagnent les futurs prétres dans la doctrine sacrée par I'enseignement théologique ont une
responsabilité éducative particuliere, qui, a I'expérience, se révele souvent plus décisive que celle des autres éducateurs
dans le développement de la personnalité du futur prétre.

La responsabilité des enseignants de théologie, avant de concerner les relations pédagogiques avec les candidats au
sacerdoce, porte sur la conception qu'ils doivent eux-mémes avoir de la nature de la théologie et du ministére sacerdotal,
comme aussi sur |'esprit et le style selon lesquels ils doivent exposer leur enseignement théologique. En ce sens, les Péres

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 42/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

synodaux ont affirmé a juste titre que « le théologien doit bien avoir conscience que, dans son enseignement, il ne tire pas
son autorité de lui-méme, mais qu'il doit susciter et communiquer I'intelligence de la foi au nom du Seigneur et de I'Eglise. De
cette fagon, le théologien, tout en utilisant les nouvelles ressources de la science, exerce son ministére par mandat de
I'Eglise et collabore avec I'évéque dans son devoir d'enseigner. Parce que les théologiens et les évéques sont au service de
la méme Eglise dans la promotion de la foi, ils développeront et cultiveront une confiance réciproque et, dans cet esprit,
surmonteront aussi les tensions et les conflits (cf. le développement dans I'Instruction de la Congrégation pour la Doctrine de
la Foi sur "la vocation ecclésiale du théologien") » (208).

Le professeur de théologie, comme tout autre éducateur, doit rester en communion et collaborer cordialement avec toutes les
autres personnes engagées dans la formation des futurs prétres et apporter avec une rigueur scientifique, avec générosite,
humilité et passion, sa contribution originale et qualifiée ; celle-ci n'est pas seulement la communication d'une doctrine -
méme si c'est la sainte doctrine - ; elle est surtout la présentation de la perspective qui unifie dans le dessein de Dieu tous les
savoirs humains et les différentes expressions de vie.

En particulier, la spécificité et I'efficacité formatrice des enseignants de théologie se mesure a leur qualité d'étre avant tout «
hommes de foi et pleins d'amour pour I'Eglise, convaincus que le sujet adéquat de la connaissance du mystére chrétien reste
I'Eglise comme telle, persuadés, en conséquence, que leur devoir d'enseigner est un authentique ministére d'Eglise, étant
assez riches de sens pastoral pour discerner dans I'exercice de ce ministére non seulement les contenus mais aussi leur
présentation adaptée. Une totale fidélité au Magistére est requise des enseignants : témoins de la foi, ils enseignent au nom
de I'Eglise » (209).

Les communautés de provenance, les associations et mouvements de jeunes

68. Les communautés d'ou provient le candidat au sacerdoce continuent, malgré le nécessaire détachement que comporte le
choix de la vocation, d'exercer une influence non négligeable sur la formation du futur prétre. Elles doivent alors étre
conscientes de leur part spéciale de responsabilité.

Il faut nommer en premier lieu la famille: les parents chrétiens, comme aussi les freres et sceurs et les autres membres du
noyau familial, ne devront jamais chercher a ramener le futur prétre dans les étroites limites d'une logique trop humaine,
sinon mondaine, méme s'ils s'inspirent d'une sincére affection (cf. Mc 3, 20-21. 31-35). Animés eux-mémes de la volonté d'«
accomplir la volonté de Dieu », ils sauront, au contraire, accompagner le parcours formateur par la priere, le respect,
I'exemple des vertus familiales et I'aide spirituelle et matérielle, surtout dans les moments difficiles. L'expérience enseigne
que, dans beaucoup de cas, cette aide multiforme s'est révélée décisive pour le candidat au sacerdoce. Méme dans le cas
de parents et de familles indifférents ou opposés au choix de la vocation, I'expression sereine et claire de leur position et la
stimulation qui en découle pour le séminariste peuvent étre d'un grand secours pour que la vocation sacerdotale mdrisse
d'une fagon plus consciente et plus déterminée.

En lien profond avec la famille se trouve la communauté paroissiale ; I'une et I'autre s'unissent sur le plan de I'éducation a la
foi. De plus, la paroisse, grace a une pastorale spéciale des jeunes et des vocations, exerce un réle de suppléance, par
rapport a la famille. Surtout, en tant que réalisation plus immédiate du mystére de I'Eglise, la paroisse offre une contribution
originale et particulierement précieuse a la formation du futur prétre. La communauté paroissiale doit continuer a considérer
le jeune en chemin vers le sacerdoce comme une partie vivante d'elle-méme. Elle doit I'accompagner par la priére, I'accueillir
cordialement pendant les périodes de vacances, respecter et favoriser la formation de son identité sacerdotale, en lui offrant
des occasions opportunes et des expériences propres a éprouver sa vocation a la mission sacerdotale.

Méme les associations et les mouvements de jeunes, signe et confirmation de la vitalité que I'Esprit assure a I'Eglise, peuvent
et doivent contribuer a la formation des candidats au sacerdoce, en particulier de ceux qui sont marqués par I'expérience
chrétienne, spirituelle et apostolique vécue dans ces communautés. Les jeunes qui ont regu leur formation de base dans de
telles associations et qui s'y référent pour leur expérience d'Eglise ne devront pas se sentir invités & se déraciner de leur
passé et a interrompre les relations avec le milieu qui a contribué a les faire répondre a leur vocation. lls ne devront pas
effacer les traits caractéristiques de la spiritualité qu'ils y ont regcue et vécue, en tout ce qu'ils contiennent de bon, d'édifiant
et d'enrichissant (210). Pour eux aussi, ce milieu d'origine continue a étre source d'aide et de soutien sur le chemin de la
formation au sacerdoce.

Les occasions d'éducation de la foi et de croissance chrétienne et ecclésiale que I'Esprit offre a tant de jeunes, a travers les
multiples formes de groupes, de mouvements et d'associations d'inspiration évangélique variée, doivent étre considérées et
vécues comme le don d'une source nourrissante a l'intérieur et au service de l'institution. En effet, un mouvement particulier
ou une spiritualité particuliere « n'est pas une structure de remplacement de I'institution. C'est au contraire la source d'une
présence qui en régénere continuellement I'authenticité existentielle et historique. Le prétre doit donc trouver, dans un
mouvement, la lumiére et la chaleur qui le rendent capable de fidélité a son évéque, qui le disposent a remplir les obligations
de l'institution et a étre attentif a la discipline ecclésiastique, en sorte que I'élan de sa foi et le godt de sa fidélité soient plus
intenses » (211).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 43/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Il est donc nécessaire que, dans la nouvelle communauté du séminaire ou ils sont réunis par I'évéque, les jeunes provenant
d'associations et de mouvements ecclésiaux apprennent « le respect des autres voies spirituelles et I'esprit de dialogue et de
coopération », qu'ils s'en tiennent avec rigueur et cordialité aux indications de formation données par I'évéque et par les
éducateurs du séminaire, en suivant avec une confiance sincére leurs consignes et leurs jugements (212). Cette attitude
prépare, en effet, et en quelque sorte anticipe le choix authentique du prétre au service de tout le peuple de Dieu, dans la
communion fraternelle du presbyterium et en obéissance a I'évéque.

La participation du séminariste et du prétre diocésain a des spiritualités particuliéres et a des groupes ecclésiaux est
certainement en soi un facteur bienfaisant de croissance et de fraternité sacerdotale. Cependant, elle ne doit pas géner, mais
au contraire, aider I'exercice du ministere et la vie spirituelle propres au prétre diocésain, qui « reste toujours le pasteur de
I'ensemble. Il n'est pas seulement le "permanent" disponible pour tous, mais il préside a la rencontre de tous - il est en
particulier a la téte des paroisses -, afin que tous trouvent I'accueil qu'ils sont en droit d'attendre dans la communauté et
dans I'Eucharistie qui les réunit, quels que soient leur sensibilité religieuse et leur engagement pastoral » (213).

Le candidat lui-méme

69. On ne peut oublier enfin que le candidat au sacerdoce est lui-méme le protagoniste nécessaire et irremplagable de sa
formation: toute formation, méme sacerdotale, est finalement une auto-formation. Personne en effet ne peut se substituer a
la liberté responsable que chacun possede comme personne unique.

Certes, le futur prétre doit étre le premier a acquérir une conscience plus vive que le Protagoniste par excellence de sa
formation, c'est I'Esprit Saint qui, par le don du coeur nouveau, configure et identifie a Jésus Christ Bon Pasteur : en ce sens,
le candidat affermira de maniéere radicale sa liberté d'accueillir I'action éducative de I'Esprit. Mais accueillir cette action
signifie aussi, de la part du candidat au sacerdoce, accueillir les « médiations » humaines dont I'Esprit se sert. C'est pourquoi
I'action des différents éducateurs n'est vraiment et pleinement efficace que si le futur prétre y collabore de fagon
personnelle, convaincue, et de bon coeur.

CHAPITRE VI

JE T'INVITE A RAVIVER LE DON QUE DIEU A DEPOSE EN TOI
La formation permanente des prétres

Les raisons théologiques de la formation permanente
70. « Je t'invite a raviver le don que Dieu a déposé en toi » (2 Tm 1, 6).

Les paroles de I'apbtre Paul a Timothée peuvent a juste titre s'appliquer a cette formation permanente a laquelle tous les
prétres sont appelés en vertu du « don de Dieu » regu a I'ordination. Ces paroles nous aménent a saisir toute la vérité et
I'originalité de la formation permanente des prétres. Un autre texte de Paul, ou il écrit au méme Timothée, nous y aide
également : « Ne néglige pas le don spirituel qui est en toi, qui t'a été conféré par une intervention prophétique accompagnée
de I'imposition des mains du collége des presbytres. Prends cela a cceur. Sois-y tout entier, afin que tes progrés soient
manifestes a tous. Veille sur ta personne et sur ton enseignement ; persévere en ces dispositions. Agissant ainsi, tu te
sauveras, toi et ceux qui t'écoutent » (1 Tm 4, 14-16).

Comme on attise le feu sous la cendre, I'apdtre demande a Timothée de « raviver » le don divin, de I'accueillir et de le vivre
sans jamais perdre ou oublier cette « nouveauté permanente » propre a chaque don de Dieu, Lui qui renouvelle toutes
choses (cf. Ap 21, 5), et par conséquent de vivre ce don dans toute sa fraicheur et sa beauté premiére.

« Raviver » le don divin n'est pas seulement I'accomplissement d'un devoir confié a la responsabilité personnelle de
Timothée, ou encore le résultat d'un effort de mémoire et de volonté. C'est le fruit du dynamisme de grace propre au don de
Dieu. En effet, c'est Dieu lui-méme qui ravive son propre don, mieux encore qui libére I'extraordinaire richesse de grace et de
responsabilité qu'il recéle.

Par I'effusion sacramentelle de I'Esprit Saint qui consacre et envoie, le prétre est configuré a Jésus Christ, Téte et Pasteur de
I'Eglise, et il est envoyé pour accomplir le ministére pastoral. Ainsi, pour toujours et d'une facon indélébile, le prétre est
marqué dans son é&tre comme ministre de Jésus et de I'Eglise. Il est intégré dans une condition de vie permanente et
irréversible et il est chargé d'un ministére pastoral qui, étant enraciné dans son étre et engageant toute son existence, est lui
aussi permanent. Le sacrement de I'Ordre confére au prétre la grace sacramentelle qui le fait participer non seulement au «
pouvoir » et au « ministere » salvifique de Jésus, mais aussi a son « amour ». En méme temps, cette grace assure au prétre
toutes les graces actuelles qui lui seront données chaque fois que ce sera nécessaire et utile pour bien accomplir le ministere
qu'il a regu.

La formation permanente trouve ainsi son fondement propre et sa motivation originale dans le dynamisme du sacrement de
I'Ordre.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 44/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Il ne manque certainement pas de raisons, méme sur le plan humain, pour inviter le prétre a la formation permanente. Celle-ci
est une exigence de sa croissance humaine : chaque vie est un cheminement constant vers la maturité qui exige une
formation continue. C'est de plus une exigence du ministere sacerdotal, si on le considére dans sa nature générale commune
aux autres professions comme service aux autres. Aujourd'hui, il n'y a pas de profession, d'engagement ou de travail qui ne
demande une mise a jour continuelle pour demeurer efficace. L'exigence de « rester au pas » avec le cheminement de
I'histoire est une autre raison humaine qui justifie la formation permanente.

Mais ces motifs et d'autres encore sont assumés et spécifiés par les raisons théologiques rappelées ici et approfondies dans
ce qui suit.

Le sacrement de I'Ordre, par sa nature de « signe » qui est caractéristique de tous les sacrements, peut étre considéré, ce
qu'il est réellement, comme Parole de Dieu: il est Parole de Dieu qui appelle et envoie, et il est I'expression la plus forte de la
vocation et de la mission du prétre. Par le sacrement de I'Ordre, Dieu appelle en présence de I'Eglise le candidat « au »
sacerdoce. Le « viens et suis-moi » de Jésus est proclamé totalement et de fagon définitive dans la célébration du sacrement
de son Eglise ; il se manifeste et se communique par la voix de I'Eglise sur les lévres de I'évéque qui prie et impose les mains.
Et le prétre répond dans la foi a I'appel de Jésus : « Je viens et je te suis ». Commence alors cette réponse, cette option
fondamentale, qui doit étre réexprimée et réaffirmée au long des années par de si nombreuses autres réponses, toutes
enracinées et vivifiées par le « oui » de I'ordination.

En ce sens, il est donc possible de parler d'une vocation « dans » le sacerdoce. En réalité, Dieu continue a appeler et a
envoyer quand il révele son dessein de salut dans le déroulement de la vie du prétre, dans les événements de la vie de
I'Eglise et de la société. C'est dans cette perspective qu'apparait la signification de la formation permanente ; elle est
nécessaire pour discerner et suivre cette constante vocation ou volonté de Dieu. C'est ainsi que I'Apotre Pierre est appelé a
suivre Jésus méme apres que le Ressuscité lui a confié son troupeau : « Jésus lui dit : "Pais mes brebis. En vérité, en vérité,
je te le dis, quand tu étais jeune, tu mettais toi-méme ta ceinture, et tu allais ou tu voulais ; quand tu seras devenu vieux, tu
étendras les mains, un autre te nouera ta ceinture et te ménera ou tu ne voudrais pas". Il indiquait par la le genre de mort par
lequel Pierre devait glorifier Dieu. Ayant ainsi parlé, il lui dit : "Suis-moi" » (Jn 21, 17-19). Il y a donc un « suis-moi » qui
accompagne la vie et la mission de I'ap6tre. C'est un « suis-moi » qui confirme I'appel et I'exigence de fidélité jusqu'a la mort
(cf. Jn 21, 22), un « suis-moi » pouvant signifier une suite du Christ par le don total de soi dans le martyre (214).

Les Péres du Synode ont exprimé la raison qui montre la nécessité de la formation permanente et qui en révéle la nature
profonde quand ils I'ont qualifiée de « fidélité » au ministére sacerdotal et de « processus de conversion continue » (215).
C'est I'Esprit Saint, donné dans le sacrement, qui soutient le prétre dans cette fidélité, qui I'accompagne et le stimule dans ce
cheminement de conversion continue. Le don de I'Esprit ne remplace pas mais sollicite la liberté du prétre afin qu'il coopére
d'une maniere responsable et assume sa formation permanente comme une tache qui lui est confiée. De cette facon, la
formation permanente est a la fois I'expression et la condition de cette fidélité du prétre a son ministere, plus encore a son
étre méme. Elle est donc amour de Jésus Christ et cohérence avec soi-méme. Mais elle est aussi un acte d'amour envers le
peuple de Dieu dont le prétre est le serviteur. Il s'agit méme d'un véritable acte de justice : le prétre doit en rendre compte,
car il est appelé a reconnaitre et a promouvoir ce « droit » fondamental du peuple de Dieu comme destinataire de la Parole de
Dieu, des sacrements et du service de la charité qui forment le contenu original et irréductible de son ministere pastoral. La
formation permanente est nécessaire afin que le prétre puisse répondre de fagon appropriée a ce droit du peuple de Dieu.

L'ame et la forme de la formation permanente du prétre sont la charité pastorale. L'Esprit Saint, qui donne la charité pastorale,
conduit et accompagne le prétre dans une connaissance toujours plus profonde du mystére du Christ dont la richesse est
insondable (cf. Ep 3,14-19) et, d'un méme mouvement, dans la connaissance du mystere du sacerdoce chrétien. Cette méme
charité pastorale incite le prétre a se préoccuper toujours plus des attentes, des besoins, des problemes et des sentiments
des destinataires de son ministere, cela dans leurs situations concretes, personnelles, familiales et sociales.

Voila donc I'objectif de la formation permanente : un projet libre et conscient pour correspondre au dynamisme de la charité
pastorale et de I'Esprit Saint qui en est la source principale et le soutien constant. En ce sens, la formation permanente est
une exigence intrinséque du don de I'ordination et du ministére sacramentel ainsi regu. Elle se révéle toujours nécessaire, en
tout temps. Aujourd'hui cependant, elle est particulierement urgente, non seulement a cause de la mutation rapide des
conditions sociales et culturelles des personnes et des peuples auprés desquels s'exerce le ministére presbytéral, mais aussi
pour cette « nouvelle évangélisation » qui constitue la tache urgente de I'Eglise en cette fin du second millénaire.

Les diverses dimensions de la formation permanente

71. La formation permanente des prétres, diocésains ou religieux, est le prolongement naturel et tout a fait nécessaire du
processus de structuration de la personnalité sacerdotale commencé et développé au séminaire ou dans la maison religieuse
durant la formation en vue de I'ordination.

Il est particulierement important de percevoir et de respecter le lien intrinséque entre la formation précédant I'ordination
sacerdotale et celle qui vient ensuite. Car s'il y avait discontinuité ou méme divergence entre ces deux étapes de la

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 45/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

formation, il en résulterait immédiatement de graves conséquences pour |'activité pastorale et la communion fraternelle entre
les prétres, surtout entre ceux d'ages différents. La formation permanente n'est pas une répétition de celle qui a été acquise
au séminaire et qu'il s'agirait simplement de revoir ou d'élargir par de nouvelles applications. Avec un contenu et surtout
selon des procédés relativement neufs, elle se développe comme une réalité vitale et intégrée. Tout en s'enracinant dans la
formation recue au séminaire, elle exige adaptations, mises a jour et rectifications, sans pour autant opérer des ruptures ou
des solutions de continuité.

D'autre part, la formation permanente se prépare dés le temps du séminaire. Il faut éveiller I'intérét et le désir des futurs
prétres en leur montrant la nécessité, les avantages et I'esprit de la formation permanente, et en assurant les conditions de
sa mise en ceuvre.

Parce que la formation permanente prolonge celle du séminaire, elle ne vise pas seulement une attitude pour ainsi dire
professionnelle par I'apprentissage de nouvelles techniques pastorales. Elle doit plutot garder vivant et complet tout un
processus de maturation continue par I'approfondissement de chacune des dimensions de la formation (humaine, spirituelle,
intellectuelle et pastorale) et de leur relation étroite et spécifique dans la charité pastorale.

72. Un premier aspect de cet approfondissement concerne la dimension humaine de la formation sacerdotale. Le prétre doit
grandir dans le contact quotidien avec les autres et dans le partage de leur vie de chaque jour ; il doit approfondir la
sensibilité humaine qui permet de comprendre les besoins et d'accueillir les appels, de pressentir les demandes inexprimées,
de partager les espoirs et les attentes, les joies et les soucis de la vie commune, d'étre capable de rencontrer chacun et de
dialoguer avec tous. Par-dessus tout, en connaissant et en partageant, c'est-a-dire en faisant sienne |'expérience humaine
de la souffrance sous toutes ses formes, de I'indigence a la maladie, de la marginalité a I'ignorance, a la solitude et aux
diverses pauvretés matérielles ou morales, le prétre enrichit son expérience humaine qu'il rend plus authentique et
transparente dans un amour croissant et ardent pour I'homme.

Pour I'épanouissement de sa formation humaine, le prétre recoit I'aide de la grace de Jésus Christ : la charité du Bon Pasteur,
en effet, s'est exprimée non seulement par le don du salut aux humains mais aussi par le partage de leur vie; le Verbe qui
s'est fait « chair » (cf. Jn 1, 14) a voulu connaitre la joie et la souffrance, expérimenter la fatigue, partager les émotions et
soulager la peine. En vivant comme un homme parmi les hommes et avec les hommes, Jésus Christ offre I'expression la plus
compléte, la plus authentique et la plus parfaite de ce qui est humain: nous le voyons prendre part a une féte aux noces de
Cana, fréquenter une famille d'amis, s'émouvoir pour la foule affamée qui le suit, rendre a leurs parents des enfants malades
ou morts, pleurer la perte de Lazare...

Le peuple de Dieu doit pouvoir dire du prétre, dont la sensibilité humaine s'est enrichie d'une expérience de plus en plus
grande, quelque chose d'analogue a ce que l'auteur de la Lettre aux Hébreux dit de Jésus : « Nous n'avons pas un grand
prétre impuissant a compatir a nos faiblesses, lui qui a été éprouvé en tout, d'une maniére semblable, a I'exception du péché
» (He 4, 15).

La dimension spirituelle de la formation du prétre est une exigence de la vie nouvelle et évangélique a laquelle il est appelé
d'une fagon spécifique par I'Esprit Saint donné dans le sacrement de I'Ordre. L'Esprit, en consacrant le prétre et le
configurant a Jésus Christ Téte et Pasteur, crée un lien dans I'étre méme du prétre ; ce lien doit étre assumé et vécu d'une
maniére personnelle, c'est-a-dire consciente et libre, par une vie de communion et d'amour toujours plus riche et un partage
toujours plus grand et radical des sentiments et des attitudes de Jésus Christ. Dans ce lien entre le Seigneur Jésus et le
prétre, lien ontologique et psychologique, sacramentel et moral, résident le fondement en méme temps que la force
nécessaire de cette « vie dans I'Esprit » et de ce « radicalisme évangélique » auquel chaque prétre est appelé et que favorise
la formation permanente sous son aspect spirituel. Cette formation est également nécessaire pour le ministere sacerdotal,
pour son authenticité et sa fécondité spirituelle. « Te consacres-tu au soin des ames ? », se demandait saint Charles
Borromée. Et il répondait ainsi dans un discours aux prétres : « Ne néglige pas pour cela le soin de toi-méme et ne te donne
pas aux autres au point qu'il ne reste rien de toi et rien pour toi. Tu dois sans doute te souvenir des ames dont tu es le
pasteur, mais ne t'oublie pas toi-méme. Comprenez, mes fréres, que rien ne nous est aussi nécessaire que la méditation qui
précéde, accompagne et suit toutes nos actions : je chanterai, dit le prophéte, et je méditerai (cf. Ps 100, 1). Si tu donnes les
sacrements, mon frére, médite ce que tu fais. Si tu célébres la messe, médite ce que tu offres. Si tu récites les psaumes au
choeur, médite a qui et de quoi tu parles. Si tu guides les ames, médite sur le sang qui les a purifiées. Et que tout soit fait
entre vous dans la charité (1 Co 16, 14). Ainsi nous pourrons surmonter les difficultés que nous rencontrons chaque jour, et
elles sont nombreuses. Du reste, c'est ce qu'exige la tdche qui nous est confiée. Si nous agissons ainsi, nous aurons la force
pour engendrer le Christ en nous et chez les autres » (216).

La vie de priére, en particulier, doit étre en « réforme » permanente chez le prétre. En effet, I'expérience enseigne que, dans
le domaine de |'oraison, on ne peut vivre sur son acquis. Non seulement il faut chaque jour reconquérir la fidélité extérieure
aux moments de priere, surtout ceux de la Liturgie des Heures et ceux qui sont laissés au choix personnel sans le soutien du
rythme liturgique, mais encore faut-il spécialement rééduquer la recherche persévérante d'une vraie rencontre personnelle
avec Jésus, un dialogue confiant avec le Pére et une expérience profonde de I'Esprit.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 46/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Ce que I'apbtre Paul affirme au sujet de tous les croyants qui doivent parvenir « a constituer cet Homme parfait, dans la force
de I'age, qui réalise la plénitude du Christ » (Ep 4,13) peut étre appliqué d'une fagon spécifique aux prétres appelés a la
perfection de la charité et donc a la sainteté ; leur ministére pastoral lui-méme exige qu'ils soient des modeéles vivants pour
tous les fidéles.

La dimension intellectuelle de la formation demande aussi a étre poursuivie et approfondie durant toute la vie du prétre, en
particulier par I'étude et un « aggiornamento » culturel sérieux et appliqué. Participant a la mission prophétique de Jésus et
intégré dans le mystére de I'Eglise, maitresse de vérité, le prétre est appelé & révéler aux hommes 3 la fois le visage de Dieu
et le vrai visage de I'nomme en Jésus Christ (217). Cela exige cependant que le prétre lui-méme recherche ce visage et le
contemple avec vénération et amour (cf. Ps 26, 8 ; 41, 2). Ainsi seulement pourra-t-il le faire connaitre aux autres. En
particulier, la poursuite de I'étude de la théologie est indispensable pour que le prétre puisse remplir fidelement le ministere
de la Parole, annongant celle-ci sans confusion ni ambiguité, la distinguant des opinions simplement humaines, si
renommeées et répandues soient-elles. Il pourra ainsi se mettre vraiment au service du peuple de Dieu en I'aidant a rendre
compte, a tous ceux qui le réclament, de son espérance chrétienne (1P 3,15). En outre, « en s'appliquant avec conscience et
persévérance a I'étude de la théologie, le prétre est en mesure d'assimiler sous une forme solide et personnelle I'authentique
richesse de I'Eglise. Il peut alors accomplir la mission qui lui fait un devoir de répondre aux difficultés sur I'authentique
doctrine catholique, de surmonter la tendance - la sienne et celle d'autrui - a la désapprobation et a I'attitude négative vis-a-
vis du Magistere et de la tradition » (218).

L'aspect pastoral de la formation permanente est bien exprimé par I'Apotre Pierre : « Chacun selon la grace regue, mettez-
vous au service les uns des autres, comme de bons intendants d'une multiple grace de Dieu » (1 P 4, 10). Pour vivre chaque
jour selon la grace regue, le prétre doit étre toujours plus ouvert pour faire sienne la charité pastorale de Jésus Christ donnée
par son Esprit dans le sacrement regu. De méme que toute I'action du Seigneur a été le fruit et le signe de sa charité
pastorale, il doit en étre de méme pour I'activité ministérielle du prétre. Par ailleurs, la charité pastorale est un don et, en
méme temps, un devoir, une grace et une responsabilité réclamant notre fidélité ; il faut donc I'accueillir et en vivre le
dynamisme jusque dans ses exigences les plus radicales. Cette méme charité pastorale, comme il a été dit, incite et pousse
le prétre a toujours mieux connaitre la condition réelle de ceux et celles a qui il est envoyé, a discerner les appels de I'Esprit
dans les circonstances historiques ou il se trouve, a rechercher enfin les méthodes les plus adaptées et les fagons les plus
utiles d'exercer aujourd'hui son ministere. La charité pastorale anime ainsi et soutient les efforts humains du prétre afin que
son activité pastorale soit adaptée, crédible et efficace. Mais ceci exige une formation pastorale permanente.

Le cheminement vers la maturité demande non seulement que le prétre approfondisse sans cesse toutes ces dimensions de
sa formation, mais aussi et surtout qu'il sache les intégrer avec harmonie au point d'en arriver peu a peu a I'unité intérieure
qui sera assurée par la charité pastorale. En effet, celle-ci non seulement coordonne et unifie ces divers aspects de la
formation mais elle leur confere leur qualité spécifique de formation du prétre en tant que tel, c'est-a-dire comme image
transparente et vivante, comme sacrement de Jésus le Bon Pasteur.

La formation permanente aide le prétre a surmonter la tentation de ramener son ministere a un activisme qui serait une fin en
soi, de I'occuper de fagon impersonnelle a toutes sortes de choses, si spirituelles ou sacrées soient-elles, ou encore de le
réduire a un fonctionnariat au service de I'organisation ecclésiastique. Seule la formation permanente aide le « prétre » a
préserver avec un amour vigilant le « mystére » qu'il porte en lui pour le bien de I'Eglise et de I'humanité.

La signification profonde de la formation permanente

73. La diversité et la complémentarité des dimensions de la formation permanente nous en font mieux saisir la signification
profonde : aider le prétre pour que son étre et son agir soient dans |'esprit et selon le style de Jésus le Bon Pasteur.

La vérité est a faire ! Saint Jacques nous en avertit : « Mettez la Parole en pratique. Ne soyez pas seulement des auditeurs
qui s'abusent eux-mémes » (Jc 1, 22). Les prétres sont appelés a « faire la vérité » de leur étre, autrement dit a vivre « dans
la charité » (cf. Ep 4, 15) leur identité et leur ministére dans I'Eglise et pour I'Eglise. lls sont invités & une conscience toujours
plus vive du don de Dieu, a en faire mémoire sans cesse. C'est bien |'exhortation de Paul a Timothée : « Garde le bon dépdt
avec l'aide de I'Esprit Saint qui habite en nous » (2 Tm 1, 14).

Dans le contexte ecclésiologique déja évoqué a plusieurs reprises, il est possible d'apprécier la signification profonde de la
formation permanente du prétre en fonction de sa présence et de son action dans I'Eglise mystére, communion et mission.

Dans I'Eglise « mystére », le prétre est appelé, au moyen de la formation permanente, & conserver et & développer dans la foi
la conscience de la vérité entiere et étonnante de son étre : il est serviteur du Christ et intendant des mysteres de Dieu (cf. 1
Co 4, 1). Paul demande expressément aux chrétiens de le considérer selon cette identité et lui-méme, le premier, vit
conscient du don sublime regu du Seigneur. Il doit en étre ainsi pour chaque prétre s'il veut demeurer dans la vérité de son
étre. Mais seule la foi, seul un regard avec les yeux du Christ rendent cela possible.

En ce sens, peut-on dire, la formation permanente vise a ce que le prétre soit un croyant et le devienne toujours davantage,
qu'il se voie toujours tel qu'il est en vérité avec les yeux du Christ. Il doit préserver cette vérité avec un amour reconnaissant

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 47/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

et joyeux. Il doit renouveler sa foi en exergant le ministére sacerdotal, se savoir serviteur de Jésus Christ et sacrement de
I'amour de Dieu pour I'homme chaque fois qu'il est intermédiaire et instrument vivant du don de la grace de Dieu aux
hommes. Il doit reconnaitre cette méme vérité dans ses confreres, car tel est le principe de son estime et de son amour
envers les autres prétres.

74. Dans I'Eglise « communion », la formation permanente aide le prétre & développer cette conscience que son ministére est
ordonné en fin de compte a réunir la famille de Dieu dans une fraternité animée par la charité et a la conduire au Pére par le
Christ dans I'Esprit Saint (219).

Le prétre doit croitre dans la conscience de la profonde communion qui le relie au peuple de Dieu ; il n'est pas seulement «
devant » I'Eglise mais d'abord et avant tout « dans » I'Eglise. Il est frére parmi ses fréres. Revétu par le baptéme de la dignité
et de la liberté des enfants de Dieu dans le Fils unique, le prétre est membre du méme et unique corps du Christ (cf. Ep 4,16).
La conscience de cette communion pousse a susciter et a développer la coresponsabilité dans une méme et unique mission
de salut en valorisant avec empressement et de bon coeur tous les charismes et les fonctions que I'Esprit répartit aux
croyants pour la construction de I'Eglise. C'est d'abord et avant tout dans I'accomplissement du ministére pastoral, ordonné
par sa nature au bien du peuple de Dieu, que le prétre doit vivre et témoigner de sa profonde communion avec tous. Comme
I'écrivait Paul VI, « il faut se faire les fréres des hommes du fait méme que nous voulons étre leurs pasteurs, leurs peres et
leurs maitres. Le climat du dialogue, c'est I'amitié. Bien plus, c'est le service » (220).

De fagon plus spécifique, le prétre est appelé & développer la conscience d'étre membre de I'Eglise particuliére a laquelle il
est incardiné, c'est-a-dire intégré par un lien a la fois juridique, spirituel et pastoral. Une telle conscience suppose et
développe I'amour particulier pour sa propre Eglise. En réalité, celle-ci est I'objet vivant et permanent de la charité pastorale
qui doit guider la vie du prétre. La charité pastorale le conduit, en effet, a partager I'histoire et I'expérience de vie de son
Eglise particuliére, avec ses richesses et ses fragilités, ses difficultés et ses espérances, et & travailler pour elle en vue de sa
croissance. Ayant beaucoup recu de son Eglise particuliére et participant activement & son édification, chaque prétre, uni &
ses confreres, prolonge I'activité pastorale de ses prédécesseurs. C'est une exigence naturelle de la charité pastorale a
I'égard de son Eglise particuliére et de son avenir ministériel qui engage le prétre a se soucier de se trouver, en quelque
sorte, un successeur dans le sacerdoce.

Le prétre doit grandir aussi dans la conscience de la communion qui subsiste entre les diverses Eglises particuliéres, une
communion enracinée dans leur étre méme d'Eglises qui vivent localement I'unique et universelle Eglise du Christ. Une telle
conscience de la communion inter-ecclésiale favorisera « I'échange des dons », en commencant par ces dons vivants et
personnels que sont les prétres eux-mémes. D'ou la disponibilité, mieux encore I'engagement généreux pour réaliser une
distribution équitable du clergé (221). Parmi ces Eglises particuliéres, il faut rappeler celles qui, « privées de la liberté, ne
peuvent pas avoir leurs propres vocations », comme aussi « les Eglises récemment sorties de la persécution et ces Eglises
pauvres qui, depuis longtemps et de la part de plusieurs, ont recu de I'aide dans un esprit fraternel et en recoivent encore »
(222).

Au sein de la communion ecclésiale, le prétre est appelé en particulier a croitre, par sa formation permanente, comme
membre du presbyterium uni a I'évéque. Le presbyterium en toute vérité est un mysteére ; il est en effet une réalité
surnaturelle, car il s'enracine dans le sacrement de I'Ordre. Voila sa source et son origine, le « lieu » de sa naissance et de sa
croissance. En effet, « les prétres par le sacrement de |'Ordre sont rattachés par un lien personnel et indissoluble au Christ
unique prétre. L'ordination leur est conférée comme individus, mais il sont insérés dans la communion du presbyterium
ensemble avec I'évéque (Lumen gentium, n. 28 ; Presbyterorum ordinis, nn. 7-8) » (223).

Cette origine sacramentelle se refléte et se prolonge dans |'exercice du ministére presbytéral : du mystére au ministere. «
L'unité des prétres avec I'évéque et entre eux ne s'ajoute pas comme de I'extérieur a la nature distincte de leur service, mais
elle en exprime I'essence, a savoir la mission du Christ prétre a I'égard du peuple rassemblé dans I'unité de la Sainte Trinité »
(224). Par cette unité presbytérale, vécue dans I'esprit de la charité pastorale, les prétres sont témoins de Jésus Christ qui a
prié le Pére « pour que tous soient un » (Jn 17, 21).

La physionomie du presbyterium est donc celle d'une vraie famille et d'une fraternité dont les liens ne sont ni de la chair ni du
sang, mais de la grace de |'Ordre. Cette grace assume et éléve les rapports humains, psychologiques, affectifs, amicaux et
spirituels entre prétres ; elle se manifeste partout et se révele concretement dans les formes les plus variées d'entraide spiri
tuelle et aussi matérielle. La fraternité presbytérale n'exclut personne ; elle peut et doit avoir cependant ses préférences dans
le sens de I'option évangélique pour qui a le plus besoin d'aide ou d'encouragement. Une telle fraternité « accorde une
attention spéciale aux jeunes prétres, entretient un dialogue cordial et fraternel avec ceux d'age moyen ou avancé ainsi
qu'avec ceux qui pour diverses raisons vivent des difficultés. Quant aux prétres qui ont quitté le ministére ou qui n'y sont plus
fideles, non seulement elle ne les abandonne pas, mais elle les suit avec une attention encore plus fraternelle » (225).

Les prétres religieux résidant et travaillant dans une Eglise particuliére font aussi partie, & un titre différent, de I'unique
presbyterium. Leur présence constitue un enrichissement pour tous les prétres. Leurs divers charismes particuliers, tout en

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 48/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

invitant les prétres a progresser dans la compréhension du sacerdoce, contribuent a stimuler et a accompagner leur
formation permanente. Le don de la vie religieuse dans la communauté diocésaine, quand il va de pair avec I'estime sincére
et le respect de la particularité de chaque institut et de chaque tradition spirituelle, élargit I'horizon du témoignage chrétien et
contribue de diverses fagons a enrichir la spiritualité sacerdotale. Il joue surtout ce réle en ce qui touche le rapport adéquat
et I'influence réciproque entre les valeurs de I'Eglise particuliére et celles de I'ensemble du peuple de Dieu. De leur c6té, les
religieux seront attentifs a maintenir un esprit de vraie communion ecclésiale, une participation cordiale a la marche du
diocése et aux options pastorales de I'évéque, en offrant volontiers leur propre charisme pour I'édification de tous dans la
charité (226).

Enfin, c'est dans le contexte de I'Eglise communion et du presbyterium qu'on peut le mieux faire face au probléme de la
solitude du prétre qui a retenu I'attention des Péres synodaux. Il existe une solitude qui fait partie de I'expérience de tous et
qui est absolument normale. Mais il existe aussi une solitude engendrée par toutes sortes de difficultés et qui, a son tour,
provoque d'autres problémes. En ce sens, « la participation active au presbyterium diocésain, les contacts réguliers avec
I'évéque et les autres prétres, la collaboration mutuelle, la vie commune ou fraternelle entre prétres, ainsi que I'amitié et les
rapports cordiaux avec les laics engagés activement dans les paroisses sont des moyens trés utiles pour surmonter les effets
de la solitude que parfois le prétre peut expérimenter » (227).

La solitude ne crée pas seulement des difficultés ; elle présente aussi des avantages pour la vie du prétre. « Acceptée dans
un esprit d'oblation et de recherche dans I'intimité avec le Seigneur Jésus Christ, la solitude peut favoriser |'oraison et
I'étude, comme elle peut aussi aider la sanctification et la croissance humaine » (228). Sans oublier qu'une certaine forme de
solitude est nécessaire pour la formation permanente. Jésus savait souvent se retirer pour prier dans la solitude (cf. Mt 14,
23). La capacité de supporter une solitude bienfaisante est une condition indispensable au maintien de la vie intérieure. Il
s'agit d'une solitude habitée par la présence du Seigneur qui, dans la lumiére de I'Esprit, nous met en contact avec le Pére.
En ce sens, il est nécessaire de faire silence et de rechercher des espaces et des temps de « désert » pour la formation
permanente intellectuelle, spirituelle et pastorale. En ce sens également, on peut affirmer que celui qui ne sait pas bien vivre
sa solitude n'est pas capable de communion vraie et fraternelle.

75. La formation permanente est destinée a développer chez le prétre la conscience de sa participation a la mission
salvifique de I'Eglise. Dans I'Eglise « mission », la formation permanente du prétre est non seulement une condition
nécessaire, mais aussi un moyen indispensable pour raviver constamment le sens de la mission et en garantir une réalisation
fidele et généreuse. Une telle formation aide le prétre a percevoir toute la gravité et en méme temps la grace admirable d'une
obligation qui ne peut le laisser indifférent. Comme Paul, il doit pouvoir dire : « Précher I'Evangile, en effet, n'est pas pour moi
un titre de gloire ; c'est une nécessité qui m'incombe. Oui, malheur & moi si je ne préchais pas I'Evangile ! » (1 Co 9,16). Cette
formation aide a percevoir aussi l'intensité de la quéte, explicite ou non, menée par les hommes que Dieu appelle au salut
sans jamais se lasser.

Seule une formation permanente adéquate réussit a soutenir le prétre dans cette fidélité essentielle et décisive pour son
ministere. Comme ['écrit I'Ap6tre Paul, « tout ce qu'on demande a des intendants [des mystéres de Dieu], c'est que chacun
soit trouvé fidele » (1 Co 4,2). Quelles que soient les difficultés rencon trées, méme dans les conditions les plus dures ou
dans un état de fatigue compréhensible, le prétre doit étre fidéle avec toute I'énergie dont il dispose, et cela jusqu'a la fin de
sa vie. Le témoignage de Paul doit étre un exemple et un stimulant pour tout prétre. « Nous ne donnons a personne aucun
sujet de scandale - écrit-il aux chrétiens de Corinthe -, pour que notre ministére ne soit pas décrié. Au contraire, nous nous
affirmons en tout comme des ministres de Dieu : par une grande constance dans les tribulations, dans les détresses, dans les
angoisses, sous les coups, dans les prisons, dans les émeutes, dans les fatigues, dans les veilles, dans les jelnes ; par la
pureté, par la science, par la longanimité, par la bénignité, par un esprit saint, par une charité sans feinte, par la parole de
vérité, par la puissance de Dieu ; par les armes offensives et défensives de la justice ; dans I'honneur et I'humiliation, dans la
mauvaise et la bonne réputation ; tenus pour imposteurs et pourtant véridiques ; pour gens obscurs, nous pourtant si connus
; pour gens qui vont mourir, et nous voila vivants ; pour gens qu'on chatie, mais sans les mettre a mort ; pour affligés, nous
qui sommes toujours joyeux ; pour pauvres, nous qui faisons tant de riches ; pour gens qui n'ont rien, nous qui possédons
tout » (2 Co 6, 3-10).

A tout dge et dans toute condition de vie

76. La formation permanente, précisément parce qu'elle est « permanente », doit toujours étre présente dans la vie des
prétres, a tout age et dans toute condition de vie, quel que soit le niveau de responsabilité ecclésiale. Elle le sera évidemment
en tenant compte des possibilités et des caractéristiques correspondant a la variété des ages, des conditions de vie et des
fonctions assumées.

La formation permanente est un devoir, avant tout, pour les jeunes prétres. Selon une fréquence appropriée et un programme
systématique de rencontres prolongeant le sérieux et la solidité de la formation recue au séminaire, elle les conduit peu a peu
a comprendre et a vivre la richesse unique de ce « don » de Dieu qu'est le sacerdoce. Elle leur permet aussi d'exprimer leurs

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 49/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

aptitudes au ministere, entre autres par une insertion toujours plus convaincue et responsable dans le presbyterium, et par
conséquent dans la communion et la coresponsabilité avec tous leurs confréres.

Si un certain sentiment de « satiété » est compréhensible chez le jeune prétre a peine sorti du séminaire face a de nouveaux
temps d'étude et de rencontre, il faut écarter comme absolument fausse et dangereuse I'idée que la formation sacerdotale se
termine en quittant le séminaire.

En participant aux rencontres de formation permanente, les jeunes prétres se donneront un appui réciproque par le partage
d'expériences et de réflexions sur la fagon de traduire concrétement I'idéal sacerdotal qu'ils ont fait leur durant les années de
séminaire. En méme temps, leur participation active aux rencontres de formation du presbyterium pourra étre un exemple et
un stimulant pour les autres prétres plus avancés en age. En effet, ils t¢émoigneront ainsi de leur amour envers I'ensemble du
presbyterium et de leur enthousiasme pour répondre au besoin de I'Eglise particuliére d'avoir des prétres bien formés.

Pour accompagner les jeunes prétres dans cette premiere étape si délicate de leur vie sacerdotale et de leur ministére, il est
plus que jamais opportun, sinon tout a fait nécessaire aujourd'hui, de créer une structure spéciale de soutien avec des
conseillers et des maitres appropriés. Les jeunes prétres pourront y trouver, sous un mode structuré et suivi, I'appui
nécessaire pour bien commencer leur service sacerdotal. Lors de rencontres régulieres suffisamment longues et fréquentes,
éventuellement dans un cadre de vie communautaire et en résidant ensemble, on leur donnera la possibilité de moments
précieux de repos, de priére, de réflexion et d'échange fraternel. Il leur sera ainsi plus facile, dés le début, d'assurer
I'équilibre évangélique de leur vie sacerdotale. Si les Eglises particuliéres ne peuvent pas, a elles seules, offrir ce service a
leurs jeunes prétres, il sera opportun que les Eglises voisines s'unissent pour dégager ensemble les ressources nécessaires
et élaborer des programmes adaptés.

77. La formation permanente constitue également un devoir pour les prétres d'age moyen. En réalité, ils peuvent courir des
risques multiples en raison méme de leur dge, par exemple un activisme exagéré ou une certaine routine dans I'exercice du
ministere. Ou encore la tentation de présumer de soi comme si I'expérience personnelle désormais éprouvée ne devait plus
se confronter a rien d'autre ni a personne. Il n'est pas rare que le prétre souffre alors d'une sorte de lassitude intérieure
dangereuse, signe d'une désillusion résignée face aux difficultés et aux échecs. La réponse a cette situation est donnée par
la formation permanente, par un examen continu de son équilibre personnel et de son action, par la recherche constante de
motivations et de moyens pour sa mission. Le prétre gardera ainsi un esprit vigilant et disponible aux requétes en vue du
salut, constamment renouvelées, que beaucoup adressent au prétre, « homme de Dieu ».

La formation permanente doit intéresser aussi les prétres d'age avancé, appelés les anciens, qui, dans certaines Eglises,
forment le groupe le plus nombreux du presbyterium. Celui-ci doit leur témoigner sa reconnaissance pour le service fidéle
qu'ils ont rendu au Christ et & I'Eglise, ainsi qu'une solidarité concréte qui tienne compte de leur condition. Pour ces prétres,
la formation permanente sera moins une question d'étude, de discussion et de mise a jour culturelle qu'une confirmation
sereine et apaisante du role qu'ils sont encore appelés a jouer dans le presbyterium. Ce role sera défini non seulement par la
poursuite du ministére pastoral, éventuellement sous des formes différentes, mais aussi par la possibilité que leur donne
I'expérience de la vie et de I'apostolat de devenir eux-mémes d'authentiques maitres et formateurs des autres prétres.

Méme les prétres qui, a cause de la fatigue ou de la maladie, se trouvent dans une condition de fragilité physique ou de
lassitude morale peuvent étre aidés par la formation permanente. Celle-ci les encourage & continuer & servir I'Eglise d'une
facon sereine et courageuse, a ne pas s'isoler de la communauté ni du presbyterium, a réduire leur activité extérieure pour se
consacrer aux activités de relation pastorale et de spiritualité personnelle capables d'étayer les raisons d'étre et la joie de
leur sacerdoce. La formation permanente les aidera en particulier a garder vivante la conviction, qu'eux-mémes ont
inculquée aux fidéles, d'étre toujours des membres actifs dans I'édification de I'Eglise, spécialement par la force de leur
union & Jésus Christ souffrant et & tant d'autres fréres et soeurs qui dans I'Eglise participent & la passion du Seigneur. Avec
euy, ils revivent I'expérience de Paul qui disait : « Je trouve ma joie dans les souffrances que j'endure pour vous, et je
compléte en ma chair ce qui manque aux épreuves du Christ pour son Corps, qui est I'Eglise » (Col 1, 24) (229).

Les responsables de la formation permanente

78. Les conditions actuelles du ministere des prétres, souvent et dans plusieurs endroits, ne facilitent pas un engagement
sérieux de formation permanente. La multiplication des taches et des services a rendre, la complexité de la vie humaine en
général et de celle des communautés chrétiennes en particulier, I'activisme et I'essoufflement qui caractérisent divers milieux
de notre société, autant de facteurs qui privent souvent les prétres du temps et de I'énergie indispensables pour « veiller sur
eux-mémes » (cf. 1 Tm 4, 16).

Cela doit faire grandir la responsabilité de tous pour surmonter ces difficultés, et méme pour y voir le défi d'élaborer et de
réaliser une formation permanente répondant adéquatement a la grandeur du don de Dieu et a la gravité des requétes et des
exigences de notre temps.

Les responsables de la formation permanente des prétres doivent appartenir a I'Eglise « communion ». En ce sens, c'est
toute I'Eglise particuliére qui, sous la conduite de I'évéque, est responsable d'animer et d'établir les diverses modalités de la

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 50/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

formation permanente des prétres. Car ceux-ci ne sont pas prétres pour eux-mémes, mais pour le peuple de Dieu. Aussi la
formation permanente, en assurant la maturité humaine, spirituelle, intellectuelle et pastorale des prétres, a-t-elle pour
résultat un bien dont le destinataire est le peuple de Dieu lui-méme. Du reste, |'exercice méme du ministére pastoral méne a
un échange réciproque, constant et fécond, entre la vie de foi des prétres et celle des fideles. Le partage de vie entre le
prétre et la communauté, mené et mis a profit avec sagesse, constitue une contribution fondamentale a la formation
permanente. Cette contribution d'ailleurs ne se réduit pas a une période limitée ou a une initiative isolée, mais se déploie a
travers tout le ministére et la vie du prétre.

En effet, I'expérience chrétienne des gens simples et humbles, les élans spirituels des personnes éprises de Dieu, la mise en
pratique courageuse de la foi par les chrétiens engagés dans diverses responsabilités sociales et civiles, tout cela est regu
par le prétre et, en y portant la lumiére de son service sacerdotal, il y trouve lui-méme un aliment spirituel de grande valeur.
Méme les doutes, les crises et les hésitations face aux situations personnelles ou sociales de toutes sortes, ou encore les
tentations de refus ou de désespoir a I'heure de la souffrance, de la maladie, de la mort, bref toutes les difficultés que
rencontrent les hommes sur le chemin de la foi sont vécues par le prétre. Il les partage comme un frére et en souffre
sincérement dans son coeur. En cherchant des réponses pour les autres, il est sans cesse amené a en trouver d'abord pour
lui-méme.

Ainsi le peuple de Dieu en entier, dans tous ses membres, peut et doit apporter une aide appréciable a la formation
permanente de ses prétres. En ce sens, il doit leur laisser du temps pour I'étude et la priére, leur demander ce pourquoi ils
ont été mandatés par le Christ et rien d'autre, puis collaborer dans les divers secteurs de la mission pastorale avec une
attention spéciale pour ce qui se rapporte a la promotion humaine et au service de la charité. Il doit entretenir avec ses
prétres des contacts chaleureux et fraternels et susciter chez eux la conscience qu'ils n'ont pas a « régenter la foi » mais
plutdt a « contribuer a la joie » de tous les fidéles (cf. 2 Co 1, 24).

Cette responsabilité de I'Eglise particuliére dans la formation des prétres s'exerce d'une fagon concréte et spécifique selon
les différents membres qui la composent, a commencer par le prétre lui-méme.

79. En un certain sens, c'est chaque prétre qui est le premier responsable de sa formation permanente dans I'Eglise. C'est a
chaque prétre qu'incombe réellement ce devoir, enraciné dans le sacrement de I'Ordre, d'étre fideéle au don de Dieu et au
dynamisme de conversion quotidienne venant du don lui-méme. Les réglements ou les normes de I'autorité ecclésiastique a
ce sujet, comme aussi I'exemple des autres prétres, ne suffisent pas a rendre attrayante la formation permanente, si chacun
n'est pas personnellement convaincu de sa nécessité et n'est pas décidé a valoriser les occasions, les temps et les modalités
de cette formation. La formation permanente maintient la « jeunesse » de I'esprit, ce que personne ne peut imposer de
I'extérieur, mais que chacun doit puiser continuellement en lui-méme. Celui-la seul qui garde toujours vivant le désir
d'apprendre et de grandir posséde cette « jeunesse ».

La responsabilité de I'évéque et, avec lui, du presbyterium, est fondamentale. Cette responsabilité de I'évéque se fonde sur le
fait que les prétres regoivent par lui leur sacerdoce et partagent avec lui sa sollicitude pastorale pour tout le peuple de Dieu. ||
est responsable de la formation permanente visant a ce que tous ses prétres soient généreux dans la fidélité au don et au
ministére regcu, comme les veut le peuple de Dieu et comme il est en « droit » de les avoir. Cette responsabilité conduit
I'évéque, en union avec le presbyterium, a établir et a organiser un programme de formation permanente qui n'en fasse pas
quelque chose de ponctuel, mais plutdt un projet bien élaboré qui se déroule par étapes selon des modalités précises.
L'évéque exercera sa responsabilité non seulement en assurant des lieux et des temps de formation permanente a ses
prétres, mais aussi en y étant présent lui-méme et en y participant de fagon convaincue et chaleureuse. Il sera souvent
opportun, et méme nécessaire, que les évéques de dioceses voisins ou d'une méme région apostolique se concertent entre
eux et unissent leurs efforts pour pouvoir présenter de meilleures propositions, vraiment profitables a la formation
permanente, par exemple des recyclages bibliques, théologiques et pastoraux, des semaines de vie communautaire, des
cycles de conférences, des temps de réflexion et d'évaluation de I'orientation pastorale du presbyterium et de la
communauté ecclésiale.

L'évéque exercera sa responsabilité en demandant aussi la contribution que peuvent offrir les facultés et les instituts de
théologie et de pastorale, les séminaires, les organismes ou les associations de personnes - prétres, religieux et laics -
engagées dans la formation sacerdotale.

Dans I'Eglise particuliére, une place importante revient aux familles. Comme « Eglises domestiques », elles sont en effet une
référence concrete pour la vie des communautés ecclésiales animées et guidées par les prétres. En particulier, il faut
souligner le réle de la famille du prétre lui-méme. En communion d'intention avec lui, elle peut offrir a sa mission une
contribution originale et précieuse. Elle fut le berceau de cette vocation qu'elle a protégée et soutenue d'un appui
indispensable pour sa croissance et son développement. En se prétant a I'accomplissement du dessein de la Providence qui
a voulu y faire germer une vocation, la famille du prétre, aide indispensable a sa croissance et a son développement, doit
toujours demeurer, dans le plus grand respect de ce fils qui a fait le choix de se donner a Dieu et a ses freres, comme un
témoin fidéle qui I'encourage dans sa mission, en la partageant et en restant a ses c6tés avec dévouement et avec discrétion.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 51/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

Les moments, les formes et les moyens de la formation permanente

80. Si tout moment peut étre un « temps favorable » (cf. 2 Co 6,2) ou I'Esprit Saint conduit le prétre a croitre dans la priere,
I'étude et la conscience de ses responsabilités pastorales, il y a cependant des moments « privilégiés », méme s'ils sont
habituels et prévus d'avance.

Il faut rappeler ici avant tout les rencontres de I'évéque avec son presbyterium, qu'elles soient liturgiques (en particulier la
concélébration de la Messe chrismale du Jeudi saint) ou pastorales et culturelles pour un échange de vues sur l'activité
pastorale ou pour une étude de problémes théologiques déterminés.

Il'y a aussi les rencontres de spiritualité sacerdotale, comme les exercices spirituels, les journées de récollection et de
spiritualité, etc. Ce sont des occasions de croissance spirituelle et pastorale, de priére plus calme et prolongée, de retour aux
racines de I'étre sacerdotal, de fraicheur nouvelle pour les motivations inspirant la fidélité et I'élan pastoral.

Les rencontres d'étude et de réflexion en commun sont également importantes. Elles préviennent I'appauvrissement culturel
et I'endurcissement sur des positions de facilité dans le domaine pastoral, ce qui est le fruit de la paresse intellectuelle. Elles
assurent une synthese plus réfléchie entre les divers éléments de la vie spirituelle, culturelle et apostolique ; elles ouvrent
I'esprit et le coeur aux nouveaux défis de I'histoire et aux nouveaux appels que I'Esprit lance & I'Eglise.

81. Nombreux sont les types de collaboration et les moyens qui peuvent servir afin que la formation permanente devienne
une plus belle expérience de vie pour les prétres. Entre autres, rappelons les différentes formes de vie commune entre
prétres, toujours présentes dans I'histoire de I'Eglise, dans la diversité de leurs modalités et de leur intensité. « Aujourd'hui,
on ne peut pas ne pas les recommander, surtout entre ceux qui vivent ou sont engagés pastoralement dans un méme lieu.
Cette vie commune du clergé, utile a la vie et a I'action pastorales, offre a tous, prétres et laics, un exemple éclairant de
charité et d'unité » (230).

Une autre forme d'aide peut étre donnée par les associations sacerdotales, en particulier les instituts séculiers de prétres qui
ont un caractere spécifiguement diocésain en vertu duquel les prétres s'unissent plus étroitement a I'évéque. lls constituent «
un état de consécration dans lequel les prétres, par des voeux ou d'autres liens sacrés, s'engagent a mettre en pratique dans
leur vie les conseils évangéliques » (231). Toutes les formes de « fraternité sacerdotale » approuvées par I'Eglise sont utiles
pour la vie spirituelle et aussi pour la vie apostolique et pastorale.

La pratique de la direction spirituelle contribue aussi pour beaucoup a la formation permanente des prétres. C'est un moyen
classique qui n'a nullement perdu sa valeur, non seulement pour assurer la formation spirituelle, mais aussi pour promouvoir
et soutenir une fidélité et une générosité constantes dans I'exercice du ministére sacerdotal. Comme I'écrivait le futur pape
Paul VI, « la direction spirituelle a une trés belle fonction et on peut dire qu'elle est indispensable pour I'éducation morale et
spirituelle de la jeunesse qui veut comprendre et suivre en toute loyauté sa vocation, quelle qu'elle soit. Et elle conserve une
importance bénéfique a tout age de la vie quand, aux lumiéres et a la charité d'un conseiller pieux et prudent, nous
demandons la vérification de notre rectitude ainsi que le réconfort dans I'accomplissement généreux de nos devoirs. C'est un
moyen pédagogique tres délicat mais de tres grande valeur. C'est un art pédagogique et psychologique de grande
responsabilité pour qui I'exerce; c'est un exercice spirituel d'humilité et de confiance pour qui la regoit ». (232)

CONCLUSION
82. « Je vous donnerai des pasteurs selon mon coeur » (Jr 3,15).

Aujourd'hui encore, cette promesse de Dieu est vivante et a I'ceuvre dans I'Eglise, consciente d'étre, depuis toujours,
I'heureuse destinataire de ces paroles prophétiques. Elle en voit la réalisation tous les jours et en de nhombreuses parties de
la terre ; mieux encore, en de nombreux coeurs humains, surtout de jeunes. Au seuil du troisiéme millénaire, I'Eglise désire
qu'en raison de ses besoins graves et urgents, ainsi que de ceux du monde, cette divine promesse s'accomplisse d'une
fagon renouvelée, plus ample, plus intense et plus efficace, en une extraordinaire effusion de I'Esprit de la Pentecote.

La promesse du Seigneur suscite dans le cceur de I'Eglise une priére, une demande humble, ardente et confiante en I'amour
du Pére; comme il a envoyé Jésus le Bon Pasteur, les Apdtres, leurs successeurs et une foule innombrable de prétres, de
méme il continue a manifester aux hommes d'aujourd'hui sa fidélité et sa bonté.

L'Eglise est disposée a répondre & cette grace. Elle sait que le don de Dieu exige une réponse généreuse et unanime : tout le
peuple de Dieu doit inlassablement prier et travailler pour les vocations sacerdotales. Les candidats au sacerdoce doivent se
préparer consciencieusement & recevoir et a vivre le don de Dieu, persuadés que I'Eglise et le monde ont un trés grand
besoin d'eux. lls doivent se passionner pour le Christ Bon Pasteur, modeler leur coeur sur le sien et, a son image, étre préts a
parcourir les routes du monde pour proclamer a tous le Christ Chemin, Vérité et Vie.

J'adresse un appel particulier aux familles : que les parents, spécialement les méres, soient généreux pour donner au
Seigneur leurs fils qu'il appelle au sacerdoce ; qu'ils collaborent avec joie au cheminement de leur vocation, sirrs que, de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 52/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

cette maniere, ils rendront plus grande et plus profonde leur fécondité chrétienne et ecclésiale et qu'ils pourront connaitre,
en quelque sorte, le bonheur de la Vierge Marie : « Tu es bénie entre les femmes, et béni le fruit de ton sein » (Lc 1, 42).

Aux jeunes d'aujourd'hui, je veux dire ceci : soyez plus dociles a la voix de I'Esprit, laissez retentir dans vos coeurs les
grandes attentes de I'Eglise et de I'humanité, ne craignez pas d'ouvrir votre esprit a I'appel du Christ Seigneur, découvrez le
regard d'amour de Jésus fixé sur vous et répondez avec enthousiasme a sa proposition de le suivre jusqu'au bout.

L'Eglise répond a la grace par I'engagement que prennent les prétres de réaliser la formation permanente requise en vertu de
la dignité et de la responsabilité que leur a conférées le sacrement de I'Ordre. Tous les prétres sont appelés a saisir I'urgence
particuliére de leur formation a I'heure présente : la nouvelle évangélisation a besoin de nouveaux évangélisateurs, de prétres
qui s'engagent a vivre leur sacerdoce comme un chemin de sainteté.

La promesse de Dieu garantit & son Eglise non pas des pasteurs quelconques mais des pasteurs « selon son coeur ». Le «
cceur » de Dieu s'est révélé pleinement a nous dans le cceur du Christ Bon Pasteur. Il a toujours compassion des foules et
leur donne le pain de la vérité, le pain de I'amour et de la vie (cf. Mc 6, 30-44). Il demande a battre en d'autres coeurs - ceux
des prétres - : « Donnez-leur vous-mémes a manger » (Mc 6, 37). Les gens ont besoin de sortir de I'anonymat et de la peur ;
ils ont besoin d'étre connus et appelés par leur nom, de marcher avec assurance sur les sentiers de la vie, d'étre retrouvés
s'ils sont perdus, de recevoir le salut comme don supréme de I'amour de Dieu ; c'est ce que fait Jésus, le Bon Pasteur ; c'est
ce que font les prétres avec lui.

Au terme de cette exhortation, je tourne mon regard vers la multitude de séminaristes et de prétres qui, dans toutes les
parties du monde, méme dans les conditions les plus difficiles et parfois dramatiques, mais toujours dans le joyeux effort de
la fidélité au Seigneur et de I'inlassable service de son troupeau, offrent quotidiennement leur vie pour la croissance de la foi,
de I'espérance et de la charité dans les coeurs et dans la vie des hommes et des femmes de notre temps.

Vous, trés chers prétres, vous le faites parce que c'est le Seigneur qui, avec la force de son Esprit, vous a appelés, dans les
vases d'argile de votre humble vie, a rendre présent le trésor inestimable de son amour de bon Pasteur.

En communion avec les Péres synodaux et au nom de tous les évéques du monde et de la communauté ecclésiale entiére, je
veux exprimer toute la reconnaissance que méritent votre fidélité et votre service (233).

Je vous souhaite a tous la grace de renouveler chaque jour le don de Dieu regu par I'imposition des mains (cf. 2 Tm 1, 6), de

connaitre le réconfort de la profonde amitié qui vous lie a Jésus et vous unit entre vous, de goUter la joie de la croissance du
troupeau de Dieu vers un amour toujours plus grand envers Lui et envers tout homme, d'entretenir la conviction sereine que

celui qui a commencé en vous cette ceuvre bonne la portera a son achévement jusqu'au jour du Christ Jésus (cf. Ph 1, 6) ; en
union avec tous et avec chacun de vous, j'adresse ma priere a Marie, mére et éducatrice de notre sacerdoce.

Tous les aspects de la formation sacerdotale peuvent étre rapportés a Marie, comme a la personne humaine qui, plus que
toute autre, a répondu a I'appel de Dieu ; elle s'est faite servante et disciple de la Parole jusqu'a concevoir dans son coeur et
en son sein le Verbe fait homme pour le donner a I'humanité ; elle a été appelée a étre I'éducatrice du prétre unique et
éternel, qui s'était rendu docile et s'était soumis a son autorité maternelle. Par son exemple et par son intercession, la Vierge
trés sainte continue a veiller sur I'essor des vocations et de la vie sacerdotale dans I'Eglise.

C'est pourquoi nous, prétres, nous sommes appelés a faire croitre en nous une tendre et solide dévotion envers la Vierge
Marie, a la manifester en imitant ses vertus et en la priant fréquemment.

Meére de Jésus Christ et Mere des prétres,

regois ce titre que nous te donnons

pour célébrer ta maternité

et contempler pres de toi le Sacerdoce

de ton Fils et de tes fils,

Sainte Mére de Dieu !

Meére du Christ,

tu as donné au Messie Prétre son corps de chair
par I'onction de I'Esprit Saint

pour le salut des pauvres et des hommes au cceur contrit,
garde les prétres dans ton coeur et dans I'Eglise,
Mére du Sauveur !

Mére de la foi,

tu as accompagné au Temple le Fils de I'homme,
accomplissement des promesses faites a nos peres,
confie au Pére, pour sa gloire,

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 53/60



02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

les prétres de ton Fils,
Arche de I'Alliance !

Mere de I'Eglise,

au Cénacle, parmi les Disciples,

tu priais I'Esprit

pour le Peuple nouveau et ses Pasteurs,
obtiens a I'ordre des prétres

la plénitude des dons,

Reine des Apoétres !

Mére de Jésus Christ,

tu étais avec Lui au début de sa vie et de sa mission,
tu I'as cherché, Maitre parmi la foule,

tu I'as assisté, élevé de terre,

consommeé pour le sacrifice unique éternel,

et tu avais pres de toi Jean, ton fils,

accueille les appelés du Seigneur,

lors de leurs premiers pas sur leur chemin,

protege leur croissance, accompagne dans la vie et dans le ministere
ceux qui sont tes fils,

Mére des prétres !

Amen!

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 25 mars 1992, solennité de I'Annonciation du Seigneur, en la quatorziéme année de
mon Pontificat.
(1) Propositio 2.

(2) Discours de cloture du Synode (27 octobre 1990), n. 5 : L'Osservatore Romano, 28 octobre 1990.
(3) Cf. Propositio 1.

(4) Cf. Const. dogm. Lumen gentium, n. 28 ; Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis ; Décret sur la formation des prétres

Optatam totius.

(5) Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (6 janvier 1970) : AAS 62 (1970), pp. 321-384.

(6) Discours de cloture du Synode (27 octobre 1990), n. 3 : Lc.

(7) hid.,n. 1 : Lc.

(8) Message des Péres synodaux au peuple de Dieu (28 octobre 1990), 111 : L’Osservatore Romano, 29-30 octobre 1990.
(9) Angélus (14 janvier 1990), n. 2 : L’Osservatore Romano, 15-16 janvier 1990.

(10) Ihid,n. 3 : Lc..

(11) Cf. Propositio 3.

(12) Paul VI, Homélie a la IX® session publique du Conc. cecum. Vat. IT (7décembre 1965) : A4S (1966), p. 55.

(13) Cf. Propositio 3.

(14) Cf. Ibid.

(15) Cf. Synode des Evéques sur la formation des prétres dans les circonstances actuelles - Lineamenta (1989), nn. 5-6.
(16) Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 4.

(17) Cf. Synode des Evéques, VII® Ass. gén.ord., Message des Péres synodaux au peuple de Dieu (28 octobre 1990), I : /.c.

(18) Discours de cloture du Synode (27 octobre 1990), n. 4 : Lc. ; cf. Lettre aux prétres a I'occasion du Jeudi saint (10 mars 1991) : L’Osservatore

Romano, 15 mars 1991.

(19) Cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium ; Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis ; Décret sur la formation des

prétres Optatam totius ; Cong. pour 1'éducation catholique, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (6 janvier 1970) : Lc., pp.321-384 ;

Synode des Evéques, II° Ass. gén. ord., 1971.

(20) Propositio 7.

(21) Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 5.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 54/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

(22) Exhort. apost. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 8 : AAS 81 (1989), p. 405 ; cf. Synode des Evéques,
11° Ass. gén.ord., 1985.
(23) Cf. Propositio 7.

(24) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, nn. 7-8.

(25) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 1.

(26) Cf. Propositio 7.

(27) CE. Ibid.
(28) Propositio 7.

(29) Synode des Evéques, VIII® Ass. gén. ord., La formation des prétres dans les circonstances actuelles - Instrumentum laboris, n.
16 ; cf. Propositio 7.

(30) Angélus (25 février 1990) : L’Osservatore Romano, 26-27 février 1990.

(31) Cf. Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, nn. 7-9.

(32) 1bid. n. 8 ; cf. Propositio 7.

(33) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 9.

(34) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 10.

(35) Cf. Propositio 7.

(36) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 10.

(37) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n.20.
(38) Cf. Propositio 12.

(39) Message des Péres synodaux au peuple de Dieu (28 octobre 1990), 111 : Lc.

(40) Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 40.

(41) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 12.
(42) Sermo 340, 1: PL 38, 1483.

(43) Ibid. : I.c.

(44) Cf. Propositio 8.

(45) Cf. Conc. cecum. Vat. ll, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, nn. 2 ; 12.
(46) Cf. Propositio 8.

(47) Sermo Mirin Guelferbytanus, 32,1; PLS 2, 637.

(48) Missel romain, Antienne de la communion du quatrieme dimanche de Paques.

(49) Cf. Lettre apost. Mulieris dignitatem (15 ao(t 1988), n. 26 : AAS 80 (1988), pp 1715-1716.

(50) Propositio 7.
(51) Homélie pendant I'adoration eucharistique a Séoul (7 octobre 1989), n. 2 : Insegnamenti XI1/2 (1989), p. 785.
(52) St Augustin, In lohannis Evangelium Tractatus 123, 5 : CCL 36, 678.

(53) Aux prétres participant a un congrés promu par la Conférence épiscopale italienne (4 novembre 1980) : Insegnamenti 111/2
(1980), p. 1055.

(54) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 14.

(55) Ibid.

(56) Ibid.

(57) Cf. Paul VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 75 : AAS 68 (1976), pp. 64-67.
(58) Cf. Propositio 8.

(59) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 12.

(60) In Iohannis Evangelium Tractatus 123, 5 : l.c.

(61) Cf. Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 12.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 55/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_15081988_mulieris-dignitatem.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

(62) 1bid., n. 5.
(63) Cf. Conc. cecum. de Trente, Decretum de iustificatione, chap. 7 ; Decretum de sacramentis, can. 6 (DS 1529 ; 1606).
(64) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 12.

(85) St Augustin, Sermo de Nat. Sanct. Apost. Petri et Pauli ex Evangelio in quo ait : Simon Iohannis diligis me ? : Bibliotheca Casinensis, in «

Miscellanea Augustiniana », Vol. I, publi¢ par G. Morin, 0.s.b., Rome, Typ. Polygl. Vat., 1930, p. 404.
(66) Cf. Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, nn. 4-6 ; 13.

(67) Cf. Paul VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 15 : Lc., pp. 13-15.

(88) Cf. Conc. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, nn. 8 ; 10.

(69) Cf. Conc. cecum. Vat. 11, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 5.

(70) Exhort. ap. post-synodale Reconciliatio et poenitentia (2 décembre 1984), n. 31, VI : AAS 77 (1985), pp. 265-266.

(71) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 6.

(72) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 42.

(73) Cf. Propositio 9.
(74) Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 15.
(75) Cf. ibid.

(76) Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 42.

(77) Exhort. ap. Familiaris Consortio (22 novembre 1981), n. 16 : AAS 74 (1982), p. 98.

(78) Propositio 11.

(79) Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 16.
(80) Ibid.

(81) Propositio 8.

(82) Cf. Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 17.

(83) Propositio 10.

(84) Ibid.

(85) Cf. Cong. pour les religieux et les instituts séculiers et Cong. pour les évéques, Directives pour les rapports mutuels
entre les évéques et les religieux dans I'Eglise Mutuze relationes (14 mai 1978), n. 18 : AAS 70 (1978), pp. 484-485.

(86) Cf. Propositiones 25, 38.

(87) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 23.
(88) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 10 ; cf. Propositio 12.

(89) Encycl. Redemptoris missio (7 décembre 1990), n. 67 : AAS 83 (1991), pp. 315-316.

(90) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 10.

(91) Homélie a 5000 prétres provenant du monde entier (9 octobre 1984), n. 2 : Insegnamenti VII/2 (1984), p. 839.
(92) Discours de cléture du Synode (27 octobre 1990), n. 5 : I.c.

(93) Cf. Propositio 6.

(94) Cf. Propositio 13.

(95) Cf. Propositio 4.

(96) Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 9.

(97) Ibid.
(98) St Cyprien, De dominica Oratione, 23 : CCL 3/A, 105.
(99) Cf. Conc. cecum. Vat. 11, Décret sur l'apostolat des laics Apostolicam actuositatem,n. 3.

(100) Propositio 5.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html

56/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_14051978_mutuae-relationes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_fr.html

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

(101) Angélus (3 décembre 1989), n. 2 : Insegnamenti XI1/2 (1989), p. 1417.

(102) Message pour la V® Journée mondiale de priére pour les vocations sacerdotales (19 avril 1968) : Insegnamenti VI
(1968), pp. 134-135.

(103) Cf. Propositio 5.

(104) Cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 10 ; Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 12.
(105) Cf. Propositio 13.

(106) Conc. cecum. Vat. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 16.

(107) Missel Romain, Collecte de la messe pour les vocations sacerdotales.

(108) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 10.

(109) Propositio 15.
(110) Ibid.

(111) Cf. CIC, can. 220 : « Il n'est permis a personne [...] de violer le droit de quiconque a préserver son intimité » ; cf. aussi
can. 642.

(112) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 2.
(113) Cf. Conc. cecum. Vat. I, Décret sur la charge pastorale des évéques dans I'Eglise Christus Dominus, n. 15.
(114) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 2.

(115) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 6.

(116) Ibid. n. 11.

(117) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 2.

(118) Propositio 14.

(119) Propositio 15.

(120) Cf. Propositio 16.

(121) Message pour la XXIlI¢ Journée mondiale de priére pour les vocations sacerdotales (13 avril 1985), n. 1 : A4S 77 (1985), p. 982.
(122) Message des Péres synodaux au Peuple de Dieu (28 octobre 1990), IV : I.c.

(123) Propositio 21.

(124) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 11 ; Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum

ordinis, n. 3 ; Cong. pour I'éducation catholique, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (6 janvier 1970), n. 51 : Lc., pp. 356-357.
(125) Cf. Propositio 21.

(126) Enc. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 10 : AAS 71 (1979), p. 274.

(127) Exhort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 37 : I.c. p. 128.

(128) Ibid.

(129) Propositio 21.

(130) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 24.
(131) Cf. Propositio 21.

(132) Propositio 22.

(133) Cf. St Augustin, Conf., |, 1: CSEL 33, 1.

(134) Synode des Evéques, VIIIE Ass. gén. ord., La formation des prétres dans les circonstances actuelles - « Instrumentum
laboris », n. 30.

(135) Propositio 22.
(136) Propositio 23.
(137) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 8.

(138) Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 24.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 57/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/FRA0037/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_christus-dominus_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)
(139) 1bid., n. 2.
(140) Ibid., n. 25.
(141) Angélus (4 mars 1990), nn. 2-3 : L'Osservatore Romano, 5-6 mars 1990.

(142) Conc. cecum. Vat. 11, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 14.

(143) St Augustin, In lohannis Evangelium Tractatus 26, 13 : I.c. 266.

(144) Liturgia Horarum, In festo SS. Corporis Christi, ad Il Vesperas antiphona ad Magnificat.
(145) Cf. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 13.
(146) Angélus (1" juillet 1990), n. 3 : L'Osservatore Romano, 2-3 juillet 1990

(147) Propositio 23.

(148) 1bid.

(149) Cf. Ibid.

(150) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 9.

(151) Cong. pour I'éducation catholique, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (6 janvier 1970) : l.c., p. 354.
(152) Conc. cecum. Vat. II, Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 10.

(153) 1bid.

(154) Lettre aux prétres pour le Jeudi saint 1979 (8 avril 1979) : Insegnamenti 11/1 (1979), pp.841-862.

(155) Propositio 24.

(156) Conc. cecum. Vat. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 15.

(157) Propositio 26.

(158) Cf. Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 16.

(159) La formation des prétres dans les circonstances actuelles - « Instrumentum laboris », n. 39.

(160) Cf. Cong. pour I'éducation catholique, Lettre aux évéques sur I'enseignement de la philosophie dans les séminaires (20 janvier 1972).
(161) « Desideravi intellectu videre quod credidi et multum disputavi et laboravi », De Trinitate XV, 28 : CCL 50/A, 534.

(162) Discours aux participants a la XXI® Semaine biblique italienne (25 septembre 1970) : AAS 62 (1970), p. 618.
(163) Propositio 26.

(164) « Fides, quee est quasi habitus theologice » In Lib. Boétii de Trinitate V, 4, ad 8.

(165) Cf. St Thomas, In | Sentent. .1, a : 1-5.

(166) Cf. Congr. pour la Doctrine de la foi, Instruction sur la vocation ecclésiale du théologien Donum veritatis (24 mai 1990),
nn. 11; 40 : AAS 82 (1990), pp. 1554-1555 ; 1568-1569.

(167) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 14.
(168) Itinerarium mentis in Deum, Prol. n. 4 : Opera omnia, Tomus V, Ad Claras Aquas (1891), p. 296.
(169) Conc. cecum. Vat. 11, Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 16.

(170) Encycl. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 41: AAS 80 (1988), p. 571.

(171) Cf. Encycl. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 54 : AAS 83 (1991), pp. 859-860.
(172) Congr. pour la Doctrine de la foi, Instruction sur la vocation ecclésiale du théologien Donum veritatis (24 mai 1990), n. 21 : Lc., p. 1559.
(173) Propositio 26.

(174) Par exemple, saint Thomas d'Aquin écrivait : « Il faut s'en tenir davantage a l'autorité de I'Eglise qu'a l'autorité d'Augustin, de Jérome
ou de quelque autre Docteur » (S. T., II-1I, 10, 12) ; et encore que personne ne peut se défendre avec 1'autorité de Jérome, d'Augustin ou de quelque

autre Docteur contre 1'autorité de Pierre (cf. S. T., II-1I, 11, 2 ad 3).
(175) Propositio 32.
(176) Cf. Encycl. Redemptoris missio (7 décembre 1990), n. 67 : Lc., pp. 315-316.

(177) Cf. Propositio 32.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 58/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/letters/1979/documents/hf_jp-ii_let_19790409_sacerdoti-giovedi-santo.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)

(178) Propositio 21.
(179) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 4.

(180) Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 48.

(181) Explanatio Apocalypsis, Lib. II, 12 : PL 93, p.166.
(182) Cf. Propositio 28.

(183) Ibid.

(184) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 9 ; cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Christifideles laici (30
décembre 1988), n. 61 : Lc. pp. 512-514.

(185) Propositio 28.
(186) Cf. Ibid.

(187) Cf. Encycl. Redemptoris missio (7 décembre 1990), n. 67-68 : Lc., pp. 315-316.

(188) Cf. Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 4.
(189) Propositio 20.

(190) 1bid.

(191) 1bid.

(192) 1bid.

(193) Cf. Discours aux éléves et anciens éléves du Colleége Capranica (21 janvier 1983) : Insegnamenti VI/1 (1983), pp. 173-
178.

(194) Propositio 20.

(195) Ibid.

(196) Cf. Propositio 19.

(197) Ibid.

(198) In lohannem Evangelistam Expositio, c. 21, lect. V, 2.

(199) Décret sur la formation des prétres Optatam totius, n. 3.

(200) Cf. Propositio 17.

(201) Congr. pour I'Education catholique, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (6 janvier 1970), n. 19 : Le. p. 342.
(202) Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 7.
(203) Propositio 29.

(204) 1pid.

(205) Cf. Propositio 23.

(206) Cf. Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), nn. 61 ; 63 : Lc. pp. 512-514 ; 517-518 ; Lettre ap. Mulieris dignitatem
(15 aotit 1988), nn.29-31 : L.c., pp. 1721-1729.

(207) Cf. Propositio 29.
(208) Propositio 30.
(209) 1bid.

(210) Cf. Propositio 25.

(

N

11) Discours aux prétres proches du mouvement « Communion et Libération » (12 septembre 1985) : AAS 78 (1986), p. 256.

(212) Cf. Propositio 25.
(213) Rencontre avec les représentants du clergé suisse a Einsiedeln (15 juin 1984), n. 10 : Insegnamenti V1I/1 (1984), p. 1798.
(214) Cf. St Augustin, In lohannis Evangelium Tractatus, 123, 5 : I.c., 678-680.

(

N

15) Cf. Propositio 31.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 59/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_15081988_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1984/june/documents/hf_jp-ii_spe_19840615_clero-svizzero.html

02/12/2025 18:24 Pastores Dabo Vobis (25 mars 1992)
(216) St Charles Borromée, Acta Ecclesise Mediolanensis, Milan (1559), p. 1178.
(217) Conc. cecum. Vat. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22.

(218) Synode des Evéques, VII€ Ass. gén. ord., La formation des prétres dans les circonstances actuelles - « Instrumentum
laboris » (1990), n. 55.

)

19) Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 6.

(220) Encycl. Ecclesiam suam (6 aolt 1964), Il : AAS 56 (1964), p. 647.

N

21) Cf. Congr. pour le Clergé, Directives pour la promotion de la coopération mutuelle entre les Eglises particuliéres et
spécialement pour une répartition plus adaptée du clergé Postquam Apostoli (25 mars 1980) : AAS 72 (1980), pp. 343-364.

(222) Propositio 39.

(223) Propositio 34.

—

224) Ibid.
(225) 1bid.

(226) Cf. Propositio 38 ; Conc. cecum. Vat. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 1 ; Décret sur la formation des

prétres Optatam totius, n. 1 ; Congr. pour les religieux et les instituts séculiers et Congr. pour les Evéques, Directives pour les rapports mutuels

entre les évéques et les religieux dans l'Eglise Mutue relationes (14 mai 1978), nn. 2 ; 10 : L.c., pp. 475 ; 479-480.
(227) Propositio 35.

(228) 1bid.

(229) Cf. Propositio 36.

(230) Synode des Evéques, VIII® Ass. gén. ord., La formation des prétres dans les circonstances actuelles - « Instrumentum laboris » (1990), n. 60
; f. Conc. cecum. Vat. II, Décret sur la charge pastorale des évéques dans I'Eglise Christus Dominus, n. 30 ; Décret sur le ministére et la vie des

prétres Presbyterorum ordinis, n. 8 ; C.I.C., can. 550, 2.

(231) Propositio 37.
(232) G. B. Montini, Lettre pastorale sur le sens moral, 1961.

(233) Cf. Propositio 40.

Copyright © Dicastére pour la Communication

Le SAINT-SIEGE

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html 60/60


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_14051978_mutuae-relationes_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_christus-dominus_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html

