
 

 
 

1 / 28 

《修心八颂》浅释·第 1 课 
 

大悲摄受具诤浊世刹 

尔后发下五百广大愿 

赞如白莲闻名不退转 

恭敬顶礼本师大悲尊 

 

圣境五台山大净土中 

文殊智慧加持入心者 

晋美彭措足下诚祈祷 

降临证悟意传求加持 

 

佛法教主本师释迦王 

八大近侍智成王臣友 

诸多印藏大德游舞身 

普现希阿荣博诚祈祷 

 

为度化一切众生，请大家发无上殊胜的菩提心，并且在菩提心的摄持之下，

如理如法地谛听。 

今天我们学习的是《修心八颂》。首先从三个方面来了解本论： 

第一，作者：朗日塘巴尊者； 

第二，本论内容殊胜； 

第三，题目释义。 

菩提心是显宗、密宗修法的基础。在《修心八颂》里，朗日塘巴尊者结合自

己的实修窍诀，给我们讲解如何在日常生活中修持菩提心。本论讲解了一些非常

甚深的大圆满法修法窍诀，也讲到了如何修持愿菩提心和行菩提心。通过修持世



 

 
 

2 / 28 

俗菩提心，最后让自己证悟胜义菩提心。  

菩提心是大乘佛法的根本，入了大乘道之后，不管自己处于学修的哪个阶段，

都不能缺少大悲心、菩提心，否则就如《华严经》里所讲：“忘失菩提心修诸善

根。是为魔业。”这和我们日常所讲的“在修心的过程当中应以三殊胜来摄持善

根”是同等道理。《修心八颂》只有八个颂词，看起来好像很简单，但是它所讲

的内容是很殊胜究竟的。  

一、作者：朗日塘巴尊者 

朗日塘巴尊者是噶当派博朵瓦格西的弟子，他终身行持清净戒律，因在朗日

的地方建立了朗日寺，所以人们都称他为朗日塘巴尊者。嘎当派是由阿底峡尊者

传承下来的法脉。很多教言书中都会提到噶当派的善知识及其教言，比如很多道

友都熟悉的“嘎当四依”：心依于法，法依于贫，贫依于死，死依于干涸之壑。

“嘎当”的意思就是要把佛经里的一字一句都当作成佛的要诀来修持。朗日塘巴

尊者曾发愿：愿我生生世世以比丘身修持慈悲心，度化众生。之后吉祥天女、护

法神也随之发愿：如果朗日塘巴尊者生生世世都示现比丘相来弘法利生，我也发

愿生生世世护佑他，协助他完成弘法事业。当善知识金厄瓦格西在讲述慈心、悲

心的诸多重要性时，朗日塘巴尊者恭敬顶礼说：“我从现在开始惟一修持菩提心。”

金厄瓦格西听到此话之后，连忙脱帽，并且连声说：“难能可贵，难能可贵，实

在是难能可贵。”朗日塘巴尊者一生完全遵循了噶当派大德的清净轨范，修持菩

提心，并将修法要诀归纳为这篇《修心八颂》。 

历史上，人们也称朗日塘巴尊者为黑脸朗日塘巴，这是因为尊者一生只露出

过一次笑脸，当时是什么情况呢？一天，有一只小老鼠悄悄地来到尊者的曼茶盘

旁，它发现了一颗很大的松耳石，想要偷走，但是怎么也搬不动，于是它吱吱地

唤来另一只老鼠，两只老鼠一个推、一个拉，合力把这颗松耳石搬走了。见到这



 

 
 

3 / 28 

幅情景，尊者不禁露出了笑容。除此以外，他在任何时候都没有露出过笑脸。侍

者对朗日塘巴尊者说：“其他人都称上师为黑脸朗日塘巴。”尊者则说：“想到

轮回中的痛苦，三界之内没有一个安乐之地，也没有一个欢喜之处，我无论如何

都露不出笑脸。”朗日塘巴尊者一生当中，心始终能保持不散乱，非常专注地修

行。华智仁波切曾赞叹说：“如果要观想轮回的痛苦，应当像朗日塘巴尊者那样，

时时刻刻观想轮回过患，从内心深处生起对轮回的无比厌离。” 

二、本论内容殊胜 

本论主要是讲解菩提心的修法，属于窍诀性的论典，是朗日塘巴尊者一生修

法之精华。八个颂词分别讲的是“恒怀珍爱”“思维卑劣”“疾断烦恼”“愿惜

此宝”“自受亏损”“视害为师”“暗取他苦”以及“诸法如幻”。我们通过学

习就会发现，八个颂词所讲内容是从不同的角度帮助我们后学者在内心生起无伪

的菩提心。噶当派的修行人中有很多后学者的模范和榜样，他们给后人留下了非

常殊胜的具有加持力的论典，《修心八颂》就是其中之一。有很多人通过学修《修

心八颂》，相续当中生起了无伪的菩提心，而修持菩提心对于我们而言是非常重

要的。 

生起菩提心的基础就是具足出离心。朗日塘巴尊者的出离心非常坚实、稳固，

一生勤奋地修行，时时刻刻观轮回过患，被称为黑脸朗日塘巴。正因为尊者对轮

回的痛苦有深刻的认识，所以能够在此基础之上做出这样深刻的论典，教导我们

后学者如何生起菩提心。 

我们可以这样来理解，菩提心是对出离心的深化和扩展，它就是不求个人独

自解脱，而要求众生解脱；不仅要摆脱轮回的束缚，还要远离一切无明的执着。

所以我们不但要以众生为对境，发菩提心、修六度万行，进而还要为了众生成就

佛果而努力去修行，努力去证悟。我们也要学习朗日塘巴尊者，在整个修行佛法



 

 
 

4 / 28 

的过程当中，发起一颗为利益一切众生、愿他们都能够离苦得乐、最终成就佛果

之心。 

一般来说，如果具备了出离心，通过修行最终就能够获得阿罗汉的果位；如

果具备菩提心，通过修行最终就能够成就佛果。如果这两种心都不具备，行持了

一些善法，仅仅会得到世间福报。那么这些世间的福报到底值不值得我们去追求

呢？每个人的想法、学佛的目的各不相同，但是我们要认识到，世间的福报是非

常短暂而有限的，不能给自他带来最究竟的安乐。所以在修行之初，我们要在世

间福报和出世间的解脱之间做一个抉择，我们在行为之前要反观自心，到底是用

什么样的心态来摄持。 

实际上如果没有出离心，是无法获得解脱的；没有菩提心，即便修行再精进，

哪怕一辈子都在山洞里闭关，也是不可能成就佛果的。这就好比一个人既没有腿，

也没有交通工具，他想去哪儿都没办法实现。所以对于我们大乘修行人来说，修

法之初要生起菩提心，并在菩提心的摄持之下来行持善法。 

三、题目释义 

修心八颂：“修”即观修；“心”即心相续；“八颂”就是八个法要，也是

从八个角度让我们对轮回生起厌离心，对众生生起菩提心。 

大家将来学完八个法要之后，看看内心是否有一个反思？有没有用法理来说

服自己，从各个角度让自己生起菩提心？如果我们在思想、观念、意识上先有了

正确的知见，那么之后的行为就会像孩子跟随母亲一样，能够跟得上。所以我们

在修行之初就讲到了要以菩提心摄持来行持善法。 

发菩提心去利益众生并不是一件很容易的事情，但是我们还是要努力做到。

为什么发心这么难，但我们还是要去做呢？我们从三转法轮的角度来简单讲一讲。 

如《宝性论》等论典当中都提到：我们每一个众生都本自具足如来藏以及佛



 

 
 

5 / 28 

陀的如海功德。佛陀也曾说：“众生皆具佛性，不生不灭，不增不减。”其实佛

性、本来面目、心性等都指同一个东西。虽然现在我们相续当中有烦恼，不能认

识心的本性，我执很强，出现问题的时候很难对治、很难解决，但是这些确实是

能被克服的。我们现在被客尘烦恼所遮障，从而导致自己不断地流转轮回、受苦，

感受自己恶业的果报。 

《宝性论》当中用了九种比喻来说明我们本具佛性、本具功德。比如在枯萎

的花中，有一尊非常庄严的佛像，天人用天眼看到以后，剥开枯萎的花、叶，就

显出里面安然端坐的一尊光芒灿然的佛像。这个比喻告诉我们，把枯萎的叶子剥

开就能见到佛，说明我们众生都有佛性，只要将其开显，就能够显露佛的种种功

德。但是开显是需要方法的，现在我们就可以通过这八个窍诀，来修正我们往昔

的那些不正确的观念，改造我们以往的错误心念、心态以及行为，这样就可以转

客尘烦恼为智慧功德。 

“客”不是“主”，如果主人要安住在这里，客人很快就会离开。就像我们

如果要去一个旅店，肯定不会把旅店执为自己的家，住不了很久就要离开的。同

样的道理，烦恼在我们的相续中其实就是客尘，如果我们能够用各种方式来清净

烦恼，遣除烦恼，或者是认识它的本性，那么就能够自然而然地显发出我们本具

的如来藏的功德。就如同用抹布去擦镜子上的灰尘，擦得越干净，照出来的影像

就越清晰。同样的道理，我们把烦恼转为智慧功德的时候，心的本来面目也就现

前了。 

通常论典的开头都会有顶礼句，结尾会有回向等，从顶礼句当中就可以了知，

这到底是经典、论典还是律藏，作者是什么教派，他依止的本尊是谁，还可以了

知这个论典是内道的还是外道的等等。但《修心八颂》的前面没有顶礼句，后面

也没有回向文，由此可以推知这八个颂词确实是实修法要的窍诀。它不仅是大乘



 

 
 

6 / 28 

菩萨律仪中修行的窍诀，也是由阿底峡尊者、博朵瓦格西等实修菩提心的窍诀而

来。八个颂词法要虽然各成一体，内容侧重有所不同，但次第分明，形成了修心

法要的完整体系。 

 

第一颂：恒怀珍爱。 

愿我以胜如意宝，饶益他众之意乐， 

时时刻刻倍真爱，轮回一切诸有情。 

一、颂释 

愿我将流转轮回的一切众生视为超胜的如意宝，怀着饶益他众的意乐，发起

殊胜的菩提心，将轮回中一切有情视为殊胜的福田，时时刻刻从心中生起对众生

的珍爱之情。 

此颂词告诉我们应当如何看待轮回当中的众生。我们作为修行人，要对众生

恒怀珍爱之心，将流转轮回的一切众生都视为超胜的如意宝，怀着饶益他众的意

乐发起殊胜的菩提心，并将轮回中的一切有情视为殊胜的福田，时时刻刻从心中

生起对众生的珍爱之情。这里所讲对境是轮回里面的一切众生，都是超胜的如意

宝。发心是怀着饶益他众的意乐，以菩提心摄持，行为是时时刻刻地倍加珍爱他

们。 

二、如何理解“胜如意宝”？ 

藏文原意上，“胜如意宝”可以理解为“珍宝人身”。《入行论》中也讲“暇

满人生极难得，既得能办人生利，倘若今生利未办，后世怎得此圆满？”就是说

在六道当中，只有暇满人身才对修行最有利，更是我们获得解脱的契机。如果我

们细细观察，就会发现要想让旁生行持善法是很难的，因为它们一直被愚痴的苦

所逼；如果让饿鬼众生行持善法容易吗？它们被饥渴所逼，剧烈的痛苦导致它们



 

 
 

7 / 28 

没有办法和闲暇去修行，也不会去行持善法；更不用说地狱中被寒热所逼的众生；

而天人每日都生活在安乐、享受和放逸之中，很难行持善法；非人被嫉妒烦恼所

逼迫，也无暇行持善法。通过对比我们就会发现：暇满的人身是非常有利于修行、

解脱的。 

而我们往往不知道可以用来修持正法、寻求解脱的这个暇满人身有多么殊胜，

因此要仔细地去观察自己和周围人的生活。我们结合实际进行观察，就会知道具

备人身、业际不颠倒、生起对佛法的正信等条件，在这个世界中是非常难以具足

的，能够成办今生和来世自他二利的暇满人身确实非常难得。看一看我们身边的

行人、公司里的同事，很多人不具备像我们一样修学佛法的条件、意乐，甚至有

的人对佛法有邪见，认为学佛是愚夫愚妇做的事情，更难以理解我们的修行行为。

如果我们在这一世没有利用好暇满人身，让它成为解脱的大船，后世也很难得到

这样的人身。圣天菩萨在《中观四百论》中说：“由于诸人类，多持不善品，以

是诸异生，多堕于恶趣。”大多数人都习惯了造恶业，我们要生一个恶的念头是

非常容易的，而要生起一个善心则很难。造恶业，就会推动我们堕入到三恶趣当

中受苦，进而很难得到暇满人身了。阿琼仁波切在《前行备忘录》里也说：“要

得到闲暇，需要守护清净戒律，要得到圆满，必须大量累积布施等福善。为了获

得暇满人身，还要以清净的发愿来衔接。” 

由于我们无始劫以来散乱放逸，恶习难改，所以很难成为别解脱的法器，也

很难如理行持善法。了达这样的道理之后再反观现在，我们在这一世能够值遇佛

法，值遇上师、善知识，能够有闲暇修持正法，更应珍惜这样的人身，努力断恶

修善，依靠它即生度过生死轮回的苦海。 

暇满人身是菩提心的殊胜所依。菩提心是佛法的精华，也是成佛之因。我们

在做任何一件事情之前，都要先检视我们的发心。 



 

 
 

8 / 28 

菩提心是八万四千法门的精华，它也是成就无上佛果的无缪之因。因此我们

现在要发起大愿，发起无伪的真心。无伪，就是没有任何的伪装、造作。虽然我

们在刚一开始，真诚发起让一切众生都成佛的心很难，但是只要能够坚持，假的

也会被我们串习为真的，更何况我们的相续本来就具有如来藏的功德，所以依靠

不断串习，时间久了，无伪的菩提心一定能够生起来。 

往昔的修行人也是通过改造自己的心，让自己发起无上的菩提心去利益众生

而成就佛果的，既然他们都能够做得到，我们也一定能够做到。因此，要对自己

有信心，并在修行之初立下誓愿：愿无量的众生都能够离苦得乐、获得解脱，为

此我立誓成佛。 

寂天菩萨曾经赞叹说：“我们生起菩提心，就像是乞丐在垃圾堆里找到稀世

珍宝，它给我们带来无尽的喜悦，满足我们所有的希求。”所以，不要觉得生活

当中处处不圆满，各种痛苦呈现在我们面前，活着很压抑，虽然生活在善趣当中，

却仍然感受着无量无边的痛苦。其实之所以能感受到痛苦，这也是如来藏的功德。

作为修行人，我们完全可以把苦转为道用，我们不要一直沉溺在负面的情绪和状

态中，提不起心力来修法。而应该越是遇到困难，越能够用修法来保护自己，用

修法来让自己的心获得功德、获得庄严。在困苦的逆境中成长，也可以说是得到

了佛菩萨的加持。所以我们只要具足了菩提心，所做的一切善法都将是成就无上

佛果之因。 

刚入门的人要想生起菩提心的确有点难，修习的时间久了，造作的菩提心自

然能够激发出真正的菩提心。因为持续反复地去做一件事情，它一定能成功。世

俗人常说“熟能生巧”，同样，我们一步一步地修持菩提心，久而久之在相续当

中就能够激发出真正的菩提心了。 

懂得了菩提心的利益及功德，我们在闻思修行佛法之前，要先检视自己的发



 

 
 

9 / 28 

心，看看我们是为了自己而修还是为了众生而修。如果是为了自己，要立刻纠正

自私自利的习气，并在修行的过程中，希望所有的众生都能远离痛苦、得到安乐，

最终获得佛果。若我们在行持任何善法时都能以这样的发心摄持，那就是在行大

乘之道。哪怕我们仅仅是在佛前烧一支香、供一碗水、磕一个头、念一句佛号，

或是转一圈塔、转一圈山，对着佛塔、佛经、佛像做一次合掌，若能以菩提心来

摄持，都会获得很大的利益，成为我们解脱和成佛之因。 

发菩提心是非常殊胜的。省庵大师的《劝发菩提心文》里说：“苟不发广大

心，立坚固愿，则纵经尘劫，依然还在轮回，虽有修行，总是徒劳辛苦。”印光

大师对此也极度赞叹。实际上佛心就是度众生的心，是让众生离苦得乐、成就佛

果的心，这就是对待众生的平等心、清净心和利益心，我们就是要生起这样的心。

那么通过学习这八个颂词，也会逐渐生起利益众生的菩提心来。 

上师希阿荣博堪布在《寂静之道》当中说：“八万四千法门最精髓的都在慈

悲心和菩提心里。要成就佛果，没有差错的道路就是菩提心。菩提心的功德几天

也讲不完。”菩提心确实有非常殊胜的功德，是我们成就佛果的正因。 

关于发菩提心的功德，在《华严经》当中也讲到：“善男子！菩提心者，成

就如是无量功德；举要言之，应知悉与一切佛法诸功德等。何以故？因菩提心出

生一切诸菩萨行，三世如来从菩提心而出生故。是故，善男子！若有发阿耨多罗

三藐三菩提心者，则已出生无量功德，普能摄取一切智道。” 

为了让我们相续当中能够发起菩提心，《华严经》当中还用了各种比喻来描

述发菩提心的功德。比如一棵长得很茂盛、结了很多丰硕果实的树，实际上它的

种子是最重要的，如果没有种子，最后就不会结出丰硕的果实。《华严经》中说：

“菩提心乃一切佛法之根本，故如种子；能增上一切众生之善法，故如田地；焚

烧一切罪业，故如劫末火”。《入行论》当中也说：“菩提心如末劫火，刹那能



 

 
 

10 / 28 

毁诸重罪。”《华严经》中还说：“成办一切利益，故如摩尼宝；能拔出沉溺于

轮回海中之众生，故如铁钩；为人天非天等世间之应供处，故如佛塔；能实现一

切所愿，故如妙瓶。”列举这些关于菩提心功德的比喻是为了让道友们生起欢喜

心，重视发菩提心，并生起发菩提心的愿。菩提心有这么大的功德，要让自己想

尽办法发起菩提心来，即便现在发这个心比较难，但我们要让这个愿望先生起来。 

寂天菩萨在《入行论》当中也说：“佛于多劫深思维，见此觉心最饶益，无

量众生依于此，顺利能获最胜乐。”所以说菩提心对我们和一切众生是最有利益

的，有了菩提心，一切世间、出世间的安乐就能够获得。 

三、为何要饶益并珍爱众生 

（一）世间人的几种心态 

1.别人比自己强——嫉妒或迎合。见到别人比自己强，心里有没有嫉妒或者

去迎合别人这样的心态。 

2.不如自己——倨傲或排斥。见到一些破衣烂衫或者吃喝都不如自己的人，

会不会对他们有倨傲或者是排斥的心态。 

3.与自己差不多——争强好胜或故意贬低别人。见到平时和自己差不多，比

如说吃穿用度、身份地位或者是学历、能力都差不多的人，我们有没有争强好胜

或者故意去贬低别人的心态。 

如果有，我们应该如何进行对治？刚刚相处的时候，这些心态也不一定马上

就能够看得出来，但是时间长了，当我们观察自己内心的时候，这些心态就会慢

慢暴露出来。所以在为人处世的时候，我们要常常反观自己，察觉自己的内心到

底是处在什么样的状态当中。 

在大乘佛教徒看来，不管一个人的宗教信仰是什么，他都具有佛性，有着和

诸佛菩萨一样清净无染的本性。既然自他都具有佛性，我应该平等恭敬所有的众



 

 
 

11 / 28 

生，不轻慢任何一个众生，不管他是比我高还是比我低，还是跟我差不多，我都

要恭恭敬敬地对待他。因为将来我因他而成就佛果，将来他也一定会成就佛果。 

如果能够和志同道合的人在一起相处，在闻思修行上互相帮助，是再好不过

的事情了，也非常随喜你的福报能够遇到这样的顺缘；在这种顺缘当中不要骄傲，

要谦卑地和大家相处。如果不得不和信仰与己不同的人交往，我们仍然可以做到

在尊重他的信仰、关怀他的需求的同时，坚持自己的信仰和修行。所以，如果他

人和自己各个方面的见地都不一致，你也可以坚持自己的修行，因为恭敬他不等

于随学；对人有礼貌，也不一定要拜其为师。 

因此，不管他跟我们的见解是否相同，与我们趋入的道路是否相同，从本性

上来讲，众生和佛是等同的，所以我们要恭敬所有的有情众生。 

（二）遣除疑惑——众生值得我珍爱吗？ 

正如朗日塘巴尊者所说，要时时刻刻倍加珍爱轮回的一切有情众生。如果我

们能够了知众生对于修行人的意义，我们就能够生起珍爱众生的心。 

《大方广佛华严经·入不思议解脱境界普贤行愿品》云：“因于众生而起大

悲，因于大悲生菩提心，因菩提心成等正觉。”又云：“一切众生而为树根，诸

佛菩萨而为华果。以大悲水饶益众生，则能成就诸佛菩萨智慧华果。何以故？若

诸菩萨，以大悲水饶益众生，则能成就阿耨多罗三藐三菩提故。是故菩提属于众

生，若无众生，一切菩萨终不能成无上正觉。”以大悲心去饶益众生，就能够成

就佛果，而大悲心是菩提心的因，最终要以上求佛果、下度众生的菩提心来成就

佛果。这是《普贤行愿品》中普贤菩萨给我们讲到的道理，他把一切众生比喻为

树根，诸佛菩萨比喻为花和果，以大悲水去饶益众生，就可以成就佛菩萨的智慧

花果。可见佛菩萨的成就是以众生为基础的，如果没有众生，就没有办法成就佛

果。所以我们要想获得解脱、成就佛果始终不能脱离众生，也不能不把众生的苦



 

 
 

12 / 28 

乐放在自己的心上，而是要以大悲水去饶益他们，心甘情愿地为众生当牛做马，

为众生服务，给众生提供各种的帮助，让他们得到安乐、利益。  

“众生欢喜佛欢喜”，让身边的人感到安乐，感到舒适，感受到我们学佛以

后调柔了，不会像以前那样烦躁或者嗔恨，乱发脾气。我们对众生心怀悲悯，在

行为上就会有所改变。人们也会对这样的修行佛法的人另眼相看——这个人学

习佛法之后，改变了自己的心态、行为，原来佛法这么好！这样我们才可以影响

到周围的人，让他们也能走上解脱道。 

所以，以大悲水饶益众生可以从两个方面来理解。从自利来说，以大悲心去

利他，就能够显发自己的觉性智慧。因为爱执自我只会障蔽我们的佛性，现在我

们要开显佛性，就应该修大悲心，去除对自我的爱执。从利他而言，以大悲心能

够将众生安置在三宝的良田当中，为他们普降佛法的甘露雨，滋润他们干涸的心

田，令众生的善根苏醒、增上乃至成熟，进而开出诸佛菩萨的智慧花果。所以，

以大悲水饶益众生，进而发起菩提心利益众生是非常重要的一件事情，是令自他

利益圆满的根本。 

（三）舍弃众生，不能成就佛果 

对佛菩萨恭敬，但对众生缺乏恭敬和珍爱，是我们常有的一种心态。比如我

们觉得佛菩萨们了不起，他们的功德不可思议，所以对佛菩萨有恭敬心，有感激

心，但对众生却没有。我们认为，众生损恼我们的时候，对他们生嗔恨心是理所

应当的，因为这是正常人共有的心态。在《入菩萨行论》中寂天菩萨说：“敬佛

不敬众，岂有此道理？”意思是说只恭敬佛菩萨而不恭敬众生，佛法之中哪有这

样的教言呢？批评了我们这些不正确的行为。 

有的修行人对自己的家人、同事、朋友避之唯恐不及，也生不起对他们的珍

惜和爱护之心。有的人甚至认为“我是高高在上发了菩提心的人，而他们都是烦



 

 
 

13 / 28 

恼深重被无明所缠缚的凡夫众生，都是需要我去救度的对象”。实际上，这是对

众生的冷漠，也是自己傲慢心的体现。所以，我们千万不要把这些傲慢带到日常

生活当中去，再去伤害那些本来已经深陷轮回苦海当中不能自拔的众生，而是真

的要以菩提心和慈悲心去对待他们。否则，就算不谈众生会如何对待我们，对自

己的修道也会构成障碍。 

有的人生性孤僻，不能够温和贤善地和人相处，那是因为他们不知道众生是

学佛人的福田。现在我们了知了这个道理，我们发菩提心、修菩萨道，就应该从

自己的身边人做起。这样才是广种福田。不管来到你身边的是些什么样的人，无

论男女老少，无论你喜欢还是不喜欢……我们要知道，他们和自己一样渴望安乐

幸福，只是在追求幸福安乐的手段上或许比较笨拙，这样去想我们就会自然而然

对众生生起同情心和宽容心，而同情心和宽容心会引发我们未来生起菩提心。 

《次第花开》中说：“宗喀巴大师说过：‘心地善良的人今生来世都会过得

安乐。’善良的人如果坚定而稳重，一旦开始修行，解脱便不远了。”如果一个

穷人、病人、无依无怙的人，或者是其他需要我们帮助、需要安慰的人，乃至流

浪猫、流浪狗，当他们来到我们面前的时候，我们却说：“我的目标是让一切众

生成佛，不是帮助他们解决世间的一时之需。满足了他们暂时的需求又能怎么样？

他们不还是会被自己的无明业力所牵引继续流转吗？我没必要做这些事情。”当

我们这样去想、这样去说的时候，实际上是在为自己的懒惰、吝啬和冷漠找借口。

来到我们身边的众生是我们修行人的福田，如果他们需要帮助，我们就给他们帮

助。如果他需要的是水，我们就给他一杯水；如果他需要的是饭，我们就给他饭；

需要的是衣服，需要的是关心，我们都可以在自己力所能及的情况下给予。这也

是在修菩萨的布施度。所以说，正因为有了众生才能够成就我们。我们每个人都

具足如来藏的功德，因为客尘所遮而不现，我们现在发菩提心去闻思修佛法，将



 

 
 

14 / 28 

来一定会“垢净见真佛”。 

《次第花开》中说：“我们常说利益众生，然而，‘众生’一不小心就会成

为我们心中一个抽象的集体名词，而不是出现在我们生活中形态各异却具有同样

的觉知能力、能感受痛苦和快乐的一个个生命。”说“众生”是一个集体名词，

是因为涵盖了六道的众生；说“抽象”是因为它太不具体了。我们经常陷入在这

样的误区当中，不把身边的人的苦乐放在心上，觉得除了他们以外，还有其他要

利益的、更重要的那一群众生。我们以为自己是发了菩提心，但常常由于担心过

于关注眼前的个体而导致了失去整体的视角和心胸，所以才会口头上说“我对众

生是充满了感情的，我是要发心救度一切众生的”，但实际行动中却对近在身边

的朋友、同事、亲人、同学等等所遭遇的痛苦——精神上的孤独、感情上的无

助等等熟视无睹。他们来到我们面前希求我们帮助的时候，我们还说“我要去救

度的是一切众生，不是帮你解决目前的问题”。 

所以，这个时候确实要反观自己，我们的菩提心、慈悲心用在哪里了？你说

“我真的去修了，我一座一座打坐观修”，但是你用在了谁的身上？如果不是众

生来成就我们，我们又从哪里去获得佛果？所以，来到我们身边的众生都是我们

要发菩提心的对境。我们真诚地去爱惜他们、帮助他们的时候，就是他们在成就

我们的时候。如果我们没有关心他们感情上的痛苦、精神上的孤独、身体上的痛

苦，没有想方设法帮助他们，这就是我们的错，对他们的苦我们没有感同身受，

也不愿意去体谅和理解别人。 

既然知道了修行就要从身边做起，以后我们再遇到这样的情况，要学会真诚

地去以爱心和慈悲心对待来到我们身边的一切众生。所以，我们现在学习佛法，

学习佛陀所讲的正知正见，实际上就是调整我们对人生和世界的态度、为人处世

的方式，把我们从狭隘、僵硬、矛盾重重的状态，转变为宽阔、温和、和谐、圆



 

 
 

15 / 28 

融的状态，从伤害自己、伤害他人，到帮助和利乐一切众生，这样就能够真正实

现从痛苦到安乐，从轮回到解脱。  

四、如何饶益众生 

（一）要善待众生 

我们为什么要利益众生？龙树菩萨曾经说，如果把整个大地的土都抟成枣核

大小的丸子，这个数量是可以数得尽的，但是众生互为母亲的次数却不可数尽。

《寂静之道》中说：“‘六道中的众生没有一个未曾做过自己的父母。’这是佛

陀与诸多祖师们留下的教言。‘口食父肉打其母，怀抱杀己之怨仇，妻子啃食丈

夫骨，轮回之法诚希有。’印度大成就者嘎达亚那尊者用神通看到一个家庭中的

父母以旁生再转世到这个家庭后写下了这四句话，所以一定要善待一切众生。”

无始劫以来，我们就在轮回当中不断不断地流转，如《大方等大集经》中也说“无

有一众生，非我父母者”。 

实际上，每一世的母亲都为我们非常辛苦地操劳，吃尽了苦头。尤其是她们

不明因果会造作种种恶业。我们只要仔细观察，就会发现，父母大多是为我们而

造恶业：当我们身体不好的时候，他们就会杀鸡、羊、鸭等旁生给我们滋补身体；

如果我们在外面受了委屈，他们也是满怀怨恨。 

善趣中的母亲是这样，恶趣中的母亲就更会如此。人类众生还有辨别、取舍

善恶的能力，但是作为愚痴的旁生，比如鸟类，小鸟在成长的过程当中需要吃母

亲为它衔来的小虫以滋养身体。我们在无始的轮回当中，也一定曾经转为鸟类或

其他动物，那时候我们的母亲为了我们能够更好地生存，每日造作杀业。对于它

们来说，这是母亲的本能，但杀业就是杀业，不会因为是本能，因果就会一笔勾

销；也不会因为是爱心，被杀的众生就白白承受这些痛苦。当因缘成熟的时候，

杀生的果报就会现前，没有谁可以代受。所以母亲曾经为了我们造作那么多的恶



 

 
 

16 / 28 

业，未来这些恶果只能她自己承受。 

我们现在看着众生受苦，我们是否还觉得理所应当，他的苦跟我们没关系？

我们确实应该善待众生，因为他们过去、现在、未来都为我们而受尽了痛苦。因

此，我们要用善良的心、温和的语言以及饶益他们的行为去对待他们。即使他们

对我们不友善，再怎么欺负我们、在我们头上作威作福，我们仍然要对他好。作

为一个大乘的修行人，应当要生起这样的一颗心。如果我们从道理上明白了，这

样的心慢慢就会生起来。 

（二）要帮助他们出离轮回 

仅仅生起一颗善待众生的心是不够的。进一步，我们还要帮助他们出离轮回，

这才是对他们最大的帮助。 

希阿荣博堪布在《前行笔记之耕耘心田》中说：“我们从前的母亲正在恶趣

承受极大的痛苦。母子一场，生生世世的母子一场，那样多牵挂、思念，不计后

果的付出，剪不断的母子恩情，不应该彼此只成为转生恶趣的因缘！”不知道道

友们的心会不会被这句话所打动。如果我们去观察自己的父母就会发现，他们为

了我们确实是不计任何后果：只要我的孩子好，我做什么都愿意，哪怕付出生命。 

我们要想让众生从此摆脱痛苦，唯一的方法就是帮助他们出离六道轮回，这

是我们对他最大的饶益。所以我们现在是为了众生而修行，我们对他们有义不容

辞的责任，这也是报答父母恩德最好的方式，不仅是我们这一世的父母，生生世

世的父母都是如此。 

如果能够把众生的苦乐放在心上，尽力让他们免遭痛苦，帮助他们出离轮回，

这也是我们此生所做的最幸运的一件事情。这一世我们得到了暇满人身，值遇了

上师善知识，能够听闻佛法，懂得业因果，断除恶业，行持善法，与生生世世的

父母在两相遗忘、各自沉沦、自顾不暇的千劫万生之后，还有机会通过佛法救度



 

 
 

17 / 28 

母亲、救度自己，真的是很幸运的一件事情。所以我们也要感念上师三宝对我们

的恩德。 

由于受自己的智慧和悲心所限，我们在利益众生时会感觉很困难——我想

让他断除恶业、行持善法，他怎么也不听。其实人人都有局限，每个人在自己的

烦恼和业力当中身不由己，痛苦不已。所以此时我们要更加体谅并以真心利益众

生，“他也是在烦恼当中被身不由己地局限着”——自己要以这种善心和善行

化解所有众生的苦难，要将自己行善的功德回向给他们，来报答他们的恩德。 

为什么要报答众生的恩德？我们去观察一下，像牛和马，它们生下来几天以

后就能自己走路、自己吃草，但是人却需要父母抚育将近二十年才能够长大成人。

这二十年当中父母为我们付出的辛劳不可言喻，他们会把最好的衣服给我们穿，

最好的食物给我们吃，为赚取一点钱就会去打妄语、偷盗、竞争，甚至杀生。他

们在漫长的时间中都没有积累什么善业功德，没有积累功德的机会，甚至没有积

累功德的心。恶业是不可能带来安乐的，他们不懂得这个道理。当果报现前的时

候，父母们只能低头承受。思念他们养育之情，不论我们做什么都很难报答他们

的恩德。这一世的父母是这样，生生世世的父母皆是如此。 

所以，作为一个大乘修行人，我们要肩负让一切众生离苦得乐的重任，这时，

菩提心必然在我们的心相续中生起。这是一种很重要的心态，不管我们做任何事

情都不要忘记这样的发心。 

佛在经中说：儿子将父母扛在左右双肩上转绕大地承侍，也难以报答父母之

恩，若使父母趋入正法，则能回报恩德。所以帮助一切如母有情趋入到正法当中，

帮助他们树立佛法的正见，让他们趋入佛法的修行中，这才是对他们究竟的回报。

所以很多道友劝自己的父母念阿弥陀佛圣号，劝他们报净土日课等等，这些都特

别好，能够将自己和众生引入到正法当中。孝敬父母是每个人应尽的义务，我们



 

 
 

18 / 28 

一定要想方设法使他们的内心转向正法，帮助他们出离轮回，这就是最大程度地

报答他们的恩德。 

（三）要发菩提心、行菩萨道 

众生和佛陀都是我们积累资粮的福田。寂天菩萨在《入菩萨行论》中说：“常

敬生佛者，圆满达彼岸。”如果没有众生作为对境，我们是无法圆满六度的，所

以要依靠众生才能成就诸佛的功德。比如，布施包括法布施、财布施和无畏施，

这些都需要众生作为对境。你想做法布施，如果没有众生，你给谁讲？你要去无

畏布施，如果没有众生，你去除谁的怖畏？如果是财布施，没有受施的人，布施

的行为就无法完成。再以修习安忍为例，如果世界上只有自己一个人，我们对谁

去修安忍？没有修安忍的对境，就不会产生修安忍的法，也不会产生修习安忍的

功德。 

所以，有了众生我们才可以修习大乘佛法。我们在众生身上获得的利益是非

常大的，而众生从我们身上得到的利益是微不足道的。也就是说，我们以众生为

福田种下了菩提种子，最后收获了世间暂时的安乐以及出世间究竟安乐的果实。 

颂词中说：“愿我以胜如意宝，饶益他众之意乐，时时刻刻倍珍爱，轮回一

切诸有情。”我们要时时刻刻珍爱轮回当中的有情众生，因为是他们成就了我们

的菩提道业，最终成就佛果。《前行笔记之耕耘心田》中说：“我们与其他众生、

与周围的世界是互为缘起的，因此，如果我们希望自己快乐，那就应该关爱、慈

悲其他众生，帮助他们离苦得乐。”能够了知这一点，我们就很容易将众生视为

如意宝，珍爱轮回中的每一位众生。我们常说“佛法在世间，不离世间觉”，实

际上是说我们要踏踏实实地从净化自己的身、语、意开始，“诸恶莫作，众善奉

行”。我们学佛不能只顾自己两腿一盘很舒服，还要心怀众生的疾苦，切实为众

生服务，上求佛果，下化众生，做到圆满地自利利他。  



 

 
 

19 / 28 

 

第二颂：思维卑劣。 

愿我交往何人时，视己较众皆卑下， 

诚心诚意又真挚，尊重他人献爱心。 

一、颂释 

愿我不论遇到比我优秀的人、和我一样的人、比我低下落魄的人，在和他们

接触交往的过程当中，都能够常处卑位，不生丝毫的贡高我慢之心，能满怀真挚

和真诚的心意给予他人尊重，恒常具有至诚的爱心，并且愿意将爱心奉献给他们。 

这一颂教导我们：要从内心深处思惟利益他人，并且要恒常尊他人为最上。

无论何时何地与何人交往，要把自己看成比任何人都低贱。 

在《事师五十颂释》中的顶礼句说：“常住一切上，亦作有情仆。”这是赞

叹文殊菩萨，他是诸佛之师，在一切有情之上，但却以奴仆一样的姿态去侍奉一

切众生。这也是一切诸佛菩萨和高僧大德们共同所行，他们虽然已经具足了超离

世间的功德，却以奴仆的姿态服务于世间。因此，我们也要学习诸佛菩萨和高僧

大德们的高尚行为。 

当年，佛陀为了使有缘的民众有机会积累福德、接触佛法，带领他的弟子们

在舍卫城、王舍城、室罗筏城次第乞食。也不是所有的人家都会给予特别好的饭

菜，有的时候得到的就是羞辱和谩骂，甚至是泼出来的一盆凉水。但是佛陀和他

的弟子们仍然挨家挨户地去乞食，不论你给的是什么，都平等地报以感恩和祝福。

因为佛陀说，乞食可以对治傲慢、培养谦卑和平等心。佛陀带着众弟子去乞食，

实际上也是培养自己的贤善人格。所以遵循当年佛陀的教化，我们要视自己为卑

下。 

二、与众生交往时，做到视自己为卑下 



 

 
 

20 / 28 

（一）“视己较众皆卑下”是修行的要诀 

我们要随学诸佛菩萨和高僧大德。寂天菩萨说：“我们永远在为自己着想，

而我们至今仍然痛苦；一心为众生着想的人，他早已成佛，获得了永久的安乐。”

印光大师也说：“看一切人皆是菩萨，唯我一人实是凡夫。”大乘佛法告诉我们，

与他人相处时，要发自内心地认为：“我是最卑下的人。” 

遇到比自己恶劣的人，我们就觉得自己比他强，很难生起“我不如所有的人”

的心态。但是，作为一个修行人只有这样想，才不会有骄傲自满的心态，也不会

再去伤害和践踏任何一个生命。你会觉得其他人都是值得被你尊重的，利益他人

才是将众生视为如意宝。因此，“静坐常思己过，闲谈莫论人非”，要只管自己，

不要管人家，只看好样子，不看坏样子，这样就能逐渐做到为人谦卑。《普贤上

师言教》中说：“直到你达到殊胜的菩萨地，任何外相，不论是好或坏，都不会

长久。要时时思维死亡与无常，分析自己的缺点，并且常保谦卑。”1这是做人

的理念。 

培养对轮回的厌离以及对解脱的渴望，训练自己成为柔和、持戒、贤善的人，

这对每个修行人来讲都很重要。对一个修行大乘佛法的人来讲，如果你是一个对

人柔和的贤良之士，能够持守包括别解脱戒以上的菩萨戒、密乘戒等，那么解脱

已离你不远。 

对于因缘和合的万物的无常和轮回的苦，要不断地生起刻骨铭心的、深切的

悲伤。有了这样的悲伤，你的出离心也会很稳固，在出离心的基础之上，菩提心

并不难发起。所以在修法之初我们要恭敬一切众生，把自己视为最低下。 

                                                 
1 转引自《前行笔记之耕耘心田》之《第三章  诸行无常》。另译：“在尚未断除我执，没

有生起无我之智慧获得圣者果位之前，贤劣的表象都是无常的。所以，我们应当恒时修习死

亡无常，审察自相续的过失，常常身居低位……” 



 

 
 

21 / 28 

当我们视自己为低下的时候，就不会觉得“我在饶益他”“我在利益他”“我

对他很慈悲”，也不会觉得自己修行很了不起。所以堪布在《新年五题》之《慈

悲》中也讲到：“慈悲心并不是居高临下地施舍和救济。慈悲心首先是认识到自

他间的相连相通，看到自己面临的也正是对方面临的，在此基础上，再进一步以

己病而悯彼病，以己苦而悯彼苦。从这个角度说，你想有人和你一起面对生活的

种种问题，这种渴望在根源上是在努力唤醒内心慈悲的力量。”慈悲心很重要，

有了大悲心，菩提心也就容易引发。所以如果你对众生常怀谦卑之心，那么你对

众生的悲心也能够引发，而在悲心当中就能够认识诸法无我、自性无我。 

为什么“我是最卑下的人”呢？反观自己不难发现，我们的身、语、意造作

了很多恶业，包括杀生、不予取、邪淫、妄语、离间语、恶语、绮语、害心、贪

心、邪见等等。我们在起心动念间就会生一些贪心，有时候甚至对于佛法、善知

识会生一些邪见，所以我们平时需要仔细地反观自心，要及时发现并且忏悔。 

在日常生活中，我们有意无意地对众生造成了多少伤害？比如买鲜活的鱼、

鸡、鸭等杀了吃，这些行为直接对众生的生命造成了伤害，剥夺了它们生存的权

利。又比如说，夏季虫子比较多，我们开车就会轧死或者撞死很多有情众生。虽

然我们没有故意杀生，但毕竟也伤害了众生，所以我们每天要念诵百字明等忏悔

业障。 

另外，在日常的工作生活当中，我们有多少不予取的行为？言谈话语之中又

有多少妄语、绮语、离间语等等？当你认为自己各方面都做得不错，恶业跟自己

没什么太大关系的时候，你就应该了知这是自己没有经过任何观察、没有认真思

考而作出的结论。如果认真观察就会发现，自己每天的所思所行，大多会在恶业

的范畴当中。所以不要简单说“我是一个卑劣弟子，我业障深重”就含糊带过了，

而应该反省自己到底卑劣在哪？怎么体现业障深重？如果能够点点滴滴地、仔仔



 

 
 

22 / 28 

细细地说出来，那就证明这些事你是放在心上的，是在乎的，是愿意真心忏悔的，

是愿意未来去断绝这些不善行为的。 

所以，反观自己身语意三门就会发现，自己确实是一个业力深重、烦恼习气

深重的人。 

（二）卑下谦虚的原因 

无始以来，我们所串习的自私自利的习气比较重，原因就是我们没有断除我

执。《次第花开》中说：“把自己看得太重是我们另一个顽强的习惯。虽然我们

都知道佛陀的教诲——我执乃痛苦的根源，但回到日常生活中，我们依然把什

么好的都留给自己，自以为是，特别在意自己的那一套，遇到问题就责怪别人。”

当我们参照这段话反省自己的时候，就会发现确实如此。 

通常我们会把不好的推给别人，把好的留给自己，好像断定自己可以活几百

年一样。即便现在不能够享受到，想着将来我也能够用得上。无始以来，我们所

追求的都是过得更好、更快乐、更有安全感，然而，这种追求至今仍没有结果……

因此我们应该停下来重新思考。如果不纠正两个错误，我们很难得到真正持久的

安乐，一个是在缺憾中寻求完美，另一个是只想自己快乐。 

实际上，“我”是一种错觉。就好像胆病患者把白色的海螺看成黄色的，或

者因光线不好而误把花绳执为蛇，无始以来，我们把五蕴的假合执着为“我”，

整个生活就建立在这样的错觉之上。而且我们不认为这是错觉，一错再错，乃至

错成了习惯。我们把所有的都当成实有不变的，任何变化都让我们难以接受，觉

得天都快塌下来了。所以，一切痛苦都来自于对我和我所的执着，如果有人或事

情让我们痛苦，我们应该首先检视的是自己。 

堪布也曾经说：“说到底，我们还是不够谦卑，不肯完全放下心中的傲慢和

成见去认识无常。”我们不愿意放下内心的傲慢，无法接受事物的无常迁变，无



 

 
 

23 / 28 

法接受别人超胜自己，如果别人比自己有能力、有本事，我们就会嫉妒，会因不

能堪忍而生起各种各样的烦恼。如果能够断除傲慢心，就能怀着真诚和慈爱对待

任何一个众生，并且观想：依靠仁慈的众生，我将大彻大悟。 

傲慢的基石是“我”，因此对治傲慢的方法之一就是随时随地观察自己，观

察自己的行为和内心的感受，以及对周围的人、事、物的感觉，慢慢你就会体会

到：并不存在一个常恒、一体、独立、绝对的“我”。如果“我”都不存在，心

怀傲慢、自以为是也就显得可笑了。所以我们平时要去观察，通过无常了知“无

我”，通过无常趣入“无我”，那样就会逐渐断除傲慢心。 

建立无我的见地需要长期的观察和串习。与此同时，我们还可以采用其他更

加简便易行的辅助性方法来对治傲慢。比如，养成自省的习惯、忏悔罪障的习惯、

赞叹他人功德的习惯、以礼待人的习惯。养成这些习惯，有助于我们对治内心的

傲慢，生起谦卑之心。把一切众生都恭为最上，把自己放得很低，这时你就会发

现，原来别人有这么多的功德。 

对傲慢心比较强的人来说，赞叹别人并不是一件容易的事情。即使勉强承认

别人的优点，也会不屑一顾地说：“你的确挺好，我这样也不错，没必要向你学

什么。”完完全全地彻底暴露出自己的傲慢心态。 

把自己放到最低，你就会发现别人身上的闪光点，从而可以学习他人的良好

品质，提高自己的修养，让自己的修行得以进步。到那时你会发现，上师三宝的

加持时时刻刻都在自己身边，加持你的谦卑，让你能够发现、吸纳别人的优点，

不断进步。 

（三）谦卑的功德 

常言道：“谦受益，满招损。” 

如云：“慢如高山法水不注，谦如大海能纳百川。”《君规教言论》中也讲



 

 
 

24 / 28 

到：“虽然年幼却敬老，虽为智者无我慢，虽具威望却柔和，地位愈高愈无慢。”

每个人身上都有值得我们学习的地方，被傲慢遮蔽了双眼，才会认为凡事都是自

己最正确，别人没有什么长处值得学习。智者则具足谦卑的功德。很多真正的智

者在少年时就能做到恭敬老人、谦让幼童，即便智慧超群，举世无双，却为人卑

下，毫无慢心；纵然威望极高，有呼风唤雨之能，也从不厉声下令，妄加指使他

人，而是和风细雨，润物无声；纵然智慧、地位、威望、德行登峰造极，也从不

宣扬自己的功德。他们为人谦虚、低调，更不会在大庭广众之中说我有什么样的

神通，我有什么样的智慧，我有什么样的功德…… 

如是具德者世间极为难得，大多数都是超越凡夫的大德。我们每个人都应当

如理行持，让自己成为没有任何傲慢心的具德者。 

我们常说：“傲慢的山顶，留不住功德的水。成熟饱满的麦子，是弯下腰的。”

《君规教言论》中则比喻说：“如穗成长头高昂，成熟硕果垂头住。”成熟的麦

子沉甸甸的，一定是垂下头的。高僧大德以及具有功德的修行人，内心越是具有

功德，相续越是成熟，为人越谦卑、温和。 

三、怎么才能做到卑下、谦虚 

（一）熏习大德的教言 

全知麦彭仁波切说：“大士傲慢何必要？若无我慢更庄严。劣者傲慢有何用？

若有我慢更受辱。”寂天菩萨说：“今当去慢心，甘为众生仆。”应当去除傲慢

心，心甘情愿成为众生的仆人。无著菩萨在《佛子行三十七颂》中也说：“与我

等同或下士，虽以傲慢而凌辱，然吾敬其如上师，恒时顶戴佛子行。”虽然他人

以傲慢心凌辱我，我却把他敬为上师善知识来顶戴。龙猛菩萨也曾说过：“故求

圆满菩提者，当视众生如上师。”想求圆满佛果，应当视众生为上师，恭敬承事。 

傲慢是无孔不入的。喜欢攀比、竞争，故意贬低别人，抬高自己，嫉妒等都



 

 
 

25 / 28 

是傲慢的表现。细观察下，我们日常的心态常常处于傲慢的烦恼当中。当你觉得

心里不舒服、不自在的时候，就要想一想是不是落在傲慢、攀比、争强好胜等心

态当中了。 

仔细观察自心，及时发现问题，进而通过佛法的教言进行修正和扭转，这就

是我们的修行。 

（二）常观清净心 

《迦叶请问经》中说：“观一切众生作本师想。”《华严经》中说：“善逝

幻变即无量，为调伏一切有情众，现示彼色形色等。”为了调伏众生，佛幻化出

无量无边的形相，所以我们要对所有的众生观清净心。若自心不清净，我们在佛

菩萨身上也能找到一大堆毛病，但是这样做对自己没有任何益处。 

堪布非常形象地比喻说：“像是捡破烂的人，无论走到哪里都习惯性地四下

寻找，看有没有破烂，这样到头来自己得到的只是一堆破烂而已。”清净观，并

不是刻意把一切不美好的、不神圣、不庄严的，想象为神圣、美好、庄严，而是

我们知道：自己的身心以及见闻觉知的一切都只是自己业力的呈现。实相本自清

净，但因我们被业力烦恼所遮蔽，不能现量见到实相而已。 

就如同一个得了黄疸病的人，会把白海螺看成黄海螺。海螺原本并非黄色，

但病人眼根受到了染污的缘故，在他自己的境界中确实看到了黄色。如果黄疸病

人知道自己看见黄色是因为得病，并且也知道海螺的本体是白色——这一点很

重要，“海螺本来就是白色，我现在是因为有病，所以不能见到白色，以后病好

了就能见到白色了”，这就是清净观。 

我们现在也要树立这样一种清净观——把众生作为本师想，因为众生的佛

性本自具足之故。通过长久串习，清净观是完全能够建立起来的。 

从另一个角度而言，我们身边的众生也的确有很多是佛菩萨的化现，帮助我



 

 
 

26 / 28 

们一同出离轮回，获得解脱。 

《观世音菩萨普门品》云：“佛告无尽意菩萨：‘善男子！若有国土众生，

应以佛身得度者，观世音菩萨即现佛身而为说法；应以辟支佛身得度者，即现辟

支佛身而为说法；应以声闻身得度者，即现声闻身而为说法；……’”观世音菩

萨以三十二种形象度化众生，根据众生根机意乐任运显现，且最为巧妙、最为恰

当。南北朝时期的志公禅师和达摩祖师，都是观世音菩萨的化现。当年，梁武帝

对志公禅师非常恭敬、礼遇，请一位画师为志公禅师画像，志公禅师就现十一面

观音相，妙相庄严，时而慈悲，时而威严，画师无法绘画。 

佛经中也曾介绍过观音菩萨化蜂度化蛆虫的公案。观世音菩萨出师子国，去

往波罗奈城。波罗奈城居住着无数百千种虫蛆，观音菩萨为了度化它们，就化作

蜂王在此安住，对它们说“南无佛”。虫蛆听到蜂王发出的“南无佛”的声音之

后，就随念“南无佛”。以此福德，这些有情得以往生极乐世界，并修成了菩萨，

共名同称“妙香口菩萨”。 

我们强调做人要卑下的另一个原因是，修行是用来观察自己而不是去观察别

人的，所以不要去看别人的过失。所有外境都是自己的心的显现，如果我们的心

清净，外境自然就清净了。因此，谦虚的人会认真听取别人的意见，这样修行才

能进步。一个佛弟子，随着他的修行进步，他会越来越谦卑，越来越柔和，对所

有的人都有一颗恭敬心，这是一个尊重自己信仰的弟子真正把法融入于心的体现。

堪布在《寂静之道》中说，佛教徒最明显的特点就是谦卑。 

（三）谦卑地去爱护众生就是修行 

如果我们相信轮回中所有的众生在本性上都和诸佛无别，那么在和众生的关

系上，我们早已别无选择，因此谦卑地爱护众生就是我们的修行。  

在《寂静之道》中，堪布说到：“修行是修养仁爱、宽容、谦让、与人为善



 

 
 

27 / 28 

等等能给自他带来安乐的精神品质，也就是说，要关注其他生命的福祉，并且自

觉调整自身行为以让其他众生感到安适快乐。” 

所以作为修行人，我们要随时随地宽容别人、随顺众生，这是给自他都能带

来安乐的精神品质。我们在恭敬众生、给其带来安乐的同时，也成就了我们修习

安忍的功德，所以我们理应回报众生的恩德。  

作为一个谦卑的修行人，要从身边做起。 

堪布在《次第花开》中说：“每次去医院，看见病房、走廊、大厅里到处是

人，老的、少的、生病的、陪伴病人的、哭喊的、沉默的，每个人都在受苦。我

的心里充满悲伤，真希望自己能做点什么让他们快乐一些。疾病使人们比平常更

加脆弱、敏感。这时，来自他人的关爱，哪怕只是一句真诚的问候、一个体谅的

微笑、一个谦让的表示，也会对患者有帮助。” 

所以，如果我们以后去医院或者面对一些苦难的对境，也应该对众生布施一

个微笑，给他们一个谦让的表示或者很真诚地问候一声，这些都会给他们带来帮

助和快乐。因此，从身边的一点一滴做起，慢慢地就能够做到谦卑，因为自己的

付出会对别人有帮助，会让他得到安乐，而他得到安乐是你最快乐的事情。所以

我们完全可以在日常生活中逐步训练自己的谦卑之心。  

佛陀在世时，有一个盲眼的比丘想缝补袈裟，但是眼睛看不见，没办法穿针，

于是他大声喊道：“哪位菩萨要修福、要积功德，请帮我穿个针吧。”其他的比

丘都托钵去了，没人应答，这时佛陀接过他手里的针把线穿了进去。比丘虽然眼

睛看不见，但他耳根还是挺明了的，知道这就是佛陀，于是赶紧跪下来说：“佛

陀！您的功德已经圆满了，不缺乏这一点小功德。”佛陀说：“我还需不断地积

累功德，我的福报之所以圆满，也是由微小的功德积聚而来的，所以我很珍惜，

没有人做我来做，我不会放弃这种积福的机会。”佛陀都是这样，我们更要恭敬



 

 
 

28 / 28 

一切众生，把他们视为最上。 

修学佛法的人，并不是所有的人都是以出离轮回为目标的，也许他只希求暂

时的离苦得乐。我们作为谦卑的人，把众生视为如意宝的人，也应该尽量给他们

提供帮助，如堪布所说：“让贫穷的免于匮乏，让患病的得到照料，让孤独的得

到关爱，让受蔑视的感到被尊重，让受冤枉的感到被理解。这是菩提心的一部分。”

说易行难，实修确实不是一件容易的事情。但任何事业和目标，只要坚持不懈，

精进不退，就一定能够实现。如果我们不忘菩提心，精进修习，自利利他、令一

切众生成佛的愿望必定会实现。 

今天的课就讲到这里，感恩大家。 

现在我们念诵《普贤行愿品》进行回向。将自他所有一切众生过去、现在、

未来所积累的一切世间、出世间的有漏无漏功德合集起来，回向所有高僧大德、

善知识都能够法体安康、长久住世，佛法广弘，一切众生离苦得乐、最终获证佛

果。感恩大家，阿弥陀佛！ 

 

回向偈 

此福已得一切智 

摧伏一切过患敌 

生老病死犹波涛 

愿度有海诸有情 


