
 

 
 

1 / 27 

《修心八颂》浅释·第 2 课 
 

大悲摄受具诤浊世刹 

尔后发下五百广大愿 

赞如白莲闻名不退转 

恭敬顶礼本师大悲尊 

 

圣境五台山大净土中 

文殊智慧加持入心者 

晋美彭措足下诚祈祷 

降临证悟意传求加持 

 

佛法教主本师释迦王 

八大近侍智成王臣友 

诸多印藏大德游舞身 

普现希阿荣博诚祈祷 

 

为度化一切众生，请大家发无上殊胜的菩提心，并且在菩提心的摄持下，如

理如法地谛听。 

今天我们继续学习《修心八颂》，希望通过修学这八个颂词，让我们相续当

中的烦恼得以对治，业障得以清净，最终生起无伪的菩提心。  

第三颂：疾断烦恼。 

愿我恒常观自心，烦恼妄念初生时， 

毁坏自己他众故，立即强行而断除。 

一、颂释 

愿我恒常反观自己的内心，对自己的身语意保持察觉，刚刚生起嗔恨、抱怨、



 

 
 

2 / 27 

贪婪等烦恼妄念时，能够立即认识到如果不及时铲除，就会毁坏自他相续，所以

立即将其强行断除。 

我们在对治烦恼的过程中，要不断地觉察和反省自己。最好在烦恼初生之时

就能够察觉到并强力断除它。如同把一颗种子扔到地里，在它刚刚长出苗芽的时

候，断除它很容易，等到它长成参天大树再去断除就非常困难了。 

我们通过观察就会发现：娑婆世界的众生皆有烦恼。对于修学佛法的人来说，

断烦恼非常重要。因为烦恼会给我们带来很多困扰和痛苦。 

有些人认为自己皈依、修行了十年甚至更长的时间，听了很多论典，觉得自

己已经是真正的佛教徒了，甚至自以为在佛法上颇有建树，但其实缺乏根本的自

省能力，连自己的傲慢都察觉不到。实际上佛法给我们提供了很多断除烦恼的方

法，比如对治强烈的嗔心可以修慈心观，对治自己对异性生起贪恋可以修不净观，

对治痴心可以修缘起观等等；也可以直接认识烦恼的本性，认识人、法二无我的

空性，或者将烦恼转为道用，让自相续生起菩提心、出离心等。这段颂词就是朗

日塘巴尊者教导我们应该如何断除烦恼。 

二、什么是烦恼 

既然烦恼是所断，那么就先了解一下什么是烦恼。 

（一）烦恼的含义 

《大智度论》云：“烦恼者，能令心烦能作恼故，名为烦恼。”让我们心烦，

能够恼害我们身心，所以叫做烦恼。《成唯识论述记》中说：“烦是扰义，恼是

乱义；扰乱有情，故名烦恼。”处于轮回中的烦恼众生，不断地被自己的妄心所

搅动，继而推动语言、行为的造作，众生的起心动念、言谈举止无不是被烦恼所

扰动、引发，尔后的言行又落入到烦恼当中。《大乘阿毗达磨集论》中说：“谓

若法生时相不寂静。由此生故身心相续不寂静转。是烦恼相。”所有烦恼的体性



 

 
 

3 / 27 

都是令自相续极不平静，让我们的内心恒时处在起伏动摇的状态之中，这就是烦

恼之相。比如我们想要忆念上师三宝功德的时候，烦恼现前，就无法生起信心，

反而生起的都是信心的违品——邪见和怀疑，落入到与修法相悖的境界当中。

所以我们有必要认清烦恼，速疾断除，清除我们修行道路上的障碍。 

烦恼有很多种分类方式，比如分为根本烦恼、随烦恼或者俱生烦恼、遍计烦

恼等。通常将十种根本烦恼分为两类：第一类是五种“非见的烦恼”，包括贪、

嗔、痴、慢、疑，痴也叫无明；第二类是五种“见的烦恼”，包括萨迦耶见（即

身见）、边执见、邪见、见取见以及戒禁取见。 

“非见的烦恼”中，贪、嗔、痴、慢不具体解释了。“疑”是指对佛陀开示

的真理心存疑惑，这是一种烦恼。 

“见的烦恼”中，“萨迦耶见”又名身见，指执着这个身体为“我”，即执

着五蕴聚合中存在常一自在之“我”，是由自相续中的俱生我执导致的。我们出

生以后就会认为这个五蕴身是“我”，而不会认为桌子、椅子等无情物是“我”，

也不会认为他相续是“我”。这种与生俱来的把五蕴身执为“我”的执着是俱生

我执。 

“边见”是指常见和断见。常见是认为有一个恒常不变的“我”，存在一个

不变的主宰或灵魂；断见是认为“人死如灯灭”，什么都没有了，如同油灯灭了

以后就不会再发出光芒一样。常、断见是外道常见的两种见解。 

“邪见”是指拨无因果，不信三宝，不信前后世，认为不存在轮回。 

“见取见”指认为自己所执持的见解（如身见、边见、邪见等）最为正确、

不容怀疑。 

“戒禁取见”指把不合理的行为轨则作为戒律来遵守。外道认为违反事物的

客观规律，不当做的偏去做，凡事都反着来，这样才能获得解脱。比如，有的外



 

 
 

4 / 27 

道认为通过杀生、自杀、不停地洗澡或者极端的苦行等可以证得涅槃解脱。但其

实这种邪戒极不合理，内道也列举了持戒禁取见者的诸多过失，比如：若不停地

洗澡就可以获得解脱，那么恒河里的鱼或含生应成早已解脱。 

（二）生烦恼的因 

龙树菩萨在《宝鬘论》中说：“若时有蕴执，彼即有我执；有我执造业，从

业复受生。”烦恼是由我执所引生的，先对我生起执着，之后产生了颠倒意识，

把不净执为清净、无常的执为常有、无我执为有我、苦性执为安乐。比如有人将

一个女人不净的身体执着为清净，认为她美丽，令人悦意，自然就会滋生贪心等

烦恼。烦恼的根源就是我执，它像空气一样，无形无色但又无处不在，我们对它

太习惯、太依赖，以至于完全意识不到它的存在。比如我们从出生开始就认为我

是存在的，会有“我是男人，她是女人”“我是丑的，她是美的”“我和他是不

同的”等等妄想分别。我执和烦恼不分离，有我执必有烦恼，有烦恼必有我执，

当我们感受痛苦时，追本究源，就能发现是我执在作怪。 

（三）生烦恼的缘 

法王如意宝在《以妙观察智解开烦恼与惑网》中云：“即是烦恼所缘之外境，

如生嗔恨心时，即对外境的鬼神、怨敌生起嗔恨之心，贪心也是对外面的色、声、

香、味、触等法生起贪心，故依靠外境而产生的为烦恼的缘。”生烦恼的缘就是

能够引生烦恼的外境。当对境出现时，就具备了产生烦恼的助缘。如果此时我们

不能管理好自心，就会引发烦恼现行。那么烦恼究竟是怎样被引发，进而给我们

带来困扰和痛苦的呢？  

比如你一大早出门坐出租车，下车时司机找了一张假钱给你。你下车以后在

其他地方买东西时才发现，于是心情变得很糟糕。到了单位以后，你的脸色还没

缓过来，跟你打招呼的同事就会想你是不是对他有意见，他心里有气，转身就把



 

 
 

5 / 27 

气撒在正好进门的快递员身上。快递员被人没头没脑地训斥之后很不服气，出门

骑着摩托车在路上也就没那么礼貌了，拐弯时抢行一步，一辆轿车避让不及，撞

到其他的车上，接着两个司机就开始相互指责……我们平时都是和气、诚实的好

人，可是在坏情绪的传染和影响之下，却侵犯性十足地生气、迁怒、互不相让，

甚至去骗人。如果大部分人都这样，就会形成一个焦虑、不信任、自私、粗暴的

氛围，在这样的氛围里生活，大概没有人会感到幸福。这种氛围就是烦恼生起之

缘，如果我们的心不能如理作意，凡夫的业力种子遇到这样的环境就会成熟现行

为贪嗔等烦恼，进而令自他感受痛苦。 

所以当自己的烦恼出现时，我们要立即发现，及时铲除，这样才不会使自己

的负面情绪成为别人产生烦恼之缘，即便觉得委屈、吃亏，也应该管理好自己的

情绪，尽量修安忍，不要影响别人的正常生活；从修行的角度来讲，不要影响别

人的正常修行。这样一来，不但长养了自己的善根，也护持了他人的善根，所以

说速疾断除烦恼是非常重要的。  

如果我们仔细观察就会发现，当自己贪嗔痴慢疑的情绪比较弱的时候，我们

的内心就会感受到快乐安宁；而修行懈怠、烦恼丛生时，心就会焦躁不安。所以

能否感到安乐，实际上是观待于我们烦恼的强弱。安乐并不是创造出来的一种独

立情绪，它是贪嗔痴慢疑等负面情绪减弱所呈现出来的状态，因此不想对治五毒

烦恼而想获得宁静喜乐是不可能的。我们常常羡慕修行人的自在喜乐，但其实并

非他们的快乐比我们多，而是人家的贪嗔痴慢疑比我们少。我们如果能够用佛陀

教授我们的方法切切实实地对治烦恼、转化内心，我们的心也会逐渐地喜乐开阔

起来。  

三、为何需要断除烦恼？ 

（一）烦恼令身陷轮回 



 

 
 

6 / 27 

既然烦恼干扰了我们的修行，我们就要具体观察并且断除它。从一个侧面来

说，烦恼让我们深陷轮回，所以要断烦恼，否则无法解脱。《二规教言论》当中

讲到：“贪等愚痴所惑众，沉溺恐怖轮回泥，若尚未止贪痴心，则成卑劣入恶道。”

因为我们的烦恼业障遮蔽了慧眼，所以在烦恼和业障被彻底清净之前，我们无法

见到万法实相。被贪嗔痴的烦恼所迷惑的众生，沉溺在极其恐怖的轮回泥沼中，

如果不能依靠修行来断除和对治相续中的烦恼妄念，将来就会成为非常卑劣的众

生而堕入恶趣中。 

所以我们要经常观察起心动念，以正知正念来防护，在烦恼生起时祈祷上师

三宝的加持，或对治烦恼，或将烦恼转为道用，当彻证无我的时候，即能将烦恼

根除，从轮回之中解脱出来。所以，断除烦恼非常必要，否则我们就会在轮回中

不停地流转、受苦。 

上师希阿荣博堪布在《透过佛法看世界》里启发我们：“普通人的生命皆是

由烦恼中来，到烦恼中去，全然不得自主地流转。”如果不断除烦恼，我们就无

法控制自己未来的走向，只能不由自主地随业流转，恶业的种子开花结果了，我

们就下堕到三恶趣当中；善业的种子开花结果了，我们就上生到三善趣当中。天

人的福报用尽就会堕入恶趣，地狱众生果报受尽也会依靠善业力转生到善趣当中。

所有的众生都随着业力在六道中不断地起起落落，从烦恼中来，到烦恼中去，全

然不得自在。阿底峡尊者说：“求法若不对治烦恼，修行则成徒劳无益。”所以

我们要通过修行将烦恼种子断除，才能彻底出离轮回。 

（二）烦恼带来痛苦 

《透过佛法看世界》中说：“烦恼这个词真是妙，说尽了人心的不得安生、

无可奈何。”我们因为有烦恼，所以一辈子都处在苦乐参半的状态当中。看似安

乐，但是它背后隐藏的都是痛苦。比如我们觉得相聚是安乐的，但它背后隐藏着



 

 
 

7 / 27 

分离的痛苦；相爱的两个人看似安乐，但是背后隐藏着猜忌等痛苦；一个新的生

命诞生了，我们觉得很美好，但从小到大，父母有操不尽的心，这也是一种苦。

所以烦恼说尽了人心的无可奈何。如果不断除烦恼，并依此造下恶业，所感召的

果报唯是痛苦。因此世间一切痛苦的根本就是烦恼，我们要觉察烦恼，立即断除

它，获得解脱。痛苦不是别人给我们制造的，只要心里还有贪执、嗔恨、困惑、

傲慢，我们必定会感受痛苦。就好像女主人性格恶劣，她的存在让家里充斥着谩

骂、吵闹，最终家财耗尽，让所有的家人都陷于困境中。同样的道理，如果我们

的心中烦恼一直存在，我们永远得不到安乐，所以一定要对治烦恼。 

我们的安乐来自于遣除烦恼或者认清其本性。《生命这出戏》里说：“我们

经历的苦源自烦恼和业。这里所说的烦恼主要是指贪婪、嗔恨、嫉妒等会给自他

身心带来伤害的情绪。”所以烦恼不但伤害了自己，而且还会伤害他人。从护念

其他众生，从生悲心的角度来说，也一定要遣除内心的烦恼。 

（三）断烦恼才能解脱 

《寂静之道》中说：“如果能以烦恼为契机去勘悟世间万象的本质，从烦恼

入手去实现止息烦恼的最终目的，那么充满烦恼的人生就是我们解脱的最好机

缘。”有时候我们觉得烦恼太多了，太痛苦了，感觉解脱无望。读到堪布的这段

话，就会给我们无穷的动力，它鼓励我们发奋和精进，引导我们了解空性，净化

烦恼。如果我们能够通过学习，增进对空性的了解，就可以将贪婪、嗔恨等作为

契机，了达烦恼的本性为空，从而勘悟烦恼的本质，获得解脱。  

《赞心金刚经》云：“若为惑网掩，即名称为心；若离诸烦恼，即名谓佛陀。”

断掉五毒烦恼，就已经获得解脱了。堪布在《生命这出戏》当中也说：“断尽烦

恼障即能解脱轮回，此时还有所知障和习气障未断除，自性智慧还未圆满证得，

而断证究竟才是佛果，解脱轮回与佛果之间还有很大的距离。”断尽了烦恼障之



 

 
 

8 / 27 

后，我们还要努力断除所知障和习气障，直至成就佛果。因此，努力断除烦恼是

我们修行的起点，也就是当下的修行。 

如果我们暂时不能断除烦恼，有什么办法能够削弱它的力量呢？可以把全部

的注意力放在依教奉行上，这是米拉日巴尊者对治烦恼的善巧方便。 

烦恼减少会使我们内心自在喜乐，对自他都有真实利益。所以我们利用好珍

宝人生，把这个充满烦恼的人生转化成为解脱的契机。堪布在《次第花开》里说：

“我们的身体逐年衰老，终将死亡，在生与死之间还有疾病和各种事故的侵扰，

一生当中可以用来积累福慧资粮、追求解脱的自由时间并不多。”如果我们每天

没有将大多数时间用在修行正法上，是非常可惜的。就像水池里的水逐渐被蒸发，

又没有新水注入，水池里的鱼很快就会死亡。同样的道理，如果我们不珍惜暇满

人身，把这宝贵的人生浪费在琐碎、无聊的事情上，努力想去维持正在不断消失

的事物，甚至为此造下恶业。当人生走到尽头，除正法外，什么都帮不了你。我

们这一辈子辛苦地积累钱财，努力地工作，纵然富有四海，但在临终的那一刻也

带不走一针一线；即便位高权重，临终时也带不去一奴一仆，就连最为珍爱和精

心保护的身体也不得不舍弃。那时唯有恶业对我们有害，除此以外哪怕整个世界

都与我们为敌，他们也无法向我们射出一支寒光闪闪的箭。如果我们相续当中有

很多善法功德，我们就能够成办解脱大业；如果我们能够想起祈祷上师、祈祷法

王如意宝，我们就能够往生西方极乐世界。 

修行要次第而行，精进不懈。在这个过程当中我们不能放弃，也不能懈怠懒

惰。如果懒惰、懈怠了，或者生起了想要放弃的念头时，我们知道是业障现前，

不能随顺它，要及时忏悔。人生可以成为解脱的最好机缘。然而，这不是一件很

容易的事情。堪布在《透过佛法看世界》中说：“烦恼是生生世世熏习成瘾的，

没有决心、毅力和正确的方法，如何能轻易戒掉？又有几个人能意识到自己烦恼



 

 
 

9 / 27 

成瘾？” 

也许某一天，你就会发现自己闻思修佛法也不像以前那么积极了，实修时也

提不起心力了，内心总是莫名其妙地烦躁焦虑，易受干扰。虽然还没有完全放弃

修学，但多数时候都是任由自己跌回到旧的习气当中，不想保持正知正念，也不

想辛苦地对治烦恼。此时此刻你要有强大的心力，要忆念上师三宝，祈祷他们加

持你断除烦恼，这个过程也并不容易。 

修行就是这样，没有太多的理由，只要我们稍一松懈，老毛病就犯了。有的

人一松懈或被烦恼一干扰，几年甚至几十年就过去了。而有一些人很快就能发现

旧的习惯和方式并没有让他们变得更快乐更轻松，也没有解决太多的问题，甚至

更糟糕，所以他们会在“任性”一段时间以后，再次回到佛法的修行上来。所以

说修行佛法并不是一条容易走的路，但却是能够真正解决根本问题的道路。 

所以，作为修行人来讲，再苦再难，只要坚持下去就一定能够成功，往昔有

那么多的高僧大德和修行人都是通过修持佛法获得了解脱，获得了自在往生。所

以并不是我们做不到，而是需要我们有更大的耐心和更多的坚韧。 

寂天菩萨在《入行论》中说：“吾宁被烧杀，或遭断头苦，然心终不屈，顺

就烦恼敌。”我们要下决心去断除烦恼。哪怕丧失生命，也绝不屈服于烦恼这个

敌人。 

四、断除烦恼的方法 

断除烦恼可以从五个方面入手。 

（一）观察自心 

烦恼源自于内心，故当“恒常观自心”。《入菩萨行论》云：“若身欲移动，

或口欲出言，应先观自心，安稳如理行。”身体要移动之前，嘴巴要说话之前，

先观察一下自己的动机和心态：我是用清净心还是不清净心摄持，是烦恼心还是



 

 
 

10 / 27 

信心？观察以后就会如同菩萨一样，如理如法地去说、去做。大乘行人就是要以

利他心、大悲心、菩提心为核心。因此，我们去做一件事情的时候，首先应该观

察自己是否已经具足了菩提心，有没有害他人等烦恼心。 

《佛子行三十七颂》中说道：“总之一切威仪中，观心处于何状态，相续具

足正知念，成办他利佛子行。”在所有的行住坐卧四种威仪当中，都要观察我的

心是处在一种什么样的状态当中。 

《功德藏》当中也说：“只随善恶意差别，不随善恶像大小。”不论我们做

什么，主要观察自己的发心，发心清净就会避免对自他造成伤害。 

《次第花开》中说：“当自己被愤怒、嫉妒、恐惧、烦躁等情感困扰时，注

意观察。 

拿最具伤害性的负面情感——愤怒来说，愤怒也有从酝酿到爆发的一个过

程，就像着火，开始只是几颗小火星，后来发展成火苗，风一吹，才越烧越猛，

成了一场大火。许多人要等到火焰冲天才意识到着火了。可是，如果留心观察的

话，火星或火苗刚起就上前把它扑灭，大火就烧不起来了。你甚至可以不急于去

扑火，袖手旁观也无妨，看看火是怎么烧起来的。也许你还不知道，通常在火上

扇风、浇油的就是喜欢恶作剧的那个你。现在你跑出来做观众了，没人帮忙，火

烧得不起劲，一会儿自己就灭了。 

其他情绪也是这样，不要被它们推着到处乱跑，转过身来正视它们：看它们

从何而来，往哪里去！ 

一切都会过去，包括具伤害性的负面情绪。” 

还有一个办法，当我们生烦恼的时候，起嗔恨心、嫉妒心、贪心等等时，都

先摁个暂停键，比如你想发火了，你让自己先停十分钟。在这十分钟的过程当中，

你可能就想通了，不想再发火了。 



 

 
 

11 / 27 

堪布在《次第花开》中说：“我有一位弟子，一次不小心割破手指，他痛得

倒吸一口凉气，自言自语地说：‘我执真强！’这给了我极大的启发。无论是肉

体还是精神感到痛苦时，就对自己说这是我执，而不要把它当成什么大不了的事。

这能帮助我们更轻松地面对、承受痛苦。”所以以后我们怒火中烧、大发雷霆的

时候，愁苦不堪的时候，惊慌失措的时候，满腹委屈的时候，我们要学着对自己

说：“没什么大不了，会好起来的。”这样会减少负面情绪对我们造成的伤害，

同时也不会去伤害他人。事实上我们就是想一辈子不间断地生气和发脾气，或者

是发愁一辈子，也是没有办法做到的，因为事情本身就是无常的。 

在觉悟的路上，我们会一再地跌回旧的习气当中而饱受挫折，这在所有的修

行人身上都会出现。所以，具体到我们每个人，面对出现的这些问题时，我们要

告诉自己，此时此刻我不能失去耐心、慈悲和温柔，以这样的心去对待它，我们

的修行就会有一个长足的进步。 

《透过佛法看世界》中说：“如果没有实修，烦恼起时还是无能为力。烦恼

不在别处，在心里，除了通过实修转变自心外，实在没有其他的法子可以解脱烦

恼。”烦恼不会说一说就自行断除了，除了通过实修转变自心、解脱烦恼，没有

其他的方法。 

《前行笔记之耕耘心田》中说：“你真正体会到对治烦恼有多难，会觉得自

己再怎样努力也是没希望的，有时你想到放弃现在的修行，或者去试一试其他看

上去更轻松的办法，而最终你还是会回到佛法修行的路上来，一次次岔出去或者

停滞不前，所起的作用只是一次次向自己证明根本的解决办法还是佛法的实修。”

所以唯有实修才能对治烦恼。 

“我们常说‘无始以来如何如何’，但有没有好好想过‘无始以来’是一个

什么样的概念？如果某种习惯是无始以来不断熏习养成的，它会有多强大顽固，



 

 
 

12 / 27 

我们又怎能期待靠几天几个月的修行就能扭转它，更何况大家现在的修行大多数

时候是三天打鱼两天晒网，缺乏持续绵密的巩固之力。”有的人觉得我皈依三宝、

学佛已经三个月了，已经三年了，已经三十年了，怎么还是这样一种状态？因为

烦恼在我们的相续当中潜藏的时间太久了，你要把它连根拔除，确实需要很长的

时间和很强的力量。 

经常有人愁苦地说：“烦恼好像很难减轻，这可怎么办呢？”以我们的修行

所产生的对治力而言，烦恼当然很难减轻，一天二十四小时当中，我们花了几个

小时去忆念和修习佛法？如果我们每天两个小时的修行都坚持不下来，怎么可能

减轻烦恼呢？再观察自己在生活中，把修行排在第几位？当出现问题、发生状况

的时候，我们有几次首先想到佛法，用佛陀教导我们的方法来解决问题，指导行

为？学佛其实就是要用佛法指导自己的行为，去解决日常生活当中的问题，如果

能常常这样做，许多烦恼就会迎刃而解。如果我们很少认真思考、运用佛法，很

少观察和对治自己的烦恼，烦恼自然很难减轻，这也是符合因果规律的。如果我

们注重对治烦恼，用佛陀教导我们的方法看待问题，指导行为，烦恼一定会慢慢

减轻。 

（二）保持觉察 

保持觉察的办法就是随时看护和反省，也就是颂词中讲到的：“烦恼妄念初

生时，毁坏自己他众故，立即强行而断除。”《佛子行三十七颂》中也说：“烦

恼串习难对治，执持正知正念剑，贪等烦恼初生时，立即铲除佛子行。”在烦恼

刚刚生起的时候，就要把它铲除。 

作为一个修行人，需要时刻保持觉察，在念头生起的时候，我们要知道念头

生起了；念头变化的时候，要知道它在变化，不需要刻意去制止念头，也不需要

刻意地去维持。如此保持觉察，自然就不容易跟着念头跑。我们生气的时候，知



 

 
 

13 / 27 

道自己在生气；我们嫉妒的时候，知道自己在嫉妒；贪求的时候，我们也知道自

己在贪求。 

《前行笔记之耕耘心田》中说：“不少人学佛多年，一直都没有比较认真去

训练过自己的觉察力。我们常说的正知正念，基本功便是觉察。”你有了觉察力，

才会有正知正念，才会发现烦恼、断除烦恼。 

朗日塘巴尊者教导我们在一举一动当中去观察自己的心：是善心、恶心，还

是无记心？如果是恶心，它属于五毒烦恼当中的哪一个？如果是贪心，它来处是

哪里，去处是哪里？它的形状是什么样的，是方的、圆的，还是三角形的？它的

颜色是白色、红色、绿色？它有独一自在、实有的本体吗？如果反复去观察，有

智慧的人就会发现我们每一刹那的心相续是不同的，它没有来处，没有去处，没

有长短，没有方圆，可以通过这种智慧对治烦恼，并且立即忏悔。 

时时刻刻保持觉察力很重要。就像车不能既向左又向右，我们的心生起善念

的时候，恶念不用压制，自然而然就会消失。当身语意造作善业的时候，就能够

自然避免去造作恶业。比如在念咒的时候，不可能同时骂人；我们在生起信心的

刹那，不可能同时生起怀疑。所以我们在行持善法的时候，必定能够断除恶行，

所以我们可以通过行持善法来对治相续当中的恶业。 

《生命这出戏》中说：“倘若不能止息内在的负面情绪，我们与他人，与周

遭环境的矛盾冲突，不会止息。所以，发现自己身陷矛盾和争斗中时，看看自己

的心。”当嗔恨心等具有伤害性的情绪出现的时候，我们如果能够立即察觉它，

就可以运用佛法的方式来对治它——去释放那股情绪。当你发现再次生起了具

有伤害性的情绪时，就再观察，再远离…… 

轮回并不抽象，没有一次一次的觉察和出离，所谓的解脱轮回便流于空谈。

轮回就是我们不断地跌入到旧的习气中，而出离就是扭转习气，通过用空性无我



 

 
 

14 / 27 

的见解，或者用慈悲的见解，或者用菩提心等来对治扭转习气。所以在觉悟的路

上，我们会发现自己一再地跌回到旧的习气中，饱受这些烦恼的折磨，让我们一

直感受挫败感，但是只要我们不失去耐心、慈悲和温柔，就能够在修行的路上有

长足的进步。 

《普贤上师言教》中讲到了扎堪婆罗门的故事，扎堪婆罗门非常擅长于观察

自心，每次生一个不善的分别念就放一个黑色的石子，生起善的分别念就放一个

白色的石子。最初全部都是黑色的，他就精勤对治，取舍善恶，慢慢地就变成了

黑白各半，最后全部都成了白色的石子。由此我们可以了知，好的修行人是怎样

谨慎地防护自己的身语意，我们平时不妨也可以效仿这样的修持。 

（三）持之以恒 

要想做到不被烦恼转，需要长期地进行训练。 

《前行笔记之耕耘心田》中讲到一个比喻：“你我如一壶浊水，要静深不动，

才能沙土自沉，清水现前；四下折腾，只能是越搅越混。” 

法王如意宝在《无垢觉性明点》中说：“为了使自己的修行有长足的进步，

我们在平时就不能攀缘太多。如果身体在做各种各样的世间杂务，口里也言说许

多的闲言碎语，然后在心里面也是生非法的分别念，这样就会对我们的修行带来

极大的违缘和扰乱。尤其贪嗔等烦恼分别念的铁钩已经把我们的心钩上了，那各

种修行就无法再继续下去。” 

所以生烦恼的时候我们要知道，现在有贪心了，有嗔心了，烦恼涌现出来了，

它就像浊水一直在搅动，我们根本没有办法看清里面的沙砾或者石子。这个时候，

堪布教给我们一个窍诀：就静静地看着它。以前烦恼一生起来的时候，我们就会

被它支配；现在不受它支配，也不煽风点火，只是作一个旁观者，不再给烦恼赋

予力量。烦恼本身就是动摇性的，不加入新的力量，就会像水里的沙子，慢慢地



 

 
 

15 / 27 

沉下去，静止。所以舍离烦恼的第一步是看到自己生起烦恼，并且只是看着它，

不给它力量，逐渐它就失去了扰动的作用。  

（四）养成随时忏悔的习惯 

堪布在《生命这出戏》中说：“如法念诵二十一遍百字明能控制恶业的增长，

而如果条件允许，最好一次性如法念诵一百零八遍百字明，这样的话，当时造下

的恶业基本就能清净。”所以我们平时要养成反观身语意的习惯，要养成随时忏

悔的习惯，一旦发现烦恼，立即对治，马上忏悔。 

“忏悔不是嘴上随便说说就能清净恶业。或者今天忏悔，明天又再犯同样的

过错。这种忏悔因为不具足四对治力，所以没有很大的效果。四对治力是指忏悔

时有对境，有忏前戒后的心，有实际的行动。”四对治力对我们修习忏悔、清净

罪障很重要，也能帮助我们及时断除烦恼。所以“罪孽深重”不能仅仅是口头说

说，只有真信因果，才会真心忏前戒后。 

（五）具正知正念而不放逸 

◎不放逸是断烦恼的方便 

《三摩地王经》云：“所说一切诸善法，根本即是不放逸。”《学集论》中

也说：“何为不放逸？即无贪、无嗔、无痴而精进修持一切善法，内心防护一切

有漏法。” 

◎思维若堕恶趣则不行善法，而不放逸 

放逸会让我们堕落恶趣中不能行持善法，所以我们不应该放逸。《入菩萨行

论》中寂天菩萨说：“凭吾此行素，复难得人身，若不得人身，徒恶乏善行。如

具行善缘，而我未为善，恶趣众苦愚，彼时复何为？”意思是：如果我现在有能

力行持善法时都不让自己的心转向善法，那么当我下堕成为愚痴的恶趣众生，还

有机会行持善法吗？如果下堕到恶趣，我们于内没有能力、心力、抉择力去行持



 

 
 

16 / 27 

善法，也没有行持善法的外在条件。所以要趁着现在具有暇满的人身，多多行持

善法不放逸。 

◎思维不能自欺，而不放逸 

《入菩萨行论》云：“既得此闲暇，若我不修善，自欺莫胜此，亦无过此愚。”

如果现在有闲暇的时候我们不行持善法，这是最大的自欺欺人，没有比这更愚痴

的了。当我们发现在生命中没有什么是恒常不变的，连天人都有福报受尽而堕落

恶趣之时，所以应该修行，不求三界轮回中任何有漏的享受，要彻底下决心出离

轮回。这样我们就会精进行持善法不放逸。 

◎劝勉精进，而不放逸 

我们还可以思惟：燃灯佛、释迦牟尼佛等诸佛最初也和我们一样是凡夫众生，

但是他们依靠精进力而得以成佛。所以说我们也要精进地行持善法。 

《入菩萨行论》云：“今后若不勉，定当趋下流。饶益众有情，无量佛已逝，

然我因昔过，未得佛化育。若今依旧犯，如是将反复，恶趣中领受，病缚剖割苦。”

无量佛陀通过精进修法而成就，如果我和他们一样精进修法，也能够成就佛果。

但如果我依旧犯以前的错误，走以前的路，我仍然会下堕到恶趣当中感受各种痛

苦。 

所以，当烦恼来袭无能为力之时，察觉到自己的出离心时有时无之时，体会

到暇满人身难得易失之时，我们便知道自己没有理由沾沾自喜，更没有理由荒疏

懈怠，应当精进修行。  

在觉悟的路上，我们会一再地跌入到旧的习气当中，因此我们要对烦恼提起

正知正念。在对治烦恼的过程中，不要忘记祈祷上师，不要忘记思惟无常，祈愿

上师加持我们有勇气、有耐心、有毅力去面对和接受缺憾。学习宽以待人，这样

烦恼就会逐渐离我们远去，我们也会由此而体会到修行所带来的内心的安适。 



 

 
 

17 / 27 

第四颂：愿惜此宝。 

愿我目睹恶劣众，造罪遭受剧苦时， 

犹如值遇珍宝藏，以难得心爱惜之。 

一、颂释 

愿我看到恶劣众生遭受很大痛苦、磨难，需要帮助的时候，不要避之唯恐不

及，也不要厌烦舍弃，利益众生的机会就像值遇宝藏一样极其稀有难得，要珍惜

此机会，积极主动、欢喜愉悦、尽心尽力地去帮助众生。 

在见到众生遭受苦难的时候，尤其是非常恶劣的众生在受苦的时候，我们不

要视而不见，更不要幸灾乐祸。帮助众生的机会如同珍宝藏一般非常难得，如今

在我面前出现了，我要好好珍惜，尽心尽力地去帮助这些恶劣众生。 

见到众生受苦，菩萨内心数数欢喜，不是因为众生受苦，而是因为我们有了

利益众生的机会，故全心全意、欢喜愉悦地去帮助众生。 

二、什么是“恶劣众” 

（一）如何理解“恶劣众” 

“恶劣众”包括以下几类众生。 

◎刚强难化的众生 

末法时代众生的心相续中充满了邪知、邪念、邪见，难调难伏难化，没有因

果正见，认为前世、后世不存在，造恶业不会感受痛苦，而造下种种罪业。 

◎人品低下、秉性恶劣的众生 

这一类众生行持十种不善业，做尽了伤天害理、损人利己的事。 

◎特别可怜的众生 

遭受种种磨难的众生：如屠宰场中待宰的牛羊，承受难忍的病苦却没钱看病

的人，大街上的乞丐，流浪的猫狗，被虐待的人、动物，等等。 



 

 
 

18 / 27 

◎对我制造危害的怨敌 

对我制造伤害的人，我称之为怨敌，他用各种方法伤害我，让我内心常常处

在痛苦当中。 

当我们遇到这些众生的时候，我们不能蔑视他们、厌烦他们，而要认识到修

行最殊胜的对境出现了。对境也包括诽谤我、诋毁我、伤害我、侮辱我、欺骗我

的众生们，他们的出现，是对我修行的鞭策。如果没有这些人，我依靠什么消业、

积福乃至开悟？这是我修安忍和慈悲心的机会，应倍加珍惜和感恩。所以遇到这

些对境的时候，我们要转变自己的心念，这一点很重要。 

（二）为何“犹如值遇珍宝藏” 

菩萨面对恶劣众生起欢喜，不是隔岸观火，更不是幸灾乐祸，而是因为有机

会帮助众生。 

我们的亲朋好友受苦的时候，我们会想方设法帮助他们离苦；甚至我们不认

识的众生受苦的时候，我们也会生起悲悯心。但是我们心目中的恶劣众生受苦时，

我们很难生起全心全意帮助他们的心。而作为菩萨应当生起此心。 

当我们遇到乞丐，又怀疑对方是骗子，这个时候该怎么办？堪布在《生命这

出戏》中说：“面对乞丐，不要急于表达厌恶或不信任。生活若真的优裕，没人

愿意低三下四出来乞讨。就算被骗被利用吧，至少不会给自他造成妨害。再说人

生何处不受骗，又何必要跟一个笑脸相向，比你弱势的人较量。其实当我们在伸

过来的空手中放下钱物，我们所做的不是布施就是供养，不用担心会有第三种情

况。”当这些比较可怜或者令我们厌恶的众生来到我们面前的时候，我们要以平

等的慈悲心、菩提心来利益他们。无论他是否是骗子，心怀恭敬地尽力帮助他，

都是自他安乐之因。 

虽然我们有时候表现得非常自私、非常冷酷，但是悲心是我们本具的能力，



 

 
 

19 / 27 

在上师善知识的教导之下，我们尽力显发这种能力。 

不要认为恶劣众生所受的苦是理所当然的，因此视而不见、听而不闻。其实，

利益众生的机会是千载难逢的。我们想一想，如果我们下堕到地狱中，有没有这

样的机会去利益众生？如果我们上生到天界，有没有需要被利益的对境？还有没

有利益众生的闲暇和发心？转生非天每日征战，更没有这样的机会。所以只有作

为人类众生才拥有这样宝贵的利益众生的机会，很多人并不明白这一点。我们已

经趣入了佛法，能够了知这是自利利他的机会，利益卑劣众生对自他都有利益，

所以我们要把握机会，利益众生。 

《生命这出戏》中说：“我最大的愿望就是你安乐，我要为此而努力，尽管

我还在学习中，有时会显得笨拙和力不从心。你若给我回馈，我很感激；若没有，

我也要慢慢学会不恼怒，因为我的愿望是你安乐。在你追求幸福自由的路上，有

机会为你做点什么，我很高兴。”如果我们帮助他人的重点并不在结果上，就不

会因为对方不回馈就嗔怒，觉得自己吃了亏，因为我现在已经转变了心念，只要

众生能够获得安乐，我就内心满足了。 

我们在利益众生的过程中，确实能够体会到众生获得安乐，我们的内心也会

感到富足，我们的修行也会得以进步。这样我们的人格越来越贤善，快乐也越来

越增上。 

三、如何对待“恶劣众” 

（一）不能嫌恶他们 

不能看不起或者笑话他们，也不能厌恶和逃避他们，而要尽心尽力地去帮助

他们。 

有人会想：这个人这么坏，我为什么还要帮助他？ 

每个人都有善良的一面，也有黑暗的一面。只要内心还有执着，就不可避免



 

 
 

20 / 27 

地对人对己造成伤害。同为烦恼炽盛的凡夫，嫌恶那些无明习气比我们重的人，

就好像五十步笑百步。而慈悲的修行人会坚信一切众生解脱的潜力，他也是未来

佛，所以不肯舍弃任何一个众生。而且我们尽心尽力帮助他，也是在圆满我们的

福德资粮。所以我们不但不能嫌弃他们，还要去感念他们对我们的“付出”。如

果能明白这个道理，利益他也是能办到的。往昔诸多成就者、佛菩萨们在利益众

生的过程当中都成就了殊胜的果位，所以我们也应随学。 

我们和“好人”相处通常并不难，但如果你认为对方是一个秉性恶劣的人，

你就会蔑视、厌恶、远离他们。但是，作为一个修行人，我们要转变以往的习惯

做法，因为苛责让我们对自己、对他人以及周遭的一切感到厌恶。一个人的恶言

恶行不是凭空而来的，背后必有社会、家庭、个人等诸多原因。若要憎恶、指责，

更应该针对造成这些恶劣言行的种种原因。详加分析后我们就会发现，仅仅是个

人的性格、观念、教育背景以及成长环境等，就有无数的人和事参与其中。事实

上，你很难找到一个让你厌恶的具体对境，你会发现原来一切法都是因缘和合的

产物，最终你会悟入空性之中。所以，无论我们遭遇的对境是好是坏，我们都要

有面对它、接纳它、善待它的勇气。 

以前堪布阿琼（阿格旺波尊者）在辽西寺庙的时候，有一天尊者的弟子们在

山上打坐，看到一个藏族的在家人正在打猎，杀死了很多动物，然后那些弟子回

来就给那些被杀的动物念经。他们很生气，对尊者说：“这些人多么坏啊，他们

为什么要杀那些动物？那些动物多可怜啊！”阿格旺波尊者对他们讲：“你们怎

么能这么颠倒呢？那些被杀的动物，虽然有被杀的痛苦，但是他们偿还了自己的

因果；其实这个杀生的人更可怜。因为他每杀一个生命一定要下一次地狱，而且

还要给这个被杀的动物偿还五百次的命债。所以说，这个被杀的动物固然很可怜，

但是杀生的那个人更可怜啊！” 



 

 
 

21 / 27 

《透过佛法看世界》中也讲到：“如果你去过屠宰场或者市场的水产畜禽区，

你一定会对那里的残酷血腥、肮脏恶臭留下深刻印象，在那里站上一会儿，你大

概都会受不了。想想那些以杀生为业的人，他们可是成年累月在那种环境里生活。

他们忍受如此的折磨，目的却是为了不停地造恶，而造恶的果报是更惨烈的痛苦。

这是一个令人痛心的恶性循环。所以，我们要对那些看起来恶劣的众生生起悲心。 

《次第花开》中说：“法王待人极其柔和，无论对谁都彬彬有礼。他喜欢开

玩笑，但即便他揶揄打趣你时，你依然能感觉到他对你的尊重。那不只是礼节上

的周到，而是发自内心、不伤人、不伤物的一种悲悯情怀。 

在法王面前，无论怎样卑微的人也会觉得自己的可贵，无论怎样失意的人也

会觉得脚下原没有绝路。我想所谓人间庄严，便是这样吧。” 

法王如意宝做人一贯如此，作为法王如意宝的传承弟子，我们要学习法王如

意宝这样一颗善待他人的心。法王如意宝无论贵贱贤愚都一视同仁。如果说一定

要有差别，倒是他对贫弱者会更优待袒护些。 

法王如意宝九岁丧父，小的时候饱受欺凌和饥寒之苦，所以他非常了解无依

无怙的人内心的不安和愁苦。小时候，有一次他被其他孩子欺负殴打后，在大雨

中哭着跑回家，全身都被淋透了。那天晚上，法王如意宝裹着一身湿衣服，冻得

发抖，哀伤地想起慈悲的父亲这么早就离开了人间，觉得这个世间太痛苦了！他

带着满腹委屈迷迷糊糊地睡去，半梦半醒之间却发现金光灿灿的莲师笑着来到他

面前说：“不要悲伤，也不要厌恶这个世间，你长大以后会帮助很多人，使他们

得到真正的利益。”法王如意宝醒来时哀怨消失了。幼年失怙的悲戚经历反而让

法王如意宝的内心更加宽厚仁慈，更加渴望给予他人保护和帮助。 

所以，在面对艰难困苦，面对恶劣众生时，我们也要尽量对他们生起悲心，

生起一颗想要帮助他们的心来。 



 

 
 

22 / 27 

（二）要对他们生起大悲心 

◎什么是大悲心 

“悲”以拔苦为本体。“大”是遍一切众生。“遍一切众生，以拔苦为体”

就叫大悲心。“愿诸众生远离痛苦及痛苦因”，希望众生远离痛苦，这是悲心。

希望一切众生究竟成佛而非自己独自解脱，所以称为大悲心。 

《透过佛法看世界》中说：“每个人的生命都或远或近地是其他人、其他众

生生命的一部分，所以你的苦也是我的苦，你的局限也是我的局限，而我的愿、

我的修行、我的清净善业也指向你的安乐清凉。”有了这样一颗大悲心，我们就

能够时时刻刻地利益众生。  

《次第花开》中也讲到：“学着以开放的心胸去经历痛苦，我们将不再会疏

离地看待其他众生的苦，而且对苦的根源会有更深刻的认识。”所以，当其他众

生受苦时，若我们能够以悲心对待，就会对苦的根源有更深刻的认识。也就是说，

最终我们能够基于大悲心而悟入空性，那时在我们内心当中“愿诸众生远离痛苦

和痛苦因”就有了真实具体的含义。  

◎大悲心的重要性 

大悲心可以帮我们集资净障、成就佛果；培养大悲心和生起空性智慧两者是

同时的。《摄正法经》中说：“欲获得佛果，学多法不成，唯当学一法，何为学

一法？此乃大悲心，何人具大悲，彼获诸佛法，了如指掌矣。”月称菩萨在《入

中论》中也说：“悲性于佛广大果，初犹种子长如水，常时受用若成熟，故我先

赞大悲心。” 

当年无著菩萨在鸡足山闭关十二年，被业障蒙蔽，连个好梦都没有。后来看

见了一条生病的母狗，因为对这条狗生起了大悲心，当下业障尽除，见到了本尊

弥勒菩萨。 



 

 
 

23 / 27 

其实空性慧和大悲心是无二无别的，修行人不可能在缺乏大悲心的情况下证

悟空性。从证悟空性而具足大悲，或者修习大悲心而证悟空性，都是可行之路。 

对于大乘修行人来说，慈悲心必不可少。如果我们想最终免于痛苦，就不要

伤害别人；如果我们想快乐，就创造条件让他人快乐。 

《次第花开》中说：“我们常说要有慈悲心，可是慈悲不仅是针对他人，也

针对自己，并且首先是针对自己。缺少对自己的慈悲，很难真正对他人慈悲。 

在开放的心中怀着敬意看待自己当下的体验，尊重自己的洞见，不否认自己

的缺点和过失，也不认为自己一无是处而失去内心的庄严。”大悲心首先是针对

自己，才能推己及人，慈悲任何一个众生。  

“即使面对自己的狭隘、冷漠、混乱，依然不忘记知足和感恩，做到这点对

修行人来说之所以重要，是因为我们只有不放弃自己，才会不放弃他人；只有尊

重自己内心的感受，才会愿意去体念他人的感受；只有相信自己觉悟的潜力，才

会相信他人觉悟的潜力，并因此走上大乘菩萨道。” 

总之，修大悲心对我们来讲很重要。 

【公案】 

以前三同门与卡隆巴格西的一位高徒来拜见仲敦巴尊者，格西就问他说：“博

朵瓦在做什么？”他回答说：“在为数百僧众讲经说法。” 

仲敦巴格西就说：“稀有！稀有！那也是一正法。普穹瓦格西在做什么？” 

那人回答他说：“在广集自他资粮，建造三宝所依。” 

仲敦巴格西又如前一样，说：“稀有！稀有！那也是一正法。衮巴瓦在做什

么？” 

他回答说：“他在唯一静修。” 

格西又如同以前那样说，并且就接着问：“卡隆巴在做什么？” 



 

 
 

24 / 27 

那个弟子就说：“他总是到一个蚁穴的旁边蒙头痛哭。” 

听到这话，仲敦巴格西立即脱帽，当即合掌，边流泪边说：“极其稀有！他

是真正在修持正法，本来关于这一点有许多功德要讲。但如果现在说，卡隆巴格

西会不高兴的。” 

卡隆巴格西之所以蒙头痛哭，是因为想到了轮回中受苦受难的一切众生。如

果想要清净自相续的罪业，再没有比悲心更殊胜的了。我们要对众生生起大悲心。 

◎如何修大悲心 

在《前行引导文》当中，有一系列大悲心的观修方法。 

【观想：屠宰场里的羊】 

观想一只羊被带到屠宰场。然后观想这只羊是自己的母亲。 

再进一步想：我的母亲也没有做过任何的罪业，却被别人无辜宰杀，现在该

多痛苦。我该怎么办呢？进而迫切希望老母亲能够立即摆脱被宰杀的痛苦，而情

不自禁地生起了悲悯之情。 

生起这样的信念之后，接着观想：现在正在感受痛苦的众生虽然不是我今生

生我的父母，但是它肯定是我生生世世的父母，那时的母亲也像我这一世的母亲

那样对我深情养育，她的大恩大德和今生的母亲没有任何差别，她现在遭受这种

剧烈的痛苦是多么的可怜，如果它现在瞬间就能够摆脱那些痛苦该多好……一直

修到生起猛烈的悲心，泪流不止。 

继续观想：她今天所感受的痛苦是她往昔造作不善业的果报，现在为非作歹

的人们后世也会感受这样的痛苦，实在是太可怜了。如此正在造杀业的痛苦之因

的人们就成为了我修悲心的对境；进而，我们再去观想那些地狱、饿鬼等有情，

专心忆念这些有情都是自己的父母而努力对他们生起悲心。 

最后观想，遍及虚空的地方周遍充满有情，有情周遍的地方周遍充满了业和



 

 
 

25 / 27 

痛苦，这些遭受业和痛苦的众生非常可怜，所有的众生都能够远离业和烦恼以及

习气困扰，永久地获得正等觉的佛果该有多好。反反复复地这样去想，令我们逐

渐对所有众生生起大悲心。  

【生起四种关联心】 

生起四种关联心可以辅助我们更好地生起大悲心。它又包括因和果两个方面： 

①但愿我的母亲能够离开三界轮回的痛苦；②如果母亲能够离开三有三界的

苦果，那该多好；③我一定要使我的母亲离开三有三界的苦果；④为了使她离开

苦果，我虔诚地祈祷三宝，祈求三宝以大悲观照。 

①但愿母亲离开一切的业和烦恼的苦因；②如果母亲能够离开这些业和烦恼

的苦因，那该多好；③我一定要使母亲离开这些业和烦恼的苦因；④为此而祈祷

三宝。 

如此观察安住轮番修持，慢慢就会生起对众生的大悲心。 

（三）以宽阔的胸襟对待众生 

《佛子行三十七颂》云：“于求妙果之佛子，一切损害如宝藏，故于诸众无

怨恨，修持安忍佛子行。”众生实际上是我们成就安忍波罗蜜多的对境，众生就

是我们修行人的大宝藏。佛教当中常常说“安忍”，简单来说就是在危难、窘迫

的情况下，仍然能够保持内心的开放和柔和，仍然对其他众生心怀善意。所以当

这些对境显现在我们面前时，我们要对这些成就我们安忍功德的众生心怀感恩。

当诽谤我们的、诋毁我们的、伤害我们的、侮辱我们的、欺骗我们的这些人出现

的时候，实际上他们是正在为我们的解脱而付出，我们要感念他们的恩德并发愿

度化他们。 

我们凡夫想要获得解脱成就，不吃一点苦肯定是不行的，因为凭佛陀那么深

广的智慧，也没有找到一个舒舒服服就可以让凡夫众生成佛的方法。当年佛陀也



 

 
 

26 / 27 

是为我们示现舍弃王位等世间一切享乐，经历了六年的苦行之后才成佛；如米拉

日巴尊者等大成就者，无不是通过我们后人无法想象的苦行而获得了殊胜成就。

所以作为后学者，应该追随成就者的足迹，在修行的过程中不怕苦不怕累。我们

现在修行所受的苦不用说和传承上师们相比，就算和那些磕头去拉萨朝圣的人相

比都是微乎其微的。如果连一点点苦都受不了，确实应该感到惭愧。 

所以，当我们在修行中遇到一些坎坷磨难，要克服懒惰和怯懦，心里不应该

生起烦恼和痛苦，而要生起喜悦和感恩，珍惜成就我们安忍波罗蜜多的修行机会，

感恩众生给我们提供修行的对境。 

【释疑】如果我以慈悲心帮助了别人，他人回报的却是冷漠和不关心，甚至

是厌恶，何以说我收获到了安乐？  

如果我们以慈悲心对待他人，在任何情况下都能够坚守住内心的善良，并且

不期待对方立即回馈同样的善心的时候，我们的内心会越来越开阔，越来越坚强，

这便是安乐的源泉。所以安乐不是别人给的，当我们以宽阔的胸襟慈悲、友善地

对待众生，安乐自然会生起来。所以，示他人以善意、关怀和尊重，尽管我们不

是每次都能够得到同等的回报，也许会遇到冷漠的、固执的、不善于表达的众生，

但总的来说我们的幸福感和满足感会更多，得到的关怀和尊重也会更多。所以，

我们要慈悲地对待任何人，在任何情况下都坚守内心的善良。我们不可能尽除大

地上所有的荆棘和瓦砾，但是当我们给自己穿上一双舒适的鞋的时候，我们的脚

下会变得柔软。同样道理，我们在和众生相处的过程当中，如果能够以慈悲心善

待众生，他们就是我们成就佛果的福田。在这样的福田当中种下善因，将来必定

会收获乐果。如果我们把自己的快乐系缚在别人对我们的态度上，我们可能很难

得到安宁。所以，想要得到安乐，就要通过佛法的修持——断除烦恼，发菩提

心，证悟无我。 



 

 
 

27 / 27 

今天的课就讲到这里，感恩大家的耐心谛听。 

我们以正知正念摄持念诵回向，把过去、现在、未来凡圣所积累的一切有漏、

无漏的善根合集起来，回向给一切众生，愿他们能够脱离苦因苦果，最终成佛；

回向给所有的高僧大德法体安康，长久住世，佛法广弘。 

感恩大家！ 

 

回向偈 

此福已得一切智 

摧伏一切过患敌 

生老病死犹波涛 

愿度有海诸有情 


