
 

 
 

1 / 31 

《修心八颂》浅释·第 4 课 
 

大悲摄受具诤浊世刹 

尔后发下五百广大愿 

赞如白莲闻名不退转 

恭敬顶礼本师大悲尊 

 

圣境五台山大净土中 

文殊智慧加持入心者 

晋美彭措足下诚祈祷 

降临证悟意传求加持 

 

佛法教主本师释迦王 

八大近侍智成王臣友 

诸多印藏大德游舞身 

普现希阿荣博诚祈祷 

 

为度化一切众生，请大家发无上殊胜的菩提心，并且在菩提心的摄持下，如

理如法地谛听。 

第七颂：暗取他苦 

愿我直接与间接，利乐敬献诸慈母， 

老母有情诸苦厄，自己默默而承受。 

一、颂释 

无论是以直接或者间接的方式，我愿将自己的一切名声、财富、恭敬、健康、

快乐、幸福等一切安乐之事，奉献给所有的慈母有情，而自己默默来代受他们的

种种苦难和痛苦。 



 

 
 

2 / 31 

本颂所讲的是殊胜的修行窍诀。“利”指暂时的利益，比如在轮回当中享受

健康、长寿、快乐、幸福、安康等福报。“乐”是指解脱的利益，如成就小乘的

阿罗汉果位以及大乘的佛果等。总之，愿自己身、语、意的一切所行都直接或间

接地利益众生，并且默默承受一切老母有情的苦难。 

二、为什么要把利乐敬献给众生 

（一）发菩提心的对境是众生 

发了菩提心的修行者之所以要把利乐敬献给众生，因为菩提心的对境就是诸

慈母——众生，而发菩提心的核心就是利益众生，所以我们要报众生的恩，将

利乐敬献给他们。《摄正法经》云：“众生之田即佛之田，由佛田中获得诸佛法，

于其倒行逆施不应理。”《劝发菩提心文》中也说了同样的道理：“云何念众生

恩？谓我与众生，从旷劫来，世世生生，互为父母，彼此有恩。今虽隔世昏迷，

互不相识；以理推之，岂无报效？今之披毛戴角，安知非昔为其子乎？今之蠕动

蜎飞，安知不曾为我父乎？”众生都做过我们的父母，对我们有极大恩德，现在

他们正在轮回中受苦，而轮回之因就是无明，让父母摆脱痛苦的唯一方法就是帮

助他们解脱轮回，帮助他们解脱轮回就是报众生恩。 

《入行论》中说：“本师牟尼说，生佛胜福田。常敬生佛者，圆满达彼岸。

修法所依缘，有情等诸佛，敬佛不敬众，岂有此道理？”普贤菩萨曾发大愿：“十

方所有诸众生，愿离忧患常安乐，获得甚深正法利，灭除烦恼尽无余。”大乘菩

萨发心的核心就是利益众生。如果我们仔细观察就会发现，自私心总是和内心的

愚痴关联在一起，自私的人会把自己和别人完全割裂开来，眼里只有自己，心里

也只装着自己，从来没想过自己的利益安乐和周围的人也是息息相关的。现在我

们懂得了这一点，就要努力地让周围人感到安乐，这样自己才会感到安适和自在。 

有些人对自己的未来并不关心，只顾眼前的利益。这样的狭隘是因为对自我



 

 
 

3 / 31 

有着非常强烈的执着。作为修行人，我们要断掉缘自我而生起的执着。《入行论》

中讲到：“所有世间乐，悉从利他生，一切世间苦，咸由自利成。何需更繁叙？

凡愚求自利，牟尼唯利他，且观此二别。”由此可见，凡夫的愚者为了求自利仍

然在轮回中受苦，而佛陀唯一是利他却成就了佛果。 

法王如意宝在《忠言心之明点》当中说：“自欲乐生三界苦，利他心生诸善

乐。故随人天大导师，应发无上菩提心。”我们要对众生发起无上的菩提心。只

想自己觉悟，不想帮助众生离苦得乐，这是不合理的。我们要常常这样发心：希

望众生远离挫折、痛苦、磨难，经常感受快乐；希望众生真正趋入正法，信受奉

行，由此摆脱轮回的痛苦，最终灭尽烦恼，成就无上正等觉。因此，对菩提心的

解读有两层含义：一方面是以悲心缘有情，愿一切有情众生都远离苦因和苦果；

另一方面是以智慧缘正等菩提，愿自他所有众生圆满佛果。我们要努力发起菩提

心。 

（二）利益众生的方式 

朗日唐巴尊者教导我们利益众生的方式有两种：直接利益和间接利益。直接

利益就是给予众生暂时的安乐，让他们远离忧虑、怖畏、饥饿、灾难等；间接利

益是给予众生究竟的安乐，把他们安置于佛果。 

◎直接利益 

自己若有能力，可以帮助那些缺医少药、衣食匮乏的人，满足他们当下的所

需；或者救护众生远离被杀的厄运。这些都是直接利益众生。虽然和解脱相比，

只是让众生得到暂时的、很小的利益，但只要我们看到了而且有能力帮助他，还

是要尽心尽力地帮助众生。有人会担心：在帮助众生的过程中自己会不会有损失？

其实只要以菩提心摄持，那么你的一言一行最终都会成为成佛之因。因此大家不

要吝惜自己的身、语、意，只管尽情地去帮助众生；从另一角度而言，其实是众



 

 
 

4 / 31 

生在帮助我们成佛。我们不能将直接利益众生局限于放生护生、布施财物等和物

质直接相关的行为上，在超越物质的精神方面也有很多行为可以直接利益众生，

比如多陪伴年迈的父母，体谅他们的唠叨，照顾他们的生活起居等等。 

◎间接利益 

如果我们做任何善法（闻思、修行、发心、持咒、供灯、供水、供香、供花

等）时都以菩提心摄持，行持善法的目的不仅仅是为了自己解脱，而是为了利益

众生、度化众生，那么行持善法的当下就是在间接利益众生。 

一个真正的修行人，所有的修行都是在利益众生，有些是直接的，有些是间

接的，或者在给予众生利乐，或者是在拔除众生的痛苦。作为初学者，我们还能

够以另外一种方式来利益众生。因为上师的所作所为都是安住于正法，都是在饶

益众生，所以我们如果能够通过自己的身、语、意为上师利生事业创造便利，也

是在间接利益众生、护持正法，自己的功德也将汇入上师的事业功德海中，永不

枯竭。因此我们应心有悲悯，即使自己一贫如洗，也能够助人救命。我们可以贫

穷、平凡，可以“不成功”，甚至比别人潦倒，但是不必为此感到窘迫。只要真

诚、善良，坚持以自己谦卑的方式利益众生，那么我们的内心一定会感受到安乐。

那些锦上添花的事我们不做也罢，但是给贫困中的人一点友善的帮助，也许只是

举手之劳，就能给对方带来很大的快乐和温暖。这些小事看起来不起眼，但是完

全可以成为我们直接或间接利益众生的方式。 

（三）菩萨的所为 

菩萨以布施、说法、同行、无染着、示现神通等善巧方便来成就众生，众生

适合于什么样的情况、需求和状态，菩萨就用这样的情况、需求和状态去利益他。

比如菩萨会示现对治自己的贪、嗔、痴烦恼，这其实也是在利益众生，是随顺众

生的基础。宣讲的妙法能够带给众生今生安乐和来世的解脱，所以菩萨会以各种



 

 
 

5 / 31 

各样的方便法行来利益众生。 

【问题】我们只是普通人，没有能力帮助其他众生，怎么办？  

希阿荣博堪布在《生命这出戏》中说：“每个人都能或多或少地利益到其他

的生命，帮助众生不一定需要很多的外在条件，更多需要的是一颗利益众生的心。

有了这种心，便会在不同情况下随顺因缘利益众生。”反观自己的内心，如果我

们发心纯正，真心为对方着想，那就是在利益和帮助众生。利益众生也要观待因

缘。但是能力再小，起码可以帮助自己的家人，这也是在弘法利生。出去旅游的

时候，你带不带家人其实无所谓，但是如果有听法的机会，你可以想方设法地带

上他们。在懒惰心所的分类中，有一种叫做自轻凌懒惰，就是指轻视自己，认为

自己没能力，法也修不成，因此自暴自弃，甘于堕落。其实，如果我们发起利益

众生的心，每个人都能或多或少地利益其他众生，时时刻刻都能找到利益众生的

机会。我们以善心对待众生时，福报自然增长，在菩提心的摄持之下，福报也会

自然增长。如果你没有用心地去找机会利益众生，那么即便是因缘成熟，也不会

去行持利益众生的事情。 

所以在做任何善法之前，调整好自己的发心至关重要。发什么样的心最殊胜

呢？发菩提心是最殊胜的，它是我们成佛的正因，如果没有菩提心，不管你有多

么高深的见解，都不能成为大乘的行者，更不会成就佛果。相反，如果有了菩提

心的摄持，哪怕念一句心咒都会成为我们成佛的种子，对这一点我们要坚信不疑。

菩提心就是上缘佛果、下化众生的心，就是要令无量众生解除痛苦、使他们得到

佛果的心。所以在做任何事情之前，我们都要发菩提心。一切众生都希望自己得

到快乐，这一点毋容置疑。相信我们存在的目的就是为了追求安乐，获得满足感。

经常提醒自己众生在这个层面上的共同性，有利于我们培养对众生的同理心、同

情心，也能让我们更顺利地发展菩提心。 



 

 
 

6 / 31 

既然一定要发起菩提心，我们应该如何训练自己，生起菩提心呢？上师希阿

荣博堪布曾开示说：“我们应该经常反省，转过头看看自己所做的事和自己的内

心并自问：‘我做这些究竟是为了什么？’不要急于给出正确答案。正确答案大

家都知道，是‘为了解脱和众生离苦得乐’。可这是你的事实吗？你不要想什么

是应该的、正确的，而要诚实地反观自心，看看此时此刻自己的真实想法，努力

去了解自己。” 

了解自己并不是一件很容易的事情，有时候你觉得这样做的发心是在利益别

人，但是如果再往下深挖，你会发现这样做最终是为了利益自己，是为了让自己

得到安乐，让自己觉得舒服、好过。 

通过一次次地反问，我们会发现自己并没有真的想要解脱，我们到底想的是

什么？追问下去，我们会看到自己真实的发心。然后会逐渐看到这些发心给自己

造成了怎样的困境，才会有动力和机会真正去调整自己的发心。调整好了，就是

走在菩提道上；调整不好，就是在轮回中奔跑。以前我们因为我执而流转，现在

我们为了帮助众生而修行。所以为了修菩提心，我们要从以自我为中心转向以他

人为中心，而这是完全可以实现的。因为往昔那么多的修行人通过修菩提心都做

到了舍己利他。 

三、默默承受老母有情的苦厄 

（一）要明白自己忍苦的原因 

我们以往对“我”太重视，觉得是必不可少的，现在我们要将“我爱执”转

为“他爱执”，要放下以往爱重自己的心态，要珍视一切众生，把他们看成是至

关重要、至珍至爱、大有必要、必不可少的。我们一定要转变观念，转变后菩提

心就容易生起来。 

《菩提道次第广论》当中说：“谓由于自贪著力故，起我爱执，由此执故，



 

 
 

7 / 31 

无始生死乃至现在，发生种种不可爱乐。欲修自利作自圆满，行非方便，经无数

劫，自他二利悉无所成，非但无成，且惟受其众苦逼恼。”无始劫以来，由于对

自己的执着，导致我们一直在轮回中无法获得解脱。现在我们要转换思维模式，

要想众生才是最重要的，把爱自己的心换成爱一切众生。这样做不仅能对治相续

当中的自私自利，还能帮助我们圆满成就菩提心，众生之所以重要，原因也在于

此。在修持正法的过程中，离开众生就无法获得成就，因此我们发菩提心也要缘

一切众生成就佛果。论中还说：“若自利心移于利他，则早定成佛，圆满自他一

切利益。由未如是，故经长时劳而无益。”以“我爱执”不仅无法实现自他二利，

反而会把自己推到苦海当中。反过来，以“他爱执”一味地去利他，从来不考虑

自己，就能够速疾成就佛果、圆满二利。 

以上这些说起来容易，做起来却很难。因为遇到困难时，我们往往会先想到

利益自己，这是我们无始劫以来的习气，而现在我们就要努力扭转它。就好像一

个人经常走的路上有一个坑，他总是掉在坑里，于是他就换了一条路。我们也要

这样，一次一次地从自私的习气里觉醒，转而走上菩提路。 

在遇到病痛时要想到：又是我爱执在起作用，此时应该想旁生道、地狱道，

乃至人道的很多众生都在遭受更大的痛苦，而目前我是非常幸运的，因为我得到

了人身，不仅能够听闻佛法，还能对上师三宝诸佛菩萨生起信心，而且我还有上

师三宝的护佑，内心也是乐观而充实的。我应该对其他正在受苦的众生生起真切

的慈悲心，发愿以身来代受他们的痛苦，并且要把法喜充满内心的功德回向给他

们，愿他们早日离苦得乐，获得解脱。由于认识到了自他平等、自他相换、自轻

他重的菩提心可以切实地帮助众生当下离苦，所以为了利益众生，我们也要去忍

受各种各样的痛苦。这时就是将烦恼真正地转为道用，这会令我们在人生中遭遇

的种种苦难和困苦不再是白白承受，而成为我们生起真实菩提心的所依之处。 



 

 
 

8 / 31 

（二）拔苦予乐是大乘修行人应该做的事 

《入行论》中说：“吾应除他苦，他苦如自苦，吾当利乐他，有情如吾身。”

我们一贯排斥和拒绝痛苦，习惯于把痛苦和困难推向别人；如果有人使我们感到

痛苦，我们就会把矛头指向他。现在我们要在修行中反转自己的观念，观念转变

了就很容易修得起来。 

忍苦是不是自虐？是不是被动地硬忍？不是。心甘情愿去感受痛苦，是因为

了达了痛苦会让我们放下骄傲。痛苦让我们看到自己脆弱的一面，透过它体念到

他人的恐惧、伤痛和烦忧。因此，当痛苦来临时才会发愿去代受众生的苦，这需

要修行人有博大的胸怀，真实地愿意承受痛苦。他人的苦和我的苦是相通的，如

《入行论》所说，应该解除一切众生的痛苦，因为众生也不喜欢痛苦，如同我不

喜欢痛苦一样。我们应该尽力去饶益一切众生，因为众生就如同我自己一样，我

会爱惜和饶益我的身体，我也要百般地爱惜和饶益众生。因为所有的众生都做过

我们的父母、亲人，我们要像对待自己的家人一样对待他们，平等地关爱他们。 

从今以后我们不能再像以前那样，一切都以自我为中心，而是至少要将自己

一半的快乐分享给别人，为众生承担一半的痛苦，有福同享、有难同当，这是自

他平等菩提心的核心。有一个故事，是说一个人在挤上火车后，发现一只鞋被挤

掉了，于是他把另一只鞋也扔下了火车。他想，如果别人捡到了，就会得到一双

鞋，可以解决没有鞋穿的痛苦。他发了自他平等的善心，这值得我们去学习。 

（三）为了众生，自己默默而承受 

“拔苦予乐”的方式是自己默默承受。这样默默承受众生之苦可以对治自相

续中的我执和傲慢。生死轮回的根本就是我执，而“我”是一种错觉，而我们的

生活就是建立在这个错觉的基础上的。当我们发愿去代受如母有情的痛苦时，也

许认为自己做了一件非常了不起的事情。如果我默默地去做这件事情，既没人知



 

 
 

9 / 31 

道，也没人肯定我的发心和行为，很容易陷入失落和懈怠的心态当中。说到底还

是因为对“我”太执着了，把“我”的生活、想法、感受和意见都看得太重了，

从头到尾都是在我执里打转，“拔苦予乐”也变成了强化自我的手段。如果我们

不能看护好自己的身语意，沿着彰显自己的方向去行事，就会引生出形形色色的

执着和烦恼，导致痛苦也越来越多，就像光脚走路的人随时都会被扎伤一样。而

默默地“拔苦予乐”就是在和我执作对，这种训练可以帮助我们放下我执。 

默默承受痛苦还能帮助我们对治傲慢。如果我们不注意清净自己的身口意，

即使我们做很大的善业也是有漏的，定会夹杂一些恶业。比如修福时会夹杂嗔恨

心、嫉妒心、傲慢心；帮助众生远离痛苦时，会夹杂傲慢心、疑心或竞争心，会

觉得自己很了不起，比别人有爱心。这就是傲慢心在作怪。我们行善是为了出离

轮回，而这就是轮回，傲慢等心态就会让我们系缚在轮回中。认为自己应该得到

赞许，修行就很难有进步，相续中的烦恼仍然炽盛，换了一种表达方式而已。所

以朗日唐巴尊者教诫我们要有谦卑心，默默地去承受众生的痛苦，默默地行持善

法。 

四、如何默默承受苦厄 

（一）具体修法 

1.总的修法 

如《解脱道总要》中说：“披挂无比大勇铠甲，自他相换爱他甚己，四无量

心六度四摄，衷心勤勉身体力行，佛说佛子万行无余，皆在妙道六度中摄，如是

如来所喜妙道，精华之精心中牢记！”让我们能够默默承受痛苦、帮助众生离苦

得乐的方法，包括修四无量心，行持六度、四摄，修自他相换、菩萨的六度万行

等。 

2.自他相换法 



 

 
 

10 / 31 

自己正头疼时，可以想：但愿一切有情在轮回中的所有痛苦，都成熟在我此

刻忍受头疼的痛苦上，依靠我的这次头疼，代替一切有情所感受的苦楚。也可以

说，愿以我的疾病替代众生的疾病；愿以我的贪欲、苦楚代替众生的贪欲、苦楚；

愿以我的死亡替代一切众生的死亡。你也可以想，愿一切有情所有的苦因和苦果

都成熟于我的相续，以此代受一切有情的苦因苦果，让他们马上离开苦因苦果，

进而获得解脱的佛果。总之，修自他交换就是爱他胜过爱己。 

堪布在《透过佛法看世界》里说：“如果只有一杯水，上等发心的人会选择

给别人喝，中等发心的人会与别人分着喝，心量比较小的人会留给自己喝。”比

如我们在沙漠中行进，众人只有一杯水，喝了就能够安全走出沙漠，不喝一定会

死在沙漠里，这个时候你会怎么选择？当这样的场景出现时，一心想着利益他人

并不是容易的事情。堪布接着教导我们：“如果你还无法做到牺牲自己的利益去

成全别人，努力实现双赢也很好。即使从个人利益的角度考虑，追求共赢也比只

考虑自己更为聪明、更可持续。在日常工作生活中，其实总是有办法找到共赢点、

平衡点的，当然这需要心胸和智慧。”所以我们要做有智慧的人，要开阔自己的

心胸，并通过修悲心，空性等方式增强自己的智慧。 

3.实修六度 

六度可以帮助我们放下我执，对众生生起爱重心，是菩提心摄持下的善巧方

便。 

六度，梵语又叫六波罗蜜，意为“渡到彼岸”。《次第花开》中说：“渡到

彼岸比喻我们借助这六种方法，超越二元对立的狭隘思想，达到豁然开朗的自由

境地。六度涵盖的范围非常广。”文中还说：“六度不是‘优秀佛教徒’的行为

准则，不是‘必须这样’‘不准那样’之类的硬性规定。在大乘修行者的世界里，

菩提心摄持下的一切行为都是方便善巧的。” 



 

 
 

11 / 31 

我们以财布施乞丐为例，所布施的东西、作布施的人以及所布施的对境三者

具足以后进行施舍，这就是布施度；不布施低劣、鄙陋等物品，而是将自己所享

用的饮食施予乞丐，这是持戒度；对三番五次地索求不嗔不恼，并且满足他的所

求，这是安忍度；不顾及辛苦劳累，不耽搁及时布施，这是精进度；专心致志于

布施，心不散于他处，这是静虑度；了知三轮体空，这就是智慧度。可见，即便

是布施乞丐财物、衣食都可以具足六度。 

同样，听闻佛法也可以具足六度。比如在闻法前，摆设法座，铺陈坐垫，供

养曼茶罗以及鲜花等，即是布施度；随处做些洒水清扫等善事，遮止自己不恭敬

的威仪，即是持戒度；不损害包括蝼蚁在内的含生以及忍受一切艰难困苦、严寒

酷暑，即是安忍度；断除对上师及正法的邪见，满怀虔诚信心、喜悦之情而闻法，

即是精进度；心不散于他处而专心谛听上师的教言，即是静虑度；提出问题、遣

除疑惑、断除一切增益，即是智慧度。 

六度可以遍及一切我们所行持的善法之中。 

（二）打开心量 

◎默默承受众生的苦厄需要我们打开心量。对自己最好的保护并不是让自己

免受痛苦，而是不给他人制造痛苦。 

◎打开心量可以减轻对自我的执着，可以更纯粹、更客观地为对方着想，利

益他人。 

打开心量，你就拥有了贤善的人格和一颗善良的心，你的心里不会存有伤害，

即便是面对困境，也不会轻易失掉内心的善意。 

有的人会想，在和世间人交往时，如果自己以菩萨道的标准去待人，而对方

却以世间的标准待自己，那自己就吃亏了。其实，在我们修道的过程中，虽然这

样的方式让我们看似吃了亏，可是却能令我们在修心的层面上尽快得以成熟，在



 

 
 

12 / 31 

积累资粮方面，我们所得到的资粮也远远超胜“吃亏”所失去的。其实吃亏并没

有让我们失去什么，而是获得了福报，所以老人们常说“吃亏是福”。 

回顾过去的几十年，我们常常因为感觉到自己的脆弱而变得充满攻击性，试

图以生硬和残忍来保护自己。慈悲心的训练却是反其道而行之，因悲悯自己，所

以学会去悲悯他人。我们会学着以开放的心胸去经历痛苦，我们将不再会疏离地

看待其他众生的苦，会发现众生的苦和自己的苦原来是相通的。如果我们想去除

自己的痛苦，也要想到帮助其他众生解除痛苦。 

人心是相通的，如果我们护持着心中的善愿，也许其他人不承认或不表现出

来，但必定能够感觉到它的温暖。当向他人表达善意的时候，如果不期待对方也

同样做出善意的反应，我们就会更加轻松、投入。这会使我们的内心越来越宽阔、

坚强和温柔，也是我们快乐的来源。 

所以我们不妨把日常工作、生活中遇到的人和事当成训练开放内心的平台，

把遇到的每一个人看成是自己培养善良品质、完善人格修养的一个机会。在佛教

中，我们常说众生是修行人的福田。我们有幸值遇的每一个生命都能帮助我们培

植福德，收获安乐。借由他们，我们的生命才会更丰盈。修行是不断突破自我局

限的过程，我们的内心需要足够柔软、开放和坚定，否则将举步维艰。所以在修

道的过程中，不要局限于狭隘的思维方式，应该以宽阔的胸怀来思惟佛法的道理，

这样才能对自己、对他人、对整个社会、对所有的众生具有当前的利益、深层次

的利益以及长远利益。 

◎拥有一颗善良的心，对修行人来说非常重要。 

不伤害众生会使我们逐渐远离恶业，内心常怀善意，也会使我们变得从容、

坚忍，不论遇到任何境遇，我们都能够发现、分享美好和快乐，从而愿意主动承

担老母有情的痛苦。 



 

 
 

13 / 31 

正如堪布在《透过佛法看世界》中所说：“在宗教、性别、职业、社会地位

等等不同的背后，大家都是人，都希望被理解、被关怀，都希求快乐，不想遭受

痛苦。先认识到这一点，在此基础上逐渐扩大内心的容量，对众生慢慢地、由衷

地生起亲切感，愿意去感受他们的快乐、悲伤、孤独，愿意去谅解、去帮助。这

在我看来是佛教徒应具备的基本素质。”我们要好好地和周围的人相处，真诚地

发愿默默地代受老母有情的痛苦，这样我们的内心将会逐渐开放和悲悯。以这种

方式来逐步突破自身的局限，给众生带来切实的利益。 

堪布在《生命这出戏》中讲到：“我们应该努力帮助众生脱离危险的境地，

一定要这样做，因为今天的善愿善行将会在未来我们遭遇危险时帮助到我们。我

们还应该发愿，所有众生都能往生西方极乐世界，如果自己来世没有能够往生极

乐世界的话，那么无论将来转生到哪里，都要生生世世利益众生，绝不加害众生。”

我们要从内心中发起这种深切的愿望，即使现在做不到直接承受众生的痛苦，也

要发愿不伤害众生。 

◎面对困境也不轻易失掉心中的善意。 

地狱道、饿鬼道的众生想要积累资粮、断除恶行非常困难，他们被深重的苦

难所逼迫，难以行持善法，乃至念一句“嗡嘛呢叭咪吽舍”也无法做到。再看旁

生道的众生，《寂静之道》中说：“绝大部分旁生都是以杀生度日的，像海洋中

有的大鱼一顿饭要吃掉几吨小鱼，小鱼一顿要吃掉无数的浮游生物。一个个都是

杀业累累。即使福报浅薄到只能投生到永远见不到亮光、冰冷漆黑的海洋深处，

或者炙热的火山熔浆里，无时无刻不遭受冰火的酷刑，这些旁生仍然只是醉心于

彼此争斗杀害，你死我活，心相续中满是贪婪、嗔恨。它们生来如此，别无选择。

相比之下，做人实在太幸运了，因为人就算再潦倒、再走投无路，也还是可以选

择不杀生、不造恶业，而仍能活命。” 



 

 
 

14 / 31 

今生能够业际不颠倒，修持佛法，积累资粮，确实不容易。我们现在已经得

到了暇满人身，就可以好好利用它来积累福慧二资。 

“佛陀教我们发愿往生极乐净土，就是因为大多数众生不能在一世之内通过

修行尽除烦恼，所以要往生净土，出轮回，得不退转，再接再厉修行，直至圆满

佛果。在极乐世界得阿弥陀佛授记的菩萨，都能于须臾间前往无量佛世界，恭敬

供养诸佛，迅速积累福慧资粮；都能化身无数百俱胝，以慈悲善巧救度、引导无

边无际为烦恼所迫的有情众生。”我们大都非常爱父母亲人，可以在往生之后来

救度他们，所以要发愿往生极乐世界。 

五、随学佛陀 

古印度有一位月光国王，非常慈悲，慷慨大方，勤行布施般若波罗蜜多，弘

扬佛法，所行的布施也毫无偏袒，臣民都非常爱戴他。有一个偏远小国的君王对

月光国王特别嫉妒，以至于嗔恼得无法入睡。于是他颁布告示说：“如果有人能

把月光国王的头颅奉献给我，我就把半壁江山、国库财物的一半及公主赏赐给他。”

于是，有一个心狠手辣的婆罗门揭旨前往。婆罗门抵达之前，月光国王和他手下

的小国君们都在梦中显现月光国王将不久于人世的恶兆。不久，婆罗门来到了皇

宫门口，但是被卫侍阻拦。当晚，月光国王在梦中得到仙人的点化，仙人说：“魔

王的使者已经到达了你的皇宫门口，他能帮助你圆满布施波罗蜜多，只可惜被大

臣挡在宫外。”第二天，月光国王让婆罗门觐见，并且非常欢喜顶礼，询问他的

所需。婆罗门说：“我只想要你的人头。”月光国王郑重地回答：“完全可以，

七天以后，我会亲手将人头供献给你。”月光国王告知民众，希望七天后布施头

颅时，让民众给予证明并且随喜。所有的民众听后都悲痛欲绝。 

七天以后，月光国王和婆罗门及眷属、大臣、众小国王都聚集在广场。婆罗

门特别狡猾，他说：“你有这么多的臣民，我怎么能得到你的头？即便我得到了，



 

 
 

15 / 31 

他们也不会放过我。我们不如单独去一个寂静的山林当中。”国王当下应允。到

了森林中的一棵树下，树神见到这么好的人要被砍杀也非常愤怒，于是拉住了婆

罗门的脖子，把他向后拉，令他不能动弹。国王对树神说：“我从过去到现在于

此树下曾经用九百九十九颗头颅做布施，如今再施此头，数量就达到一千，我将

圆满布施度。你不要阻拦我求取正道的心。”婆罗门便挥刀砍下了国王的头颅，

国王以双手捧着自己的头颅，恭敬地奉献给了婆罗门。这时，天空呈现吉祥的瑞

相，众天人相互宣告：“月光国王已经成了登地的大菩萨。”嫉妒月光国王的小

国君王听到这个消息之后气绝身亡。待婆罗门把月光国王的头带到小国以后，君

主已经不复存在，大臣们都说是婆罗门惹的祸，想治他罪，婆罗门只好四处逃命。

最终，恶劣的小国国王和婆罗门都在地狱当中饱受长劫的痛苦。 

月光国王就是释迦牟尼佛的前世。从这个公案了知，佛陀在因地曾无数次不

惜牺牲自己的生命去利益众生。我们虽然做不到那样，但是也可以力所能及地默

默帮助众生，为众生付出，为众生得到安乐做出自己的一点点贡献。 

第八颂：诸法如幻 

愿我所行此一切，不为八法念垢染， 

了知诸法皆如幻，解脱贪执之束缚。 

一、颂释 

颂词的字面意思是：愿我生生世世中的所作所为，都不被世间八法、名闻利

养所染污。并且生起了知诸法如幻化的智慧，断除自相续当中的一切实执，脱离

四边戏论的束缚，而究竟成就佛果。 

如果能够认识到二转法轮中所讲的万法空性，进而了知诸法如幻，就可以从

轮回中获得解脱。 

二、认识世间八法 



 

 
 

16 / 31 

（一）什么是世间八法 

《成实论》云：“又世八法，利衰称讥毁誉苦乐，人在世间必受此事，故名

世法。” 

《寂静之道》中说：“宠辱不惊，安贫乐道。自古以来谈个人修养必定提到

这些，只不过佛教的修行人百般磨砺不是单纯为了追求人格的完善，也不为流芳

百世，而是认识到得、失、毁、誉、称、讥、苦、乐原本无实质可言，执着于此

不仅没有意义，而且妨碍对实相的认知。”“衰”是“利”的反面，它是指没有

得到衣服、饮食、卧具、医药等等，“利”是得到了这些；“毁”是“誉”的反

面，它是指背后遭人诽谤，而“誉”是有很好的名声，当面被人夸奖、赞叹；“讥”

是“称”的反面，就是当面受人讥讽侮辱，“称”是当面受别人称赞；“苦”是

“乐”的反面，是身心感受痛苦，“乐”就是身心感受安适。  

（二）执着于世间八法的表现 

如果我们希求安逸富足，希求被赞美、被关注，惧怕磨难、挫折，惧怕被诋

毁，也不愿意被忽视，有了这些想法就已经落在世间八法当中，具体表现在以下

几个方面。 

第一，追逐名利、自赞谤他。如果我们仍然有追逐名利的心，想要得到名声、

利养、别人的恭敬；在别人面前赞叹自己、毁谤他人，以求得让自己得到别人的

赞许，这就是落在世间八法中。 

第二，护亲伏怨、搬弄是非。如果没有这些世间八法在我们心里做鬼，我们

也不会去搬弄是非，抬高自己，贬低别人。 

第三，表里不一。表面上好像什么都不需要，但是内心却渴求供养。或者，

为了表明自己远离世间八法，表面上很谦虚，但内心里却充满了傲慢心，这也属

于世间八法的表现。 



 

 
 

17 / 31 

第四，缺乏满足感、安全感。我们总是想留住，怕失去，好像失去一点点，

就失去了全部；我们不愿意失去，我们想成功、想获得，这样的心也是落在世间

八法当中。 

《寂静之道》中说：“人的贪欲很难满足，有了一百万，想一千万，有了一

千万，想一个亿。这样下去永无止境，生命却在追逐贪欲中一天天地缩短。到死

亡来临时，不用说一生辛苦积攒的财富，就连自己的这个肉身也带不走。”我们

现在不顾一切追求世间八法中的利、称、誉、乐，难免造作恶业，而死亡到来的

时候却什么也带不走，唯有我们日常所行持的善法对我们有意义，而往昔造作的

恶业将会使得我们感受痛苦。所以，一个人如果没有学习佛法，无论富可敌国还

是地位显赫，在生死关头，他拥有的一切都不能让他得到真实的利益。  

作为修行人，我们不追求世间八法，而要追求出离、解脱。《寂静之道》中

说：“这世界上恐怕找不到一个彻头彻尾快乐的人，轮回里任何一种生命形态都

不能免于痛苦，所以才要出离。”虽然我们在世间八法中得到了一点暂时的安乐，

但是终究会变成痛苦。比如，要失去显赫的地位时，就会立即感受到痛苦，很多

身居领导岗位的人卸任后也过着普通平凡人的生活，如果一时之间转不过来心态，

以前的显赫地位反而会给自己带来很大的苦恼。 

第五，炫耀闻思、排斥修行。《透过佛法看世界》中说：“也有人闻思了一

点儿佛法后，便无端傲慢起来，脾气也大了、想法也多了，一般的人和事都入不

了他的‘法眼’，满腹我是人非，世间八法的习气不减反增。这样的‘闻思’，

帮不了自己，也不能引导其他人对佛法生起信心。”所以我们要经常反观自己修

学佛法的目的是什么，是追求世间的名誉、享受、安乐，还是追求能够切实地利

益和帮助众生。 

修行人闻思佛法是为了断除我执，为了更好地服务众生，如果把闻思当成了



 

 
 

18 / 31 

追求世间八法的手段，是非常不应理的。 

三、贪执世间八法的过患 

（一）引生痛苦 

《寂静之道》中说：“从抓取转向舍弃，仿佛是个重大选择，而实际上我们

别无选择。不管愿不愿意，我们一生都在失去。青春、欢笑、泪水、成功、失败、

爱、恨，乃至整个世界，都会离我们而去。”执着于世间八法，不想失去，只想

获得是不可能的。每个人想要拥有好的，远离不好的，但这是我们无法掌控的。

即便是我们现在所拥有的，最终也都会离我们而去。如果能明白这些，你就会以

开放的心态对待当下所经历的一切。 

人无可避免地要在短暂的一生中经历各种忧患和变迁，本能地会对痛苦生起

畏惧、逃避之心，希求安乐。如果有正确的引导，就会进一步认识到世人所追求

的功名富贵、健康长寿、幸福快乐等都是无常的，终究不离痛苦的本质。轮回中

痛苦普遍存在，你要想彻底离苦得乐，只有解脱轮回，没有其它的办法。 

如《寂静之道》中说：“在这个幻化游舞的世界当中，金钱和地位没有什么

实质的利益，也不可能从根本上消除人们的烦恼与痛苦。”《次第花开》中也说：

“人生苦乐参半，有足够的痛苦让我们生起对解脱的向往，又不至于太过痛苦而

无力无暇朝解脱的方向努力。生老病死、悲欢离合，幸福的、悲惨的、成功的、

潦倒的，人生的种种经历，无一不在启发我们觉悟。”感受得失、称讥、毁誉、

苦乐等世间八法的时候就是在启发我们觉悟。对于珍宝人身所带来的启发和创造

的机会，我们通常会因为非常忙乱，非常想拥有、想留住，不想感受不愉快，而

没有闲暇去领会、利用和珍惜。所以现在我们要反转以往的模式，当我们遇到这

些的时候，要想想自己是不是一个想获得解脱的人，是不是有坚定的出离心的人？

如果是，我们就不会特别在意自己的得失、苦乐，会把安乐奉献给别人，把痛苦



 

 
 

19 / 31 

悲伤留给自己。 

（二）空耗暇满 

《自我教言》中说：“我们的心经常被种种分别念的波涛扰乱着，如希求名

声、利益和安乐等等，而不愿默默无名或受到侮辱，我们一生中大多数时间都是

处于世间八法的染污当中，而真正的善心，比如寂止、胜观等如法的心却非常稀

少。”所以，如果我们在贪执世间八法中耗尽一生，是非常可惜的一件事。 

（三）令所为成为现世生计 

《寂静之道》中说：“阿底峡尊者曾说，纵然具备智慧超群、戒律清净、讲

经说法、观修境界等等功德，如果没有舍弃世间八法，一切所为也只能成为现世

的生计。”噶当派格西也说：“若仅为今世的利养而讲经说法则无任何意义。”

远离世间八法才是真正的出世，否则把头剃了，苦行也好，跑到深山里闭关也好，

或者东奔西跑做出各种让人称奇的事，都是在世间八法里打转，目的是为了粉饰

今生。 

真正追求解脱的人不必过分地担心自己的世间福报，佛陀所教授的八万四千

法门，无一不是在帮助我们积累福德和智慧二种资粮。只要我们以利益众生的发

心去修持佛法、积资净障，就像在点火的同时烟会自然而然生起一样，在圆满解

脱和成就资粮的同时，今生的安乐会自然获得。修行是为了解脱，而不是为了求

福报，但是这样的福报却伴随着修行自然产生。世间的荣华富贵并不难求，也不

需要很大的福报。但是，纵然我们洪福齐天，也逃不出生老病死；满目繁华，爱

恨情仇，转眼间就会烟消云散。我们若能够堪破这些，生起出离心、菩提心，那

才是真正具有大福报。 

（四）令后世下堕恶趣 

《山法宝鬘论》中说：“格西仲敦巴曾经问阿底峡尊者：‘凡是贪求现世的



 

 
 

20 / 31 

幸福安乐与利养恭敬而做事之人将会有什么样的果报呢？’尊者深感遗憾地说：

‘他们的果报也就仅此（今生中的安乐）而已。’格西又进一步地问：‘那来世

将有什么样的果报呢？’尊者满怀悲悯地说：‘来世的下场将是惨堕地狱、饿鬼

以及旁生界中。’”可见，贪著世间八法是后世下堕恶趣之因。 

（五）障碍往生 

印光大师在《临终三大要》中说：“若见悲痛哭泣，则情爱心生，佛念便息

矣。随情爱心去，以致生生世世，不得解脱。”《寂静之道》中也说：“世间的

一切全部要真正地放下，如果有一点执着，都会对往生产生很大的障碍。” 

生死关头是最能考验一个人修行的时候。临终时，平时所修的菩提心、慈悲

心一定不要忘记。我们观察就会发现，明天和死亡不知道哪个会先到来。大家今

晚睡前躺在床上时就可以仔细想想，如果我现在死了会去什么地方？我们可能会

想到自己的一生到目前为止还没做过什么功德，那岂不是一件很让人伤感的事情

吗？ 

《寂静之道》中说：“寻遍整个南瞻部洲，能够让我们今生得到安乐、脱离

苦海的只有佛法。能在这一世得遇佛法，一定要好好修持。我们现在的这个人身

也是前世积累了很多功德才得到的。要善用它，努力修法，向着光明的方向努力。”

所以我们不能白白浪费光阴，空耗宝贵人身。 

四、了知诸法如幻、无我空性之理 

颂词中讲到了“了知诸法皆如幻”，我们要了知诸法如幻、无我空性的道理。 

（一）如何认识——诸法空性 

空性是事物的本质，事物是空性的表达。龙树菩萨在《中论》中说：“因缘

所生法，我说即是空，亦为是假名，亦即中道义。”这一偈颂的含义是指事物依

因缘而生住，它的概念、定义、各种特性只是我们的虚妄分别，因此不必等到事



 

 
 

21 / 31 

物消亡了，才证明它原本是空的，事物在成和住的同时就是空的。 

比如，我们观察身上所穿的衣服就会发现，一不成立，多就不成立。具体而

言，如果粗大的色法是由微尘组成，微尘的体性为空，那么粗大的色法必定也为

空。我们把毛衣一根丝一根丝抽出来之后，再将丝细分成毛尘，会发现毛衣当下

本体即空。 

◎佛说“空”，不是指一切断灭，也不是否定世间万象的多姿多彩 

我们能够看到水中的月影，而水中也确实没有月亮，水月的显现和水月的空

互不排斥。 

◎空性是事物的本质，事物是空性的表达 

空性是所有事物的根本性质，事物是空性的表达，没有不是空性的事物，也

没有离开事物而独立存在的空性。听起来好像很绕，却并不难理解，就像没有离

开水而独立存在的“湿”，也没有离开“湿”性而单独存在的水。 

一切事物的究竟本质是空性，它的显现也是当体即空，如同梦中的山水人物。

思想、感受、意识也是这样，本质是空，没有独立恒常的自体，随因缘而有各种

变化、各种显现，虽然有显现，当体即空。 

我们看电影时，知道电影是假的，动作实际上是由一帧一帧的画面放映出来

的；我们所生存的环境、人、物等也是如此虚幻不实的。空性的见解可以帮助我

们消除内心的实执，减少烦恼，同时也让我们对因果律有更深的了解。 

（二）万法缘起性空之理 

成立佛陀是量士夫的一个重要理证是佛陀宣说了万法缘起性空之理。 

在《中观根本慧论》中龙树菩萨说：“若众缘和合，而有果生者，和合中已

有，何须和合生？”又说：“若众缘和合，是中无果者，云何从众缘，和合而果

生？”意思是说，既然万法是因缘和合而生，则生即无生。 



 

 
 

22 / 31 

◎万法的第一种产生方式——自生是否合理？ 

如果在众多因缘和合中已经有了果则不必再生，否则就有无义生和无穷生两

种过失。 

具体来说，如果在因位中已经有了果，则果应存在于各种因缘之中，但其实

遍寻而不可得。比如，如果米饭已经在大米中存在，就应该在米中得到饭，但是

将所有的米都碎成微尘也找不到米饭。所以，如果因缘和合中已经有果，则没必

要再生果，或者可以无穷生果。 

另一方面，我们可以进一步分析因果是同体还是他体。如果果已经存在于因

位中，且是别别他体，则在因中就应该见到果，但因中无法见到他体果，所以因

果他体不合理；反之，如果因果是同一本体，则除了因法以外不应再另取一个果

法。《入菩萨行论·智慧品》中说：“因时若有果，食成啖不净，复应以布值，

购穿棉花种。”如果因等同于果，则可以成立我们吃食物的时候就是在吃不净粪，

棉花种子可以当成衣服穿。 

所以，如果诸法是因中有果的自生，将会有“无义生”“无穷生”的过失。 

◎万法的第二种产生方式——他生是否合理？ 

《中论》云：“若众缘和合，是中无果者，云何从众缘，和合而果生？”若

因缘和合中无有果法，那和合之后也不能生果。 

《显句论》中比喻说：沙子当中本来没有油，即使你具足无量无数的沙子，

也不会产生油。同理，若在米、水、锅、火焰的各自中得不到饭，则在因缘聚合

中，也不应该得到饭。 

《澄清宝珠论》云：“纵然以亿万因缘聚合，本来无有之法，不能使彼转变

成为有者；如聚何种因缘，亦不能使兔角变有者。”意思是说兔子头上没有角，

具足各种因缘，也不能让兔子长出角来。再打一个比方：一百个人，每个人都没



 

 
 

23 / 31 

有钱，他们聚合起来也不会有钱。同理，种子上没有芽，水里面也没有芽，阳光

里面也没有芽，给它补充的营养成分里面也没有芽，如果这些因缘当中都不存在

芽，那么它们和合以后也不会有芽。 

如果承许两个他性的法能生，那么石头应该生出稻芽，火焰应该生出黑暗，

因为都是别别他性的法，周遍能生。这就会有一切生一切的过失。这样承许还会

有其他诸多过失：是因和非因等同，或非因也能生果，或是因也不能生果。因此，

“诸法他生”不合理。 

◎既然诸法不能独自产生（自生），也不能因他法而产生（他生），若单独

的自生和单独的他生都不合理，把自生和他生合起来安立一个共生是否合理呢？

其实也不合理。就如同沙子挤不出油来，石头挤不出油来，把沙子和石头合在一

起，还是挤不出油来的。因此，“诸法共生”同时具有“自生”和“他生”过失。 

◎自生、他生、共生皆不成，难道是无因生吗？仔细观察：如果诸法是无因

无缘而生，那么果就不会随因缘的产生而产生，也不会随因缘的消亡而消亡，要

么果法恒常有，要么果法恒常无。因此，“诸法无因生”有恒有或恒无的过失。 

由此，我们可以了知：“诸法不自生，亦不从他生，不共不无因，是故知无

生。”1安立诸法有生只能有四种方式：自生、他生、共生和无因生。然而，这

四种方式都没有办法安立万法的生，由此便可抉择万法为无生。 

实际上，说缘起生就是在说无生，也就是无自性生。所以，空性也叫无自性，

也叫无生，诸法无自性就是实相。无生也指如来藏光明，可以从不同的角度来解

释空性。所以，依靠缘起生的法一定就是空性、无自性的，没有单独自在的本体

可得。 

如果谁能够了知空性的道理，行为就不会放逸。如《无热恼龙王请问经》中

                                                 
1 引自《中论》 



 

 
 

24 / 31 

说：“何者缘生则无生，不具彼生之自性，何依缘起则空性，若知空性不放逸。”

任何依缘起而生的法都是空性的；了知空性，行为就不会放逸，因为能够安住在

实相当中。放逸是一种颠倒，随分别妄念而动都是颠倒和迷乱。所以，如果真正

了知空性，就是了知实相，就不会放逸。 

（三）比喻了知“诸法皆如幻” 

颂词中讲到“了知诸法皆如幻”，我们以一个立宗“水月是缘起故，无实有”

来说明此理。水和天月因缘聚合，水中就会显现月影；而正在显现的月影是没有

任何实质的，我们在上下、左右、内外都无法找到水月的自体。这就说明水月是

没有来处、住处、去处，是非一非异、非常非断、非无非有的。 

所有观待因缘而生的法都像月影，依仗因缘和合，忽而显现；因缘灭尽显现

也会随之灭尽；它是先没有，后没有，当我们去观察它的中间短暂停留，也得不

到它的自体。所以，观察一切缘起法都是无实有的，和幻化没有任何差别。 

幻化有八个比喻（幻化八喻）：如梦、如幻、如光影、如阳焰、如水月、如

回响、如乾达婆城、如变化。此外还有如空花、如水泡、如眼翳、如浮云、如电

光等比喻。举其中几个简要说明。 

“如幻”，就如同一个幻师持咒加持石块、木头等以后，就会变现出马、大

象等事物那样，这些显现本质是不可得的。 

“如影”，就像身体和光因缘和合，就在背光位置出现影子，实际去寻找它，

却是了不可得，万法也是如此。 

“如响”，就如同你对着空谷喊会有回声，声音正在显现的时候，在任何处

去寻找都了不可得。一切万法也如同空谷回响一样，既无来处，也无住处，亦无

去处。 

“如水中月”，好比天月和水因缘和合，就会在水中出现明晃晃的月亮，但



 

 
 

25 / 31 

是我们去找它的时候，实际上丝毫得不到它的本体，万法也是这样在显现的当下

了无可得。 

“如镜中像”，当物体和镜子因缘和合时，在镜中会出现物体的影像，当它

正在显现的时候，镜子的里里外外，人的身体以及中间的一切处，都得不到影像

的实体，同样，一切显现也是如此。 

“如梦”，就如同以梦因缘而入梦，之后显现各种各样的内外诸法，一切法

在显现当下实际上是不可得的。 

我们应该知道，梦中的经历不仅醒来时没有，正在做梦时也是没有的。但在

梦中，下雨也需要打伞，饿了也需要吃饭，醒来的时候这些事从来没有发生过。

醒时经历的一切也是一样，不仅过后没有，当时也只是相对于心的状况而呈现出

的某种境相，并不是实质、自有的存在。比如颜色不存在于物体的本质当中，颜

色是频率、波长不同的光波投射到我们的眼中而产生的幻觉。我们看见花红柳绿

的时候，红的花、绿的叶只是我们的知觉，并非是自有存在。 

既然万法是如幻的，就要去体认无我。初学者很难直接体验到无我，但可以

经常提醒自己，一切事情都是无我的。不是我在走路，不是我在吃饭；是五蕴在

走路，是五蕴在吃饭。这样不断地提醒自己，你就会发现是五个蕴集合在一起在

吃饭、在说话、在走路，没有一个独一、自在的我。不断地强化这个观念对我们

克服执着会相当有帮助。比如我们生病时，我们一般会说：“我不舒服！我很痛！

我很惨！”这时如果提醒自己：没有我，只是这个肉体的某些部分、某些功能出

现了问题，不舒服，疼痛也只是一时的感受，而感受随时在变化。当你这样去认

知的时候，你就会松下一口气来，你会用另外一种眼光对待自己当下的痛苦。 

五、怎样远离世间八法的束缚 

（一）观万法如梦如幻来摆脱束缚 



 

 
 

26 / 31 

《中品般若经》中说：“须菩提！一切法如梦如幻，涅槃亦如梦如幻，较涅

槃有胜法者，此亦如梦如幻。”以梦幻为喻。梦境是心的幻化，在梦中我们见到

的器情世界以及所经历的一切并没有真实发生过。同样，生活当中一切并不是如

我们所认为的那样真实存在，梦中的虚妄显现是依靠因缘而产生，有各种境相的

出现。实际上，生活中的所有显现同样也是依靠因缘和合而产生的。如果梦里因

缘和合产生的景象等是虚妄无实的，那么现实生活当中依因缘和合呈现出来的人、

事、万物也是虚妄无实的。所以，《极妙幻师请问经》中说：“善士一切法，应

知为虚幻。” 

（二）执着世间八法，并不能让我们感到幸福和快乐 

《次第花开》中说：“把快乐寄托在向外驰求上，就像喝盐水解渴一样，得

到的越多就越不满足。法王如意宝曾说：‘虽然不是所有人都能像米拉日巴尊者

那样舍弃今生，但也不要太贪心。’” 

世间人追求的富贵同时也是一种负累。如果你仍然想成功，仍然想得到并且

保有，不论我们的目标是世间的功名利禄、情感欲望，还是“非世俗”的名闻利

养、神通境界，背后行为模式都是一样的，我们不过是试图用另外一套东西来强

化我执。 

实际上，我们认为可以给我们带来快乐的事情本身并不具有乐的自性，否则，

我们一直去做这些事，会一直快乐，并且会越来越快乐。像名、色、食、睡大家

都认为是快乐的事情，但是，钱越多真的就越快乐吗？名气越大就越快乐吗？不

尽然，很少人不快乐单纯是因为经济问题。至于名气、赞誉，另一面就是诽谤，

有人夸你，必定就会有人骂你，而且骂的词汇和想象力就丰富得多，你受得了吗？ 

当你孤独的时候，正好遇到一个很美丽的姑娘，你认定了她就是让你从此得

到幸福的那个人，于是你特别辛苦地把她追到手，真的可以和她朝夕相处的时候，



 

 
 

27 / 31 

快乐和苦恼哪个多也不一定。哪有一个人或者一件事能许你从此一辈子快乐的？ 

龙树菩萨在《亲友书》中说：“佛说一切财产中，知足乃为最殊胜，是故应

当常知足，知足无财真富翁。”知足少欲者时时都在安乐之中，而没有知足感的

人，即使拥有了三千大千世界的财富，内心也如同乞丐一样，恒时有贫穷苦恼。 

（三）放下世间八法，就是修行 

放下，出离，人人都会说，可是出离不在别处，就在我们当下的每一念，我

们不求赞叹、不惧讥毁，不求荣誉、不惧卑微，不求得、不惧失，不求乐、不惧

苦，这才有点修行的样子。时间一天一天地与我们擦肩而过，我们没有办法挽留

它。佛陀也教我们放下对世间种种无常事物的执着，其实我们不想放下也得放下。

这一生不正在渐渐地离我们而去吗？因为执着，会使失去显得更加痛苦。我们大

多喜欢贴标签，积极、消极、乐观、悲观，佛陀并没有告诉我们应该乐观还是应

该悲观，他只是告诉我们要放下执着。所以放下执着并不是一句空话，很多时候

你肯吃亏才能够学会放下。所以佛法教我们以务实的态度看待人生，人的这一辈

子沟沟坎坎填不完，快乐不是没有，但是它转瞬即逝，多好的缘分轻易也就散了，

一切都转头成空。看到人生的这一面，心里才会有天高地阔，山远水长。 

（四）舍弃今生便是舍弃世间八法 

观察一下周围，许多人都在怀着对生活的热情和筹划当中突然地离开了世间，

所以我们没有理由相信自己会比他们更幸运。因此，我们要舍弃今生。不希求安

逸富足、被赞美、被关注，不惧怕磨难挫折、被诋毁、被忽视。《佛子行》讲到：

“逢遇悦意对境时，视如夏季之彩虹，虽显美妙然无实，断除贪执佛子行。诸苦

如同梦子死，迷现执实诚疲惫，是故遭遇违缘时，视为幻相佛子行。” 

阿底峡尊者接近圆寂的时候，一位瑜伽士问他：“您圆寂之后，我就去修行？” 

尊者说：“修行难道就能趋入正法吗？” 



 

 
 

28 / 31 

那瑜伽士说：“那我去讲经说法？” 

尊者依然说：“讲经说法难道就能够趋入正法吗？” 

那人说：“那我该做什么呢？” 

尊者斩钉截铁地说：“你的一切修行应当依止仲敦巴，主要就是舍弃今生。” 

以前萨迦班智达面前来了一个叫宁莫的修行人，他问：“舍弃今生的因是什

么？” 

班智达回答：“知晓轮回无有毫许实义，故而对轮回无有兴趣，是舍弃今世

之因。” 

又问：“舍弃今生的缘是什么呢？” 

答：“知道轮回的过患后才会舍弃今世，所以知道轮回过患是舍弃今世之缘。” 

再问：“舍弃今生的量是什么？” 

答：“舍弃今生的量是对世间八法兴趣索然。” 

又问：“舍弃今生的验相是什么？” 

答：“舍弃今生的验相是不被世间八法所染。” 

（五）修行不是为了炫耀 

有很多普通藏民，他们没有很多的闻思，但是他们确实有出离心和菩提心，

精进不辍地持咒、转绕，做各种功德，临终也出现了解脱的瑞相。也许他们不懂

那么多大道理，但是他们对上师三宝有坚定的信心，苦也好、乐也好，顺也好、

逆也好，他们认为这一切都是上师三宝的加持，所以他们自然能做到不怨不贪，

心持正念。 

苏东坡和金山寺的佛印禅师经常谈禅论道。有一天他觉得自己修行有进步，

他就写了一首诗：“稽首天中天，毫光照大千，八风吹不动，端坐紫金莲。”表

面他是赞叹佛菩萨，实际上是要赞叹自己不为八风所动。写完之后，派书童过江



 

 
 

29 / 31 

送给佛印禅师求印证。佛印禅师看了以后批了两个字，就给书童带了回来。苏东

坡本来以为禅师会赞叹他，打开一看结果是“放屁”二字，他就气坏了，立即过

江找禅师理论。禅师早就已经在江边等他了，苏东坡一见禅师就说：“我一直拿

你当好朋友，我的修行境界你不认可也就行了，你怎么还骂人呢？”禅师哈哈大

笑，说：“八风吹不动，一屁过江来。”苏东坡当下醒悟，非常惭愧。 

《普贤上师言教》里记载了奔贡甲格西的公案。一次，一些施主前往去拜见

奔贡甲格西，为了迎接客人，格西在三宝所依面前供上供品，把佛堂也装饰得非

常善妙。这个时候他观察自己的内心，发现是为了在施主面前表现出庄严的修行

者的形象才那样做的，于是他就向三宝所依和供品上撒了一把灰，并且自言自语

地说：“你这个比丘不要那么虚伪。”帕单巴尊者知道了这件事情以后，就赞叹

说：“西藏所有的供品中，奔贡甲这一把灰最殊胜。” 

所以，我们修行不是为了炫耀，而是要真实对治自己内心的烦恼。 

六、如是修习后，如法回向 

今天我们把《修心八颂》全部都讲完了，所以我们要如法回向。之前，我们

先简单学习一下回向。回向分为两种：有毒回向和无毒回向。 

（一）有毒的回向 

有毒回向就是指有执着的回向，这是要舍弃的。因为即使得到人天安乐之果，

但因耽着三轮实有，根本没有办法从轮回中获得解脱。《般若摄颂》云：“如吃

杂毒丰美食，佛说缘白法亦尔。”回向的时候，如果把修法的人、所修的法、修

法的过程执着为实有，虽然能够得到安乐的果报，却不是解脱之因，所以要舍弃

这种回向。 

（二）无毒的回向 

1.真正三轮清净的回向。圣者菩萨以“无分别智行诸事”而回向。 



 

 
 

30 / 31 

2.相似三轮清净的回向。⑴作为凡夫，我们可以这样作意：以自己以往积累

的善根、将来要积累的善根、现在正在积累的善根，诸佛菩萨的无漏善根、一切

有情的有漏善根合而为一，综合起来，为了一切有情远离三界轮回的苦因苦果、

获得佛果而回向。尽量做到无缘回向，也就是了知所回向的众生、发心回向的人

和所回向的功德都是如梦如幻，没有自性。⑵我们心里也可以想：佛菩萨怎样以

三轮清净的方式回向，我也如是回向。 

我们可以念诵《普贤行愿品》，有时间的情况下应完整诵；时间不足的情况

下，可以念诵“文殊师利勇猛智，普贤慧行亦复然，我今回向诸善根，随彼一切

常修学”“三世诸佛所称叹，如是最胜诸大愿，我今回向诸善根，为得普贤殊胜

行”，这两个偈颂可以代替真正三轮清净回向。 

除了回向，我们做善法要记得发菩提心。如果发心把我们所修的功德全部回

向出去，暂且不论众生能不能得到真实利益，单单从修行的角度来讲，我们是在

随时随地把自己的善业、福报以及所感得的顺缘统统放弃掉。 

在放弃对自我福利的执着的基础上，大乘的修行人还会进一步发愿，把这个

福利贡献给一切众生。佛经说：把善根回向给众生，就如同把一滴水融入大海，

只要大海不枯竭，这滴水就永远不会枯竭。而行善本身的福德、善根，自然会感

降在我们身心之上，无论你是否执着于此。但当你有了放下的心念，这才是成就

自己出世间的修行，放下执着和感受乐果其实并不矛盾。 

有人想：我都把功德全部回向给众生了，我不就没有了吗？我上供下施不就

白忙活了吗？这个担心是多余的，我们自己也是众生之一，把功德回向给众生，

我们怎么就没有功德了呢？倘若不将其回向众生，它当然也会感果，只不过此善

业果报成熟一次会穷尽。 

有的时候我们不回向，不是因为舍不得，而是忘记了。随时随地把自己辛勤



 

 
 

31 / 31 

劳动的成果贡献他人，这与我们平时的习惯不太一样，修行回向就是转变无始劫

以来不愿与他人分享的习惯，所以我们要好好地修习回向。 

最后以一段法王如意宝的教言与大家共勉。 

法王如意宝曾在一次极乐法会上对大家说：“讲多了怕大家记不住，就算当

时记住过后也很容易忘，所以只讲三点：第一，今后时常祈祷阿弥陀佛，发愿往

生极乐世界；第二，做任何事情前，善良的发心很重要；第三，今后不要再杀生，

也不要做与杀生有关的生意。” 

我们的课讲解到这里就圆满结束了。非常感恩大家的耐心谛听。在讲解的过

程当中，如果有错谬之处，真诚地向诸佛菩萨、上师三宝、诸位道友忏悔；如有

稍许的功德，供养给诸佛菩萨以及十方一切老母有情，愿一切有情远离苦因苦果，

最终获得佛果；愿大恩上师和所有的高僧大德法体安康，长久住世，佛法广弘。 

再次感恩大家，阿弥陀佛！ 

 

回向偈 

此福已得一切智 

摧伏一切过患敌 

生老病死犹波涛 

愿度有海诸有情 


