
入行论释·善说海 
无著菩萨 造

索达吉堪布 译 

                                                 

顶礼圣者观自在菩萨! 

                                     慈爱无余众生搅拌发心二资海中现， 
                                     不住涅槃自性三身妙云层层极密布， 
                                     普降离无我等四边戏论妙法甘露雨， 
                                     熄众惑火开利乐花净饭王子前顶礼。 

                                     仅以圣尊名号光，传入何者耳畔中， 
                                     亦能遣除心暗者，观音怙主前顶礼。 

                                     开示寂灭我与无我戏论胜义之法理， 
                                     己造积业为我所等世俗遣诸愚见暗， 
                                     善说抛弃自乐成办利他净行此法理， 
                                     究竟自他二利法王文殊菩萨前顶礼。 

                                     尽舍国政善开显，稀奇佛子行之理， 
                                     弘扬佛陀教法者，寂天菩萨前顶礼。 
                                     从彼教言莲苑中，畅饮善说蜂蜜已， 
                                     为利持佛子行众，我当于此释本论。 

/1 20



完整无缺、正确无误开明大乘道的这部入菩萨行论分二:
一、论名;二、论义。 

甲一(论名)分二:一、真实论名;二、 译礼。 

乙一、真实论名: 

梵语:菩提萨埵渣呀阿巴达绕 
梵语的论名译成汉语，即“菩提”为正觉， “萨埵”为菩萨，
“渣呀”为行，“阿巴达绕” 为入。那么，这一论名是以什么
方式而取的呢? 通常而言，命名的方式有以所说之义、能
说之 量、作用、地点、眷属、时间与比喻来命名。 此论
是以其中的第一种方式来取名的。取名有 何必要呢?一般
来说，取名的必要就是为了理 解意义。《楞伽经》中云:“若
不立名称，世间 皆迷蒙，故佛巧方便，诸法立异名。”尤
其因为 此论是以所说的意义来取名的，所以诸位利根 者
通过论名就能够通达论中所说的大概内容。 首先宣说论
名，其他根基者依此也容易寻找法本。

论名用梵语的目的是为了在相续中播下梵 语的种子，并
说明来源可靠，加之忆念译师、 智者的恩德。

乙二、译礼:

敬礼一切佛菩萨!

由于此论属于经藏的范畴，因而按照国王 规定的顶礼方
式，在一切佛菩萨前顶礼膜拜， 这是译师所作的顶礼。

/2 20



对于论义，阿阇黎善天认为:以初善、中 善、后善可以包
括整个这部论典的内容，按照 顺序，初善即顶礼句，中
善是从顶礼句到回向 品之前，后善为回向品。那波瓦阿
阇黎则认为， 以造论之因、宣讲六度、感念恩德而作礼
这三 部分可包括此论，也就是说，造论之因是从“暇 满人
生极难得”开始的前三品，回向品宣说布 施度，不放逸品
与正知正念品宣说戒律度。(其 余的内容在颂词中显而易
见。)

本注释的分法如下:

甲二(论义)分三:一、入造论之理;二、 所入之自性;三、圆满结尾。

乙一(入造论之理)分二:一、真实宣说; 二、讲述宣说之必要关联。

丙一(真实宣说)分三:一、礼赞句;二、 立誓句;三、示现谦虚。

丁一、礼赞句:

  善逝法身佛子伴，及诸应敬我悉礼。
关于“善逝”，普明论师认为，由于善妙逝 去，因而称为善
逝，比如说身相善妙、善净瘟 疫、善满妙瓶。断除了烦
恼障等障碍后庄严逝 去，遣除对真如不了知的无明等以
后不退而逝 去，清除一切习气以后究竟而逝去，这是从
断 功德的角度而讲的。善天尊者则认为，由于证 悟了一
切所证，因而称为善逝。总而言之，正 因为善妙圆满断
证功德或者趋至最胜安乐之 地，故而才称为善逝。《菩
萨地论》中云:“趋 入殊胜处而逝，不退逝故称善逝。”这
以上讲的 是佛宝。

/3 20



所谓的“法身”，如《宝性论》中云:“当 知法身有二种，法
界极清净本体，以及依彼之 等流，宣说甚深种种法。”按
照此论中所说，证 法的法身是与法界、具二清净无漏的
智慧无二 无别，教法的法身是指就二谛而言的一切甚
深、 种种教典法门，这些是法宝。由于这些法宝对 于善
逝来说也是具足的，因而称“具”。

关于“佛子”，《宝性论》中云:“具信胜乘 之种子，生佛与
法智慧母，禅乐胎处悲乳母， 彼即随佛生菩萨。”由于生
在如来种性当中或者 能够成为如来的继承者，因而佛子
——诸位圣者菩萨是僧宝。于包括僧宝在内的三皈依
处， 以及虽不是大乘的皈依处，但总的来说功德超 胜的
声闻、缘觉、亲教师、阿阇黎等，凡是一 切可堪为应礼
处的对境前，作者三门恭敬作礼。

关于这样作礼赞的必要，正如《赞佛功德 经》中说:“于本
师善逝，虽作微供养，亦趋人 天乐，得无死圣果。”作礼
赞的目的就是为了成 办暂时与究竟的安乐等。

丁二、立誓句:

 今当依教略宣说，趋入佛子律仪法。

所说的内容是什么呢?即是趋入佛子律仪 的方法。其中“佛
子律仪”是指严禁恶行戒、 摄集善法戒与饶益有情戒。行
持这些戒的方法 通过十品来宣说。那么，这部论典是以
什么方 式造的呢?“依教”，也就是说，依据经论中所 说的
意义来造的。

/4 20



若有人想:如果是经论中所说的内容在这 里讲述，那就没
有必要了吧。实际上这部论典 是将经论中杂乱无章的内
容理顺成井井有条， 不清楚的内容解释得一清二楚，零
零散散的内 容汇集一处，并将许多典籍的内容概括起来
进 行阐述，由此可见并没有你们说的过失。这般 宣说立
誓句的必要，所有正士均不会舍弃所立 下的誓愿，这样
立誓就是为了使造论善始善终。 

丁三、示现谦虚:

  此论未宣昔所无，诗韵吾亦不善巧，

  是故未敢言利他，为修自心撰此论。

  循此修习善法故，吾信亦得暂增长，

  善缘等我诸学人，若得见此容获益。

以前佛经等之中未曾出现过的任何内容在 此论中一概没
有宣说，前所未有的词藻、诗歌 韵律我寂天也并不精
通。鉴于这两种原因，我 不是为了利益他众而造此论
的。那么是为什么 呢?是为了自相续串习菩提心，我才撰
写这部 论典的。

倘若如此，那自己了知就可以了，造论有 什么必要呢?为
了修习菩提心善法，根据自己 平时所理解的不同而在论
典中陈述，暂时也能 使自己的信心越来越增上。善天尊
者与普明尊 者说:所谓的“暂”字说明有观待他利的意思。 
为什么这样说呢?万一与我具有同缘分即相同 种性百般寻

/5 20



求菩萨行、心术正直的其他诸位学 人见到这些内容，也
许会有增长菩提心等利益。 这样的谦虚之词能使大家了
解作者无有我慢， 也表明如果出现过失则请求宽恕之
义。

丙二(讲述宣说之必要关联)分三:一、 各自之本体;二、宣
说之必要;三、如何宣说。

丁一、各自之本体:

此论的所说内容即以“趋入菩萨律仪法” 这一句颂词为代表
完整无缺的大乘之种性、道、 果，当然主要是菩萨的所
有学处。这些所说内 容依靠此论而通达为必要;通达依赖
于论典是 关联，实修所通达的意义从而获得果位是必要 
之必要。

丁二、宣说之必要:

诸位智者通过了知论典具有必要等从而才 会深入修学。

丁三、如何宣说:

那波瓦尊者的《入行论释难》中说:“这部 论的必要等实际
上通过论名就已经指明了。”阿 阇黎善天说:“趋入佛子律
仪法”是所说，为利 益自他是必要，论典与必要是方便与
方便生的 关系，即是关联。 

/6 20



第一品 菩提心利益
乙二(所入之自性)分三:一、入者所依 补特伽罗;二、入者
之意乐;三、趋入之方法。

丙一(入者所依补特伽罗)分二:一、宣 说身所依暇满难得;
二、意乐所依福德之心稀 罕。

 丁一、宣说身所依暇满难得:
 暇满人生极难得，既得能办人生利，
 倘若今生利未办，后世怎得此圆满。
如云:“地狱饿鬼与旁生，边鄙以及长寿天， 邪见佛陀不出
世，喑哑此等八无暇。”断除了这 其中所说的八种无暇，
因而称为闲暇。如云:“为 人根具生中土，业际无倒信佛
法，佛出世间与说 法，法住入教有施主。”身为具足男根
或女根的 人;转生于地界中土;眼等诸根完整无缺;断除 五
无间罪因而使业际无有颠倒;对如来的律法 有信心因而称
为信佛法。这以上是五种自圆满。

佛陀现身于世;宣说佛法;因为有见谛的补 特伽罗而使佛法
得以住世;根据圣者的证悟而 开示教言令有缘者趋入佛门;
有提供资具的施 主，这是指为利他众的慈悲。这五种是
他圆满。

由于具足以上十种特点，所以称为圆满。 具足十八种功
德的这一身体实在是极为难得。《华严经·佛暖处传》中
云:“遣除八种无暇亦 难得，清净圆满闲暇亦难得。”这般
暇满的士夫 具有成办增上生与决定胜的能力。在已经获

/7 20



得 了暇满人身的此时此刻我们务必要勤勤恳恳、 兢兢业
业奉行善法。假设在这个时候没有修持 有利于自他的善
法，那么后世怎么能再度得到 这样清净圆满的暇满人身?
绝对不会得到。因 此，作者教诫我们，万万不可白白浪
费、虚度 人生。如经中说:“莫令如此闲暇无意义。”《致 
弟子书》中也说:“何者得已越至生海岸，播下 殊胜菩提善
种子，功德亦胜如意之宝珠，如是 人身谁令空无果?”

丁二、意乐所依福德之心稀罕:

        犹如乌云暗夜中，刹那闪电极明亮，

        如是因佛威德力，世人暂萌修福意。

例如:在乌云密布的漆黑夜晚，偶尔依靠 闪电的外缘一瞬
间能使色法昭彰显著，现得极 为明显。同样，借助佛陀
的威德力，有时候也 能使由罪业所感处在痛苦黑暗中的
所有世人偶 尔萌生行善修福的智慧，而这种心态不会屡
屡 持久不断地生起，因而我们一定要努力生起、 增上奉
行善法的心念。如云:“具备闲暇圆满之 双翼，亦具现见善
恶功过目，然被贪图名利网 所擒，岂非已入罪业之笼
中?”

丙二(入者之意乐)分二:一、发心之功 德;二、受持之方法。

丁一(发心之功德)分三:一、真实功德; 二、具功德之合理
性;三、赞叹具发心之补特 伽罗。

/8 20



戊一(真实功德)分二:一、共同功德; 二、特殊功德。

己一(共同功德)分五:一、断除罪业; 二、成办利乐;三、满
足愿望;四、名义转移; 五、以喻赞德。

庚一、断除罪业:

  以是善行恒微弱，罪恶力大极难挡，
  舍此圆满菩提心，何有余善能胜彼。
所依人身与意乐既难得又短暂，因此善法 的对治也就显
得十分可怜，换句话说，这种对 治的善行时时刻刻都是
力量微薄弱小而存在。 相反，一切不善业的因缘聚合起
来却非常容易， 致使罪恶的力量格外强大、势不可挡，
难以想 象，而且接连不断产生。由此可见，现在我们 就
必须要具备能摧毁罪业的善法。对于弥天大 罪，除了圆
满智悲自性的菩提心以外，有什么 其他善法能遣除得了?
根本无法遣除。所以我 们一定要发起菩提心。《华严
经》中云:“猫眼 见即能震慑诸鼠，令其无法堪忍。同理，
遍知之心(指菩提心)宝明目亦能制伏一切业惑之鼠， 令其无
法堪忍。”

庚二、成办利乐:

            佛于多劫深思维，见此觉心最饶益，
            无量众生依于此，顺利能获最胜乐。
诸位佛陀在三大阿僧祇劫中深深思维、再 再观察利益众
生的方便，结果发现这颗菩提心 是对众生最为有利，因
为依靠这一菩提心，无 量众生能轻而易举获得无上菩提
的殊胜安乐。

/9 20



庚三、满足愿望:

             欲灭三有百般苦，及除有情众不安，
             欲享百种快乐者，恒常莫舍菩提心。
想要摧毁自己在三有中的千万痛苦、想要 遣除其他一切
有情的所有不幸、想要使自他群 生普享百千快乐的人恒
时也不要舍弃菩提心， 因为依靠它必定能实现这些目
标。

庚四、名义转移:

           生死狱系苦有情，倘若生起菩提心，
           即刻得名诸佛子，世间人天应礼敬。
在轮回的牢狱中被业与烦恼紧紧束缚的苦 难众生，如果
能生起菩提心，那么瞬间也就是 说从此以后，名称上可
以堪称一切如来之子， 从意义上来说，成为人天世间的
应礼处。

庚五(以喻赞德)分六:一、以点金剂之 喻说明由劣变胜;二、
以如意宝之喻说明难得 与珍贵;三、以妙树之喻说明果不
穷尽而增上; 四、以护送者之喻说明救脱罪业之果;五、以 
火之喻说明彻底摧毁罪业;六、经中所说其他 功德之理。

  辛一、以点金剂之喻说明由劣变胜:
  犹如最胜冶金料，垢身得此将转成，
  无价之宝佛陀身，故应坚持菩提心。
就像是依靠最上等的冶金原料(普通金属 也能变成金子)一
样，不清净的这个身体依靠 得受菩提心可以转变成无价

/10 20



之宝的佛陀身，因 而我们一定要坚持不懈稳固受持具有
这种能力 的菩提心。《华严经》中云:“以一两水银类之 
金能使千两铁变成金为喻，如是发心水银界善 根以普皆
回向遍知之智所摄持，即能灭尽一切 业惑障之铁物，诸
法亦成遍知之妙色，然而一 切业惑之铁不能灭尽为一切
智智而发菩提心之

金。”

  辛二、以如意宝之喻说明难得与珍贵:
  众生导师以慧观，彻见彼心极珍贵，
  诸欲出离三界者，宜善坚持菩提心。
能将一切众生带到解脱城享受功德宝珠的 唯一商主就是
无与伦比的佛陀，佛智周遍所知万法，除此之外其他众生
无法衡量，佛陀以无 量的智慧认真全面观察诸法时，彻
底照见此菩 提心最为难得，功德巨大，弥足珍贵。《华
严经》 中云:“诸宝之中如意宝堪为宝王，同理三世中 遍
知智慧照见法界对境，诸人天与诸声闻缘觉 之有漏无漏
善根皆不及发菩提心如意宝王之 价。”因此，想要远离痛
苦的所有众生理当坚定 不移善加受持菩提心。

辛三、以妙树之喻说明果不穷尽而增上:

          其余善行如芭蕉，果实生已终枯槁，
          菩提心树恒生果，非仅不尽反增茂。
没有被菩提心摄持的其他所有善根如同芭 蕉树一般生果
以后自然穷尽，而菩提心的妙树 恒常都会生长果实，非
但不会穷尽，反而会蒸 蒸日上。《宝箧经》中云:“文殊，

/11 20



各种树以四 大摄持而增长。文殊，如是善根若以菩提心
摄 持、回向佛果，则日益增长。”

辛四、以护送者之喻说明罪业之果:
           如人虽犯极重罪，然依勇士得除畏，
           若有速令解脱者，畏罪之人何不依。
即便是造了危害三宝等不堪设想的弥天大 罪，然而就像
依靠一位护送者的勇士能够摆脱 怨敌的严重威胁一样，
对于顷刻间就能脱离重 罪异熟果的菩提心，小心谨慎罪
业的人们为什么不依靠呢?理应依靠。《无尽慧经》中
云:“善 男子，譬如依勇士可不惧诸怨敌，同理，依真 实
菩提心勇士之菩萨不畏一切罪行怨敌。”

  辛五、以火之喻说明彻底摧毁罪业:
  菩提心如末劫火，刹那能毁诸重罪。
末劫火能将一禅天以下的器世界焚毁无 余，同样，依靠
菩提心一刹那间必定能从根本 上焚毁五无间罪等一切深
重罪业。《华严经》中 云:“能焚诸恶行如末劫火。”

善天尊者说:“一刹那之大安忍不缘所取， 所以必定能焚烧
(罪业)。”其实，这种讲法与 前面所说的道理并不重复，
前面是指压制罪业， 这里是说从根本上摧毁。

如果有人问:那么，一颗菩提心具备这二 种功德难道不矛
盾吗?

并不矛盾。如果获得了越来越殊胜的菩提 心，那么功德
也会越来越超胜，是从循序渐进 而获得来讲的。

  

/12 20



辛六、经中所说其他功德之理:
  智者弥勒谕善财，彼心利益无限量。
此外，拥有高超智慧的弥勒怙主对善财童 子说:此菩提心
的功德无法估量。《华严经》中 记载:“乐源城中商主坚财
之子善财童子，于文 殊前发心后，为了寻觅菩萨学处而
逐渐前行。尔时，至尊弥勒正在南方海滨由毗卢遮那佛
严 饰具藏楼阁之一方，为如海菩萨眷属讲经说法。 善财
童子见此情景，急忙顶礼。弥勒菩萨向诸 眷属赞颂善财
童子言:‘且看意乐清净者，坚财 之子名善财，寻求殊胜菩
提行，来至智者我面 前。’随之对善财言:‘善来善来慈悲汝，
善来 弥勒坛城中，善来寂静调柔尊，苦行之时疲倦 否?’
善财童子恭敬请问:‘圣者，我真实趋入 无上菩提正道时，
不知该如何励力学修菩萨学 处，请您明示。’弥勒菩萨答
言:‘善男子，你 已为善知识所摄受。何以故?善男子，菩
提心 乃诸佛法之根本，犹如种子;可令一切众生善 法增
上，犹如良田;一切有情赖以生存，故如 大地;能真正杜绝
一切贫困，故如多闻天子; 能圆满护持一切菩萨，故如父
亲;能真实成办 诸事，故如摩尼宝王;能满足一切心愿，故
如 妙瓶;......菩提心具有此等及其余千百万无量 无边利
益......’”其中有详细叙述。

己二(特殊功德)分三:一、分类;二、 本体之差别;三、功德
之差别。

庚一、分类:

          略摄菩提心，当知有二种，
          愿求菩提心，趣行菩提心。

/13 20



我们一定要明确，归纳起来菩提心有两种，也就是愿菩提
心与行菩提心。如《华严经》中 说:“任何众生为无上菩提
而发愿亦稀罕，与之 相比，为无上菩提而行持更为稀
罕。”

庚二、本体之差别:

    如人尽了知，欲行正行别，
    如是智者知:   二心次第别。
就像想要去往某地一样，为了他利而想获 得菩提的意
乐，即是愿菩提心;如同正式启程 前往该地一般，踏上能
获得佛果的正道并且渴 望修持此道，就是行菩提心。希
望成办自他二 利的智者，通过了知这两种比喻的差别，
同时 就会明白愿行两种菩提心意义的不同顺序。

庚三、功德之差别:

    愿心于生死，虽生广大果，
    犹不如行心，相续增福德。
    何时为度尽，无边众有情，
    立志不退转，受持此行心，
    即自彼时起，纵眠或放逸，
    福德相续生，量多等虚空。
愿菩提心在我们身处生死轮回期间，可以 产生广大的果
报，《华严经》中云:“善男子， 譬如金刚宝纵然坏损，亦
胜过所有上等金饰， 且不失金刚宝之名。善男子，同
理，发菩提心之金刚宝纵然离开勤奋亦胜过一切声闻缘觉
功 德之金饰，亦不失菩萨之名，复能遣除轮回之 一切贫

/14 20



困。”然而，它并不是像行菩提心那样接 连不断产生福
德。从什么时候起，为了能使无 边无际所有众生界从业
惑的束缚与轮回的牢狱 中解脱出来，在生死轮回没有空
无之前，怀着 义无反顾的利他心真实受持行菩提心，自
此以 后如果没有失毁这一行菩提心，那么即便处在 睡眠
或陶醉等放逸的状态中，齐天洪福也会连 续不断屡屡产
生。

戊二(具功德之合理性)分二:一、教证 之合理性;二、理证
之合理性。

己一、教证之合理性:

             为信小乘者，妙臂问经中，
             如来自宣说，其益极应理。
行菩提心能产生众多福德这一点具有合理 性，确凿可靠
的依据是《妙臂请问经》，为使信 解小乘之所有众生趋
入大乘，佛陀在此经中云: “设若我为利乐无边众生而披上
盔甲，则利乐 一切有情之所缘无边，善根亦无边故，即
使放 逸或睡眠，然于昼夜心之每刹那，善根亦增长、 强
盛、圆满。”

己二(理证之合理性)分二:一、意乐殊 胜;二、加行殊胜。

庚一(意乐殊胜)分二:一、意乐之所缘 广大;二、宣说意乐
超胜世间。

辛一、意乐之所缘广大:

    

/15 20



    若仅思疗愈，有情诸头疾，
    具此饶益心，获福无穷尽，
    况欲除有情，无量不安乐，
    乃至欲成就，有情无量德。
某人怀着一颗慈悲的心肠，仅仅想用药物 等治愈少数众
生的头痛脑热等，就证明他具有 一颗饶益心，也能获得
无量福德。对此，有些 论师是结合匝哦之女的公案进行
讲解的。作为 观想所缘境的一切众生而希望消除每一位
有情 的无量痛苦、渴求使每一位有情具足无量安乐 的
人，能获得无量福德当然就更不言而喻了。

  辛二、宣说意乐超胜世间:
    是父抑或母，谁具此心耶?
    是仙或欲天，梵天有此耶?
    彼等为自利，尚且未梦及，
    况为他有情，生此饶益心?
    他人为自利，尚且未能发，
    珍贵此愿心，能生诚稀有!
不管是父亲还是母亲，在诸位亲朋友人当 中，有谁会具
备这样的利益之心呢?根本没有。就算是天人、仙人或者
梵天具有这样的心吗? 他们也同样不具有。如《经观庄严
论》中云:“犹 如佛子具利心，于此成熟诸有情，如是父母
诸 亲友，子与至亲不具备22。”这些众生以前为了 自身的
利益，甚至在梦中也没有出现过这样的 心，又怎么可能
为他众的利益而真正萌生呢? 因此说，其他众生尚且为了
一己私利，也从来 没有生起过一心一意为众生利益着想

/16 20



的这一珍 宝菩提心，前所未有能够生起实在是难能可
贵、 稀有罕见。

庚二(加行殊胜)分二:一、加行所缘广 大;二、其他无有如
此加行。

辛一、加行所缘广大:

            珍贵菩提心，众生安乐因，
            除苦妙甘霖，其福何能量?
堪为一切众生安乐之因、遣除有情痛苦重 疾之妙药的珍
宝菩提心，她的福德怎么能衡量 得出来呢?《吉祥施请问
经》中云:“菩提心福 德，倘若有形色，遍满虚空界，亦将
超胜彼。”

              仅思利众生，福胜供诸佛，
              何况勤精进，利乐诸有情。
仅仅思维利益众生也胜过供养佛陀，将精力投放在成办一
切有情安乐的事业上，更为超 胜也就不必说了。《三摩
地王经》中云:“俱胝 那由他刹土，所有无量诸供品，恒时
以此供圣 士，不及慈心之一分。”

  辛二、其他无有如此加行:
    众生欲除苦，反行痛苦因，
    愚人虽求乐，毁乐如灭仇。
    于诸乏乐者，多苦诸众生，
    足以众安乐，断彼一切苦，
    更复尽其痴，宁有等此善!

/17 20



    安得似此友!岂有如此福!
作为众生，尽管有想丢弃痛苦的心念，可 是由于茫然不
知痛苦之因是不善业，反而屡屡 奔波造罪;虽然也想得到
快乐，却全然不晓得 乐的方法，以这样的无明愚痴而弃
离善业，结 果将自己的安乐像怨敌一样毁灭。对于乏少
安 乐、多具痛苦的这些众生，怀着大慈心用一切 快乐来
满足他们，以大悲心解除他们的所有痛 苦，以大智慧遣
除他们对苦乐之因一无所知的 愚痴，哪有能与此相提并
论的善业?哪有能这 般利济帮助的亲友?哪有能依之生起如
此福德

的事呢?

戊三(赞叹具发心之补特伽罗)分五:一、 自行利益;二、是
殊胜施主;三、是殊胜福田; 四、不为痛苦所害;五、称为应
礼处与皈依处。 己一、自行利益:

            若人酬恩施，尚且应称赞，
            何况未受托，菩萨自乐为。
任何人有感恩图报之心，尚且值得被人们 称赞是“这是知
恩报恩的人”，更何况说没有受 人嘱托也是心甘情愿地利
乐众生的菩萨了。

己二、是殊胜施主:

            偶备微劣食，嗟施少众生，
            令得半日饱，人敬为善士，
            何况恒施予，无边有情众，
            善逝无上乐，满彼一切愿。

/18 20



比方说，有人进行布施，他所舍施的对境 仅仅是少量的
众生，时间也只是一年一月施舍 一次，所布施的物品也
是平平常常的食物，而 且态度也是不屑一顾、极不恭
敬，所行的利益 也只是解决对方半日内充饥饱腹的食
品。如此 之举尚且被人们称为善行而受到众人恭敬，更 
何况说对境是无量无数的有情，时间是漫漫无 期连续不
断，所施的事物也是善逝的无上安乐， 所行的利益也是
满足一切愿望，行为上也是以 毕恭毕敬的方式施予。

所谓的“恒”字，有的注释中解释为“纵 然虚空、众生到了
尽头也不终止”;慧源尊者是按照时间的差别而讲的;善天尊
者则按照施物 的差别来解释的。

己三、是殊胜福田:

    博施诸佛子，若人生恶心，
    佛言彼堕狱，长如心数劫。
    若人生净信，得果较前胜。
假设任何众生对这样慷慨博施的施主菩萨 生起恶心，那
么他生起了多少刹那的恶念，就 要在这么多劫中沉陷地
狱。《寂静定幻经》中云: “文殊，菩萨对菩萨生嗔轻侮，
则等同此心之 劫中住于地狱而披盔甲。”相反，如果任何
众生 对具有菩提心的菩萨生起清净的信心，那么它 的果
报已经远远胜过恶心的果报。《趋入定不定 手印经》中
云:“文殊，设若十方所有世间界诸 众生之眼被挖出，设若
有善男子善女人以慈心 令彼等众生之目复明。文殊，若
有其他善男子 善女人以信心目视信解大乘之菩萨，则所
生福 德已胜前者无量倍。”

/19 20



己四、不为痛苦所害:

    佛子虽逢难，善增罪不生。
一切佛子即便遭受再大的痛苦与磨难，也 绝不会生起嗔
恨等恶心，反而会依靠这种外缘 力使善法自然增上。如
《般若摄颂》中云:“虽 受数多难忍害，然彼胜士心不变，
安忍之力极稳故，多信解修胜菩提。”

己五、称为应礼处与皈依处:

    何人生此心，我礼彼人身，
    加害结乐缘，皈依乐源尊。
诚如《宝积经》中云:“譬如大国王，生有 具相子，见童子
诞生，城人小国聚，自生菩提 心，成具相太子，天等世
间礼，净心尊重彼。” 任何人生起了珍宝菩提心，作者即
对他的身体 恭敬顶礼。就算是有人对他加害，也会令作
害 者与安乐连在一起，因而我们在堪为一切众生 安乐之
源泉的菩萨面前虔诚皈依。

如果有人问:此处的说法不是与“博施诸 佛子，若人生恶
心，佛言彼堕狱，长如心数劫” 相违了吗?

答:并不相违。上句颂词是说明恶心的果 报，而此处的意
思是说菩萨暂时与究竟摄受作 害者，就像慈力王暂时、
究竟使五位罗刹拥有 安乐一样。

                                       不见尽遣二障暗，菩提心宝之日轮， 
                                       坠于愚痴黑暗中，睁常断眼诚可悲! 
第一品释终

/20 20


	顶礼圣者观自在菩萨!

