
以妙观察智解开烦恼与惑网

1

以妙观察智解开烦恼与惑网

法王如意宝晋美彭措

身处此六道轮回中，纷繁复杂的痛苦与烦恼围绕着我们，烦恼之猛火不同寻

常般炽盛，在此痛苦的惊涛骇浪中，我们不能就此怯懦，应该鼓起斗志运用佛法

的智慧来进行观察与对治。

在末法时代这剧烈的烦恼和痛苦当中，能够获得佛法甘露水的人极其稀有，

现在的人们拥有的快乐非常稀少，就是因为他们的心灵没有受到佛法甘露水的滋

润。

如果我们时时以佛法教言来要求自己，三门行为便不会有过失，相续中也没

有烦恼，那我们就会处于异常安乐的状态之中，这种生活就像天人和菩萨一样。

但天人的生活和菩萨的行为，实际上就是通过妙观察智和积累善业资粮而获得的，

而世间众人的痛苦与烦恼就是前世积累恶业的后果，世人并未深刻认识到自己的

过失，反而怨天尤人，这种做法确实是愚不可及。

如果众生的苦乐感受是由别人造成的，那么在地狱中承受千百万年剧烈痛苦

的煎熬，这样一个悲惨的下场，又是谁令我们得到的呢？实际上任何怨敌对此都

无能为力，只是自己前世的恶业所招感，这是不容置疑的事实。

如脸上有油污，自己只有用镜子照了以后才能明了；同理，众生前世所造恶

业和善业往往在今生显现各种苦乐。就像我们脸上如果没有各种污迹，在镜子中

也不会显现出来；同样，如果我们以前没有造下恶业和善业，那今生当中就不会

有苦乐的感受，所以众生现世的快乐与痛苦就是前生所造善恶业的无欺果报。

我们已经知道，世上一切安乐与痛苦都源自于我们自身。尤其是造下杀生和

杀人的重罪，杀生者在即生中肯定会感受痛苦。为此，对于今生中感受的各种痛

苦，我们千万不能埋怨亲友和环境，认为这些都是他人造成的，此说法非常愚笨

并企图推卸责任。



以妙观察智解开烦恼与惑网

2

作为凡夫，心情不太畅快或经受几番困苦，这一切的一切都与别人、环境无

关，虽然有时生病了迁徙他方可能会有所好转，但其中并不存在必然的联系，只

与自己这个主要因素有着莫大的关系。

当年我（法王）生病时，不少人以为是着魔了，但我明确知道这是前世的业

力所感，故当时即吩咐大家切切不要为我打卦问卜。有些人以为是某些人供养的

信财不清净而造成我身染重病，但我认为这种说法并不究竟。因为我们作为出家

人所享用的，全部都是信众的信财，如果其中一部分不清净，则所有的信财都不

清净，这种说法没有任何意义。其实每一个众生的病因都是前世的业力所招感，

对此我们应该励力忏悔以臻清净。

从表面上看来，别人及外部环境对于我们的苦乐感受有着非常客观、直接的

影响，显现上是这样一种规律，但实际上外部的环境是通过自己的综合业力所起

现，外面的人也是受着业力的差遣，他们是根本没有自由的。

那么在往昔业力成熟现前之际，不管拥有何等的辩才也无法分离和驱走这种

痛苦的果报，以前所造的罪业必定会成熟受报，到时哪怕是天人的神变也无济于

事。

犹如在梦中感受快乐和痛苦，众生的一切苦乐感受也就是自心所显现的。所

以乃至心没有远离能取所取的执著之前，我们是不能从世间虚假的梦幻中醒来，

换句话说，乃至自心清净之前，我们始终是不能从痛苦中得到解脱。

在日常生活中，这类事情屡见不鲜，如有人说邪魔、外道、怨敌及非人等加

害于我，其实这是一种愚人的说法而已，这种做法本不高明且落于愚鲁，如果再

加上对外境生起贪嗔等烦恼，则更是愚不可耐。

当我们遭遇怨敌伤害时，浅慧之人自然对敌人生起嗔心，乃至采取各种惨绝

人伦的报复手段，如此错误的后果我们可想而知。释迦牟尼佛也曾着重指出，所

有的痛苦与快乐为众生自己前世的业力所致，把伤害自己的原因归咎于外境与别

人而不知励力忏悔业障的这种人，只会增上分别烦恼，而在这个怪圈中无法解脱，

今生来世也不能远离痛苦。



以妙观察智解开烦恼与惑网

3

本来世间的一切万法都是缘起显现的，其根本是众生的无明烦恼，若不解于

此，而以为外境伤害我，自己所造的罪业果报却埋怨他人，这并非明智的想法。

如身处地狱的业重众生，不管怎么对阎罗卒生起嗔心也毫无意义，对有情生起嗔

恨心只会毁坏自己的今生后世，尤其在人们患病之时，对病魔和鬼神生起嗔恨心，

就会给自己的今生来世带来无边的痛苦。

一切祸害的根本就是众生的心，也可以说是前世所造的罪业，如果我们通达

这个道理，则一切的痛苦烦恼自然灭尽，在前面我们已经学过十二缘起，明了从

无明到生死整个轮回的痛苦都是自己造成的，是自己业力现前所感，不应再埋怨

其他的人和事物。

一切祸害的根本就是我执，如能断除我执，自然灭尽一切世间的痛苦与祸害。

寂天菩萨如是云：世间所有的痛苦皆因我执而产生，断除我执，一切世间的痛苦、

祸害自然灭尽。世间人不知道本来就不存在一个实有的自我，反而紧紧地执著自

己不肯放开，若能修持无我空性，这样的人生自然充满阳光，不会空耗光阴。相

对而言，大圆满、大手印、大中观在所有的法中遣除我执最为殊胜。

有些人根本不明了疾病的根源为自己本人，反而为表面上的饮食不当而生起

嗔恨心，如此又有什么意义呢？其实疾病的根源是由于自己的五毒烦恼和行为不

当所引起的，比如有些人患上了藏传医学中所说的三大类疾病中的胆病，而油类

食物不利于胆病，但此时不了知自己的身体状况，而去随意享受油类食物，随后

病情加重，就只能责怪自己，而不应该怪油食，对于油类食物，你就不要生起很

大的嗔恨心。若是一个有智慧的人，知道自己身体不调，而且行为也不慎重，而

导致这种病患，于是就会请善巧的医生对症下药，病体也会逐渐康复，这是一种

有智慧的行为。作为一名胆病患者，迁怒于油食而生起烦恼是徒劳无益。同样的

道理，世间上一切痛苦的根本原因就是众生自己往昔的业力，在此基础上添加一

些暂时烦恼等外缘，就形成痛苦，如果明白了这个道理，作为一个修行人，就能

断除恶法，修持善法，我们就可以常时安住在快乐中，过上自由自在的生活。

对于烦恼，我们应该详加观察它的因、缘、本体以及作用。对于烦恼的本体，

我们应以如梦如幻来认识。如果没有断除烦恼，依此会造下恶业，所招感的果报



以妙观察智解开烦恼与惑网

4

就是痛苦，故世间一切痛苦的根本就是烦恼，然而，只要使用妙观察的智慧就能

断除烦恼——这个令众生流转三界轮回最主要的疾病。

众生无量无边，烦恼病也有八万四千种之多，对此也只有以智慧和大悲才能

彻底调伏，如龙树菩萨在《宝鬘论》中指出：唯有大悲空性藏的菩提心，即智悲

无二无别的菩提心才能断除无边烦恼。显宗是如此提倡，在无上密乘中也需要着

重提出，如在密乘中修持生起次第时，首先要修持三等持。在第一个真如等持时，

观想一切诸法成为空性；然后是显位等持，即对无量不了达空性的有情生起大悲

心；最后是因位等持，就是观想自身成为本尊身相。同样，在无上大圆满中，大

悲心与菩提心也是不可或缺的。

烦恼的因实际上就是非理（不合理）的颠倒意识，也即是本来不净执为清净、

本来无常执为常有、本来无我执为有我、本来是苦而反执为乐，总共有四大类颠

倒分别念。如对女人的不净身体生起贪染心时，首先是执著女人的身体为清净，

从中可以得到快乐，然后就认为她美丽悦意，产生了如此非理执著，则自然滋生

烦恼与贪心，因此烦恼的因就是非理作意。

其次是烦恼的缘，即是烦恼所缘之外境，如生嗔恨心时，即对外境的鬼神、

怨敌生起嗔恨之心，贪心也是对外面的色、声、香、味、触等法生起贪心，故依

靠外境而产生的为烦恼的缘。

然后烦恼的本体呢，就犹如夏日的阳焰水。如不用智慧去观察时，轮回的众

生被相续中猛厉的贪嗔烦恼掌握与控制，而真正运用智慧去观察其本性时，无论

在身体的内中外，还是在外面的地水火风等大种上也无法找到一个烦恼，就像阳

焰水一样，其实就是空性无实有的。

最后，烦恼的作用就是捆缚愚痴的众生，具有智慧的人就断然不会为烦恼所

困。

如果有人已经通达烦恼的本性，他就可以依靠如理如法的对治来断除烦恼获

得解脱。这里所谓的对治，也就是在胜义中一切烦恼犹如虚空，远离一切戏论；



以妙观察智解开烦恼与惑网

5

在名言（世俗）中，烦恼如幻如梦，显现而无有自性。明了以上道理之后，此人

便是证悟了烦恼的对治法。如是我们恒时修持烦恼的违品，则烦恼会自然灭尽。

若对外境与自身执著为端严美妙，就会生起剧烈的贪心。比如以为女人的身

体娇媚可爱，这种非理作意再三生起后，相续中的贪心就会像大海中的波浪一样

重重无尽，不可抑制。在此世间，无论是男人还是女人大多仰慕异性的姿容，但

当我们用智慧去观察时，则不管是自认为多么殊妙的外境，其实都并无任何可爱

的地方。

我们所贪执的人身，本来是大便小便、脓血、鼻涕以及各种小虫等不净物构

成，对于这一点，我们可以现量见到。一旦我们亲见这些不净物排泄出体外时，

都不会产生起愉悦的心情。实际上人的身体就是一个装满各种污秽不净物的肉皮

口袋，既然当我们见到一块普通粪便时也不会产生畅快感觉，那我们怎么会对充

满一大堆不净物的身体生起贪染之心呢？

对于你所贪爱的人，假如他身体的一部分残缺以后，你是否还会像原来一样

喜欢他呢？如你所贪执的这个男人或女人的鼻子没有了，或者是眼睛、耳朵没有

了，我们看见他都是不会生欢喜心的，至于由各种不净物聚合成为一体的这个人

身，我们为什么还对它产生欢喜心呢？根本就不存在产生欢心的对境。

其实我们所贪执的人身也是由各种体细胞聚集而成的，比如你所贪著的某人

的大眼睛，实际上也就是由晶状体、睫状肌、角膜等物质所组成的，如此分析之

后，人身中也就不存在欢喜心的对境了。

在此我们再回过头来分析一下能贪执的心，如一个男人爱上某女人而结为夫

妻，开始时认为她青春美丽，不可方物，但过一段时间后，他就再不愿意看到自

己的妻子，当初他非常贪爱的妻子现在已经毫无吸引人之处，于是他又开始追求

别的女人了。实际上以前他所钟爱的女人，与今天他所讨厌的妻子同为一人，根

本就无有任何差别。

因此有贪心的这种人，就如疯子，那狂乱的分别念就像是风中的棉絮一样飘

忽不定，今天追求甲，明天喜欢乙，以前他喜欢的美人，后来他会认为过于平凡。



以妙观察智解开烦恼与惑网

6

假如美丽的本性真实存在，那么你的心情为何前后有如此巨大的变化？不应有任

何变化。以前所喜欢的人也应该永远喜欢，并且你所喜欢的人应该得到全人类的

一致认同。但事实并非如此，如某女以为某男的眼睛勾魂摄魄，非常迷人，但另

外的女人对此并不表示欣赏。

在我们房顶上一些贪心强烈的小鸟，它们也经常像人一样舍弃旧友结交新朋。

但在我们看来，这些小鸟并不美丽，在形相上它们彼此之间也并没有任何差别。

我们人也是同样的道理，比如对于同一个女人某人会认为她好看，但另一个人则

会认为她一点也不好看，但实际上这都是由于自相续的分别念在作怪，如果是牦

牛看到这个女人后，心中根本就不会有好与坏的评价。

本来本性并不存在的东西，但贪心重的人反而执著为实有，故对女人的身体

生起贪心，而在离贪的瑜伽士或一个不净观行者看来，女人的身躯一点也不美丽

动人，对此一丝一毫的贪心也不会生起。我们对外境的诸如名闻利养等一切贪著

也是同样的道理。

又比如，对于污秽的不净粪，人类会感到恶心不愉快的，但在狗与猪看来却

是一种美味可口的食品。因此对于好、坏等判别全是众生的分别念而已，这与疯

子的心念无有任何差别。

作为人身的五蕴本来是无有任何实义，五蕴聚合也无稍许实义，并且它还是

三大痛苦的本性，是刹那生灭的法犹如闪电。若详细观察后，就会知道轮回一切

诸法皆是苦的本性、空的本性，并无任何东西值得贪恋。从身体的五蕴乃至器情

世界中的一切本无可贪之处，但凡夫因分别念以为外境实有存在，就这样将自心

捆缚了，于是给自他都带来巨大难忍的痛苦。本来不净以为清净，本来痛苦当作

安乐，本来无常执为常有，如此给今生来世带来无尽的痛苦。

在此主要宣说了对治贪心的窍诀，其实也可以此类推其余的烦恼。

本无体性的诸法却给自己带来无穷无尽莫大的痛苦，这是徒劳无义的。比如

对于美丽的姑娘，你为她付出了巨大的代价，这样无有任何意义。分别念为我们



以妙观察智解开烦恼与惑网

7

带来无穷的过患，当我们用智慧来观察自己的分别念，这时才知道，其实分别念

为我们假立了许许多多毫无意义的事情，对此我们必须用妙观察智来铲除之。

在正确运用妙观察智来观察外境时，一切相状都不存在，犹如乌云融入虚空

一般。所谓“妙观察”就是将粗法抉择为细法，再将细法分析为无方分微尘，如

此就可将所贪的对境，比如我们这个身体用妙观察的智慧进行详详细细地观察，

最后我们会得到一切法都是空性的结论。同样，观察自心也是犹如阳焰水一样，

是空性。总之，外境与自心皆了不可得。

至于春天阳焰水，有众多野兽执之为真实的大海而疲于奔命，但一个人如果

有智慧，知道这不是真正的水而是阳焰水，那他就不会为此而操劳。同理，我们

应该认识贪心的本体，认识之后自己在生活中就不会苦恼。这样我们观察了生烦

恼的外境和心识，然后再观察它的作用，得知这一切也都是虚伪不实。

用各种方法来观察时，因缘所生的贪心与执著，乃至所贪执的外境都不成立。

我们应该如此来观察外境和有境，烦恼没有能力损害这种理智，因为这种妙观察

智是符合实际的，而其违品——烦恼本来是虚伪。

无我与空性犹如狮吼遍三界的理智，纵使有人绞尽脑汁也根本不可能找到适

当理由来破斥，法称论师及历代众多高僧大德对此也专门引用教理作了许多阐明

与论证。因此我们应当以这样的智慧来进行认真观察，使这种智慧的观察在自己

的相续中再三地生起，犹如转轮一样，如是就能自然逐渐挣脱轮回之网，获得自

在洒脱的境界。

无论是大乘还是小乘，都必须运用相应的智慧来观察和对治烦恼。在小乘的

十六行相中，我们应着重修持无常、苦、空、无我，通过这四种智慧来对治它的

违品，即常乐我净的四种颠倒分别念，如是修持就会逐渐断除烦恼网。

在贪嗔等烦恼生起时，我们详加观察其因缘——心识与外境，烦恼本不存在。

这样不管是任何一个烦恼生起的时候，我们就用智慧来观察它的本体，通过不断

观察，自相续中会无勤生起定解，定解生起之后，就会越来越远离乃至灭尽烦恼。



以妙观察智解开烦恼与惑网

8

在此，对治烦恼只依靠妙观察智，不需要安住修持，就这样无论白昼还是黑

夜，时时刻刻反观自心烦恼的本性、作用、因缘，当观察的能力日趋成熟时，定

解油然而生，烦恼渐灭于法界之中。犹如太阳的光芒能遣除黑暗，只要我们经常

如理作意，以符合实际道理的这种妙观察智去观察烦恼的本性，那稍经修持也是

能产生极大的对治烦恼的力量，就如病人服下或敷上妙药后能在短时间内遣除一

切痛苦，而服下一般的药只能取得不太显著的疗效。

一切的颠倒分别念和烦恼就像一柄纸糊的屠刀，只要认识它的本性，这柄虚

假的屠刀就不能伤害我们。但相对我们这些业重凡夫而言，不懂依智慧去观察认

识其本性时，烦恼还是把我们紧紧束缚于轮回中，无法在短时间内得到解脱。

如果我们没有运用妙观察的智慧进行观察，那无始以来的烦恼习气积重难返，

甚至连一般烦恼也难以对治，所谓“江山易改，本性难移”。当我们没有观察对

治时，烦恼似乎是三界中最厉害的怨敌，但当我们认真去观察或对治它时，这件

事就显得轻而易举。以上这些道理在《入菩萨行论》第四品中讲得比较详细。

如果没有摧毁烦恼，则始终不会得到安乐，所以我们应如病人服食妙药一样

来依靠妙观察智断除烦恼，智慧之火是能燃尽烦恼的木柴。如果我们执著于对外

境产生的各种烦恼分别念，而没有去观察其本质，则烦恼就像水的波纹一样，只

会不断增长，永无停息，乃至虚空未尽之前也无法断除，这样在今生和来世只能

带给我们无量的祸害和痛苦。

鉴于此，为何我们不生起欢喜心来对治和观察烦恼呢？我们时时都应观察和

对治它，即使在平时淡忘了，如一名战士骤遇敌人时马上想起自己的兵器，那至

少在烦恼生起时应立即忆念其对治力。

若以如理的智慧来观察烦恼的本体，最后会了知它即是空性，这种空性也就

是如梦如幻的缘起性。如此通达之后，那么没有烦恼波浪的心就像平静的大海一

样，此时寂止或是禅定就很容易得到。因为一旦自心离开烦恼得到自在时，无论

修任何善法都能随意成就。



以妙观察智解开烦恼与惑网

9

无烦恼清净的心，犹如远离乌云的万里晴空一般，麦彭仁波切在一个“大圆

满窍诀”中也如是云：“若是证悟了如虚空般的法性，那就得到了无死的智慧。”

至于对证悟犹如虚空那样的见解虽有不同的解释方法，但现在我认为也就是得到

寂止与胜观双运的智慧境界，这时自己身心得到堪能，五眼六通也能自然现前。

妙观察智的修法是先修胜观，然后在此基础上生起寂止，通过这种观察方法，

很容易成就寂止，也可以说就是成就止观双运道。这样看来，在此世间再无较彼

更重要的了。是故欲求得到禅定的人也应如是行持，即应首先以妙观察智来观察

烦恼，这样观察过后，就如远离一切疾病的健康人一样，在此世间可以享受无尽

的快乐，并能现见一切诸法的本性。

一切诸法的本性本来即是空，而在暂时的因缘聚合中又可无欺地显现，如梦

如幻。对于此，我们应该用智慧来了知和证悟它的真实意义。当我们用智慧断除

了空与不空的分别念网，以无别的智慧就可以现见无住的大中观法界本来意。因

为中观不住任何边，如《迦叶请问经》中云：“迦叶尊者！有者也是边，无者也

是边，远离这二边，即无说无思，是各别自证。”所谓的各别自证智慧，就是远

离了能取所取，通达了诸法本性的智慧。

我们知道，修密法的人首先是了解，然后是觉受，最后才是证悟。但在大圆

满当中也有一种不共同的法器，即不必经过了解和觉受，而是直接证悟的这种人。

如有人在西日桑哈或莲花生大师面前获得了“一切显现不要执著”的窍诀后，立

刻就现前了远离一切能取所取的最高境界。恩扎布德就是这样一种根机，他是断

证同时显现的。

总之，在资粮道、加行道、见道、修道过程当中，我们依靠显宗和密宗的教

言或窍诀真实地修持正法，最后就可以现前圆满无生的果位，或者说是圆满获得

法报化三身。


