
⽆著菩萨传 
益西坚赞⼤师 著
索达吉堪布 译

⽆著菩萨吉祥贤降⽣于吉祥萨迦寺西南⽅ ⼆由旬半处⼀
名为扎嘉之地，此地周围遍布白 ⾊⼭岩，其上有辽阔丰
饶的牧场，下边则是平 坦肥厚的农区，整个地区完全被
翠⾊欲滴的草 原覆盖，犹如⼀块温润剔透的蓝宝⽯静静
地铺 在⼤地上，让⼈顿⽣⽆尽的悦意。其⽗名功秋 华，
其母则叫琫准，藏历⽊⽺年(1295 年)，尊者 伴随着种种瑞相
诞⽣于此世间。当其初⼊胎时， 母亲就在梦中看到观音
菩萨融⼊自⼰的⼼间， ⽽当他出⽣时，外境中亦显现出
各种与观音菩 萨有关的征相:此地以前从未曾出现过的妙
香 飘满虚空、充盈⼤地;悦耳动听的乐音传遍诸 ⽅;⼤地震
动;天空中降下花雨;当地民众从 来没有目睹过的鲜花、草
⽊自此繁盛⽣长...... 其后则为他取名功秋桑博(宝贤)。

出⽣后，他的身相即具有佛菩萨的相似相 好，众⼈都说
他就像能给眼目带来清新感受的 甘露⼀般令⼈赏⼼悦
目。降临⼈间之后，他与 ⽣俱来的寂静、调柔、温顺、
正直、慈悲等⼼性品质就逐渐散发出来，以⾄在他很小的
时候， 其⾏为表现之⽔准就远超⼀般凡夫之所作所 为。
若究其原因，当属⽆量⽣世以来，尊者⼀ 直串习如海般
之⼆资粮所致。幼年时，从他的 日常举⽌当中即可看出
非常稀有的⼀种未来发 展趋势。比如，有⼀天，当功秋
桑博正躺在母 亲怀里时，突然刮起了⼀阵狂风，狂风夹

/1 63



裹着 树枝直上虚空。孩⼦见到后立刻⼤哭不⽌，母 亲问
他为何如此难过，他就用小指头指着天空 说道:“⼀个有情
被卷到空中去了。”母亲连忙 安慰他说:“那不是有情，那
是树叶。”听到这 句话，小功秋桑博才停⽌了哭泣。又有
⼀次， 秋天里的某⼀天，当天地冻天寒并降下⼤霜， 功
秋桑博上午离开家到外面⾛动，结果等他回 到家中时家
⼈发现他的衣服不见了。⽗亲急忙 问他:“你的衣服呢?”他
则回答说:“碰到⼀ 些非常可怜的众⽣，见它们被严寒逼
迫，我就 把自⼰的衣服给它们了。”⽗亲为了查证就带着 
孩⼦⼀起去看个究竟，结果当他们来到⼀处遍 满蜘蛛的
坟堆时，果然发现在那些快冻僵的蜘 蛛身上正盖着功秋
桑博的外套。为防⽌衣服被 风吹⾛，孩⼦还在衣服的四
周压上了⼀些⽯头。

童年时的尊者即具有如是轻自重他的菩提他有时会说:“我
要修⾏。”⾔罢即依毗卢 七法之坐式安坐且思维法义，他
就这样经常以 圣者之⾏为度日。有时他也会哭，每当此
时， 家⼈便把经书拿给他，⽽他随即就会停⽌哭泣 并面
露⾼兴之⾊。别的孩童打他时，他只是哭 ⼀哭⽽已，根
本不会还⼿打对⽅。后来，⼀个 名叫蒋阳顿有坚赞的⼈
将他迎请到萨迦寺，并 问起过他这些事情是否属实。尊
者当时回答说: “尽管⼤家都有这种说法，但我却想不起来
了。 不过，每当碰到有⼈对佛法表示不恭敬时，我 的⼼
里就会很难受。小时候，我的嗔⼼就很少， 慈悲⼼倒很
具⾜，别⼈⾏善时我都会随喜其功 德。因为这些原因，
我对任何⼈都不会恶语相 向。记得在我很小的时候，有
天在萨迦嘎颇门 ⼝，⼀⼈没有任何理由地故意打我的
头，最后 打得头上都起了⼤包，即便这样，我还是没对 

/2 63



他⽣嗔恨⼼。跟其他小孩做游戏时，如果他们 输了，我
当时反⽽会因此⽽⼼里痛苦并哭泣不 已;如果自⼰输了，
⼼中反倒没有任何不愉快 的情绪。与伙伴们捡柴⽕时，
他们若拾到了我 却未捡着，此时我⼀点也不觉得难受、
痛苦; 如果自⼰捡到了别⼈却都没捡到，我就会担⼼ 他们
⽗母会因此⽽责骂他们，想到这，我⼀定 会把自⼰捡来
的⽊柴分给⼤家，有时也会帮他们捡⼀点⼉。回想孩提时
代所玩的那些游戏， ⼤多不出建造佛塔、讲经说法、禅
定等项内容， 基本上都是在以善法度日。”

尊者⽗母去世得很早，五岁时他就被外祖 母抚养了。住
在姥姥家时，他经常都要放⽺， 当时因为要交税，姥姥
不得不杀掉⼀些⽺只。 每当看到有⼈在杀⽺时，他⼼里
便明白又到了 给官员上缴⽺⾁的时候了。当那些⼈拖着
⽺群 奔向屠宰场时，他边哭边⽣起不可遏制的悲⼼。 虽
说拉着那些⼈不让他们⾛，但这⼀切都⽆济 于事，长时
间拖拽着他们后，尊者最终往往会 哭昏过去，⽽那些⽺
还是会被送到断头台上。 经历了这些事后，尽管姥姥对
他依然疼爱有加， 但他对⼈世间的种种虚情假意却⽣起
了强烈的 厌烦⼼。九岁时，他终于从放⽺之地逃脱，并 
来到了叔叔仁钦扎西所在的萨朗寺庙。在那里， 他开始
学习⽂字、诵经等，不管所学为何，他 总能做到过目不
忘，当时的⼈们都称他为不凡 之⼈。

想到以前的⾼僧⼤德都是在佛陀的教法下 出家、守持清
净戒律并精进闻思修⾏，尊者便 来到萨朗寺诸上师面前
请求也能让他追寻前辈 的⾜迹前⾏。结果，于⼗四岁那
年，他终于圆 满了自⼰的⼼愿:是年六月初⼋上午，萨朗
寺喇嘛欢巴上师为其作轨范师，堪布仁钦华桑当 他的亲

/3 63



教师，仁钦多杰上师则担当了日晷师⼀ 职，尊者如是于
圆满僧团中受了沙弥戒，并得 法名桑博华(贤吉)。当其
时，前未曾有之妙香遍 满⼤地，悦耳音声缕传来，天空
中降下花雨， 诸如此类的吉瑞征兆皆为当地民众所耳闻
目 睹。尊者尚在诸位上师前庄重承诺:今后纵遇 命难，亦
要守持住清净戒律!

遵循前辈⼤德的⾏持风范，受戒后，他即 舍弃⼀切今⽣
琐事，开始精进、专注于闻思如 来经典，并背诵经⽂且
思维法义。对家乡的财 富、受用、眷属等，他⼀概⽆所
贪求，为报答 叔⽗仁钦扎西当初对自⼰的收留、照管之
恩， 他将属于自⼰名下的田地、屋舍全都赐给了他， 并
教诫他说:“从今往后，你要好好⾏持善法， 对毫⽆实义的
世事万不可执著牵挂。我的田产， 再加上原本就属于你
自⼰的，这些财物已⾜够 维持你日常⽣活之用。若还觉
⽣活⽆着，那我 即便化缘也会供养你。不用担⼼，认认
真真修持就是了。”尊者曾反复思考过这⼀问题:即所谓佛
法

必须以讲经说法以及实修来弘扬、护持，也就 是说，通
过闻思、讲辩以持守教法;通过修⾏ 以持守证法。每念及
此，他便发愿要拼尽全⼒深钻阐释如来教法密意的诸⼤经
论，并及祖师 ⼤德解释它们的著疏。怀着这种信念，⼗
五岁 时，他便来到渥东艾森寺之分院艾悟佛学院， 并投
师根迦上师门下，从其精研《阿毗达磨杂 事集》。因他
与⽣俱来就具有调柔、寂静、安忍、 慈悲等⼼性特点，
为防⽌别的道友⽣起嫉妒⼼， 他就故意在⼈前摆出⼀副
特别孱懦、低劣的神 态。不过，不管尊者自⼰如何伪
装，⽆数⽣世 以来串习善法的功德⼒却让他的智慧远远

/4 63



超越 常⼈通过多年精进才能得到的那点⼉智慧境 界。某
次，⼀个名叫蒋阳荣巴尼玛坚赞的⼈对 寺庙里的僧⼈供
斋，在庙里所有年轻聪慧的僧 ⼈们聚集起来以后，他向
⼤家提出了这么⼀个 问题:“俱舍里说⽆贪受是痛苦，那么
我请问， 既然已⽆贪爱，痛苦又从何说起?何况⽆贪又 直
接与痛苦相违。”对此问题，当时在场的众多 僧众竟⽆⼀
⼈能予以解答。

尊者知道后就对那⼈回答说:“《俱舍论》 中讲有些声闻阿
罗汉虽然没有了具贪之烦恼， 但却摆脱不了业⼒所致的
痛苦感受，故⽆贪受 与痛苦并不相违。”如此回答后，所
有⼤智者皆 深感稀有。南扎上师当即赞叹道:“你的回答
⽆ 有丝毫拖泥带⽔之处，确实已与⽆著菩萨⽆⼆ ⽆别，
完全堪当第⼆⽆著之美誉，理应成为众⼈的礼敬处。”自
此之后，⼈们便称其为渥东⽆ 著。

他对《弥勒五论》、《瑜伽师地论》、《⼆律 仪论》、
《⼋品论》等论著中所阐发的道理⼀⼀ 通达⽆碍，恰似
印度⽆著菩萨⼀般。同时，他 亦深解《⼊菩萨⾏论》、
《学集论》、《经集论》、 《龙树六论》等论典的旨趣。
将这些论著全部 掌握后，尊者又想将因明理论了然于
胸，于是， 他又来到吉祥萨迦寺，并拜著名修⾏者雄甲
上 师为师，从其学习《因明七论》、《集量论》等 因明
专著，并尽皆了悟，尤其对《定量论》更 是用⼼颇深，
且理解透彻。法胜论师以及庄严、 天自在慧、释迦慧、
伽那些等诸⼤论师所造的 因明注解，不论从⽂字还是意
义角度，他都可 称通盘解悟，就像当初的法称论师⼀
样。⼤菩 萨自⼰也曾说过:“我本⼈比较懈怠也不怎么精 
进，但在我的智慧面前，万法皆可被同时通达。” 他有时

/5 63



即会以这种玩笑的⽅式道破天机。如是 修学后，尊者最
终彻底明了了⼆胜六庄严所有论著的精义。

⼆⼗三岁时，他以云游僧的身份前往后藏各⼤寺庙进⾏辩
论。对那些执持邪见者，他以 教证理证将其各个击破;对
那些坚持正见者， 他则予以摄受，并同他们⼀起云游四
⽅。当时 的⼈们都纷纷议论说:“像渥东⽆著这样的⼤智 
者，以前从未出现过。”

在他三⼗岁的那⼀年，也即藏历⽊鼠年， ⼗月六日上
午，以堪布香森仁钦衮为轨范师， 南卡桑给为羯磨师，
更嘎坚赞为屏教师，夏嘉 香秋为日晷师等，在如是具⾜
所要求之数量的 僧团中，尊者于艾悟佛学院受了近圆
戒。从那 时起，他就对四部毗奈耶中所宣讲的有关开遮 
持犯之种种规定严持不犯，他就好像优波离尊 者又亲临
雪域藏地⼀样，成为了持戒精严之僧 团的顶饰。

三⼗⼆岁时，蒋阳多有及其眷属、更嘎坚 赞上师、更邦
朗卡扎、香森仁钦衮等⼈劝请他 担当达热寺住持⼀职，
尊者拒绝了。后来，那 巴琼帕坚赞、仁钦西日本巴也劝
请他接受住持 之职。面对众⼈诚恳、认真的请求，他担
⼼若 再拒绝就会有违背上师教⾔之嫌，思前想后， 尊者
最终还是挑起了达热寺住持这⼀重任。后 应以香森仁钦
衮为主的诸⼤上师、善知识以及 下擦瓦的善知识、僧众
之请，他到那里创办了 艾热佛学院。多年以来，他对所有
众⽣皆如母待独⼦⼀ 般慈爱怜悯，从未曾退失过片刻的轻
自重他之 菩提⼼。 

为了弘扬佛法，他⼀直未间断过讲经说法， 每次传法时，
他总爱同时开讲《现观庄严论》、 因明、《阿毗达磨杂事

/6 63



集》、《⼤乘庄严经论》、《宝 性论》、《⼊菩萨⾏论》
这六部论典;除此以外， 于相应时间内，他还适时宣说显密
佛经并及注 疏;在以蒋阳顿有坚赞为主的众多善知识面前， 
他则⼴讲甚深窍诀。因担⼼会对闻思造成障碍、 影响，对
超度等法事他⼀概予以拒绝。尊者就 这样尽⼼尽⼒地弘传
佛法，依凭其菩提⼼之神 威，每次讲法时，他都能做到吐
字清晰、不会 掉字或遗漏，并因之⽽使其所说极富吸引
⼒， 且易于使弟⼦⽣起定解。尊者语⾔的慧光遣除 了弟⼦
们⼼灵的愚痴晦暗，同时也开启了他们 智慧的⼼莲，⼀⽣
中，他培养出的得意⾼⾜共 有⼗位，⾄于其他的⼤智者则
举不胜举，其名 声诚可谓遍满整个⼤地。尊者即如是刹那
也不 散乱地弘法利⽣，在达热寺的七年时间里，他 始终保
持着这种⼼不外散的状态。 

三⼗⼋岁时，蒋阳顿有坚赞劝请他造《⼤ 乘庄严经论》的
注疏，著作完毕后，他如是说 道:“如果写明此书乃由蒋阳顿
有坚赞劝请⽽造，别⼈就会认为那就像说空话⼀样(此句句意
不 明)。”故⽽书成之后，他并未写上劝请者的姓名。 《⼤乘
庄严经论注疏》经过⼀番辛苦努⼒后， 终于圆满完成了，
它是尊者所造的⼀部⼤部头 著作。以后，他又造了《宝性
论注疏》。

当时，⼀位名叫者嘉的上师劝请他造⼀部 《⼊菩萨⾏论
释》，恰在此时，许多⼤智者聚集 于邦·洛近登巴2译师处
向其询问当今时代谁最 精通《⼊⾏论》这⼀问题，因众
⼈对此事历来 众说纷纭，比如有⼈就认为杰顿巴⼤师最
了解 此论的真义。⽽译师则评价道:“于藏地⽽⾔， 对《⼊
菩萨⾏论》最为精通者当属果仓巴、⽆ 著上师⼆⼈，其

/7 63



对《⼊⾏论》了解之深似⽆⼈ 可比，⼆⼈的相续中已具
⾜此论的全部意义。”

在渥东讲经说法时，他经常都会用自⼰的 财物资助⼀些
上师、道友，有⼈曾请他想⼀个 能招财、守财的良策，
菩萨当即就⼲脆地回答 说:“以邪命求财绝对不应理，因其
不符合佛陀 教⾔，亦与前辈⾼僧⼤德的⾏持背道⽽驰。
前 ⼈舍弃今⽣⼀切意乐与⽆意义之⾏为，他们所 ⾔所⾏
完全合于佛陀教⾔与法度，并严格护持 三戒;在此基础
上，他们又⼴⾏菩萨道。因此说，如果想要有所⾏持的
话，那就⼀定要按照 我的⾏为规范如理⽽⾏。”他随即便
开始宣讲 《佛⼦⾏》。为使自他众⽣尽皆趋⼊佛⼦之⾏ 
持，他在每⼀颂词结尾都加上“佛⼦⾏”三字， 以此⽅式最
终圆满创作了由三⼗七颂组成的不 朽名篇《佛⼦⾏》。
后上房顶校稿时，他把⽂稿 放在面前，就在此刻，⼀阵
狂风突然平地刮起， 瞬间就把法本席卷⽽去，⼀张纸都
没给尊者留 下。但他不灰⼼，又重新依照⼼中所忆将其
整 理了出来。如今，《佛⼦⾏》早已是传遍诸⽅， 其缘
起还应追溯⾄那场⼤风所导致的突变吧。

正因为⼤菩萨发⼼极为⼴⼤，故各宗各派 之修⾏⼈都对
他非常崇拜，并⼗分仰慕其教⾔ 中所流露出的智慧，特
别是对《佛⼦⾏》更是 赞不绝⼝，以⾄本论流传久远、
影响⼒深⼴， 确实称得上世代风⾏。不论何种身份者，
见之 都会恭敬合掌;虽说有⼈未能如理秉承教⾔、 依⽽实
⾏，但他们也对本论有敬信⼼，并将之 当成发愿时的殊
胜对境，这些都是现量可见的 事实。有次尊者⽣了重
病，弟⼦们请他留下遗 书，他则毫不迟疑地回答说:“我的
遗书就是《佛⼦⾏》!”⼤菩萨守持如来⼀切教法的宏愿实

/8 63



际上已得成就，善财童⼦当初曾依⽌过⼀百多位上师，与
其相似，⽆著菩萨⼀⽣中也依⽌过四⼗位善 知识及两位
⽆与伦比的如意宝般的根本上师。 具体说来，他们分别
是:⼴闻博学时曾依⽌过的⼗位善知识:⼗四 岁时，在⼀名
叫蒋阳昆顿的上师前闻听发⼼、 般若、因明、俱舍、⼤
威德、佛母修法、不动 佛修法等;于根迦上师前闻听《阿
毗达磨杂事 集》等与弥勒菩萨有关的论典;于嘉样尼玛坚 
赞前听受《定量论》;在萨迦派⼤智者雄甲上师 处从其闻
受《因明七论》及注解;在扎西衮上 师前听闻《阿毗达磨
杂事集》;在阿阇黎释迦香 秋前听受《现观庄严论》;又于
卓比地⽅的量⼠ 夫索南衮面前听闻《⼴般若》、《般若
⼋千颂》 及《般若⼋千颂释》等经论;在蒋阳牙吉前听 受
《般若⼆万颂》、《般若⼋千颂》等般若⽅面 的经论及
《瑜伽师地论》等论典;还在邦·洛 近登巴译师前听受了《瑜
伽师地论》、《摄⼤乘 论》、《阿毗达磨杂事集》、《能
仁密意庄严论》、 因明理论、羯磨事业、《缘起经释》
以及《中观 次第修法》等中观⽅面的论著，还有《时轮
⾦ 刚续释》、密集⾦刚修法、《般若⼋千颂摄义》 及注
释、《菩萨论道》、《辨五蕴论》、⼗⼀面陀 罗尼、佛
智⾜尊者所造《摄集经释》等;第⼗ 位善知识则是果仁钦
桑科，他为尊者教授了《阿毗达磨杂事集》。 对⽆著菩
萨恩重如⼭之⼗位善知识是:桑杰⽂上师，尊者五岁时曾
于萨朗寺在他面前接 受了胜乐⾦刚灌顶，⼈们普遍认
为，在接受灌 顶的同时，他即认识了⼼的本体;在萨朗寺
的 仁钦欢巴、仁钦华桑堪布面前学习别解脱戒律 及其学
处;在多德瓦上师处修习尊胜修法、陀 罗尼咒、度母四曼
茶罗、⼆⼗⼀度母修法等， 并获⼤威德猛修灌顶、开许
灌顶以及月幢菩萨 所造《⼋食⼦仪轨》、《五钉教⾔》、

/9 63



《修⼼宝顶》 等传承;又于喇嘛那巴上师琼帕坚赞前接
受、 听闻有关瑜伽⽅面的灌顶、窍诀及甚深法要; 另⼀位
⼤恩上师即是香森仁钦衮堪布，他在堪 布面前接受了胜
乐⾦刚、度母、⼤轮续、喜⾦ 刚、⿊敌、⽆量寿及普明
佛灌顶，并听闻了《能 仁密意庄严论》、三种《摄⼤乘
论》、《弥勒五论》 及其注释、《唯识⼆⼗颂》、《唯
识三⼗颂》，且 前后六次听受发⼼仪轨，又于其前得到
了尊胜 开许灌顶、玛哈噶拉灌顶、阿且目食⼦灌顶、 食
⼦仪轨等;在上师热巴仁钦朗前听闻了⽂殊 真⾔修法，后
依⽽实修，结果其辨别智慧⼤⼤ 提⾼，尊者自⼰就曾说
过“现在已能背诵《般 若⼗万颂》了”;又在⼤堪布甲渥华
桑前闻受《三 精华》、《⼤圆满⼼性休息》等触部法门(⽆
垢光尊者所造)的⼀百个窍诀;于日巴华习前听闻有关 赞叹⼤
⼿印⽅面的相关法要，如那诺六法、俱 ⽣⼤⼿印等;还有
⼀位⼤恩善知识即是更邦南 卡扎巴上师，于其前，尊者
得到过两次胜乐⾦ 刚灌顶，还有马鸣菩萨所造的《本⽣
传》、《学 集论》、《经集论》，以及恒河⼤⼿印等法
要。这 位上师具有殊胜的预知未来的神通，某次他曾 计
划为自⼰造⼀所屋宅，当他与众⼈正就房屋 的具体设计
⽅案商讨、研究时，恰好⽆著菩萨 也在场，上师就边笑
边对他说道:“你可能会想 这个老僧⼈肯定老糊涂了，要不
然建这么⼤的 房⼦⼲什么!不过我告诉你，谁享用它还说
不 定呢。”结果房⼦盖好后，上师只在里面住了⼀ 个冬天
就示现⽣病了。他当时⼀面迎请尊者⼊ 住其中⼀面对尊
者交代说:“我有四句话，你⼀ 定要记住:第⼀，我未死之
前，你应守在我身 边;第⼆，我死之后，于四⼗九天之
内，你要 日日为我修持仪轨;第三第四，等我死了，这 所

/10 63



房⼦还有粮食都供养你，你必须接受。”尊者 后依教奉
⾏，他将青稞⼤多用于为上师举⾏的 法会上，⾄于所接
受的其他遗产则完全按照上 师的遗嘱处理。他后来曾说
过:“此房竣⼯后， 上师只住过⼀个冬天，⽽我们则享用了
三⼗多 年，看来上师了知未来的神通的确厉害!”

在其前听闻过甚深法要的⼗位⼤善知识 是:⼤上师根洛，
尊者在他面前听受过发⼼仪 轨、《佛⼦妙答》、《⼊菩
萨⾏论》等法要;增巴 云登嘉措上师，于其前得到过《⼤
论续》、梵⽂ 度母法、不空成就罥索法等法门;多杰华上
师， 乃增巴云登嘉措之兄，他向尊者传授了《五钉 加
持》、《亲友书》等传承;任耶瓦上师，从他 那里，⽆著
菩萨听闻了⾏菩提⼼法门、《弥勒五 论》及其注疏、阳
贡巴所造三⼭法、《喻法宝积 书》、《窍诀宝积书》等;
江华阳顿有巴，在这 位上师前，他得到了度母及⼤乐⼀
髻之灌顶， 还有发⼼仪轨、萨迦派不共之上师瑜伽、⼤
中 观引导⽂等法要;布敦⼤堪布，于其前闻受了 胜乐⾦
刚、密集⾦刚灌顶，以及《吉祥胜续》、 ⾦刚萨埵灌顶、
⿊尊者修法、事业法之注疏等; ⼗位善知识中尚有⼀位索
南坚赞法王，他在法 王座下接受了发⼼仪轨、度母灌
顶、三部芝悟 巴法门、胜乐⾦刚胜供法、《胜乐⾦刚⽣
戒注 释》、森巴译师耳传法、旃扎古昧所造《尊胜佛 赞
叹⽂》等传承、灌顶;热萨上师索南岭珠， 他为尊者传了
⿊阎罗王灌顶与窍诀;洛桑上师， 他给⽆著菩萨传授的是
朗日塘巴格西所造的 《修⼼⼋颂》;还有⼀位善知识则是
修瓦类堪布 些嘉智，他向尊者传授了观音菩萨法门。

于其前修习⼴⼤清净⾏之⼗位善知识是: 德些更嘎坚赞、
开增钦波、索罗⼤上师、夏巴 更索上师、希 坚赞、章波

/11 63



龙的堪布⼟吉希 、 华齐阿阇黎、堪布索朗桑给、嘉波华
上师、南 卡桑给上师等⼗位，尊者从他们那里都得到过 
法益。

⾄于⽆与伦比的如意宝般的两位上师则分 别为:⼀切佛法
之顶饰、⼀切利乐之源泉、⼤ 阿罗汉之化身、住于清净
地之⼤菩萨——⼤堪 布索南扎巴，在他面前，尊者得到
过⼀切经续 之精华、⼀切窍诀之醍醐、⼀切如来之妙道
— —⼤乘修⼼法门。得此法门时，因⼆⼈有⽆量 世的师
徒因缘，故尊者的两种菩提⼼就像夏季 涌泉⼀般汩汩涌
出、不竭增盛，他的空性⼤悲 藏犹如汹涌之波涛⼀般，
最终全部汇⼊自他⼆ 利的汪洋⼤海中。对⽆著菩萨⽆误
开示菩提正 道的⼤恩上师，尊者观其为如意宝般，与真
佛 ⽆异，并对之⽣起了⽆伪的恭敬⼼。初见堪布 如意宝
时，他就有种与拜见真正的⼤圣者⽆丝 毫区别的感觉，
恰似阿底峡尊者⼀闻⾦洲上师 之名号立刻就双⼿合⼗且
泪流满面⼀样，他在 每次提到仁波切的名字时，立即都
会恭敬合掌 并热泪盈眶。他曾赞叹说:“我的上师所具有
的 悲⼼，任谁也⽆法相比。”故尊者自始⾄终都把堪布当
作如意宝⼀般虔诚顶戴。于此上师前， 他还得到过苦乐
道用法、不空成就罥索法、药 师佛开许灌顶及仪轨、《戒
律根本律》、洛炯玛 及具光佛母陀罗尼咒、阿底峡尊者
所著《发⼼ 仪轨》、则达日等上师所造的《百法论》、
杰中 更瓦所造法要等法门。菩萨在上师前首先学习 并精
通五明，中间又具有并修⾏空性正见及⽆ 缘⼤悲⼼，获
得殊胜成就后即开始不断饶益有 情。

另⼀位⽆与伦比的如意宝般的上师则是与 ⾦刚持佛⽆⼆
⽆别的仁钦西日本巴尊者，在他 面前，菩萨听闻并得到

/12 63



了时轮⾦刚灌顶、六加 ⾏引导等有关甚深密法⽅面的法
要，尤其是三 世诸佛唯⼀之妙道、⼀切⼤菩萨⼼之精髓
—— 两种如意宝般的菩提⼼，故尊者对上师的信⼼ 与恭
敬⼼与日俱增。他曾说过:“我相续中的⼤ 悲⼼乃依如意宝
般的西日本巴尊者之加持⽅才 得以⽣出。”因此，每提及
恩师他就常常情不自 禁地流下热泪并恭敬合掌。有⼀
次，上师对尊 者说:“到我跟前来。”然后就给他传授了以
耳 传耳、以⼼印⼼、能使巨⼤成就不断涌现、并 且其本
身的加持云雾缭绕不散、能使罪业深重 者强⾏成就、令
利根者即⽣成就、中根者中阴 阶段成就、下根者也可于
七世或⼗六世得到究竟解脱的空⾏母⼝⽓尚未消失的观音
实修法 门、俱⽣⼤⼿印法，并将缘起法门、略灌顶以 及
⼋关斋戒修法也⼀并传授予他。上师并且慈 悲加持，为
他创造了日后弘法利⽣之事业可达 于⼴⼤⽆边之境地的
缘起。从此以后，菩萨即 按照《俱舍论》中教示的修法
次第，在清净戒 律的基础上，⼀步步闻思修⾏。对显密
之道， 他先依靠闻思断除了⼀切增益;遵循前辈⾼僧 ⼤德
之⾏持风范，他又前往寂静地⼀⼼⼀意专 ⼼修炼。

尊者后将渥东艾悟达 道场交给⼤弟⼦坚 赞桑给。在他讲
经说法时，蒋阳顿有坚赞及其 眷属请求他能作艾悟的住
持，对此尊者回答说: “我可以给你们另请⼀位上师。”随
后他便前往 萨迦寺，并对邦·洛近登巴译师说:“请你务必 
到艾悟作住持。”译师非常欢喜地回应说:“⽆ 著上师，你
带来的消息令我深感受用，以前， 我的上师雅德桑给坚
赞未能拥有此道场，(⽽今我却得到了，)我看我们明天就
出发吧!”在 邦·洛近登巴译师到达艾悟的当天，尊者将

/13 63



《瑜 伽师地论》等法本供养给他，自⼰就想趁此机会去
寂静地苦⾏实修，为此他特意吟诵道:

“散乱如不净物应抛弃，为自他⼆利恒修禅定， 

⼼中切盼如是精进者，皆愿获得内外之寂静。  

嗟! 嗟! 忠诚友谛听: 若欲得永久安乐， 

应思维老病死苦，且⾄诚三门⾏善。  

世间琐事⽆意义，做之非理应断除， 

寿命犹如崖上⽔，刹那不住奔死处。  

青春靓丽似花圈，挂于颈上⾊斑斓， 

⼀朝⾊尽花纷坠，今⽣刹那即灭尽。  

所积资财⽆法用，突然孑然离⼈群， 

独自前往陌⽣地，今世诱惑难摆脱。  

汗⽑上耸粪下泄，眼眶深陷眼球凸， 

⼝⼲舌燥⽆食欲，身难挪动⼼迷惑。 

 受此诸般痛苦时，良医再多亦⽆用， 

财产经忏⽆能⼒，亲友深情徒唐捐。 

 眼睁睁望亲友面，自⼰⼿拽自衣裳， 

⽓息急促呼吸短，猛厉喘息近断⽓。 

 恐怖阎罗逼近时，虽住珍宝⽆量宫， 

/14 63



⼗万勇⼠持利器，严加防护不能敌。 

 转轮王亦救不得，三界财富⽆能赎， 

故当速皈依三宝，勤积圣者之七财。 

 烦恼所积之财产，今⽣来世痛苦源， 

有漏烦恼之助缘，亲友分崩之祸根。 

 财富恰似蜂酿蜜，酿成难食芝麻许， 

为防他⼈损害之，失财丧命来守护。 

安住世间转轮王，离开此世空⼿归， 

⼀丝不挂故当思，积累资财迷惑否?  

永不灭尽安乐园，信戒闻施智惭愧， 

欲得长远之快乐，圣者七财理应守。 

 上师善友应依⽌，智者还须断烦恼， 

恶⼈如食染毒物，远离应如弃毒蛇。 

 六⼗四种狡诈索，⼥⼈以之缚贪者， 

谁⼈堪能贪著彼，断除解脱之根者。 

富时逃跑亦紧随，衰时求助彼远遁， 

亲⼦弑⽗何⾜道，此等亲友谁信赖。 

当面奉承暗中贬，恩将仇报饶益者， 

/15 63



凡愚往来极密切，怀抱私⼼必欺汝。  

故应⼒断世贪欲，内⼼斩断旧习⽓， 

全体剥尽⽆剩余，⼀⼼皈命依三宝。  

⼀切有为皆⽆常，有漏皆苦执乐迷， 

涅槃寂静如欲得，当修离边之⽆我。  

劣海翻涌恶缘浪，苦痛江河汇其中， 

恶⼈巨鲸实遍满，尘世浊海勿贪执。  

自性快乐⽆他损，净⽔花果自丰富， 

贪嗔之声不得闻，寂静森林中安住。  

蜜蜂嗡嗡起欢歌，孔雀踏出精彩舞， 

树枝随风影婆娑，部分成熟花叶果。  

具⼋功德之河流，潺潺流⽔传歌声， 

⽔泡宝鬘所装饰，⽔底鲜花处处开。  

如是寂静欢喜地，宣讲深妙法上师， 

师如第⼆佛陀尊，如⼦待母敬承侍。  

师所宣说法乳汁，滋养智身愈强壮， 

日夜恒时不散乱，精勤修持彼妙法。  

⽅便船上智慧桨，我欲凭之救度尽， 

/16 63



轮回苦海中众⽣，诸法根本菩提⼼。  

不求今⽣来世报，诸佛赞叹此布施。  

戒乃⼀切功德本，害他如毒应断除。  

嗔敌掠夺诸财富，汝应依⽌安忍军。  

懈怠难成自他利，断除琐事精⾏善。  

⽆禅定不见法性，应修⽆相之等持。  

⽆智永不得解脱，应通甚深⼆谛义。  

自他三世所造善，为诸众⽣得菩提， 

以三轮空智回向，三身现前菩提果。”  

尊者即如是吟诵了上述偈⽂。 接着，他便来到⼀处具⾜
《经观庄严论》中所讲的寂静地所应具⾜之功德的圣地
——悟 启求忠(银⽔法堡)，这里曾涌现出⽆数个⼤成就 
者，就像风⽔宝地普陀⼭⼀样，下面就简要描 述⼀下此
圣地的境况与功德:

悟启求忠环境幽雅、寂静，安住此处定会 令欢喜⼼不断
⽣起，等持⼒亦会自然增上。放 眼望去，五彩缤纷的花
朵遍地盛开;侧耳倾听， 各种鸟⼉的宛转鸣音时时传来。
整个地区遍满 花草树⽊，到处呈现出⼀派⽣机盎然的景
象。其前有属于四⼤河流之⼀的后藏河匆匆流过， 河⽔
⼀路喧腾流向远⽅;附近则铺满蓝宝⽯⼀ 般晶莹温润、秀
⾊夺⼈的草地，各⾊鲜花星星 点点地镶嵌在后藏河两
岸。此地前⽅还有⼀嘉 塘草原，其景⾊宛如用松耳⽯装

/17 63



饰的⾦质曼茶 盘⼀样。此地不仅风光适⼈耳目身⼼，⽣
活所 需也很容易获取。另外，盗匪、猛兽也都不会 光临
这⼀雪⼭环绕的修⾏宝地。

从四⼗三岁开始，尊者就在这里闭关清修， 除了侍者阿
索南达的⽗母以及⼀位续⽊瑜伽⼠ 共三⼈作为护关者以
外，他与外界断绝了⼀切 联系，不再接见任何⼈。不管
来访者的地位有 多么尊贵或卑贱，他⼀概将其拒之门
外。在关 房的门⼝上，他还写下了如下语句:

“顶礼上师三宝! 诸位欲见我者明鉴: ⼈⽣似秋日白昼⼀般
短暂易逝，⽽阎罗死主却像西⼭影⼦般步步紧随。⼤限到
来之时， 我们只能独自⼀⼈默默承受，那时唯⼀能给予 
有⼒帮助的即是佛法。

故不应以毫⽆实义之闲谈耽误自他⾏持善 法，⼤家都应
观修⽆常，并对此世间⽣起⽆伪 的厌离⼼。不可懈怠度
日，要抓住光阴尽快修 ⾏。殊胜⽆比之佛法与今世之世
间法不可兼得，欲自在驾驭世与出世法，怀抱此种想法者
必定 是自欺欺⼈之徒。

诸位即便见到我，我也没有其他话可奉告， 望众⼈各归
自家，并精进⾏持身语之善法。”

他又写道:

“因前世造作不善业，故我于浊世转⽣边 地，往昔身语意
所造的⼀切业，都必将成为现 在或将来遭受苦报的因。
如今，既已进⼊寂静 地的关房中，就应像扯断捆绑麦秆
的绳⼦⼀样， 放弃身体的⼀切⾏为造作;亦应似断弦之琴
⼀ 般，停⽌语⾔的所有功用;还应如断了⽔的磨 盘那般，

/18 63



将内⼼所起的分别念完全断除。上述 誓⾔若有违背，就
请玛哈噶拉对我进⾏严厉制 裁!”

尊者即如是请空⾏、护法作证，并自此后 不再与外界进
⾏任何接触，他将今⽣的⼀切分 别念全都铲除，专⼼精
进修法，同时保持誓⾔ 的坚定，唯以闭关之⽅式日夜观
修空性正见与 ⼤悲⼼等持。

在尊者如是闭关期间，某次艾悟格西前来 迎请他出关⼴
转法轮，尊者拒绝了这⼀请求。 尽管未与格西见面，但
他还是慈悲赐予了格西如下教⾔:

“南⽆罗给修 雅!

在以⽆量的智悲事业光芒照耀⼀切众⽣、 使之皆获暂时
及究竟利乐的诸佛菩萨前，我恭 敬顶礼!

虽说⼼中充满悲悯，但我玛呢瓦却⽆法利 益众⼈，想对
他们有所饶益，却苦于⼒不从⼼。 在此，我只能满含热
泪、以⽆尽的悲愍⼼对弟 ⼦们说说我的⼼里话。

若于暇满难得之⼈身宝洲，未取受丝毫的 妙法如意宝，
反以此身⼴⾏⽆意义之今⽣琐事， 这样的话，自⼰将来
⼀定会后悔不迭。因此凡 具智者切勿自欺，⽽应清净戒
律、不懈闻思修 ⾏、如理修持妙法，如此修为⽅能使暇
满⼈身 真正获得实义。

对⼤众⽽⾔，不管身为老者抑或青壮年， 谁都不愿死，
也不会想到死，但死主却会突然 出现在⼈们眼前。现在
的我们对死亡毫⽆准备， 看看你内⼼对主宰死亡有多⼤
把握就可明了此 点。故⽽不要再希求今⽣的名闻利养

/19 63



了，把精 ⼒用在⾏持能对来⽣带来利益的妙法上吧!果 能
如是，日后迎接来世时，你⼀定会胸有成⽵。

谁都不想受苦，谁都愿意快乐永随，因果 ⽆欺之道理想
来⼤家也都明白，在这些前提条 件下，如果仍⼀意孤
⾏、造恶不⽌、不⾏善业， 这种⼈若能成为智者，则世
上还会有愚者存在吗?是故宁可今世受⼈欺侮，或困窘饿
死，也 要断恶⾏善，如此才称得上是智者之举。再看 愚
者，他们对饿鬼也会皈依，⽆慈悲⼼之辈皈 依的对境竟
然包括那些罪⼤恶极之⼈!其实这 些⼈都非智者的皈依
处，相反，他们不折不扣 皆应成为智者悲愍的对境。所
以说，我们理当 ⼀⼼⼀意皈依具⾜智、悲、⼒之三宝，
⼀切暂 时的苦乐境况都应了知为三宝加持所致，这样， 
我们就⼀定会获得短暂及长远之利益。业、烦 恼所⽣之
轮回三⼤痛苦，若执为快乐且希求不 已，这⽆异于飞蛾
投向⽊薪所⽣之⽕，(其结果 只能是自取灭亡。)故当了知
轮回本性为苦的事 实，并⼒断轮回之因——业与烦恼，
且为得解 脱⽽不断⾏持善法。

我们都知道离苦得乐是每个众⽣的⼼愿， 故⽽为着自⼰
的利益去损害别的众⽣，这种⾏ 为与⼈形旁⽣又有何区
别?这些被伤害的众⽣ 在长劫轮回中多次以慈悲⼼饱受痛
苦煎熬利益 我们，如果伤害众⽣依然可以被称为修⾏⼈
的 话，则普天之下又有哪⼀个⼈不能被叫做修⾏ ⼈呢?他
们曾⽆数次舍弃自⼰的快乐，为我们 忍辱负重、含辛茹
苦，现在，若⼤家把他们统 统舍弃，那听闻⼤乘佛法还
有何用?所以，为 度化天边⽆际的众⽣，我们都应发起⽆
上殊胜的菩提⼼，并断除自利之⼼⾏，以直接间接的 ⽅
式利益⼀切有情，这才可谓是殊胜的⼠夫。 那种对他众

/20 63



不会带来利益的⽆贪之快乐，应观 若地狱之⽕般迅疾灭
除;如果对他⼈有所助益， 那么即便是⽆间地狱之⽕也应
看作花园⼀般坦 然承受且修持。所有显现皆如幻化，显
现的当 下，其本体即是空性，显空非⼀亦非异。若能 如
是详加观察，则万有显现均经不起勘验。它 们的实相了
不可得，⽆论如何执著，都不过是 自⼼尚处于迷乱状态
的证明⽽已。因此，修⾏ ⼈理应远离四边执著，⼀⼼安
住于殊胜中观道 中。假如因自私自利⼼⽽不断⽣起痛
苦，且⽆ 法消除执实之病的话，那么依⽌与良医⽆别的 
上师又有什么用?整天享用妙法的作用又体现 在哪里?故应
遵循上师的教⾔，通过理证及智 慧观察，享用妙法之妙
药，断除执实病垢，精 勤⾏持能带来自他⼆利之善法。

虽已受持三戒，但又染污破戒，通过闻思 也未能最终通
达四聚戒之含义;虽欲利益众⽣， 但自利之⼼却似烈⽕⼀
般炽燃;虽住于寂静地， 但却懈怠懒散......像我这样的⼈又
哪里有资格 教导别⼈!不过，⾔为⼼声，我写的全都是自 
⼰的⼼里话，只想对你们有所饶益，除此之外， 绝没有
夹杂任何别的个⼈目的在其中，望诸位见到后都能好好秉
持。就算我们真的见了面， 我也没有其他话可说，即便
我死了，除了上述 话语也不可能再有别的遗嘱。”

  尊者即将此教⾔赐予了请求接见者。 

⼏年当中，他除了通过⼀个小窗⼝接受供 养的食物外，
未与外界进⾏任何接触，甚⾄连 关房的门都封死了，供
养他的信财也⼀概拒不 收受。有⼀次，在云登达作上师
侍者期间，曾 收留了信众供养的⼀整扇⾁，以及⼀桶酸
奶还 有⼀瓶酒，未曾想上师见到后马上对云登达说: “你

/21 63



要享用就自⼰享用吧!”他自⼰则压根⼉也 不想接受这些东
西。侍者⽆奈，只得将酸奶、 酒倒掉，那整扇⾁则送给
了提⽔者。⽆著菩萨 某次曾这样说过:

“在寂静地不会对名闻利养抱有希望，对 美食珍馐也自然
断除了贪执。为了挣脱轮回牢 笼的束缚，于此日日都在
精进修⾏。”

  他就以这种⽅式坚持闭关了⼆⼗多年。 

当时，⼀位全知法王也曾来到悟启并请求 能与尊者见
面，他还有⼀些佛法上的问题要请 教⼤菩萨。对此尊者
回答说:“我已发过誓⾔， 要严格闭关，因⽽⽆法与你畅
谈，以后再会晤 吧。”⾄于法王所提的问题，则以书面形
式作了 答复，他本⼈并未迈出闭关房⼀步。

另⼀位法王索南坚赞莅临渥东时也请求能 与尊者会晤，
⼤菩萨则劝阻道:“这次希望你不 要前来。”对于当时很多
⾼僧⼤德、显赫⼈物的 这类请求，他全部予以拒绝，从
未为此⽽出过 关。他的身体远离了散乱，语⾔远离了绮
语， 内⼼远离了分别念，如是刻苦磨砺，使他相续 中的
证悟境界日夜增上。他曾说过如下话语:

“在寂静处当⼼正清净⽆念时，忽然听到 此⼈彼⼈相继死
去的消息，每当这个时刻我就 会想，我们的身体与⽔
泡、风中灯⽕有什么区 别呢?⼀样皆是连安住⼀刹那的⼒
量都不具 备!这种念头在这种情境下总会情不自禁地⽣ 
起。”

侍者有时会请求将所住关房略加修缮，尊 者此时就会告
诫他说:“我们不⼀定会在此处居 留很长时间，更何况修整

/22 63



房屋时免不了要杀害 很多众⽣。”因此他⼀直未开许对自
⼰的居所进 ⾏翻修。出关后他前往任耶瓦上师处，趁此
机 会，侍者偷偷将房屋作了修整。尊者回来后非 常不⾼
兴地说:“在你修盖房⼦的过程中，肯定 会死许多⾍⼦，我
们⼀定要念经回向给它们， 好好给它们作超度，这些有
情实在是太可怜 了!”当时，尊者还对自⼰写下了如下教⾔
以自 我劝勉:

“南⽆罗给修 雅!

殊胜智悲⼒众⽣怙主，恭敬顶礼观世音菩 萨， 

懒惰乞丐鄙⼈玛呢瓦，写下劝诫自⼰之教 ⾔。

⼀⼊恐怖轮回狱，即遭老病镣铐缚， 

住于 持兵死卒前，此⽣恒久⼼有否?

⼴⼤⽆际轮回海，业与烦恼狂风吹， 

恐怖恶趣漩涡上，名利之⼼想及否?

岁月⼭挡青春日，衰影障覆身群⼭， 

临死⿊暗旋将⾄，安逸空闲汝有否?

头刺白发之铁钩，身体皱纹如绳缠， 

拘于⽆情死卒爪，放逸安睡汝能否?

光阴⼤军后紧追，死亡深渊前横陈， 

四维 上下⽆处避，是否仍不舍闲谈?

/23 63



脆弱⽔泡般身躯，种种恶缘风吹动， 

刹那安住⽆把握，邪念岂有空闲⽣?

今日不死难确定，死后不知去何处， 

⽆义 琐事仍造作，岂非自欺欺⼈欤?

富⼈空⼿裸体去，⾼贵瞬间不能留， 

眷属 群中孑然离，除去佛法何有益?

往昔贪求今⽣乐，虚度此⽣散乱过， 

若仍不断懈怠⾏，死时悔恨何太迟!

他众⽆能作损害，⼼清忆念窍诀时， 

未曾精进灭贪嗔，中阴迷乱⽆奈何。 

降敌护亲皆⽆有，⾼官贱仆亦阙如， 

不调 自⼼于静处，玛呢瓦你欲何为? 

故断利养贪散⼼，恒依正知与正念， 

依凭 悲智双运道，净除⼆取之习⽓。” 

此自我教⾔尚有下述内容: 

“老幼青壮⽆次第，不欲死时死忽⾄， 

诊治诵经皆徒劳，思此当断今⽣贪。 

富⼈空⼿裸体去，⾼贵瞬间不能留， 

眷属 群中孑然离，思此当断今⽣贪。” 

/24 63



他经常都会教导众⼈说:“观⽆常实乃甚深 殊胜法门，若能⽣
起⽆常观，则可成为初⼊佛 门之因;⽆常观亦是求解脱者中
间修⾏之鞭策; 同时，它也是最终获取光明法身之正因。因
此 说，观修⽆常确为非常重要之修持内容。”因⼤ 菩萨自⼰
已在内⼼深处确立起坚固⽆常观的缘 故，所以他将贪欲等
执著全部放下，也舍弃了 ⼀切对未来之筹谋策划，⾄于今
⽣的那些凡情 琐事更是弃如敝屣。正如噶当⼤德在古籍中
所 ⾔:“独⾏了自事，⽆著乃⾏境3。”对这句话， 尊者确实可
谓做到了身体⼒⾏。他已⽆丝毫贪 著今世的念头，⼀直坚
持⾏持圆满甚深正道。 对那些有缘弟⼦他常传以正法，并
反复强调说修⾏中的最⼤违缘即是不能看破今世;真修⾏ ⼈
应⾛如来欢喜之道，应思维观修⼈身难得、 寿命⽆常，并
全⼒以赴⼒争达到不贪恋今⽣的 境地。对此，他还有如下
教诫:

“顶礼上师三宝尊!

增上功德妙光芒，遣除过患之⿊暗， 

礼敬诸佛菩萨已，宣说如理修⾏法。

⼊于解脱正道者，若仍希求世间法， 

较此 更⽆⼤违缘，故应⼒断希求⼼。

⽆论闻思修何法，若杂世间法念头， 

不净毒物混馐中，尽皆败坏⽆剩余。

若于师友起争论，不顾痛苦发恶语， 

廉耻 丧尽积财富，希求今世所导致。

/25 63



为侵他⼈之财产，身⼼精于勤算计， 

毁坏 自他今来世，希求今世所导致。

⼿中虽持经论灯，然为亲眷频争⽃， 

直如迈向险深渊，希求今世所导致。

虽对亲属⼤布施，然以私⼼顾眷属， 

如此不得⼴⼤果，希求今世所导致。

虽严护戒如眼目，为名利缚不得脱， 

轮回 监狱镣铐系，希求今世所导致。

虽曾长期修禅定，然以贪嗔毁他众， 

寂⽌反成不寂⾏，希求今世所导致。

病盗怨敌⼈说为，修⾏违缘实不然， 

⼼性调柔为顺缘，希求今世真障碍。  

今欲如理修⾏者，应知希求今世念， 

实为障道⼤违缘，⼀切时断极为要。  

即⽣利益难成办，即便实现难享受， 

唯有死亡自亲领，到时眷财有何用。  

弃之深感极痛苦，思后断除今⽣慢， 

必死不知何时死，唯⼀佛法有利益。  

/26 63



转⽣不知⽣何处，佛法利益遍⽣处， 

秋积春日未必享，不积⼈又笑其愚。  

死时唯佛法有利，现不修习极愚痴， 

求名利⼼尽断除，恒时⽆乱修正法。”  

⼤菩萨就这样圆满了三⼠道的修持，他自⼰以身作则、⾔
⾏⼀致地践履了上述教⾔中所 阐述的⼈身难得、寿命⽆
常等道理，⾄于修成 皈依的具体情况，则可从下面这则
公案中⼀见端倪。

尊者在前往拉萨的途中，某日正沿着从贡 唐到拉萨的⼀
条河边⾏进，当时有七⼋个⼈骑 着马正准备过河。当他
们骑⾏到河中央时，突 然全部沉⼊⽔底并迅即被河⽔淹
没。⼤菩萨见 状立即焦急万分地呼叫道:“哎呀呀!哎呀呀!” 
随即便双⼿合⼗、紧闭双眼祈祷道:“度母呀! 度母!圣者度
母!”

随着尊者的虔诚呼救，不⼤⼯夫，除⼀⼈⼀马外，其余⼈
众与其坐骑不相分离、全都迅 速升⾄岸上，⽽那⼈则被
⽔流席卷⽽去。恰在 此刻，尊者背后忽然冒出⼀个身着
陈旧白⾊氆 氇、身形长⼤之⼈，他腰间还系着⼀条⽑兰
草 绳做的腰带。那⼈踊跃说道:“我去!我去!” ⾔罢即毫⽆顾
虑地跃⼊激流中。他拽着落⽔者 的⼿，终将其毫发⽆损
地拖拉上岸。⼀到岸上， 白衣⼈迅疾消失，在场众⼈个
个深觉稀有。⽆ 著菩萨疑惑地说:“这到底是怎么⼀回事
呢?” 身边有⼈答话道:“会不会是祈祷度母感召的? 他可能
是度母的化身吧!”菩萨闻⾔不觉感慨有 加:“也许是吧，真
是稀有难得啊!由此看来， ⼀般情况下，只要自⼰能⼀⼼

/27 63



⼀意祈祷，三宝 肯定不会欺惑我们，⼀定会给予如是的
加持。”

有⼀年尊者看到侍者在种地，⼀见之下他 立刻教诲侍者
说:“这样耕种会杀害很多众⽣， 即便是种出来⼀⼤堆叶
⼦，对我们又有什么用 呢?”最终，他并未开许开荒耕种。
有⼀年夏 天，他又对侍者说:“不要捡幽墨柴，这种柴⽕ 
里依附有很多众⽣。我们能不死就⾜够了，⽣ 活所需倒
是需要准备准备，但不⼀定要捡幽墨 柴呀!”夏季看到油灯
没有灯罩，他就会说:“飞 蛾扑过来会把它们烧死的。”于
是他只让身边⼈ 白天供灯，夏天供灯则⼀律在清晨进
⾏，对此他解释说:“如供灯太晚的话，因看不清路面， 众
⼈脚下会踩踏死很多众⽣。”

总之，他对业因果的道理深信不疑，这⽅ 面的明证即是:
纵遇命难，他也不会伤害哪怕 是极微小的众⽣，⽽对那
些相信业因果之⼈则 经常赞叹。尊者已圆满修成⼤⼠
道，可完全彻 底地⾏自他交换法门，对任⼀众⽣都能⽆
偏饶 益。

某些施主要上战场时，他们拿着很多做食 ⼦的供品来到
尊者面前请求他能祈祷三宝护法 对自⼰进⾏护佑，⽽尊
者在为他们念诵仪轨时 却说:“双⽅都应平息争⽃，我们应
如是祈祷， 使⼈们的恶⼼、粗暴⼼理渐次消除，不应祈
祷 ⼀⽅胜利、⼀⽅失败，希望⼤家也都能这样做。” 他又
说:“虽说施主希望自⼰能够获胜，但争执 平息才能对双⽅
带来真实利益。这样祈祷就已 ⾜够了，我们也算没有欺
瞒施主。”

/28 63



每当听到某某众⽣幸福、快乐的消息，他 都会由衷地随
喜道“:真是太好了!”⼝中如是说， 脸上亦是⼀副欢喜⽆尽
的表情。他曾说过:“因 我苦楚狂风吹，他⼈脸上挂⿊云，
泪雨滂沱叹 雷急，此等⾏持怎能为。以我快乐目光触，
令 其笑颜莲苑启，白牙花蕊尽显露，如是⾏为岂 能舍。”
⼀听闻他⼈的喜事，他就会⽆比的⾼兴。

在尊者的感召下，其住处附近的猛兽也不 会互相损害，
它们都能以慈⼼相待。别⼈送给 他的⼀条猎狗，有只岩
⽺每每都想与其共相玩 耍，这个时候，猎狗从不会伤害
它。碰到乞丐 正准备上前扑咬时，只要对⽅念诵观音⼼
咒， 它就决定不会再咬其⼈。还有只猫也特别温顺 善
良，每当它看到天窗中有小鸟雀时，⼀丝毫 的恶⼼也不
会⽣起，反倒显得特别欢喜。害怕 小鸟飞⾛，它就藏在
它们看不到的地⽅安静⼊ 睡。不仅与鸟和谐共处，它连
老鼠也不加伤害。 有只狼也不伤害任何众⽣，⽽且还不
吃⾁。另 有只天鹅在尊者转绕(佛塔)时，也跟着⼀起 转
绕，尊者停下来，它也停步不前，⽆论尊者 ⼲什么，它
都会模仿效⾏，⼤菩萨也特别喜欢 这只天鹅。后当地出
现战乱，尊者不得不离开 悟启前往渥东，临⾏前他交代
侍者:“不拿其他 物品都没什么问题，但这只天鹅千万别忘
了带 ⾛。”⼤堪布香秋泽睦闻听之后不禁赞叹说:“这 些旁
⽣的稀有⾏为表明，只要修成菩提⼼，什 么都可以调柔
自在。”

当地爆发战争后，尊者对悟启地⽅的百姓 开示说:“不要贪
恋财物，自⼰逃命要紧，我可 以当那些跑不动的老年⼈
的仆役，护理、照顾 他们。”后来，能跑的⼈全都四散逃
亡，剩下的老弱之辈则集中于尊者座下。当⼤队⼠兵怒

/29 63



⽓ 冲冲地来到尊者面前时，⼀睹⽆著菩萨慈颜， 他们那
粗暴、愤怒的⾔⾏举⽌立刻自然消尽， 故⽽也就未伤害
那些齐集在尊者身边的老⼈。 不仅如此，他们尚祈求能
得到尊者的加持，有 些当时就对上师⽣起了信⼼，且泪
流不⽌，还 有⼈则痛自忏悔以前所造的杀⼈罪业。

尊者曾自忖过:我身边的弟⼦都依赖于我， 我应以慈爱⼼
保护、关照他们，他们互相之间 也应和睦共处、慈悲相
待、不起争⽃。仰赖尊 者教诲，每当众弟⼦在上师身边
会集时，⼤家 都能做到欢喜和合、互相赞叹，现场只听
得⼀ 片悦耳之语。其实，他对所有众⽣都如母待独 ⼦⼀
般慈爱关怀，其⼤慈⼤悲之⼼时刻溢于⾔ 表。对那些正
在遭受苦难或造作痛苦之因的众 ⽣，他尤为关切、悲
悯。

⼤概在尊者⼗六岁时，有⼀次，以前曾在 财产⽅面给过
尊者利益的某位格西对他说:“明 天有⼀件非常重要的事
情，你替我处理⼀下 吧。”遵照格西的委派，他便从渥东
赶赴萨迦寺。 途中，在⼀宽阔的草原上，他看到了四五
只被 狗妈妈遗弃的小狗。此情此景令他悲⼼顿起， ⼀时
间不觉泪流满面。此时他想:若把小狗送 回渥东，那就没
时间成办格西委托的事情了;

若只管办事，把小狗扔在这里，现在是冬天， 它们⼀定
会冻死的，况且乌鸦、猛兽也会把它 们杀害。思前想
后，他最终决定还是先把小狗 送回，晚上再接着办事。
于是他带着小狗就往 回⾛，路上还思量到:此事最好不要
让格西知 道。没想到在⼀个路⼝迎面就碰到了格西，格 
西面带不悦地责怪说:“你耽误了我最重要的 事!”听到格西

/30 63



的谴责，他显得非常不好意思， 安顿好小狗，立刻就出
发再次赶往萨迦。黎明 时分，他终抵目的地，并将有关
事宜办理妥当。 吃了⼀点⼉东西，便又马上往回赶，直
到晚上 才赶回渥东。格西见状深有感触地对他道歉说: 
“你真了不起!我昨天骂你请你不要⽣⽓。”

⼤概在尊者⼆⼗岁时，艾悟寺院的僧⼈准 备迁移他处，
当时寺庙⼤门⼝有⼀跛⾜乞丐⼀ 直哭泣不⽌。尊者听不
下去就上前询问道:“你 为什么哭呢?”那⼈答以:“僧⼈们都
⾛了，往 后我向谁要饭呀?”尊者闻⾔立即安慰他说: “不要
着急，我可以把你带到新地⽅。”说完就 回转身收拾了⼀
根绳⼦，然后又对那乞丐说: “你拿着⾏李，我背你。”乞
丐面露难⾊:“可我 拿不动啊!”听到这⼉，他便将乞丐的衣
物、垫 ⼦先背过去，然后又返回来再将乞丐背到那里。

不用说真正见到众⽣受苦，就连听到别⼈说某某某如何如
何苦，他都会难受万分地感叹 说:“我的老母亲实在是太可
怜了。”就这么边 ⽣悲⼼，边哭泣不已，以⾄最终往往泣
不成声。 听到⼈们议论说:曾有⼈⾔朗日塘巴尊者是⿊ 
脸。尊者听说后回应道:“想到如母有情的痛苦， 我还怎么
可能面露笑颜呢?!”⽆著菩萨就对此 公案评价说:“朗日塘巴
的话千真万确、真实不 虚。”每想及苦不堪⾔的众⽣，他
都会泪流满面， 并说偈⾔:

“舍弃苦逼诸众⽣，自求寂灭安乐道， 

如弃⽕海中⽗母，清凉⽔池自沐浴。

“众⽣曾舍⼰快乐，为救我等受煎熬， 

量逾⼤地海微尘，我何能弃彼等众。

/31 63



“饶益我之诸众⽣，难忍苦痛紧相逼， 

见闻忆念若漠然，我⼼是否铁打成?

“为我除苦之母亲，⽆间地狱⽕烧身， 

对之若不起悲⼼，空长⼈身实畜⽣。”

当时，西藏发⽣了⼀些战乱，就连悟启前 的草原上也搭
盖起军营。他看到后就悲哀地说 道:“真是太可怜了，我的
这些如母有情的⼼全 都迷乱了，他们正造作往后备受痛
苦的因，真 是可怜可悲啊!”说到这里，他已在床上辗转
反 侧、痛苦得难以自制，甚⾄会因那些造恶业之 众⽣⽽
哭得昏厥过去。他还说过:“三恶趣中众⽣多，⼈间受苦亦
可悯，若能善加思维之，⾏ 苦因者极可怜。”在与⼈接
触、交谈的过程中， 若有⼈提到名闻利养、财富圆满、
位⾼权重、 造恶不断等话题，他就会显得非常伤⼼、难
过。 为免旁⼈听到后会⽣邪见，他尽量克制不去议 论这
些⼈事;若真实遇到这些可怜的众⽣，他 对他们的悲悯之
⼼及伤⼼之情就更不用说了。 他曾教导众⼈道:“我们这些
修⾏⼈中，见到造 作苦因的众⽣⽽能⽣起⼤悲⼼的其实
很少，这 说明自⼰即⽣当中也⼀直在⾏持非法⾏，诸如 
希求名利地位等，且不把此等⾏为观为过失， 故才能将
此等恶意识藏于⼼底。见到此类众⽣ 若能⽣起⼤悲⼼，
就说明我们自⼰已将造恶看 成非法。如果不对此详加审
视，自⼰会变成什 么都很难说。”

每次召开法会时，见到苦难重重的众⽣， ⼤菩萨自⼰就
会忍不住放声痛哭，别⼈受了感 染，也随之啜泣、哀
哭，以⾄整个法会到处都 是哭声⼀片。有⼀次，⼀位法

/32 63



相师曾对此评价 道:“⼤堪布布敦和班钦上师在讲经说法
时，众 ⼈⼀片欢声笑语，⽓氛非常热烈、欢快、鼓舞 ⼈
⼼;⽽他们(指⽆著菩萨处)在开法会时，众⼈ 个个都很悲痛，
看起来就像死了⾄爱亲朋⼀般， ⼤家全都哭声阵阵、悲
情难抑。”

⼤菩萨在闭关期间，曾以神通了知⼤堪布 索南扎巴即将
圆寂，于是他便突然出关前往堪 布处进⾏探问。中途，
遇到两⼈牵着⼀只⼭⽺ 在⾏进，他便问他们:“你们牵着它
⼲什么去?” ⼆⼈回答说:“准备把它交给屠夫。”尊者闻⾔ 
立刻⽣起悲⼼，他哭着拉住⼭⽺，并将半两⾦ ⼦交与⼆
⼈:“这个给屠夫吧，⼭⽺必须卖给 我。”他就这样将⽺买
下并放了⽣。等⾛到相达 ⼀块⼤岩⽯下时，他又说:“我们
在此休息⼀会 ⼉吧，你们准备烧茶。”随⾏侍者为难地
说:“可 这里没有⽔啊!”尊者颇显自负地回答:“⽔由 我负责，
你们只管捡柴⽕、⽣⽕就是了。”等他 们回来后，尊者将
⼿指插⼊沙⽯中，且道:“⽔ 就在这里。”结果，从其⼿指
⼊地处，刚才还滴 ⽔皆⽆的地⽅，立刻就汩汩冒出清清
⽔流。侍 者⼼下暗想:这该不会是幻术吧?等烧完茶， 那
股⽔流还在向外涌出。后来，当他们探访完 毕再回此处
时，⼤家发现那里根本就没有任何 ⽔的痕迹。等见到堪
布仁波切时，⼤堪布对他 们的到来显得异常欢喜，并殷
勤招待。⽆著菩 萨则对堪布说:“⾏菩提⼼仪轨，我以前曾
在任 耶瓦上师那里得到过，现在想在你面前再得到 ⼀
次。如果你的身体状况允许，请慈悲考虑⼀ 下。”尽管堪
布的身体非常差，但他还是答应了，并对⽆著尊者⼀⾏⼈
说道:“你们呈上供品吧， 我可以给你们传授。”于是就将
⾏菩提⼼的正⾏ 仪轨传给他们。后在祈祷时，整个⼤地

/33 63



都震动 不已，天上也降下了天⼈花雨，地上则遍满妙 
香，乐器所出音声似雷声般隆隆传来，空中云 彩也像彩
虹⼀样绚烂⽆比。仪轨圆满后，⼤堪 布欣慰地说:“现在，
我已将此法交付与你，我 这个老僧⼈即便今天死去也不
⾜惜!”如是说 罢，仁波切即认其为法⼦。不久，⼤堪布即
告 圆寂，圆寂前，他老⼈家还念诵了⼀遍幻化⼋ 喻的偈
颂，然后才安详示寂。堪布的弟⼦们异 ⼝同声地赞叹
道:“⽆著菩萨⼀定是以神通了知 这⼀切的，否则也不可能
恰好在堪布圆寂之前 赶到。”

接受了这⼀传承后，他每天都要受持愿、 ⾏菩提⼼简略
仪轨三次，他并且说:“这些众⽣ 曾⽆数次舍弃自⼰的快
乐，为我们忍辱负重、 含辛茹苦，现在，若⼤家把他们
统统舍弃，那 听闻⼤乘佛法还有何用?所以，为度化天边
⽆ 际的众⽣，我们都应发起⽆上殊胜的菩提⼼， 并断除
自利之⼼⾏，以直接间接的⽅式利益⼀ 切有情，这才可
谓是殊胜的⼠夫。”在前后藏地 区，他为⼤格西以及⾼僧
⼤德们，还有成千上 万的信众⼴传发菩提⼼仪轨，使他
们全都成为了发菩提⼼者。其后，在以⼤堪布香秋泽睦
为 主的众多⾼僧⼤德的集会中，他又为众⼈传授 ⾏菩提
⼼仪轨，并谆谆教诫说:“在堪布仁波切 索南扎巴面前，我
曾求此仪轨，他老⼈家慈悲 传与了我，并欢喜地说:‘今将
此法赐予你。’ 本来，我并没有传授此法的资格，但老⼈
家让 我务必⼴弘此仪轨，故不管怎样，这次我还是 向诸
位传授了这个仪轨。阿底峡师徒与三同门 等⼤德住世之
时，此法已极为保密;后来，能 传授此法的⼈更是少之又
少;若论及前后藏地 区，则⼏乎没有可以传授此法门之
⼈。跟随我 的⼈中，以前相续中曾⽣起过菩提⼼的⼈很

/34 63



多， 这次又对你们做了圆满传讲，希望诸位⾼僧⼤ 德中
有能⼒者日后亦能⼴向众⼈教授此发⼼法 门。”

⾄于尊者修自他相换的情况，则可具体见 于下⽂。

有⼀名叫华耶的上师，当其修⾏时，适逢 所居地出现⼀
种名为畜癞病4的传染病。⽆著菩 萨知道后就对他说:“望
你能发⼤⼼，继续收养 这些小虱⼦。若不堪其扰，我可
以帮你。”过了 ⼀段时间，华耶上师身上的虱⼦⼀点⼉也
未见减少，随后他便前往秋中并在那里住了⼏天， 结果
虱⼦跑掉了很多。他想:这会不会是⽆著 菩萨修自他相换
的结果呢?于是便特意前去探 望尊者，⼀见面就发现尊者
身上的虱⼦特别特 别多。他很惭愧地对菩萨说:“我给你添
麻烦 了。”尊者却回答道:“这些虱⼦不是你身上的， 它们
本来就出自我的身体。”⼏天过后，这些虱 ⼦便全都销声
匿迹了。

尊者经常说:“别⼈的痛苦如果自⼰愿意代 为领受的话，只
要以猛烈的⼤悲⼼祈祷，就⼀ 定可以做到自他相换，这
是我现量感受到的。” ⼀次，霍⼉地⽅的⼤长官迎请他到
萨迦，途中 进食时，有⼀条老狗也蹲在附近摇尾乞怜。
霍 ⼉的玛华见状就用⽯块击打它，结果打得它倒 地哀
号。⼤菩萨也同时发出“哎哟哟”的痛苦 呻吟声，就像那块
⽯头打在自⼰身上⼀样，⼿ 中的瓷碗也差点⼉掉在地
上，眼泪也忍不住流 淌下来。到了萨迦后，他为很多善
知识及信众 ⼴传甚深⼴⼤妙法，饶益了⽆量有情。

曾有⼀内翰迎请尊者，到达彼处后，刚好 遇到那里有三
个⼈因犯法⽽正要被处以死刑。 尊者立刻对他们⽣起悲
⼼，于是便要求内翰最 好不要处死他们。因为尊者的请

/35 63



求，那三个⼈ 最终得以活命。还有⼀打卦者，为了创造
⼘筮的缘起，就将⼀⼤官员的肖像放置在坐垫下， 同时
还将宝剑、磨具也⼀并放在坐垫下。此事 后被官员发
觉，他马上就着⼿准备追查此事。 ⽆著菩萨知道后就要
求他不要再对此事穷追不 舍，幸赖菩萨从中调和，这个
⼈最终才免于被 判刑。

从仁琫返回时，夏鲁5地⽅的⼈们又前来迎 请尊者，他便
在众多的善知识以及信众前⼴⾏ 法布施。后来，布敦仁
波切示现⽣病，并显现 接近圆寂之相。虽未与其碰面，
但尊者依然对 仁波切的身语意进⾏了加持，祈祷他能长
久住 世，并为他能长住世间创造了缘起，最后又观 修了
自他相换法。修法当晚，布敦仁波切的病 情即有所好
转。此事后逐渐为众⼈所知，⼈们 纷纷议论道:“是⽆著菩
萨加持布敦仁波切的， 结果仁波切的身体果然好起来
了。”布敦仁波切 的侍者刚好也做了⼀个梦，他将梦境描
述与上 师:“昨天，我梦见⽆著菩萨的身体变成⽔晶般 透
明，他头戴黄⾦冠冕正⾏灌顶。”布敦⼤师⾼ 兴地说:“你
的梦非常吉祥，我的身体也是从昨 天开始恢复的。”⼤师
说此话的时候，神情显得 非常愉悦。

另有⼀次，索南坚赞上师为了听法将尊者 迎请到萨迦，
他即在那里⼴转法轮。返回的路 上，途经匝朗时碰到了
⼀群强盗，他们虽没对 ⽆著上师作任何损害，但其侍者
却全都被捆绑 起来。⼀个被捆的侍者旁边恰好放着强盗
的⼀ 把⼑，侍者当时暗想要夺⼑⽽逃。菩萨以他⼼ 通了
知后，就暗示他不要胡思乱想，也不要轻 举妄动。侍者
最终听从了上师的劝诫，没有强 ⾏跑掉。强盗后将众⼈
⾏李及财物全拉到仁钦 岗，尊者此时便对盗匪们开导

/36 63



说:“在我⼼里， 已将财富等身外之物全部舍弃，因此我根
本没 有产⽣你们在抢我的东西这类念头。如果尚需 要我
的衣服，你们完全可将之拿⾛。”听了此番 表白，匪众个
个深受感动，他们随即释放了所 有被捆⼈众，并在尊者
脚下顶礼忏悔，且以赞 叹的⼝吻“埋怨”说:“碰到你这样的
⼤德，只 能怪我们运⽓不好。”因没搞到财物，强盗们不 
免有些伤⼼、失落，尊者便让他们跟着自⼰⼀ 句⼀句诵
读了⼀遍回向⽂。

他曾说过:“有两件事⾄今令我耿耿于怀、 难以忘却:第⼀，
以前我曾看到过⼠兵的身影 出现在藏地雪域;第⼆，未能
与⼀位⼤官员结 上法缘。当时，有⼀⼈被关在监狱里，
虽说我 劝阻过官员不要杀掉此⼈，但他不听，还是把那
⼈处死了。如今，虽说已事过境迁，但这两 件事却深刻
于脑海，并成为劝勉我不懈修⾏的 原因之⼀。截⾄如
今，不论我做何善事，我都 会将功德时常回向给他们，
尤其是那些可怜的 ⼠兵，因他们侵害了悟启地⽅⽆依⽆
靠的百姓。 不过，我也不知道这种回向能使他们得到什
么 利益。”

有⼀次，门⼝来了⼀位得了严重畜癞病的 乞丐，他的身
躯早已失去了光泽，其坐垫等物 遍满了小虱⼦，⼤小便
亦完全失禁。众⼈见到 后不禁发呕、恶⼼，纷纷要求他
不要再在此地 耽搁久留。尊者耳闻目睹之后，⼤悲⼼顿
时油 然⽽⽣，他那充满悲悯的眼泪再次簌簌落下。 晚
上，他即把乞丐本⼈领进屋，同时，还把他 那些沾满了
虱⼦的坐垫、衣服等物拿进屋里， 又赐予了他⼀两件⼲
净衣服及食物。接着，他 开始用自身身体给小虱⼦们作
布施——在虱⼦ 窝里⼀住就是两三天。上师、道友后发

/37 63



现了尊 者的这种⾏为，当他们前往探视时，发现菩萨 正
坐在乞丐的坐垫上，并围着乞丐的衣服，浑 身上下到处
爬满虱⼦，整个身躯则遍布痘疮。 众⼈见后不觉惊讶万
分，他们哀恳道:“现在还 没到上师布施身体的时候啊!这
样做是不是有 些太过分了?”⼤家就这样祈祷尊者停⽌此种

⾏为。但他却念诵了《⼊菩萨⾏论》中的⼀首 偈颂作为
回答:“吾既将此身，随顺施有情，⼀ 任彼欢喜，恒常打骂
杀!纵⼈戏我身，侵侮并 讥讽，吾身既已施，云何复珍
惜?”念诵完毕， 尊者并未听从他们的苦劝，依然在⾏自他
相换。 众⼈后来到蒋阳顿有上师前求援:“我们虽请求 尊
者不要这样，但他不听，还在以身布施虱⼦。 ⽆论如
何，这次上师您务必前往劝阻!”蒋阳顿 有上师遵循⼤家的
意见最终来到尊者面前，并 祈请道:“请勿再如此⾏事，这
样做也未免有些 太过分了。你自⼰会变成什么样⼦呢?也
许会 死吧。”⽆著菩萨闻⾔即以《本师传》中的⼀首 偈颂
作答:“仅依此⾁身，亦能饶益他，我发如 此愿，当具⼴⼤
果。”接着又说了如下教⾔:“那 种对他众不会带来利益的
⽆贪之快乐，应观若 地狱之⽕般迅疾灭除;如果对他⼈有
所助益， 那么即便是⽆间地狱之⽕也应看作花园⼀般坦 
然承受且修持。”⾔罢，依然未听从蒋阳顿有上 师的劝
告，还是坚持如是作为。不久，所有虱 ⼦都自然消散⽆
遗。正当小虱⼦们活动频频、 上下啃啮之时，尊者在刺
痒难忍之际，有时就 会用⼀块布裹住身体。即便这样，
他还是坚持 说:“他众若以嗔慢⼼，于我身作⼤伤害，损
恼 以致濒死时，愿能忆念所发愿。”尊者即按此誓⾔身体
⼒⾏。 又尊者在渥东时，适逢⼀乞丐之⼦也患了这种畜
癞病，身上虱⼦多如⽜⽑，尊者见状再 次将其身上的虱

/38 63



⼦全部安置在自⼰身上。结果 ⼀日之内，这些小旁⽣便
全都死去了。尊者的 ⼀位名叫念博华日的⼼⼦对此评述
道:“依靠上 师的身体，这些虱⼦⼀定能得到解脱。”除此
之 外，在渥东、悟启等地，⼤菩萨曾多次将众乞 丐身上
的虱⼦转移到自⼰身上，当地⼈⼀直有 这样⼀种说法，
即这些旁⽣最后全都以死亡的 ⽅式获得了解脱。

⽆独有偶，潘朗塘地⽅的⼀位法师也在以 同样的⽅式救
度众⽣，这位法师是⼀位真正的 ⼤菩萨、⼤修⾏⼈，他
将别⼈身上的虱⼦⼀⼀ 接受过来，然后就开始以身体对
这些众⽣作真 实布施，以⾄后来示现圆寂。其身边之⼈
立即 将其衣服拿到⽆著菩萨处，并请侍者替他们把 这些
衣物转呈给菩萨。侍者即将情况向上师作 了汇报，等他
出来时，那些⼈焦急地问:“上师 怎么说?”侍者转告他们:“上
师说:‘知道了， 我很随喜。释迦牟尼佛因地为乌⻳时，曾
将身 体布施给⼋万给⼤嘎小⾍，世尊之公案与此法 师之
事迹完全相同。看来，法师的⼼并未⽣起 过后悔之意，
这真乃稀有罕见。我们都是修⼼⼈，不应该舍弃这些虱
⼦，它们太可怜了，把 那些衣服都拿进来吧。’”侍者当时
曾向上师建 议说:“您老⼈家年岁已⾼，这些虱⼦沾上身
会 ⼗分危险。”但尊者不听他的劝告，还是坚持要 把法师
的衣物统统拿进屋。

⼤菩萨⼀直不愿诉说任何众⽣的所谓过 失，对佛门中⼈
更是常观清净⼼，从不宣讲他 们⼀丝⼀毫的过错。如听
到别⼈指指点点、议 论纷纷，他马上就会制⽌道:“看到别
⼈的过失 只能证明我们自⼰的⼼不清净⽽已，别众到底 
如何，我们谁也⽆法确定。若⼤家到处散播别 ⼈过失的
话，别⼈也会⼴为宣传我们的过失， 这样彼此之间就会

/39 63



形成争⽃，出现这种不好的 结局绝对是必然的缘起规律
使然。”

⼤译师邦·洛近登巴曾引用萨迦班智达的 ⼀首偈颂对⽆著
菩萨⼀⽣的⾏迹作了⼀个总 结:“最初精通诸学处，中于智
群中宣说，随后 勤修所知义，此乃诸佛胜妙道。”这首偈
颂的确 是⼤菩萨⼀⽣作为的传神写照。邦译师尚评论 
道:“我们这些修⾏⼈，外表看来虽⼈数众多， 但能拥有像
⽆著菩萨那样稳固可靠之修证境界 的⼈却不知⼏何。别
⼈的情况我不⼤清楚，但 ⽆著菩萨是真正得到稳固境界
的圣者，他是名 副其实的⼤修⾏⼈，的确堪称为⼤⼠
夫。有个别⼈可以达到我的修⾏⽔准，对他们⽽⾔，这 
已经⼗分困难了;不过，假如要让我达到堪与 尊者相续相
比肩的境界，恐怕还得积累很多劫 的福慧资粮。表面上
看，我是他的上师，他为 我的弟⼦，但我对他其实比对
任何⼀位上师都 更有恭敬⼼。我这个老⼈在临死之时，
如果他 能来到我的枕边，那我就太⾼兴了。不过我经 常
都在东奔西跑，⽽他则恒居⼀地，故到时能 否如愿以偿
还未可知。”译师又在⼀封带有诗学 体裁的信函中赞叹
道:“汝有如我师⼀百，吾有 似汝弟⼦⼀。”

全知荣博⼤师也对⼤菩萨赞叹有加:“我有 ⼀个超胜⽗亲的
⼉⼦，像他这样的⼼⼦，别⼈ 如果有幸拥有，⼀定会引
来众⼈的羡慕。这样 的⼤德，确实举世罕有。”布敦法王
亦盛赞说: “精通⼀切三藏义，证悟甚深密续部，成就⼆ 
种菩提⼼。”当尊者前往夏鲁时，布敦仁波切对 夏鲁的僧
⼈们说:“如今，在雪域⼴袤的⼤地之 上，通达教理且真修
实炼、真正证悟者，唯⽆ 著菩萨⼀⼈⽽已。⾄于我本
⼈，只能算是粗通 佛法，因全知帕巴渥(圣光)要求我务必

/40 63



弘法利 ⽣、讲经说法，并⼴造显密经续之注疏，遵照 他
的嘱托，我才开始在众⼈中讲说佛法，但我 根本就不曾
拥有过⽆著菩萨那样的修证境界。

只要能与像他那样的圣者结下听法之缘，就⼀ 定可以斩
断轮回之根。因此，所有闭关者都应 立即出关、专志听
法，⼀切费用均由拉丈匡佐 支付6。”当时，尊者在夏鲁前
后共住了约⼀个 月，对不同根基的众⽣⼴宣佛法，利益
了⽆量 有情。

每当有⼈在⽆著菩萨面前诋毁、诽谤自宗 及相关传承
时，他总要借此教导弟⼦们说:“别 ⼈若对我们的传承及上
师或自⼰进⾏诽谤，我 们⼤家应该对其所说深表赞同。
当我们说他说 的都没错时，对⽅也就⽆话可说了。这样
⼀来， ⼤家也就不会再以嗔恨⼼焚毁自他相续，我们 也
可借机成为忍辱者。”他边说边发誓⾔道:“众 中若有怒目
者，难忍恶语频相向，羞愧难当头 低垂，愿能忆念所发
愿。”⼀见到那些对佛法及 众⽣有害的⼈，有⼈就忍不住
嗔⼼顿起，且愤 愤不平地说:“他们这样做也太不应理
了。”尊 者闻⾔总会劝诫他们说:“这些⼈其实非常可 怜，
对他们⼀定要格外慈悲。”他并且说道:“损 害我与我⽅者，
损害佛法及众⽣，见闻忆此野 蛮众，尤应发起慈悲⼼。
名利赞誉若有利，即 应饶益不吝惜，不能即以猛悲⼼，
尽将安乐回向彼。”尊者有时又会说:“每当有⼈当面对我 
们说粗话或肆意诋毁时，此时如果我们不开腔 答话，对
⽅也就不会⽣起嗔恨⼼，我们自⼰当 然也就成了⽆有任
何过失的安忍⾏者。别⼈加 害自⼰时，若以牙还牙，则
双⽅都变成了有过 失之⼈。”

/41 63



⽆论从尊者⾔⾏举⽌的哪⼀⽅面考察，整 个⼤地上都没
有可与之媲美者。他的美名随风 传遍四⽅，就连汉地的
许多⼤皇上都对他恭敬 有加，比如黄贴泽7。另外，印
度、尼泊尔、亚 匝、阿里等邻近国家和地区执掌政权的
显要⼈ 物也纷纷以信函等⽅式对尊者迭加赞叹“释迦 佛之
补处、⼤教主渥东⽆著菩萨......”云云。 他们请⼤菩萨惠赐
教⾔，尊者便通过信函往来 对之加以开示，众求教者个
个皆以恭敬⼼顶戴 奉⾏。他的诸⼤弟⼦中具有名望者为:
蒋阳顿 有坚赞、法王索南坚赞、德些·索南罗珠兄弟、 达
⽂格些⼉·更嘎仁钦坚赞、达⽂格些⼉·更 嘎朗碧坚赞等萨
迦派之祖师传⼈，以及遍知⼤ 堪布香秋泽睦、智者贡秋
坚赞、⼤成就者琼波 瓦，还有前藏帕摩⽵、达隆、采
巴、嘉麻瓦等地的⾼僧⼤德及诸⼤仁波切等。总之，前
后 藏地区的所有⼤善知识、⼤成就者、具⾜清净 戒律及
智慧等功德者，皆汇聚于尊者座下。除 此以外，前后藏
的名门望族、持政权贵、达⽂ 格些⼉、司德⼉、各⼤长
官、达⽂夏等政界要 员、掌政显赫也都对尊者恭敬顶
礼，供养不辍。 这位⼀代⾼僧就像如意宝⼀般，能使⼀
切所欲 ⽆勤满⾜;他还⽆碍具⾜知晓过去未来之神通; 并面
见了如秋日夜空中之繁星那样多的本尊尊 颜;已获得尽所
有智与如所有智......虽功德巍 巍、⽆与伦比，但他却从未
⽣起过贡⾼我慢之 ⼼。他自⼰亲⼝说过:“远离亲友之恭
敬，舍弃 别众之承侍，上中下类任接触，⼀律顶戴极为 
要。”又云:“在我们这些修⾏⼈中，若因自⼰ 所具的智慧、
弘法利⽣之功绩、戒律清净等功 德⽽⽣傲慢⼼，并开始
欺侮比自⼰低下之⼈、 与平等于⼰者横⽣竞争、嫉妒比
自⼰强者，这 就说明佛法根本未融⼊我们的⼼相续。这
就如 良药反变成鸩毒⼀般;又似魔鬼在东⽅，我们却向西

/42 63



⽅扔食⼦。” 尽管⼈们都对他⽣欢喜⼼，并勤于供养，但
他对世间妙欲却⼀点⼉也不贪执，不论众⼈ 以何食物供
奉，他只管直接享用，从不妄加评 论这个好吃、那个不
好吃，只要能下肚即可， 故⽽众⼈都觉得侍奉他非常容
易。他自⼰也说: “海中⼤鱼被钩牵，自⼰贪欲引⾄此，若
未贪 ⼼求饵食，铁钩何能穿上颚。依凭顺缘⼊轮回， 贪
执妙欲所导致，断除妙欲之贪⼼，顺境亦为 道助缘，⽆
执妙欲极为要。”他又说:“我们这 些修⾏⼈从最初开始学
习时，即未⽣起过积累 财产的念头，故现今⽣活得非常
幸福、满⾜。”

⽆著菩萨在⾏布施波罗蜜时，将身体、受 用全盘施舍，
毫⽆保留地尽皆布施给众⽣。在 罗果日地⽅，有⼀羸
弱、长期患病、⽆衣⽆食 之⼈，尊者碰到后就将自⼰化
缘所得的⼀头骡 ⼦可驮动的糌粑全部布施给他，随后并
且对别 ⼈说道:“我给他糌粑时，他对我说:‘现在， 死亡之
魔已消散灭尽了。’他边说边哭，样⼦⼗ 分可怜。”萨迦地
⽅有⼀乞丐濒临死亡，尊者担 ⼼在他未死之前可能先被
饿狗吃掉，于是便给 了⼀位舍世者⼀些犒赏，烦他保护
那位乞丐⼀ 个晚上，结果，那乞丐当晚安然死去。尊者
后 来对⼈讲:“这两次布施尽管所施财物很少，但我内⼼却
⼗分满⾜。” 某次在讲经说法时，适逢有个新来的⼈向尊
者化缘，⼤菩萨便把他叫进屋，指着屋⼦里 的东西对那
⼈说:“你自⼰需要什么可随意拿 ⾛。”那⼈最终拿⾛了⼀
绪边褥⼦12。又有⼀次， 有⼈前来索要东西，尊者还是让
那⼈自⼰进屋 挑选，最后，他把菩萨⼀个用餐的小盘⼦
拿⾛ 了，除此之外，菩萨还把自⼰的衣服也⼀并送 与
他。另外，像游学辩经者等⼈前来时，如果 没有什么东

/43 63



西相送，他就会把窗帘扯下来送给 他们。甚⾄有⼀次当
尊者没有东西可送与⼀化 缘者时，他竟将传法时所用的
绪边褥⼦给了那 ⼈。他的上师发现后，就用⼀⽃粮食又
将那块 褥⼦换了回来，并对尊者说:“褥⼦只有⼀个， 怎
能把这个也布施给他⼈!”到泽东时，碰到⼀ 名为宁玛华的
僧⼈，不幸⼤氅被盗贼偷去了， 他正为此事伤⼼难过。
刚好菩萨有两个⼤氅， 立刻毫不犹豫地将其中⼀个送给
了他。等索南 扎巴⼤堪布来到渥东早晚讲经时，他也前
去听 闻，结果因只有⼀个⼤氅⽽感到寒冷异常。本 想向
上师借，又害怕遭上师骂，故只得打消了这⼀念头。

在尊者求学期间，尽管糌粑等⼝粮并不多， 但只要⼀来
乞丐，他便会从小盘⼦里⼀点⼀点 舀出糌粑给他们。别
⼈劝他道:“再这样布施下 去，你自⼰就没什么可糊⼝的
了。”他听后只是 淡淡地回答说:“没有就没有吧，以后再
想别的 办法。”他即如是宁肯自⼰受苦受穷，也不舍弃 对
乞丐及贫穷者的布施之⼼。在悟启时，有次 侍者不在身
边，⼀下来了三⼗多个⼈化缘，他 便把身著的半月形披
风以及糌粑全给了他们。 后又来了⼀化缘者，他先把氆
氇送给他，接着 马上自责道:“我明明还有更好的东西，为
什么 不布施呢?”于是就又把⼤氅交给了那⼈。过 了⼀
年，那⼈再次前来索要，尊者便以氆氇衣 服相赠。⼀
次，侍者不在家，乞丐又来到家中 乞讨，这次确实没什
么东西可送的了，他便将 ⼀个⼭⽺皮做的⽕皮筒施与了
他。

前⽂已讲过，⽆著菩萨在⼆⼗多年的时间 里⼀直严格闭
关、⾜不出户，等他出关后，便 开始为悟启地⽅的僧俗
信众传讲发菩提⼼及修 ⾏法门，还有《本师传》、《菩

/44 63



萨地论》等法要， 当时，缤纷花雨似白雪⼀般从天⽽
降。⼀次， 在传讲《⼊菩萨⾏论》时，天⼈花雨也如前
次 ⼀般纷然飘落。后来，前藏地区的德⾊地等官 员亦纷
纷前来迎请尊者⼴施法雨。

在尊者六⼗七岁那年的正月⼗六日，他又 对华登、曲米
13、夏鲁等地的僧⼈及信众⼴⾏法 布施。接着，又与⼤堪
布布敦仁波切⼀道前往 仁琫地区，途中，因侍者喂给⼀
只母犏⽜的食 物太多，以致它最终病得奄奄⼀息。布敦
⼤堪 布以念诵忿怒本尊咒语等⽅式为它⼴作加持， 但收
效甚微，最后，那只母犏⽜还是慢慢咽了 ⽓。菩萨见
状，不由悲从⼼起，他⼀边捧着母 ⽜的头，⼀边哽咽说
道:“我的老母亲实在是太 可怜了。”布敦仁波切在⼀旁劝
阻说:“上师， 我们还是继续赶路吧!”尊者悲痛地摇摇
头:“你 们先⾛吧，我暂时还不想离开这里。”他边说便 悲
哭不已。布敦仁波切不禁感慨万分地说:“这 头母犏⽜的福
报真⼤啊，作为旁⽣，能积累如 此⼤的福报资粮，恐怕
再也找不出第⼆个来 了。”

⾊德·香秋坚赞后将尊者迎请到西⽵殿堂， 途经仁琫时，
他突然在⽆⼈告知的情况下指着 远处说道:“紫红⾊的度母
天然身像应该是在那 座⼭的前面吧!”平常，随从⼈员从未
向尊者指 指点点那些看不见的地⽅。后在⾊德及其眷属 
的陪同下，尊者开始云游四⽅，有次在离桑耶寺尚有两天
路程的⼀处地⽅，他指着远处虚空 中的⼀朵白云问道:“白
云所在的地⽅都有什 么?”向导回答说:“白云的下面就是桑
耶寺。” 菩萨感慨道:“是啊，那就是桑耶寺，真是太令 ⼈
深感稀有了。”旁边⼀名为云丹渥的阿阇黎不 由问道:“到
底有什么呢?”尊者回答他:“有 原因啊!(此句句意不明)”⾊德在

/45 63



将尊者迎请到乃 东14以后，⼀直对其恭敬承侍，⼴⾏供
养，视其 为如意宝般，并不断祈请尊者传法。⼤菩萨便 
对乃东以及昌珠寺15、泽当寺16等地及寺庙的僧 俗民众⼴
施法雨。此时，罕见难睹的天⼈花雨 再次降下，众⼈见
后自然皆⽣⼤信⼼，尊者也 同时利益了⽆量⽆边之有
情，⼀些即将遭杀的 ⼈也趁此机会得到了解脱。五个月
过后，他又 来到拉萨，并为觉沃佛像贴⾦，且⼤量供
灯， 为佛法能长住世间及⼴泛利益众⽣⽽⼴作祈 祷。拉
萨附近以及各地披着袈裟的⼤智者纷纷 聚集到尊者身
边，就如夜空中繁星拱月⼀般， 同时，许多在家⼈也汇
拢在他周围。⼤菩萨对他们同样传授了发菩提⼼等法门，
现场也出现 了花雨纷坠的景观，所有在场⼈众个个皆⽣
起 ⽆比的信⼼，尊者又⼀次将⽆量众⽣安置于解 脱成熟
道上。在贡唐、桑德、苏果、聂塘17等地 讲经说法时，天
⼈花雨也接连落下。当时凡亲 眼目睹者都对⼤菩萨⽣起
不退净信，他亦将他 们全部安置于利乐之道上，这些都
是有目共睹 的事实。慈敦仁耶有次在尊者面前曾问起过: 
“您在桑浦以及其他地⽅讲经说法时，天空中 所降下的花
雨没有在拉萨讲经说法时降下的花 雨精彩、绚丽，这是
为什么?”尊者回答说:“看 来此为圣地之加持⼒所致。”当⾊
德又将尊者迎 请到雅隆地⽅时，⼀名为当些望西之⼈将
自⼰ 的房屋、财产悉数供养给尊者;桑丹寺的⾊德 则继续
承侍⽆著菩萨，⼤菩萨又在泽塘等地的 善知识及信众中
⼴转法轮。他曾对⾊德说过: “我不需要财物⽅面的任何供
养，不要向僧⼈ 们索要钱财等物及征派乌拉18，这样做对
佛法只 有害处，故万不可再如此⾏事了。”其后，当他 在
桑耶等地⼴转法轮时，每每在传法之际，天 上都会普降
花雨，众⼈亦因⽣起信⼼⽽获得实际利益。⾊德在陪同上

/46 63



师从前藏地区回来时， 曾将上师得到的⼴⼤信财全部供
养给以萨迦寺 为主的众多寺庙里的僧⼈，并经常帮助那
些闻 思修⾏之⼈，对贫穷可怜者更是尤为关照，结 果⼤
众都因财、法两⽅面的布施⽽⼼满意⾜。

后来，擦巴地⽅的⼈又来迎请尊者，由思 杜·格朗桑波⽗
⼦作施主，尊者又在善知识、 出家众及在家众中⼴转法
轮。当时正值⼤瘟疫 流⾏时期，由于⼤菩萨的威德感
召，瘟疫很快 就平息下去了。不仅如此，就连关在监狱
中的 犯⼈也获得了赦免。总之，凡遇到希求佛法之 僧众
或在家⼈，尊者⼀律会用法施令其个个满意。

再次抵达拉萨时，菩萨在觉沃佛像前供灯 并贴⾦，且为
利益有情及⼴弘圣教⽽⾄诚祈祷。 此时，思杜·格朗桑波
等⼈再三恳请尊者能长 住拉萨，但他并未答应。返回后
藏的旅途中， 在达仓地⽅，他又为以琼波上师为主的僧
⼈及 在家众传讲佛法。⼀路上，只要碰到讲经院、 修⾏
院或在家⼈，他都要作⼴⼤的法布施。总 ⽽⾔之，他对
前后藏的民众以财、法及⽆畏⼤ 作布施，使其⼼愿皆得
以满⾜。

在某⼀兔年的⼗月⼀日，他才又回到悟启。⼤菩萨自从受
了别解脱戒后，即于⼆百五 ⼗三条戒律秋毫⽆犯;发下愿
⾏菩提⼼之后， 就断除了⼀切自私自利之分别念，三门
唯⼀只 ⾏利他之举;趋⼊⾦刚乘后，即将⼀切不清净 之分
别念尽皆灭除，通达将所有器情世界观为 清净坛城之
法。他的身体经常散发出清净戒律 之芳香，所居屋舍也
常飘荡出股股扑鼻香⽓， 他将自⼰吃剩下的饭以及帽⼦

/47 63



等物赠送给别 ⼈，结果这些东西上的香⽓竟缭绕了近⼀
个月 也不消散。

五⼗七岁之前，他从不享用⾁食。后来， 在为望扎迦、
衮秋坚赞上师传授众多教⾔时， 他的身体稍显⽋佳。两
位上师再三请求他务必 食⾁，他自⼰通过观察也觉得这
样做会对众⽣ 有利，在这种情况下，他才开始稍稍享用
⼀点 ⼉⾁食。

  闭关期间，他的修⾏安排如下: 
早起洗漱过后，边念七支供边磕⼀百个头， 接下来受持
⼀个简略的发⼼仪轨并作食⼦念诵 仪式，早饭后开始修
不动佛等本尊，然后又受 持⼀个简略的发⼼仪轨，接着
转绕佛塔⼀百圈。 每天，他都要念诵两万观音⼼咒，修
诵佛母、 度母三⼗遍，药师咒⼆⼗⼀遍，尊胜佛母咒⼀ 
遍。晚上，先按续部所⾔修胜乐⾦刚本尊，后接念⼀千遍
胜乐⾦刚⼼咒。临睡前，先念七支 供，后受持⼀个简略
的愿⾏发⼼仪轨。闭关期 间，他就这样不间断地修⾏，
⾄于其他时间的 修⾏内容则并不确定。

⼤菩萨将显密所有法门都修⾏圆满，在给 别⼈传讲佛法
期间，于梦中他经常随⼼所欲地 云游各⼤清净刹⼟，并
在应化于这些刹⼟中的 ⽆量诸佛菩萨面前⼴闻佛法圣
教。法王索南坚 赞在修建渥东艾悟经堂及建成开光时，
曾迎请 过⽆著菩萨，当时，⼤菩萨与布敦仁波切曾就 各
自的梦境内容作过⼀番交流，菩萨⾔:“在梦 中，依此梦中
身体我到过兜率天，并在弥勒菩 萨面前圆满听受了《慈
⽒五论》。”布敦仁波切 则说:“每当我讲经说法时，如果
白天没来得及 浏览法本，则可于夜晚的梦境中将其完整

/48 63



看 完。”⽆著菩萨在传讲佛法时，若碰到忘失⼀些 教证的
情况，他马上就会双目直视虚空，这样 做了以后，他立
刻就能回忆起刚才想不起来的 所有内容。他的⼼⼦在对
旁⼈解释此种现象时 总会说:“这些遗忘的内容都是由本尊
告诉上师 的。”

虽说尊者的修证已达超凡⼊圣之境，但他 时刻都不忘观
察自⼰的迷乱⼼⾏。他曾自我教 诫道:“你这个⼈不具备丝
毫智慧、修证境界与贤善⼈格等功德，你自以为了不起，
实则自⼰ 的过失已如⼭王般⼤，只不过唯独你本⼈视⽽ 
不见罢了，但你却对别⼈哪怕微尘般的所谓过 失也明察
秋毫。表面上整天把利益他⼈挂在嘴 边，内⼼却充满自
私自利之意。外表装作⼀个 修⾏⼈，实际上每天只知修
⾏⽣活琐事⽽已。 过去因不观察自⼰的⾏为，自欺已
久，故现今 不但备受痛苦，⽽且连从轮回恶趣中解脱的
把 握也丝毫不具，这都是自⼰毁坏自⼰前程的结 果。如
今，若真想获取永久安乐，那就必须安 住在寂静地，把
身⼼全都交给上师三宝，并远 离世间⼋法，且不与那些
热衷于世间⼋法者同 流合污。还应彻底断除自私自利
⼼，并披上⽆ 畏利他之铠甲，断掉我慢与憎恨⼼，永远
将自 ⼰看得⼗分低下、卑微。尚应时常思维诸⾼僧 ⼤德
之事迹，并要具备修苦⾏的毅⼒与勇 ⽓......”他还说过:“以
惑谈他菩萨过，则将毁 坏自功德，故于⼤乘诸⼠夫，不
说过失佛⼦⾏。” 不仅如是说，他亦如是身体⼒⾏。平日
里，除 了⾔谈与佛法有关及可以利他的话语外，⽆意 义
之闲谈他⼀概不说，更不用说指摘别⼈的过 失了。有
时，⼀些⼈会在尊者面前说:我们的 上师如何如何好，你
们的上师如何如何糟糕; 或某某法是多么多么得⾼深，某

/49 63



某法又是多么多么得浅显;又或者此为正见、彼为邪见等
等 等等。听到这些说法，尊者虽不会当面表态， 但在讲
经说法时他往往会旁敲侧击道:“说⼀些 ⽆关之语其实毫⽆
实义可⾔，更何况此种⾏为 还会使不善业增上。特别是
诋毁他⼈，在损害 自⼰利益的基础上又沾染上很多别的
过患，且 使我们的贪嗔之⼼愈加炽燃，的确可谓损⼈不 
利⼰。如果对佛法以及他众以偏袒⼼妄加毁谤， 这更是
非常可怕的⼀种⾏为。”他还时常吟咏 道:“⾔多徒增不善
业，即便恶业不增长，亦为 ⽆义虚度日。自他有利话语
外，断除妄⾔极为 要，此为精进之助缘。”

尊者于晚年时，每年都会闭关九个月、出 关三个月，出
关期间即开始为各地赶来的如繁 星⼀般众多的善知识、
出家众及看破今世的舍 世者们，还有诸多地位显赫的在
家⼈等如海般 的眷属传讲佛法，⼴⾏法布施。此时，众
⼈供 养的母岩⽺、猎狗以及放⽣⽺等旁⽣亦恭恭敬 敬地
汇聚于尊者座下听法。有⼀次，纳唐寺19来 的⼀位修⾏⼈
未按上师教⾔⾏事，他在将散乱 的⼼刚从外界收回来时
就开始修风，以致最后 神志不清、发了疯。某次正当尊
者讲经说法时，他赤身裸体就向尊者冲来。很多⼈想抓住
他， 他竟用⽯块击打众⼈，阻⽌他们上前。就在此 时，
那只母岩⽺从听法的⾏列中冲了出来，它 径直来到那⼈
背后，紧接着就前腿直立直向他 撞去。那⼈拽住岩⽺的
角想把它推开，岩⽺依 旧奋⼒猛撞那⼈，他们就这样僵
持不下，你推 我搡、你进我退。出乎意料的是，最后，
发疯 者的⼼识在这⼀争⽃的过程中竟然恢复正常 了。⽆
著菩萨见状即说道:“看来他不会再拿⽯ 块打⼈了。给他穿
上衣服，然后带到我那里吧!” 尊者身边⼀⼈闻⾔就向那⼈

/50 63



⾛去，此刻，他的 意识已恢复清醒，正满怀愧疚之意坐
在地上。 被带到上师身边后，菩萨给他念诵了度母偈颂 
以作加持，并对他说:“今天是那只母岩⽺给你 作了遣魔仪
式，它做的太好了。”那⼈听罢不觉 痛哭起来，菩萨便因
势利导说:“要哭就边念度 母边⼤声地哭吧!”实际说来，确
实是那只岩⽺ 做了本该度母做的事业。这件稀有罕见的
事发 ⽣时，所有在场民众全都现量目睹。由此看来， 如
果上师具有加持⼒及慈悲⼼的话，旁⽣也会对⼈作遣魔仪
式。

琼波上师的三个弟⼦曾在尊者前求⼀甚深 教⾔，尊者当
时就对他们说:“从今往后，你们 ⼀定要看破今世，并对⼀
切众⽣修慈悲⼼，且诚恳祈祷上师，还应⼼不散乱地安住
于⽆戏论 之境界中。”在财多权重者与身份虽弱小然真修 
实证者之间，⼤菩萨更看重、喜欢后者，对那 些修⼼之
⼈更是尤为爱惜，他经常说:“这些修 ⼼⼈虽未能长期精勤
修⾏，但当他们到我这里 初求修⼼法门时，在暂时的修
法过程中，他们 的⼼还是比较专注的。以此为因，⼤多
数⼈都 曾⽣起过可喜的觉受、验相。对上师⽽⾔，若 能
在摄受弟⼦时传给他们⼀些修⼼法门，这就 是最⼤的利
益众⽣之事业了。”平时，尊者屋⼦ 里若有各地前来拜见
的信众以及⼀些恭敬承侍 者时，此时，如果有⼈通报
说:“听闻修⼼法门 的⼈来了。”尊者马上就会对那些客⼈
们说:“出 关期间，最重要的事就是传法，你们暂且出
去， 请那些修⼼者们即刻进来。”他就这样为修⼼者 们不
断传法。碰到屋里客⼈很多的情况，他就 会说:“你们就呆
在这里吧，我到外面去给他们 传法，请把我的垫⼦拿出
来。”然后他就会来到 户外给这些⼈传法。若以之对照当

/51 63



今时代的诸 位上师，我们不得不说能这样做的⼈实在是
太 少了。每每传完修⼼法门后，他总要讲⼀个达 波仁波
切离开米拉日巴尊者时尊者向他传授甚 深法门的故事，
接着就会如是说道:“这次我给 你们传了修⼼法，⼤家都应
该精进⾏持，所谓⼤修⾏⼈也就是指那些能在⼀个坐垫上
安住不 动的⼈。阳贡巴尊者圆寂前曾说过:‘你们这些 男⼥
⼤修⾏⼈谛听，修⾏九年为上等⼈，修⾏ 三年为中等
⼈，最下等⼈也应修⾏三个月。若 不如此修⾏，则已违
背了我与你们之间的誓 ⾔。’这就是他的临终遗嘱。同
样，我们若能日 日精进⾏持则再好不过，退⼀万步说，
也应早 晚稍稍观想⼀下，否则就算违背了我的教⾔。”

⼤菩萨弘法利⽣的事业非常⼴⼤，其弟⼦ 遍满⼗⽅，印
度、汉地、尼泊尔、华⼉、新疆、 蒙古、嘎、安多上下、
卫藏地区、阳泽、阿里 等地，不同民族的弟⼦齐集在尊
者座下，他使 ⽆量⽆边之众⽣都得到了成熟、解脱。他
的事 业、传记实为不可思议，亦⽆法以⾔语表述。 若从
其慈悲及菩提⼼来看，似乎很多⽣世前他 就已修习过菩
提⼼;若从其所具有的等持及神 通来看，似乎很多⽣世前
他就已修习过等持似 的;另外，从其梦境自在来看，尊者
也好像很 多⽣世以前就修过幻身以及梦境修法;若以其 面
见本尊之情况衡量，则尊者亦好似很多⽣世 以前就唯⼀
在修持⽣起次第⼀样;若从他⼀⽣ 都在以讲经说法培养弟
⼦来看，则好像他⼀⽣ 唯⼀只从事讲经说法⼀般;从他严
格闭关的年 头来看，他又好像⼀辈⼦都在寂静地安住苦
修;从他磕头、转绕的次数来看，他的⼀⽣仿佛都 用在了
磕头、转绕上面;再从念诵观音、度母 ⼼咒等密咒数量来
看，他⼀⽣的全部精⼒又好 像都用来精进持咒了;从为沙

/52 63



弥、比丘传讲别 解脱戒的情况来看，他这⼀⽣似乎又都
在作轨 范师;从他为弟⼦传菩萨戒的数量来看，就仿 佛他
⼀⽣都在传菩萨戒;再从⽣起轻自重他之 ⼼及发下损自利
他、以德报怨之誓⾔的弟⼦数 目来看，他的⼀⽣又像全
都用在了世俗菩提⼼ 的修持上;从具有寂⽌、胜观之⼒的
弟⼦数量 来看，他又似乎将⼀⽣的时光都用来修习胜义 
菩提⼼了。

⽆著菩萨自⼰说过:“在做善法时，我们必 须将功德回向菩
提，否则的话，若出现对严厉 的对境⽣嗔等⾜以毁灭善
根的因缘时，我们⼀ 定会灭尽自⼰的善法。若能将功德
回向菩提， 则此善根永远也不会退失。回向时还应注
意， 不能像小乘那样只为自⼰获得利乐、脱离三界 之苦
⽽回向，应回向给⼀切众⽣皆能获得⽆上 佛果，这⼀点
非常重要。回向时还应观想，诸 佛菩萨在为我们作证，
同时，还应于不缘能回 向者、所回向之善根、回向之对
境这种三轮体 空的⼼态中回向，边回向边体悟万法皆空
的实 质。若未通达此点，作为处于凡夫胜解⾏地的我
们，还可依⽂殊菩萨、普贤菩萨的回向⽅式 内容⽽回
向，也即他们如何回向我们亦如是回 向，如此回向亦完
全可⾏。”

有⼀次，⼀位名叫迦桑的格西通过⼤菩萨 的侍者敦巴向
尊者祈请道:“在上师明年出关的 三个月期间，请务必到我
的家乡来⼴弘佛法。 到时，⼀切费用均由我来支付，你
们只要安排 好并吩咐下来就可以了。请⼀定向上师转达
我 们的诚意!”⽆著菩萨对此回答说:“他的发⼼ 的确非常⼴
⼤，不过，明年的此时此刻，我可 能会在⼀个比他迎请
的地⽅更远的地⽅。本来 我就已是年迈之⼈了，每年利

/53 63



用出关的三个月 传讲经论，对我⽽⾔，已经有些⼒不从
⼼了， 因此种⾏为已开始变得有点⼉散乱。在这种情 况
下，肯定不可能再到他迎请的地⽅去传法。 你告诉他，
如果有这笔预算开支，尽管不可能 请到我，但依然可将
之用于⼴⾏其他功德善举。 ⾄于我要去别的地⽅的话，
先不要告诉他以及 其他⼈，现在就把这话传出去还为时
尚早。”阿 阇黎云丹渥听说有⼀位内翰要来迎请⽆著菩 
萨，他便把这个消息报告给了尊者，菩萨闻⾔ 即说道:“他
不⼤可能来吧。万⼀这种不自量⼒ 之⼈真的来了，就对
他说在他之前早就来过另 外⼀个迎请者了。”在当年开始
闭关之时，尊者将自⼰的财物全都分发给了当时在场的所
有僧 俗信众，对他们进⾏了⼀次⼤布施。

他对释迦牟尼佛的教法做出了极⼤的贡 献，⼀⽣都在兢
兢业业地为佛法前途、众⽣利 益、利他事业劳⼼劳⼒、
操劳不已。自身所断 障碍全体断除，所得功德⽆遗圆满
获得。之后， 就像释迦牟尼佛当年背部示现病痛、耆婆
医师 为其诊疗⼀样，⼟鸡年的⼆月份，他也示现⽣ 病。
身边⼈纷纷劝请尊者延医问药，他则拒绝 道:“我本来就想
在没有任何⼈发觉的情况下悄 然死去。”侍者听罢⼼情沉
重地劝阻说:“若真 发⽣这样的事情，后来者们肯定会责怪
我们未 担负起为上师看病诊治的责任，他们⼀定会对 我
们怨⾔重重的。”“你们说的也有⼀定道理， 既然这样，我
就接受治疗吧。”⼤菩萨最终还是 慈悲答应了众⼈的哀
恳，他同意让医⽣给自⼰ 把脉。就在此时，那位风传要
来迎请尊者的内 翰真的到了，⼤菩萨借机说道:“现在肯定
去不 了了，你看我都病成这个样⼦了。”当时，尊者 正为
南卡桑给阿阇黎传讲《般若⼋千颂》，当读 到描写法胜

/54 63



菩萨与常啼菩萨的那⼀品中关于常 啼菩萨所获等持之情
况的语句时，⽆著菩萨插 话说:“从等持的本体以及体相来
看，我的等持 与此经中描述的等持⼤致相同。此经中
云:‘何为⼊定或出定，⾏菩提⼼又为何，获得⽆上正 等
觉，此等⼀切均不现。善男⼦，此为智慧波 罗蜜。’这些
句⼦描述的也正是我的境界。”尊 者恒常都会⼊此等持
中。有⼀次，他身边聚集 了五个⼈⾼声念诵药师佛仪
轨，等他们念完后 又过了很长时间，尊者依然没有任何
反应。五 ⼈便对上师说:“该我们念的已念诵圆满，该上 
师您做的事您做了没有?”尊者这才回过神说 道:“你们准备
念诵的情况，现在我可以回想起 来，随后我便进⼊了⼀
等持中，结果你们结束 了我也没发觉。”在说这番话的时
候，整个⼤地 都在震动。

黎明时分，在他住屋附近又出现了彩光遍 照等诸多稀有
瑞相，众⼈⼀见不免有些惴惴不 安，害怕是什么异兆，
于是⼤家便立即做了祈 祷、布施等佛事。尊者的⼤弟⼦
⼤堪布香秋泽 睦、法王宁玛桑给特别供养了⼤菩萨坐垫
以及 鲜花，并祈祷他老⼈家为佛法及众⽣之利益⼀ 定要
长久住世。仰赖他们祈祷的威⼒，在随后 的三四个月
中，尊者的病情日趋好转，以⾄完 全康复。当时，⼤菩
萨对⼆位尊者说:“我与其 他病⼈不⼀样，我没有感受所谓
病痛的折磨， 反⽽借此增长了善法，⼼也变得更加澄
静。”

为利益后代众⽣，⼤菩萨⼀⽣都勤于著书立说，他留下的
主要著作有:《修⼼七要修法》、 《佛⼦⾏》、《发⼼仪
轨》、《⼊⾏论释·善说海》、 《〈经观庄严论〉释》、
《〈宝性论〉注疏》、《⼋ 关斋戒仪轨》、《缘起修

/55 63



法》、《修⼼传承上师祈 祷⽂》、《修⼼上师瑜伽法》、
《上师及诸佛菩萨 赞颂集》、《教⾔汇集》等，共计⼀
百⼀⼗五种。

当年七月份时，他的病情又开始反复。本 来已获得⾦刚
身者应⽆病⽆恙，但正如《宝性 论》所云:“如实见真谛，
虽已离⽣等，⼤悲⼼ 尊主，示现⽣老死。”如其所⾔，⼤
菩萨也示现 法体有恙。身边⼈再次忙着要给尊者求医问
药， 但他却婉拒道:“我的⽣命原本就快要⾛到尽头 了，
现在又病得非常严重，看来再这么治疗下 去确实没什么
利益可⾔，能保持⽆破⽆立、自 然放松之状态就已⾜
够。在自⼰不修⾏的前提 条件下还要给别⼈传讲佛法，
这种作为实在了 ⽆实义。记得我们初到萨迦时，听说兹
日地⽅ 有⼀位证悟者，当时正病倒在萨迦寺。见面后 他
问我:‘如何修持将疾病等转为道用之法?’ 我便赐给他如下
教⾔:‘自他幻化⾁蕴身，有病 即病亦安乐，消尽宿世之罪
业。种种修⾏善法 事，皆为净除⼆障故。⽆病即⽆亦安
乐，身⼼ 安泰增善⾏，欲令⼈身获利益，应使三门勤⾏ 
善。⽆财⽆势即安乐，远离守护⽆事闲，所有争夺吵闹
⾏，皆由执财因中⽣。有财有势亦安 乐，福泽积善增上
⾏，⼀切暂时究竟乐，均为 福德之果报。死亡即死亦安
乐，恶缘⽆法作障 碍，此连下世缘极善，定⼊⽆误解脱
道。在世 长寿即安乐，修⾏经验庄稼⽣，湿润暖热此窍 
诀，长期依⽌则成熟。⽆论怎样皆安乐!’对照 此教⾔，不
论出现什么情况，我都应该修持观 ⼼窍诀，除此再不寻
求其他之⽅法对策。其实， ⽣病是显示⽆欺因果的最好
途径，也是遣除⼆ 障的殊胜⽅法，同时亦为劝⼈⾏善的
有⼒鞭策， 既如此，我当然不会再去寻觅祛除疾病的良

/56 63



策。 况且各地也⼀直都在⼴做佛事，这才令我活到 现
在。”周围⼈接着劝请他道:“很多⼈都渴盼 能⼀睹您的尊
颜、聆听您的教诲，有⽆量的所 化众⽣都倚赖您的救
度，请上师慈悲加持加持 自⼰的身体以长久住世吧!”⼤菩
萨仍不改初 衷:“要是锅里没有的话，瓢里又怎可能盛满? 
在世之时自我估计利益众⽣做的还算可以，照 此看来，
相信死时利益众⽣的事业也不会衰退 到哪里。”身边⼈仍
苦苦相劝:“您圆寂之后肯 定还会有⼴⼤的弘法利⽣之事
业，但我们这些 可怜的失去怙主、⽆依⽆靠的所化众⽣
又该怎 么办?念及我们这些⼈，您也应该长久住世。” ⽆
著菩萨回答说:“要是本⼈毫⽆能⼒的话，就算住在⼀起又
有何用?如果能增上⼒量、境界， 那么即便很快离开⼈
世，也可以度化⽆量众⽣。 你们都是我⼼里的依靠，我
怎忍⼼舍弃⼤家? 不过⼀旦我圆寂之后，万勿徒劳哀伤，
只要长 期⾄诚祈祷，那就与我在你们身边没什么两样 
了。”

此时，⼤堪布香秋泽睦也前来祈请上师务 必长久住世，
但上师并未接受这⼀请求，他反 倒要求堪布本⼈应不舍
世间。堪布以前曾供养 过⼤菩萨⼀个垫⼦，这时，菩萨
便在那张坐垫 上再放上⼀块垫⼦，然后便请堪布坐于其
上， 为他日后能承续法脉创造了⼀个良好的缘起。 虽说
⼤菩萨本⼈当时并未说明此事，但尊者让 他坐到坐垫上
这⼀安排本身即已表明:⽆著尊 者已授意堪布接续自⼰的
法脉。

当其时，身边⼈询问菩萨道:“能否让周围 的⼈再见您⼀
面?”尊者断然拒绝说:“此时见 我对自他都有害，根本⽆此
必要。”故⽽他最终 并未开许这⼀请求，他当时只是不断

/57 63



在修持有 相⽣起次第与圆满次第。⼤家为了防⽌意外发 
⽣，便不断给他念诵《宝积经》，以阻⽌尊者在 下午时
分睡过去。于吟诵的间歇，尊者时时示 现泪流满面的状
态。弟⼦们劝慰道:“您可否稍 稍放松⼀下有相次第的修
法?尤其是对众⽣的悲⼼能否暂时内收⼀点⼉?我们担⼼万
⼀有什 么不测发⽣，到时该如何是好。”尊者闻⾔则宽 慰
众⼈道:“我的有相修法是不会损害⽆相境界 的，因⽅便慈
悲双运的缘故。现在还稍有勤作， 故仍需继续修持。我
并没有特意对众⽣观修慈 悲⼼，只不过⼀想到有情所受
的痛苦，悲⼼自 然⽽然就⽣起来了。若再如此继续放任
下去， 你们的⼼就开始不安，所以我尽量用正知正念 控
制住自⼰。临死的时候，修破瓦都不如这种 观修法殊
胜，能死在这种境界上是最好的， 但......”

此刻，众⼈通过⼀挑⽔者向⼀位⽣圆次第 之修法已取得
稳固境界、幻身及梦境修法亦已 获得自在的⼤成就者、
⼤菩萨之弟⼦、从小就 在悟启地⽅严格闭关的多寻上师
捎去⼝信:“尊 者病况危急，祈祷能否奏效?望于梦中善加
观 察，并书信告知。”多寻上师后来回信道:“通 过占察得
知，这次⽆论你们怎样祈祷，都不会 有太⼤意义。在尊
者面前已集聚起⽆量⽆边的 本尊、不可思议之勇⼠与空
⾏母，天⼈、天⼥ 亦执持各种供品前来迎请。加上⽆著
法王本⼈ 也想前往其他刹⼟，他的⼼已开始转移，等等 
等等，原因很多。我若详说，恐怕你们⽆法接 受，其中
有⼀个原因，不告诉你们，想来你们也会明白的。”他即
如是作了答复。 侍者见信就对尊者说道:“既然您已决意离

开⼈世，那就请赐给我们关于日后如何安身立 命的遗嘱
吧!”⽆著菩萨感⾔道:“现在确已到 了该留下遗嘱的时刻了，

/58 63



虽说⼀⽅面我病得很 严重，另⼀⽅面体⼒也已消散殆
尽，但我还是 想造⼀些诗句偈颂，说⼀点⼉话。其实，
即便 健在⼈世之时，对世与出世法我都没有什么非 常固
定的偏好，⼤体顺其自然⽽已;现在依然 如此;正死之时、
死了以后，又怎可能再保留 某种特殊的嗜好呢?想听遗嘱
的话，在我⽆病 ⽆痛之时，依凭自身智慧已毫⽆隐藏地
写下了 ⼤量论著，特别是关于教⾔⽅面的⼤小偈颂更 是
为数不少，这些都可算作所谓的遗嘱吧。除 此之外，再
说三⾔两语⽆关痛痒的闲话又有何 意?说到这里，我又想
起了当初(贴在闭关房 外)的那⼏句话:‘就算我们真的见了
面，我也 没有其他话可说，即便我死了，除了上述话语 
也不可能再有别的遗嘱。’现在还是把这⼏句话 留给你
们。”⼤家又⼀再请求尊者务必慈悲开 示，于是他又接着
说道:“你们应将自⼼⼀直交 付给三宝，修⾏当中不要混杂
任何世间法，要 为众⽣利乐⽽如理如法地修⾏。能这样
做的⼈ 才堪称为续佛慧命之⼈，我们理当不辱此命，故
望⼤家都能切实守持好法脉传承。尤其是达 桑上师，你
自⼰希望自⼰能努⼒⾏善，因你已 拥有了舍世者这⼀名
称。既如此，那就最好不 要积蓄财产了，我死后若能⼀
⽃粮食都用不上， 这才会令我真正感到欣慰。若你能抚
养那些可 怜的众⽣，实在是再好不过，特别是眼下正依 
赖我们的这些⼈。可惜我没有能⼒继续帮助他 们了，望
你能把照顾他们的任务勉⼒继承下去， 对受苦受难的可
怜众⽣多⽣发⼀些慈悲⼼吧! 这就是我要送给你们的临别
赠⾔。”停顿了⼀会 ⼉，尊者又说道:“持梦之修法我已非
常娴熟， ⽆需勤作即可照见⽆量刹⼟，并于⽆量如来前 
听闻法要，这对我来说根本就不算⼀件难事。 有⼀段时
间，这种境界远离了我，想不到这次 ⽣病又让我恢复了

/59 63



此种境界，这种境界不灭之 现象实在是太稀有了!它之所
以会中道消失， 可能是世⼈所谓的⼤福报这些散乱之因
所导致 的吧。⼀般⽽⾔，修⾏⼈最好不要拥有过分的 福
报，这是最好不过的修⾏外缘;⽽通过远离 勤作得到的财
产，则不妨享用。”最后他又殷切 叮咛道:“总之，富裕时
应将富裕转为道用，身 陷衰败时则应将衰败转为道用，
对修⾏⼈⽽⾔， 这是极为重要的⼀条原则。” 

⼗月初⼋的黎明时分，尊者对华耶上师说: 

“请把我扶起来，在我后背垫块东西。”华耶这 样做了以
后，尊者开始双⼿合掌，并长时间流 泪满面。其间，他
还说了很多话，可惜⼤多含 混不清。天⼤亮的时候，周
围⼈问他何故如此， 他回答说:“正睡的时候，⾄尊佛母忽
然驾临， 想到在佛母面前睡觉太不恭敬，我便想立起身 
⼦作些祈祷，所以就这样做了。”身边⼈又问: “⾄尊佛母
是瑜伽母，还是度母?”他双目直 视虚空然后回答说:“度母!
度母!”就这样连 说了两遍。旁⼈接着问:“度母说话了吗?”
他 叹了⼝⽓:“嗨，没有。”紧接着，他又说道:“看 到众⽣
所受的痛苦，简直让我⽆法忍受。在度 母面前，尽管没
做任何承侍，我还是说了⼀⼤ 堆怨⾔。”

就在此日，量多思杜地⽅的⼀位处⼥通过 所谓的降神仪
式20突然拥有了预⾔能⼒，她先说 了⼀些有关战乱的事
情，然后就预⾔说:“这些 事情并不重要，重要的是，现在
在西⽅，⽆著 上师于⼗月初⼋将前往璁叶庄严刹⼟(度母刹 
⼟)。”

/60 63



与此同时，尊者对身边⼈说道:“现在我的脉搏虽已停⽌跳
动，但还没到死的时候。”他边 说边伸出⼿来，其脉搏确
已停⽌了。旁边⼀护 理者见状不由请示道:“本来我对上师
是怀有极 ⼤恭敬⼼的，这次是不是因为没有将上师视为 
佛的缘故，或者上师本⼈说了这句话的原因， 以致脉搏
停⽌跳动了?如果违缘突然降临、上 师示现圆寂的话，别
⼈应该为上师做⼀些导引 吧，这样的话是否需要提前做
⼀些准备?”尊 者神情泰然地答复说:“哈哈!你怎么能说违缘 
降临⼈才会死呢?!死并不是⼀件不愉快的事， 面对必然到
来的死亡，我早就准备好了。身为 年迈之⼈，该做的事
情已全部完成，活到七⼗ 五岁，寿命还算短吗?此次出关
以后，众⼈聚 集、讲经说法这类事全都圆满了，现在的
时机 是最好不过的。我⼼里未留下⼀件因为没有完 成⽽
感到遗憾的事情，现在看来，利益众⽣的 事业只会愈加
⼴⼤，绝不可能衰退。我⼀⽣都 未曾远离过愿、⾏菩提
⼼，⽽这次⽣病又使我 的持梦境界得以恢复。不知为
何，昨天开始的 头痛⼀直延续到现在，浑身⼀点⼉⼒⽓
也没有。 不过若能在两种菩提⼼都特别增上的情况下死 
去，这简直太难得了，更何况我是在⽆有勤作 的前提下
获得这种境界的，这都是三宝的恩德 所致。在此种状态
下安然死去也就是通俗所谓的往⽣，因此导引什么的也就
不需要了，真做 导引的话，还不知会不会带来可喜的结
果呢。 ⽆论如何，请不要违越我所说的，应不散乱地 随
念佛陀等教⾔。”侍者紧追不舍地又问道:“上 师既已⽆⼼
住世，那么您到底想前往哪⼀个刹 ⼟?”尊者回答说:“若对
众⽣有利的话，前往 地狱都可以;若⽆利于众⽣，即便清
净刹⼟我 也不愿去。”

/61 63



当天黄昏，尊者吩咐周围⼈把曼茶罗和五 供拿来，他自
⼰并用⼿作拈撒甘露状，且作了 ⼴⼤供养。然后就双⼿
合⼗，低下了头，接着 又边做⼿印边⾏五供，还要求身
边⼈也应作五 供，在这⼀过程中，他始终流泪不⽌。第
⼆天 清晨，旁⼈询问原因，他回答道:“当时因本尊 降
临，所以我才要求你们赶快供养，⾄于其他 原因，现在
我还不能说。”因此他并未说出个中 详情。

轮到阿阇黎云丹渥护理尊者时，有天晚上 他挥动双⼿对
阿阇黎说:“所有不清净的显现已 灭尽⽆余，清净刹⼟正以
极为庄严、悦意、透 明、⽆碍的⽅式现在目前，它就如
虚空⼀般⼴ ⼤⽆边。”接着他又说道:“有弹性、触感非常 
适意的地⽅就是我正坐着的地⽅，周围有⽆量 的眷属围
绕，整体环境完全是⼀种⽆法⾔喻的了然、明然的光明境
界。照此看来，我很快就 会⾛了。”

第⼆天，华耶阿阇黎问他:“您是否如朗日 塘巴尊者⼀样，
已将⼀切显现观为清净?”他 坦然地回答说:“如今，我的⼼
已完全沉浸在种 种明然的境界中，实际上，这些都没什
么可贪 执的，全都如梦如幻。”

圆寂前，他留给世⼈的最后遗⾔是:“我不 习惯躺着，端坐
才令我深感安乐。”其实从他患 病以来⼀直到圆寂之前，
平时他⼤都以毗卢七 法式安坐。

⼗月⼗九日晚，他开始禁语，连眼都不再 眨⼀下，始终
全神贯注地专注于光明法身境界。 为了调化那些执持常
有观念的众⽣，也为了显 示业⼒的不可思议，同时亦为
了其他刹⼟⼴⼤ 的所化事业，在尊者七⼗五岁的那年，
也即藏 历⼟鸡年，⼗月⼆⼗日⼟曜日，下午⼣阳落⼭ 之

/62 63



际，这位伟⼤的上师于求忠地⽅自⼰的住屋 内示现圆
寂。当晚，悟启地⽅的上空出现五彩 彩虹，光明遍照整
个⼤地，洪亮的声音及扑鼻 的香⽓也充盈在天地之间，
⼤地震动，药师佛 佛像则从供桌上跌落于地，后来还降
下了铺天

盖地的天⼈花雨......⼤菩萨⼀⽣都在⼴利有情，他培养了
⽆数堪为佛教栋梁的弟⼦，⼴弘了⼤乘修⼼法门， 其最
具代表性的⼤弟⼦就是著名的⼤成就者仁 达瓦·云类罗珠
21。因此说，凡欲修⾏菩提道次 第之⼈，都应对⼤菩萨勤
作恭敬祈祷，并首先 对⼤菩萨的传记以及显密法要⽣起
稳固定解， 且放下对今⽣的⼀切贪执，依⽌深⼭寂静
处， 精进修习圆满正道，特别应将菩提⼼当作修⾏ 的核
⼼内容，奋⼒⾏持如来欢喜之道!

善哉!善哉!善哉!

                                   公元⼆○○三年九⽉⼗六⽇ 

于杭州第六⼈民医院译竟

21 仁达⽡·云类罗珠:宗喀巴⼤师的根本上师。 

/63 63


