
	

https://zunamexe.norin.co.za/gdy?utm_term=cours+philosophie+terminale+s+conscience+inconscient+pdf


Cours	philosophie	terminale	s	conscience	inconscient	pdf

AccueilRechercheSe	connecter	Pour	profiter	de	10	contenus	offerts.	

AccueilRechercheSe	connecter	Pour	profiter	de	10	contenus	offerts.	

La	notion	de	conscience	renvoie	à	deux	grandes	significations.	D'une	part,	la	conscience	peut	être	comprise	comme	conscience	de	soi	:	elle	désigne	alors	la	faculté	de	l'homme	à	être	conscient	de	lui-même	(de	ses	pensées,	de	ses	actes),	mais	aussi	du	monde	qui	l'entoure.	D'autre	part,	la	conscience	renvoie	à	la	conscience	morale	:	elle	désigne	alors	la
capacité	de	tout	individu	à	saisir	le	bien	et	le	mal.	La	conscience	est	un	terme	très	utilisé	dans	le	langage	courant.	
On	peut	en	distinguer	deux	grands	sens	:	la	conscience	psychologique	et	la	conscience	morale.De	nombreuses	expressions	utilisent	cette	notion	dans	le	domaine	de	l'action	(conscience	morale)	aussi	bien	que	dans	celui	de	la	connaissance	(conscience	de	soi).	On	dira	que	l'on	«	est	bien	conscient	que...	»	lorsqu'on	veut	signifier	que	l'on	connaît	les
risques	ou	les	conséquences	de	ce	que	l'on	fait.	On	fait	alors	allusion	d'une	part	à	la	connaissance,	d'autre	part	à	la	responsabilité.	«	Être	conscient	»	a	donc	un	sens	très	large.	À	l'inverse,	on	dira	que	l'on	agit	«	sans	avoir	conscience	de	ce	que	l'on	fait	»,	c'est-à-dire	que	l'on	agit	«	machinalement	»,	lorsqu'on	ne	prend	pas	le	temps	de	réfléchir	à	ce	que
l'on	fait,	en	se	laissant	gouverner	par	des	«	automatismes	».	On	peut	également	relever	des	utilisations	de	la	notion	de	conscience	qui	ont	un	autre	sens.	Au	niveau	d'un	groupe	comme	la	société,	on	parlera	de	conscience	historique	ou	de	conscience	politique	:	on	renvoie	ici	à	un	groupe	d'idées	partagées	par	un	ensemble	de	personnes	et	relevant	de	la
«	conscience	collective	».	Enfin,	le	terme	de	conscience	s'utilise	aussi	à	un	niveau	moral,	comme	lorsque	l'on	utilise	les	expressions	«	avoir	bonne	ou	mauvaise	conscience	»,	c'est-à-dire	se	sentir	juste	ou	au	contraire	coupable,	ou	bien	lorsque	l'on	dit	qu'il	faut	«	juger	en	son	âme	et	conscience	»,	c'est-à-dire	en	fonction	de	critères	moraux.La
conscience,	dans	le	langage	courant,	présente	donc	plusieurs	sens.	Peut-on	proposer	une	définition	unifiée	de	la	conscience	?	
Il	est	en	tous	cas	possible	de	lui	distinguer	deux	grands	sens	:	La	conscience	psychologique	:	c'est	la	capacité	de	chaque	individu	à	se	représenter	ses	actes	et	ses	pensées.	La	conscience	morale	:	c'est	cette	sorte	de	«	juge	intérieur	»	en	chaque	être	humain	qui	lui	permet	de	statuer	sur	le	bien	ou	le	mal.	Ainsi,	lorsque	l'on	dit	de	l'homme	qu'il	est
conscient,	cela	signifie	deux	choses	:	Qu'il	se	sait	en	relation	avec	une	réalité	extérieure	:	par	l'intermédiaire	du	corps,	des	sens,	sa	conscience	lui	permet	de	saisir	les	objets	qui	l'entourent.	Qu'il	perçoit	aussi	une	réalité	intérieure,	subjective	:	celle	de	ses	états	d'âme,	de	ses	désirs,	de	ses	souhaits.	La	conscience	est	l'appréhension	directe	par	un	sujet
de	ce	qui	se	passe	en	lui	et	hors	de	lui-même.	Ainsi,	être	conscient	de	soi,	c'est	avoir	la	faculté	de	comprendre	ses	pensées,	ses	actes,	mais	également	de	percevoir	et	comprendre	le	monde	qui	nous	entoure.	La	conscience	de	soi	révèle	à	l'être	humain	sa	propre	existence,	c'est	l'enseignement	du	cogito	de	René	Descartes.	Emmanuel	Kant	affirme	que	la
conscience	de	soi	se	construit	à	partir	de	différentes	représentations	unies	par	la	conscience.	La	psychologie	scientifique	va	critiquer	cette	idée	de	la	conscience	de	soi.	Pour	Descartes,	la	conscience	de	soi	permet	à	l'être	humain	de	réaliser	qu'il	existe.	La	conscience	de	soi	est	la	certitude	première,	l'être	humain	en	fait	l'expérience	avec	le
cogito.Dans	son	ouvrage	Discours	de	la	méthode,	René	Descartes	met	en	évidence	la	capacité	de	l'homme	à	se	saisir	comme	être	pensant	à	travers	l'expérience	de	pensée	du	cogito.	

Il	cherche	une	certitude,	la	certitude	première,	sur	laquelle	l'être	humain	peut	compter.	Il	décide	de	mettre	en	doute	tout	ce	qui	existe	:	c'est	l'expérience	du	doute	généralisé.	Le	monde,	le	corps,	tout	n'est	peut-être	qu'illusion,	qu'hallucinations,	que	sortilèges	d'un	malin	génie.	Descartes	va	jusqu'à	douter	de	sa	propre	existence,	et	réalise	alors	qu'il
sait	qu'il	est	en	train	de	douter,	car	le	doute	est	une	pensée.	Pour	lui,	c'est	un	signe	:	cette	pensée	est	la	preuve	qu'il	existe.	Il	en	vient	à	dire	que	pour	penser,	il	faut	être	:	cogito	ergo	sum,	autrement	dit	«	je	pense,	donc	je	suis	».	
Pour	Descartes,	la	conscience	de	soi	est	la	certitude	première,	elle	permet	d'assurer	que	l'homme	existe.	«	Par	le	mot	penser,	j'entends	tout	ce	qui	se	fait	en	nous	de	telle	sorte	que	nous	l'apercevons	immédiatement	par	nous-mêmes.	»	Les	Principes	de	la	philosophie	Le	cogito	cartésien	est	le	raisonnement	par	lequel	René	Descartes	aboutit	à	la
définition	de	la	certitude	première	comme	étant	celle	de	la	conscience	de	soi.	C'est	la	conscience	qui	fait	découvrir	que	l'on	existe	et,	plus	spécifiquement,	que	l'on	existe	comme	chose	pensante.	Cette	connaissance	doit	servir	de	fondement	et	de	modèle	pour	toute	forme	de	connaissance.	Descartes	pose	l'existence	de	la	conscience	comme	une
première	certitude,	qui	met	fin	à	tout	doute	antérieur.	
Pour	Emmanuel	Kant,	le	moi	peut	se	construire	à	partir	de	différentes	représentations.	Ces	différentes	représentations	sont	unies	grâce	à	la	conscience.	Selon	Kant,	c'est	ce	qui	permet	à	l'homme	d'être	un	sujet.	Emmanuel	Kant	se	demande	si	l'on	peut	penser	la	conscience	comme	chose,	même	comme	une	chose	pensante.	Dans	Critique	de	la	raison
pure,	le	philosophe	cherche	comment	les	différentes	représentations	de	soi	que	l'être	humain	a	de	lui-même	sont	unifiées.	Il	étudie	ainsi	les	sensations	de	l'être	humain,	qui	sont	différentes	selon	les	instants	et	les	lieux	où	l'on	se	trouve.	Il	en	conclut	que	c'est	la	conscience	qui	permet	d'unifier	ces	différentes	sensations,	ces	différents	moments	que	l'on
vit.La	capacité	de	l'homme	d'unifier	toutes	ses	représentations	tient	au	fait	qu'il	puisse	dire	«	je	».	Cette	capacité	exprime	le	pouvoir	unificateur	de	la	conscience.	L'homme	est	le	seul	être	à	posséder	une	conscience	:	lui	seul,	à	partir	d'un	certain	âge,	a	le	pouvoir	de	dire	«	je	».	L'utilisation	de	ce	simple	pronom	est	la	concrétisation	de	la	capacité	du
sujet	à	se	représenter	comme	un	sujet	unifié.	Être	sujet,	pour	Kant,	c'est	avoir	la	capacité	d'unifier	toutes	ses	représentations.	La	psychologie	scientifique	va	développer	l'hypothèse	selon	laquelle	la	conscience	de	soi	repose	entièrement	sur	les	mécanismes	de	fonctionnement	du	cerveau.La	psychologie	scientifique,	qui	se	développe	à	partir	du	XIXe
siècle,	va	émettre	une	critique	virulente	à	l'égard	de	la	notion	philosophique	de	conscience.	Pour	elle,	cette	notion	est	trop	attachée	à	celle	d'esprit,	c'est-à-dire	à	l'idée	d'une	réalité	spirituelle.	Et	pour	cette	raison,	elle	ne	permet	pas	de	traiter	scientifiquement	de	cette	réalité	qu'est	la	conscience	de	soi.Opposée	à	l'idée	d'une	conscience	de	soi	comme
sentiment	d'existence	de	soi-même,	la	psychologie	scientifique,	incarnée	notamment	par	le	courant	béhavioriste,	va	développer	l'hypothèse	selon	laquelle	la	conscience	de	soi	repose	entièrement	sur	les	mécanismes	de	fonctionnement	du	cerveau.	Le	béhaviorisme	(de	l'anglais	behavior,	«	comportement	»)	est	un	courant	de	psychologie	qui	affirme	que
la	conscience	n'est	qu'un	mythe.	Selon	ce	courant,	l'étude	du	psychisme	ne	peut	passer	que	par	l'étude	des	mécanismes	corporels,	notamment	cérébraux,	tels	qu'ils	sont	manifestés	par	les	conduites	que	l'on	peut	observer,	plutôt	que	par	les	représentations	de	la	conscience.	L'homme	a	besoin	du	rapport	au	monde	extérieur	pour	prendre	conscience
de	lui-même.	La	conscience	est	toujours	conscience	de	quelque	chose,	c'est	l'intentionnalité	telle	que	la	définit	Husserl.	La	conscience	de	soi	se	fait	notamment	grâce	à	la	confrontation	avec	autrui.	La	conscience	de	soi	est	forcément	influencée	par	la	société	dans	laquelle	l'être	humain	évolue.	
La	conscience	n'est	jamais	pure	conscience	de	soi,	mais	toujours	conscience	de	quelque	chose.	
Edmund	Husserl	utilise	le	terme	d'intentionnalité	pour	définir	le	fait	que	la	conscience	est	toujours	conscience	de	quelque	chose.La	conscience	est	toujours	conscience	de	quelque	chose,	on	ne	peut	donc	pas	la	penser	indépendamment	des	objets	qu'elle	vise.	C'est	toujours	un	objet	que	la	conscience	vise,	son	intention	est	de	saisir	l'extérieur,	de	saisir
ce	qu'il	y	a	autour	de	soi.	Si	j'observe	un	oiseau,	c'est	moi	qui	regarde	l'oiseau.	Mais	je	ne	peux	pas	m'observer	moi-même	regardant	l'oiseau,	car	je	ne	peux	pas	sortir	de	ma	conscience.	L'oiseau	est	à	l'extérieur	de	moi,	c'est	ma	conscience	qui	cherche	à	saisir	ce	qu'est	cet	oiseau,	ce	qui	est	à	l'extérieur	de	moi.	
Ainsi,	pour	Husserl,	la	conscience	n'est	pas	conscience	d'elle-même,	enfermée	sur	elle-même,	elle	est	toujours	conscience	d'autre	chose	d'extérieur.	«	Le	mot	intentionnalité	ne	signifie	rien	d'autre	que	cette	particularité	foncière	et	générale	qu'a	la	conscience	d'être	conscience	de	quelque	chose.	»	Idées	directrices	pour	une	phénoménologie	L'objet
visé	par	la	conscience	n'est	pas	forcément	un	objet	que	l'on	peut	toucher,	un	objet	que	l'on	voit.	Cet	objet	peut-être	soi-même,	mais	aussi	un	sentiment,	quelque	chose	d'immatériel.	

L'homme	a	besoin	du	rapport	à	autrui	pour	prendre	conscience	de	lui-même.	La	confrontation	à	l'altérité,	c'est-à-dire	à	autrui,	est	nécessaire	à	la	constitution	de	la	conscience	de	soi.Dans	son	ouvrage	Phénoménologie	de	l'esprit,	Hegel	traite	de	la	conscience.	Pour	Hegel,	l'existence	d'autrui	est	indispensable	à	l'existence	de	la	conscience	de	soi,	on	ne
peut	y	accéder	que	si	autrui	nous	reconnaît.	C'est	ce	qu'il	développe	dans	la	dialectique	du	maître	et	de	l'esclave.	
La	conscience	veut	qu'une	autre	conscience	la	reconnaisse	comme	conscience.	Cette	confrontation	avec	l'autre	mène	à	l'inégalité	et	l'asservissement,	car	chacun	souhaite	asservir	l'autre	pour	être	reconnu	par	lui.	

Si	l'on	prend	deux	hommes	qui	ainsi	s'affrontent,	l'un	des	deux	va	être	prêt	à	mourir	pour	être	reconnu,	l'autre	va	préférer	la	soumission	plutôt	que	la	mort.	
Le	premier	devient	donc	le	maître,	le	second	devient	l'esclave.	Le	maître	accède	à	la	conscience	de	lui-même	uniquement	parce	que	l'autre	l'a	reconnu.	L'esclave,	quant	à	lui,	a	pris	conscience	de	lui-même	en	ressentant	la	fragilité	de	son	existence	et	la	possibilité	de	sa	mort.	Dans	les	deux	cas,	la	conscience	de	soi	a	nécessité	la	reconnaissance
d'autrui.	Pour	avoir	réellement	conscience	et	connaissance	de	lui-même,	l'homme	a	besoin	du	rapport	à	autrui	:	il	prend	conscience	de	lui	à	travers	le	regard	et	la	reconnaissance	des	autres.	
La	conscience	rencontre	ainsi	d'autres	consciences,	c'est	ainsi,	pour	Jean-Paul	Sartre,	qu'elle	devient	conscience	de	soi.	En	effet,	l'être	humain	découvre	son	existence	et	sa	singularité	en	se	confrontant	à	une	autre	conscience,	en	se	confrontant	à	autrui.	Pour	Sartre,	la	conscience	de	soi	n'est	donc	pas,	comme	le	pense	Descartes,	une	réalité	dont	on
prend	conscience	dans	la	solitude,	mais	plutôt	dans	le	rapport	à	l'autre.	«	J'ai	un	dehors,	j'ai	une	nature	;	ma	chute	originelle,	c'est	l'existence	de	l'autre.	»	Pour	Sartre,	autrui	est	l'autre	qui	n'est	pas	soi,	mais	qui	nous	ressemble,	et	cette	altérité	(cette	différence)	permet	d'accéder	à	la	conscience	de	soi.	Sans	autrui,	l'être	humain	ne	peut	avoir	la	même
conscience	de	lui-même.	Des	individus	isolés,	comme	Robinson	Crusoé,	peuvent	devenir	fous	s'ils	ne	se	créent	pas	une	forme	artificielle	d'altérité.	
Si	le	monde	extérieur	est	déterminant	dans	la	construction	de	la	conscience	de	soi,	le	fait	que	l'homme	vive	au	milieu	d'autres	hommes	est	probablement	un	fait	tout	aussi	déterminant.	Karl	Marx	explique	ainsi	que	l'être	humain	ne	peut	avoir	pleinement	conscience	de	lui-même	que	s'il	a	conscience	de	l'influence	de	la	société	dans	laquelle	il	évolue,	de
la	place	qu'il	y	occupe.	Karl	Marx	considère	que	le	système	de	pensée	de	chacun	est	conditionné	par	ses	«	conditions	matérielles	d'existence	».	Autrement	dit,	l'appartenance	à	une	classe	sociale	déterminée	mais	aussi	à	un	moment	de	l'histoire	précis	détermine	en	grande	partie	la	perception	que	l'homme	a	de	lui-même.Ainsi,	pour	que	l'individu
parvienne	à	une	conscience	complète	et	transparente	de	lui-même,	il	faut	qu'il	ait	conscience	de	l'influence	du	milieu	social	et	historique	dans	lequel	il	évolue.	«	Ce	n'est	pas	la	conscience	des	hommes	qui	déterminent	leur	existence	c'est	au	contraire	leur	existence	sociale	qui	détermine	leur	conscience.	»	Préface	de	la	Contribution	à	la	critique	de
l'économie	politique	Pour	Marx,	ce	n'est	pas	la	conscience	qui	détermine	ce	qu'est	l'être	humain,	ce	sont	les	conditions	matérielles	qui	vont	déterminer	sa	façon	de	penser	et	de	se	représenter	sa	vie	et	son	monde.	Pour	Karl	Marx,	la	condition	socio-économique	de	l'être	humain	prime	sur	sa	conscience.	
On	parle	de	matérialisme	philosophique.	
Si	la	conscience	est,	comme	on	l'a	vu,	conscience	de	soi	et	capacité	de	se	construire	en	relation	avec	le	monde	extérieur,	cette	notion	désigne	également	la	capacité	de	chaque	individu	de	saisir	par	lui-même,	par	«	intuition	»,	les	valeurs	morales.	La	conscience	morale	est	une	sorte	de	«	juge	intérieur	»	présent	en	chaque	être	humain	qui	lui	permet	de
statuer	sur	le	bien	ou	le	mal.	Cette	conscience	morale	est	parfois	définie	comme	étant	un	«	instinct	»	de	l'être	humain.	Elle	se	caractérise	par	son	universalité.	La	conscience	morale	est	définie	comme	étant	naturelle	ou	innée	en	l'être	humain,	elle	serait	comme	un	instinct	pour	Rousseau.	Jean-Jacques	Rousseau	est	l'un	des	penseurs	qui	défend	le	plus
fortement	l'idée	qu'il	existe	un	sens	naturel	de	la	morale,	c'est-à-dire	une	capacité	innée	à	saisir	ce	que	sont	le	bien	et	le	mal.	Avant	même	que	les	humains	ne	vivent	dans	des	sociétés	constituées,	régies	par	des	lois	et	où	des	institutions	transmettent	des	croyances	morales,	accompagnées	de	jugements,	ils	sont	capables	de	sens	moral.	«	Conscience	!
conscience	!	instinct	divin,	immortelle	et	céleste	voix	;	guide	assuré	d'un	être	ignorant	et	borné,	mais	intelligent	et	libre	;	juge	infaillible	du	bien	et	du	mal,	qui	rend	l'homme	semblable	à	Dieu,	c'est	toi	qui	fais	l'excellence	de	sa	nature	et	la	moralité	de	ses	actions.	»	Jean-Jacques	Rousseau	définit	la	conscience	comme	un	«	instinct	divin	»	:	c'est	un
moyen	immédiat	et	infaillible	de	reconnaître	le	bien	et	le	mal.	Pour	Rousseau,	la	conscience	morale,	«	instinct	divin	»	qui	permet	de	reconnaître	le	bien	et	le	mal,	est	donc	innée	:	elle	est	renforcée	par	la	pitié,	ce	sentiment	qui	fait	partager	à	tout	être	humain	la	souffrance	d'autrui.	Pourtant,	Rousseau	dit	aussi	que	la	perfectibilité,	c'est-à-dire	le
développement	de	la	raison,	conduit	l'homme	à	l'immoralité.	Cela	suppose	que	l'homme	vit	déjà	en	société,	ce	qui	corrompt	son	sens	moral.L'homme	est	bon	naturellement,	mais	le	développement	de	la	raison	et	la	vie	en	société	étouffent	ce	sens	moral.	Dans	cette	situation,	c'est	à	la	raison,	bien	comprise,	qu'il	appartient	de	rétablir	la	moralité	:	ce
sera	l'un	des	buts	du	«	contrat	social	»,	la	loi	corrigeant	les	effets	de	l'immoralité	entraînée	par	le	développement	des	sociétés	dans	l'histoire.	Pour	Emmanuel	Kant,	la	conscience	morale	réside	dans	une	loi	universelle	que	tout	être	humain	se	donne	à	lui-même.	Il	fait	reposer	cette	conscience	morale	sur	des	impératifs	catégoriques	universels.	Selon
Kant,	la	morale	repose	sur	des	impératifs	catégoriques	qui	indiquent	à	l'homme	ce	qu'il	doit	faire.	
Ces	impératifs	sont	universels	:	ils	s'appliquent	à	tout	le	monde,	sans	exception	et	sans	considération	d'aucun	intérêt	autre	que	moral.	La	formulation	principale	de	l'impératif	catégorique	est	la	suivante	:	«	Agis	uniquement	d'après	la	maxime	qui	fait	que	tu	peux	vouloir	en	même	temps	qu'elle	devienne	une	loi	universelle.	»	Fondements	de	la
métaphysique	des	mœurs	Pour	Kant,	avant	d'agir,	il	faut	toujours	se	demander	s'il	serait	souhaitable	que	tout	le	monde	agisse	en	fonction	du	même	principe.	Autrement	dit,	il	faut	se	demander	si	ce	qui	motive	l'action	de	l'individu,	le	principe	qui	la	commande,	pourrait	être	une	règle	universelle.	Si	c'est	impossible,	alors	l'action	n'est	pas	morale.	Si
l'on	s'apprête	à	mentir,	il	faut	se	demander	s'il	est	possible	de	souhaiter	que	le	mensonge	devienne	une	règle	universelle	(un	principe).	Pour	le	mensonge,	on	voit	bien	qu'on	ne	peut	pas	souhaiter	que	le	mensonge	devienne	une	règle	générale	des	relations	humaines	:	aucune	confiance	ne	serait	alors	possible.	On	appelle	cette	expérience	de	pensée	le
test	d'universalisation	de	la	maxime	de	l'action.	Il	s'agit	de	se	demander	ici	si	la	règle	d'une	action,	ce	qui	la	motive,	est	universalisable.	Cours	Fiche	de	révisionIntroduction	:	Nous	utilisons	souvent	le	mot	«	inconscient	»	dans	le	langage	courant	:	une	personne	qui	tombe	dans	le	coma	est	inconsciente,	sa	conscience	du	monde	a	disparu.	Celui	qui	agit
sans	réfléchir	aux	conséquences	de	ses	actes,	qui	ne	fait	pas	preuve	de	raison,	de	bon	sens,	ou	qui	met	de	côté	son	sens	moral,	est	inconscient.	Tout	comme	celui	qui	met	en	danger	les	autres,	parce	qu’il	agit	spontanément.	L’inconscient	est	donc	un	état	contraire	à	la	conscience,	mais	aussi	à	la	raison.	Les	penseurs	rationalistes	–	comme	Descartes,
Kant	ou	Sartre	–	considèrent	que	la	philosophie	peut	amener	l’individu	à	sortir	de	l’inconscience	pour	gagner	en	raison	et	en	réflexion.	Plus	je	soumets	mes	opinions,	mon	comportement	et	mes	actes	à	la	réflexion,	plus	ils	seront	bénéfiques	pour	moi	et	pour	les	autres.	Pour	d’autres	penseurs,	l’inconscient	est	une	partie	inaccessible	de	notre
conscience	et	est	lié	au	monde	du	rêve.	C’est	ce	dernier	point	que	nous	allons	traiter	aujourd’hui.	
Si	une	partie	des	pensées	n’est	pas	soumise	à	la	réflexion	parce	que	la	conscience	n’y	a	pas	accès,	la	liberté	du	sujet	s’effondre-t-elle	?	Sommes-nous	responsables	de	notre	inconscient	?	La	première	partie	de	ce	cours	relate	et	explique	la	découverte	de	l’inconscient.	Cette	dernière	a	permis	à	Freud	d’inventer	la	psychanalyse,	une	nouvelle	pratique
que	nous	étudierons	en	deuxième	partie.	Nous	verrons	alors	ce	que	l’inconscient	impliqua	en	philosophie,	où	depuis	Descartes	la	conception	de	la	conscience	était	restée	pratiquement	inchangée.	Pour	comprendre	comment	l’hypothèse	de	l’Inconscient	est	née,	nous	devons	expliquer	ce	qu’est	l’hystérie	puisque	c’est	l’étude	de	cette	maladie	qui	fit
émerger	le	concept.	C’est	le	médecin	Hippocrate	qui	invente	le	terme	d’hystérie	pour	décrire	une	maladie	énigmatique	ancestrale.	
En	grec,	hystera	signifie	«	utérus	»	:	l’hystérie	était	donc	considérée	par	les	médecins	(essentiellement	des	hommes)	comme	une	maladie	réservée	uniquement	aux	femmes	(ce	qui	sera	démenti	par	la	suite).	Au	Moyen	Âge,	l’hystérie	est	vue	comme	une	manifestation	de	sorcellerie.	Les	femmes	hystériques	ne	sont	pas	des	malades	que	l’on	soigne,	mais
des	sorcières	possédées	que	l’on	brûle.	Au	XIXe	siècle,	certains	médecins	se	penchent	sur	le	cas	des	hystériques,	toujours	autant	diabolisées.	
Charcot,	Breuer	et	Freud,	les	trois	grands	spécialistes	de	l’époque,	les	prennent	en	charge.	Ils	répertorient	les	différentes	manifestations	de	l’hystérie	:	des	délires	verbaux,	des	cris,	des	insultes,	etc.	Certaines	malades	ne	parlent	plus	dans	leur	langue	d’origine	;	beaucoup	d’hystériques	souffrent	de	crises	de	tremblement	ou	d’agitation	physique	;	ils
remarquent	parfois	que	les	malades	ont	des	douleurs	intenses	à	un	membre	qui	ne	présente	aucune	lésion	organique	ou	musculaire.	Le	membre	peut	d’ailleurs	être	partiellement	ou	totalement	paralysé	;	à	cela	peut	s’ajouter	des	phobies	sévères,	et	des	crises	d’épilepsie.	
Selon	les	patientes,	ces	symptômes	sont	isolés	ou	combinés	(mais	ils	ne	semblent	avoir	aucune	cause	organique).	Deux	solutions	sont	alors	possibles	:	soit	la	cause	des	symptômes	n’est	pas	encore	trouvée	;	soit	la	malade	est	une	simulatrice	qui	ment	en	disant	souffrir.	Les	différents	points	de	vue	sur	l’hystérie	L’hystérie	a	longtemps	été	considérée,	à
tort,	comme	une	maladie	uniquement	réservée	aux	femmes.	Au	début	du	XIXe	siècle,	l’hystérie	masculine,	ou	hystérie	virile,	est	redécouverte	par	Charcot,	Meynert	puis	par	Freud.	L’hypothèse	d’une	origine	nerveuse	de	l’hystérie	remplace	alors	celle	d’une	origine	utérine.	Le	neurologue	Charcot	ne	croit	pas	à	la	simulation	des	malades	mais	plutôt	à
l’ignorance	des	causes	qui	provoquent	la	maladie.	Charcot	soigne	les	hystériques	par	l’hypnose,	ce	qui	fait	disparaître	les	symptômes	:	mais	il	ne	connaît	toujours	pas	l’origine	du	mal,	ni	la	raison	de	la	disparition	des	symptômes	sous	hypnose.	Par	ailleurs,	ces	séances	de	guérison	–	certes	proposées	par	des	médecins	–	se	font	dans	des	amphithéâtres
où	les	malades,	en	plein	délire,	sont	observés	par	la	foule.	En	1895,	Breuer	et	Freud	présentent	leurs	recherches	dans	l’ouvrage	Études	sur	l’hystérie.	Si	Breuer	continue	d’avoir	recours	à	l’hypnose	pour	soigner	l’hystérie,	Freud	l’abandonne.	D’une	part,	beaucoup	d’hystériques	ne	sont	pas	réceptifs	à	l’hypnose	:	son	efficacité	est	donc	limitée.	D’autre
part,	Freud	veut	comprendre	l’origine	et	les	mécanismes	de	l’hystérie,	pas	seulement	en	guérir	les	symptômes.	Enfin,	il	considère	que	l’hypnose	a	un	côté	spectaculaire	trop	déplaisant	pour	un	esprit	scientifique.	Il	souhaite	intervenir	sur	le	patient	de	manière	rationnelle	et	ne	pas	lui	laisser	penser	que	ses	troubles	ont	disparu	comme



par	enchantement.	Freud	remplace	alors	l’hypnose	par	l’échange	verbal	avec	le	patient.	Il	appelle	cela	«	la	méthode	des	associations	libres	».	
L’idée	est	plutôt	simple	:	le	patient	doit	focaliser	son	attention	sur	le	trouble	hystérique	dont	il	souffre	et	faire	part	au	thérapeute	de	toutes	les	idées	qui	lui	viennent	à	l’esprit.	Confiant,	le	patient	se	met	à	parler	librement	de	choses	et	d’autres	puis,	de	fil	en	aiguille,	l’échange	se	resserre	sur	un	événement	du	passé	–	plus	ou	moins	lointain	mais
souvent	situé	dans	l’enfance	–	qui	a	marqué	le	patient	au	point	de	le	traumatiser.	À	retenir	L’hystérie	serait	donc	une	trace	d’un	événement	traumatisant	du	passé.	L’émergence	de	la	théorie	freudienne	Grâce	à	la	méthode	des	associations	libres,	Freud	diagnostique	l’origine	de	plusieurs	cas	d’hystérie,	voici	un	exemple	:	Exemple	Élisabeth	consulte
Freud	car	elle	souffre	de	violentes	douleurs	à	la	jambe.	Celles-ci	ne	sont	causées	par	aucune	lésion	musculaire	ou	osseuse	et	rien	de	médical	n’explique	sa	souffrance.	Freud	fait	parler	la	patiente	et	parvient	à	situer	dans	le	temps	l’apparition	de	ses	douleurs.	Lors	de	ses	dernières	vacances	en	Autriche,	Élisabeth	s’est	promenée	avec	son	beau-frère
alors	que	sa	sœur,	malade,	était	restée	couchée.	Pendant	cette	promenade,	son	beau-frère	lui	a	effleuré	la	jambe	et	Élisabeth	a	alors	projeté	sur	lui	un	désir	sexuel	et	un	désir	affectif	(celui	de	vivre	ensemble).	Elle	oublie	instantanément	ce	désir	inavouable	mais	quelques	mois	plus	tard,	la	maladie	de	sa	sœur	s’aggrave.	Appelée	à	son	chevet,	Élisabeth
laisse	ses	pensées	divaguer	dans	le	train	qui	la	conduit	jusqu’à	sa	sœur.	Une	idée	lui	traverse	l’esprit	:	si	sa	sœur	mourait,	son	beau-frère	serait	libre	et	elle	pourrait	envisager	de	vivre	avec	lui.	Puis	Élisabeth	chasse	cette	pensée	de	son	esprit…	À	retenir	Freud	va	alors	faire	l’hypothèse	que	cette	pensée	chassée	ne	disparaît	en	fait	pas	du	tout.	
Elle	a	été	refoulée	dans	une	partie	du	psychisme	à	laquelle	nous	n’avons	pas	accès.	L’hypothèse	de	l’inconscient	est	née	!	Dans	le	cas	d’Élisabeth,	il	n’est	pas	convenable	de	désirer	un	être	humain	marié	et	il	est	encore	moins	correct	de	souhaiter	la	mort	de	sa	sœur,	pour	prendre	sa	place	auprès	du	veuf.	C’est	pour	cela	qu’Élisabeth	a	déclenché	un
symptôme	hystérique.	Son	esprit	est	en	conflit	interne	avec	ce	que	Freud	appelle	le	surmoi,	une	partie	de	la	conscience	soumise	aux	valeurs	morales.	Freud	émet	l’hypothèse	que	lorsque	l’esprit	ne	peut	pas	résoudre	un	conflit,	il	s’en	débarrasse	dans	l’inconscient.	Selon	lui,	Élisabeth	souffre	donc	d’un	conflit	psychique.	Définition	Ça/Surmoi/Moi	:	Les
désirs	primitifs	les	plus	fréquents	sont	de	nature	sexuelle	ou	relèvent	de	l’agressivité.	Freud	les	regroupe	sous	le	nom	de	Ça.	
Ce	sont	en	fait	des	pulsions.	Elles	s’expriment	mais	se	heurtent	au	Surmoi,	qui	est	la	deuxième	force.	Le	Surmoi	est	une	sorte	de	barrière	bâtie	par	notre	conscience	morale,	qui	censure	certains	désirs	qu’elle	ne	juge	pas	convenables.	Le	Moi	de	l’individu	est	le	résultat	de	l’équilibre	entre	ces	deux	forces.	Élisabeth	trouve	son	désir	inacceptable	car	il
est	en	conflit	avec	le	Surmoi.	Sa	conscience	morale	juge	intolérable	qu’elle	s’amourache	du	mari	de	sa	sœur	et	qu’elle	s’imagine	à	sa	place,	si	cette	dernière	mourrait.	
Le	Moi	déclenche	donc	une	procédure	de	défense	et	le	désir	inacceptable	est	refoulé	:	il	est	placé	dans	les	oubliettes	de	l’Inconscient.	Or,	ce	désir	refoulé	n’a	pas	disparu	et	resurgit	chez	Élisabeth	sous	forme	de	douleurs	à	la	jambe	(le	beau-frère	effleurant	sa	jambe	étant	ce	qui	a	déclenché	le	désir	de	la	jeune	femme).	Alors	pourquoi	ce	déguisement	?
Nous	nous	déguisons	pour	deux	raisons	:	pour	s’amuser	ou	pour	ne	pas	être	reconnu.	Le	désir	d’Élisabeth	se	déguise	donc	pour	tromper	la	censure	:	c’est	pourquoi	elle	ne	ressent	pas	de	plaisir,	mais	une	douleur	à	la	jambe.	Sa	douleur	est	au	départ	un	plaisir	mais	qui	est	trop	intolérable	pour	sa	conscience	morale,	il	se	déguise	donc.	L’inconscient	et
les	débuts	de	la	psychanalyse	Le	fonctionnement	de	l’esprit	humain	Le	cas	d’Élisabeth	a	fait	naître	toute	la	thèse	freudienne	de	l’Inconscient,	qui	lui	permettra	de	soigner	ses	patients.	Voyons	comment	Freud	explique,	grâce	à	sa	découverte,	le	psychisme	de	l’être	humain.	Réflexion	Pour	Freud,	l’Inconscient	désigne	tous	les	désirs	que	l’individu
refoule	car	ces	derniers	provoquent	chez	lui	un	malaise	d’ordre	moral.	Freud	considère	que	l’être	humain	a	une	conscience	et	un	inconscient.	La	conscience	est	selon	lui	composée	du	Moi,	l’être	social,	du	Ça,	l’être	bestial,	et	du	Surmoi,	l’être	moral.	Lorsque	le	Moi	est	en	conflit	avec	le	Ça	ou	le	Surmoi,	on	parle	de	conflit	psychique.	Ce
conflit	psychique	provoque	le	refoulement.	C’est-à-dire	que	si	le	conflit	ne	se	résout	pas,	il	est	transmis	à	l’Inconscient	et	sort	alors	des	préoccupations	de	celui	qui	en	souffre.	Néanmoins,	un	Inconscient	trop	chargé	de	conflits	psychiques	peut	avoir	un	pouvoir	sur	le	corps	et	déclencher	des	maladies	sans	raison	médicale.	Ces	troubles	sans
cause	physiologique	sont	qualifiés	de	maladies	psychosomatiques.	Définition	Psychanalyse	:	La	théorie	freudienne	sur	l’Inconscient	est	à	l’origine	de	la	pratique	thérapeutique	appelée	la	psychanalyse.	Le	refoulement	est	un	processus	avéré	à	l’origine	de	pathologies	parfois	lourdes.	Doit-on	alors	redouter	le	refoulement	?	La	réponse	est	non,	car	il	est
nécessaire	à	l’être	humain.	Avantages	et	inconvénients	du	refoulement	Le	refoulement	est	un	mécanisme	nécessaire	à	la	vie	du	sujet.	En	effet,	ce	qui	nous	fait	souffrir	peut,	à	court	terme,	nous	empêcher	d’agir.	Or,	pour	l’être	humain	agissant	au	quotidien	et	vivant	en	société,	le	refoulement	lui	permet	de	mettre	de	côté	ce	qui	l’atteint
émotionnellement,	afin	de	continuer	ses	activités	malgré	tout.	
Au	quotidien,	nous	exprimons	tous,	sans	exception,	des	symptômes	qui	manifestent	la	présence	de	désirs	refoulés	dans	notre	inconscient.	Freud	explique	que	parfois,	l’Inconscient	s’exprime	sans	que	nous	nous	en	apercevions.	À	retenir	Le	rêve,	par	exemple,	est	considéré	par	la	psychanalyse	comme	la	manifestation	par	excellence	des	désirs	refoulés.
Il	est	même	un	moyen	de	s’en	guérir.	
Pendant	le	sommeil,	la	censure	du	Surmoi	est	relâchée	et	les	désirs	remontent	à	la	surface	:	ces	derniers	sont	déguisés	par	le	rêve	qui	leur	donne	un	caractère	loufoque	ou	angoissant.	Le	désir	est	satisfait	de	ce	déguisement,	donc	le	conflit	se	règle.	En	revanche,	certains	conflits	ont	du	mal	à	se	résoudre	et	incommodent	le	sujet.	Il	s’agit	alors	de
névrose	et	de	psychose.	Définition	Névrose	:	La	névrose	est	une	manifestation	pathologique	d’un	conflit	non-résolu	entre	le	désir	et	le	Surmoi.	Le	sujet	éprouve	une	véritable	gêne	au	quotidien,	qui	complique	ses	relations	personnelles	avec	les	autres.	La	névrose	la	plus	classique	est	l’hystérie,	ce	dont	souffre	Élisabeth.	Chez	l’hystérique,	le	trouble	de
l’esprit	se	manifeste	à	travers	le	corps,	comme	sa	douleur	à	la	jambe,	mais	il	peut	aussi	se	manifester	uniquement	dans	l’esprit,	comme	lorsqu’un	individu	a	une	idée	qui	le	préoccupe	–	de	manière	obsessionnelle	–	et	qui	semble	ronger	son	esprit.	
Les	phobies	sont	aussi	des	névroses.	Définition	Psychose	:	La	psychose	est	une	névrose	beaucoup	plus	sévère.	Elle	se	développe	quand	la	pulsion	du	Ça	gagne	le	conflit	avec	le	Surmoi.	L’atteinte	psychologique	ne	concerne	plus	uniquement	le	malade	:	elle	affecte	son	comportement	et	le	rend	potentiellement	nuisible	pour	son	entourage.	Lorsque	l’on
est	psychotique,	on	soumet	le	monde	entier	à	ses	pulsions	irrationnelles.	La	schizophrénie	est	un	cas	particulier	de	psychose.	Elle	déstructure	la	personnalité	et	créé	une	incohérence	mentale	et	comportementale.	
La	névrose	devient	donc	pathologique	lorsque	le	sujet	ne	parvient	pas	à	gérer	ses	conflits	internes.	Pourquoi	certains	individus	sont-ils	incapables	de	gérer	leurs	conflits	internes	?	Freud	explique	que	l’éducation	a	un	rôle	essentiel	:	plus	un	enfant	est	moralement	étouffé,	plus	il	refoulera	ses	pulsions.	Selon	lui,	l’enfant	qui	ne	peut	pas	exprimer	ses
pulsions	sera	très	probablement	névrosé	voire	psychotique.	Freud	recommande	donc	une	éducation	qui	laisse	s’exprimer	les	pulsions,	mais	qui	les	cadre	en	les	orientant	vers	des	activités	convenables,	structurées	et	valorisées	par	la	société	:	le	sport,	l’art	ou	l’amour	sont	de	très	bons	exemples	de	détournement	des	pulsions.	
Définition	Sublimation	:	Ce	terme	désigne	en	physique	le	passage	de	l’état	solide	à	l’état	gazeux	sans	passer	par	l’état	liquide.	
De	la	même	manière	en	psychanalyse,	la	sublimation	désigne	le	détournement	des	pulsions	vers	des	activités	constructrices.	Cela	permet	d’assouvir	nos	désirs	inavouables	sans	avoir	à	les	réaliser	réellement.	Une	éducation	réussie	facilite	le	processus	de	sublimation.	L’énergie	des	pulsions	est	déplacée,	pour	adopter	des	comportements	adéquats	ou
réaliser	des	«	œuvres	».	Telle	serait,	selon	Freud,	l’origine	de	la	culture.	La	thérapie	psychanalytique	Ajoutons	enfin	que,	si	elle	est	aujourd’hui	contestée,	la	psychanalyse	a	été	une	vraie	révolution	dans	la	pensée	de	l’époque.	En	effet,	pour	la	première	fois	les	atteintes	psychologiques	étaient	expliquées	psychiquement	et	étaient	considérées	comme
une	maladie.	Les	sujets	souffrant	de	névroses	pouvaient	donc	décider	de	se	soigner	grâce	à	une	thérapie.	Le	but	de	la	thérapie	freudienne	était	d’écouter	les	patients	allongés	sur	le	fameux	«	divan	»	et,	en	partant	de	leurs	symptômes,	il	pouvait	retrouver	l’origine	du	désir	qui	avait	pu	déclencher	un	conflit.	Il	s’agissait	alors	de	laisser	ce	désir
s’exprimer	consciemment	–	quel	que	soit	son	caractère	immoral.	Lorsque	le	patient	y	parvenait,	ses	symptômes	disparaissaient	;	Élisabeth	est	ainsi	parvenue	à	se	défaire	de	ses	douleurs	à	la	jambe.	
La	théorie	de	l’Inconscient	de	Freud	fut	vivement	critiquée	par	ses	contemporains.	
Aujourd’hui	pourtant,	la	psychanalyse	est	assez	largement	acceptée,	bien	qu’elle	ne	soit	pas	considérée	comme	une	science	au	même	titre	que	les	sciences	sociales.	Son	objet	étant	inobservable	par	définition.	Bien	qu’on	puisse	découvrir	des	traces	de	l’Inconscient,	il	nous	sera	à	jamais	caché,	pour	le	patient	autant	que	pour	le	thérapeute.	Différents
éminents	psychanalyste	ont	alors	voulu	développer	la	théorie	freudienne	pour	l’emmener	plus	loin.	Jung,	psychanalyste	suisse,	a	développé	les	concepts	d’archétype	et	d’inconscient	collectif	qui	expliquent	selon	lui	les	structures	du	psychisme	au	niveau	du	collectif	et	non	pas	seulement	de	l’individu.	Il	existerait	selon	Jung	des	archétypes	qui	seraient	à
l’origine	de	structures	universelles	du	psychisme	humain,	on	retrouverait	ces	premiers	dans	les	mythes,	contes	et	toutes	production	imaginaires	d’un	individu.	Lacan,	le	plus	fameux	des	élèves	de	Freud,	a	développé	sa	propre	interprétation	de	la	théorie	freudienne	de	l’Inconscient,	en	s’appuyant	sur	la	linguistique	de	Ferdinand	de	Saussure	–
	notamment	sur	sa	distinction	entre	le	signifiant	et	le	signifié.	Pour	faire	comprendre	à	ses	étudiants	la	différence	entre	signifiant	et	signifié,	Lacan	disait	«	le	mot	chien	n’aboie	pas	».	Selon	lui,	notre	inconscient	avance	masqué	et	pour	se	déguiser	il	utilise	exclusivement	le	signifiant	de	manière	détournée.	Nos	rêves,	par	exemple,	expriment	des
désirs	inconscients	sous	forme	d’association	libre	d’idées,	c’est	pourquoi	ils	nous	paraissent	si	farfelus.	Les	implications	philosophiques	de	la	théorie	de	l’inconscient	Que	pense	la	philosophie	de	l’Inconscient	?	«	Le	moi	n’est	pas	maître	dans	sa	propre	maison	»	Sigmund	Freud,	Introduction	à	la	psychanalyse,	1917.	En	philosophie,	la	conscience	est
considérée	de	manière	traditionnelle	comme	une	caractéristique	spécifique	à	l’être	humain.	
Elle	est	la	source	de	la	liberté	du	sujet	et	de	sa	capacité	à	faire	preuve	de	moralité.	
Si	la	conscience	n’est	plus	le	seul	maître	de	l’esprit,	et	s’il	faut	désormais	compter	avec	une	force	qui	nous	échappe,	doit-on	relativiser	des	valeurs	comme	la	liberté	et	la	morale	?	Nous	ne	nous	connaissons	pas	À	retenir	La	théorie	de	l’Inconscient	mène	à	la	conclusion	que	notre	psychisme,	c’est-à-dire	l’ensemble	des	phénomènes	mentaux,	ne	se	réduit
pas	à	ce	que	notre	activité	consciente	peut	en	percevoir.	Depuis	Descartes,	on	estimait	que	la	pensée	est	une	activité	consciente	ou	n’est	tout	simplement	pas.	Si	j’ai	une	pensée,	je	sais	immédiatement	que	j’ai	une	pensée.	Quand	Freud	a	affirmé	que	le	psychisme	est	constitué	d’une	partie	inconsciente,	la	philosophie	a	dû	remettre	en	question	la
conception	cartésienne	du	Moi.	Selon	Descartes,	un	individu	est	le	seul	qui	peut	vraiment	se	connaître.	
Or,	avec	Freud,	l’Inconscient	n’est	démasqué	que	par	quelqu’un	d’autre	que	l’individu	en	question.	Cette	personne	remarque	des	activités	psychiques	dont	l’individu	même	n’avait	pas	conscience.	
Le	principe	de	la	folie,	c’est	de	ne	pas	savoir	qu’on	est	fou.	À	retenir	Puisque	l’Inconscient	est	une	partie	de	notre	vie	psychique	inaccessible	à	la	conscience,	nous	ne	nous	connaissons	pas	et	nous	sommes	une	énigme	pour	nous-mêmes.	Une	partie	du	Moi	nous	échappe	toujours.	C’est	la	raison	pour	laquelle,	selon	Freud,	la	découverte	de	l’Inconscient
fait	partie	des	trois	principales	blessures	faites	au	narcissisme	propre	à	l’être	humain.	La	première	grande	blessure	fut	la	découverte	de	l’héliocentrisme	avec	Copernic	:	la	Terre	n’est	rien	de	plus	qu’un	rocher	perdu	au	milieu	de	la	galaxie	et	non	le	centre	de	l’univers	comme	le	pensaient	les	anciens.	La	deuxième	fut	la	découverte	de	la	théorie	de
l’évolution	par	Charles	Darwin	:	l’espèce	humaine	est	une	espèce	animale	comme	les	autres,	remettant	en	cause	la	supériorité	de	l’être	humain	dans	le	règne	animal.	Enfin	la	dernière	fut	la	découverte	de	l’Inconscient	par	Freud	:	elle	remet	en	cause	le	libre	arbitre	et	notre	capacité	à	nous	connaitre	nous-même.	
Ne	sommes-nous	pas	responsables	de	nos	actes	?	L’hypothèse	de	l’Inconscient	implique	que	la	conscience	règne	mais	ne	gouverne	pas	seule.	Une	pulsion	demeure	dans	notre	psychisme	sans	que	nous	en	ayons	conscience	et	elle	agit	sur	nos	comportements	et	nos	actes.	
L’existence	de	l’Inconscient	remet	en	question	la	notion	de	responsabilité	de	l’être	humain.	Définition	Responsable	:	Être	responsable,	c’est	pouvoir	répondre	de	ses	actes	parce	qu’on	en	est	l’auteur.	Qui	n’a	jamais	dit	«	pardon,	cela	m’a	échappé	»	pour	un	mot,	un	geste	ou	un	comportement	involontaire	?	
Parfois,	notre	comportement	échappe	à	notre	contrôle.	
Cela	ne	cause	en	général	que	de	légers	désagréments	mais	en	cas	d’acte	grave	–	comme	un	viol	ou	un	meurtre	–	dire	que	l’on	a	agi	sans	s’en	rendre	compte,	sous	l’emprise	d’une	pulsion,	suffit-il	à	nous	innocenter	?	En	droit	il	existe	des	dispositions	vis-à-vis	des	personnes	dont	le	fonctionnement	psychique	ne	permet	plus	la	répression	des
pulsions	destructrices.	Ces	personnes	sont	généralement	internées	pour	être	soignées,	car	il	serait	parfaitement	inutile	de	les	envoyer	en	prison.	
Pour	que	ça	soit	possible,	un	psychiatre	doit	évaluer	l’état	psychologique	de	l’individu.	On	fera	ainsi	la	différence	entre	un	acte	prémédité,	comme	assassiner	sa	mère	pour	toucher	l’héritage,	d’un	acte	commis	sous	l’emprise	de	la	folie,	comme	assassiner	sa	mère	parce	qu’on	est	persuadé	qu’elle	est	habitée	par	le	diable.	Dans	le	dernier	cas,	la
personne	ne	peut	être	jugée	responsable	parce	qu’elle	n’a	pas	conscience	de	ce	qu’elle	fait.	L’inconscient	psychique	:	une	fiction	?	Tous	les	philosophes	n’ont	pas	été	d’accord	avec	la	théorie	de	Freud,	certains	estimaient	que	la	liberté	et	la	dignité	du	sujet	pensant	ne	pouvaient	pas	être	faibles	au	point	d’être	soumises	à	son	inconscient.	Au	XXe	siècle,
Sartre	affirme	que	«	l’inconscient	est	une	fiction	».	Selon	lui,	comme	beaucoup	d’autres,	la	théorie	freudienne	est	invérifiable	et	ne	peut	donc	être	véritablement	scientifique.	Il	est	impossible	d’avoir	accès	à	l’Inconscient,	ce	qui	est	bien	commode	parce	qu’on	peut	lui	faire	dire	n’importe	quoi.	Freud	en	a	bien	conscience	et	se	défendait	déjà	à	l’époque
en	disant	que	si	l’Inconscient	est	invisible,	son	expression	au	travers	de	la	névrose	et	la	psychose	est,	elle,	visible.	De	plus,	selon	Sartre,	le	refoulement	est	un	leurre.	Si	on	refoule	un	désir,	il	faut	bien	qu’on	en	prenne	conscience	à	un	moment	donné,	ne	serait-ce	que	pour	le	refouler.	Celui	qui	censure	est	supposé	conscient	de	ce	qu’il	réprouve.	À	un
moment,	le	sujet	a	donc	eu	le	choix	entre	:	admettre	son	désir	sans	pour	autant	le	réaliser	;	ou	le	refouler	plutôt	que	de	l’assumer.	
Sartre	n’affirme	pas	que	nous	sommes	totalement	clairvoyants	concernant	notre	vie	intérieure.	Cependant,	et	avec	un	effort	de	volonté,	nous	pouvons	y	avoir	accès.	Exemple	Lorsqu’un	sujet	ne	comprend	pas	la	nature	d’une	angoisse,	ce	n’est	pas	parce	qu’elle	est	nichée	dans	un	endroit	inaccessible	de	son	psychisme.	En	réalité,	il	ne	veut	pas	la
comprendre	parce	que	la	découverte	des	raisons	de	cette	angoisse	serait	insupportable	à	affronter.	Pour	Sartre,	la	liberté	l’emporte	sur	nos	désirs,	auxquels	on	a	toujours	accès	si	on	s’en	donne	la	peine.	Conclusion	:	Selon	la	théorie	freudienne,	l’Inconscient	est	une	réalité	psychique	aussi	active	que	la	conscience.	L’inconscient	désigne	le	non-
conscient,	une	partie	inaccessible	du	sujet.	Ce	non-conscient	regroupe	tous	les	désirs	que	le	sujet	refoule	parce	qu’ils	le	dérangent	ou	le	menacent.	Or	ces	désirs	continuent	de	se	manifester,	sous	une	forme	déguisée.	Ce	déguisement	est	la	plupart	du	temps	suffisant	pour	satisfaire	le	sujet,	sans	qu’il	ne	doive	se	juger	immorale.	Parfois,	le	désir	porte
un	masque	étrange	:	le	sujet	éprouve	alors	une	souffrance	psychologique	et	physique	nommée	névrose.	En	reconnaissant	cette	force	inconsciente	en	l’être	humain,	on	admet	que	nous	sommes	parfois	les	jouets	de	nos	propres	désirs	qui,	à	notre	insu,	agissent	sur	notre	pensée	ou	nos	comportements.	L’Inconscient	n’est	cependant	pas	une	excuse	qui
déresponsabilise	le	sujet.	Il	donne	simplement	une	explication	rationnelle	à	des	comportements	irrationnels.	
En	revanche,	certains	refusent	la	réalité	de	l’inconscient	et	considèrent	que	le	sujet	est	parfaitement	et	entièrement	libre.	Par	cette	liberté,	le	sujet	peut	donc	–	parfois	au	prix	de	souffrances	supplémentaires	–	sortir	de	ses	conflits	psychologiques.	Pourra-t-on	prouver	l’existence	de	l’inconscient	alors	même	que	la	conscience	reste,	encore	à	ce	jour,	un
phénomène	mystérieux	?Je	suis	un	ElèveJe	suis	un	ParentJe	suis	un	Enseignant


